

المُ الْمُ الْمِ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمِ الْمُ الْمُ الْمِ الْمُ الْمِ الْمُ الْمِ الْمِلْمُ الْمِ الْمِ الْمُعْلِي الْمِلْمُ الْمِ الْمُعْلِي الْمِلْمِ الْمِلْمُ الْمِلْمُ الْمِلْمِ الْمِلْمُ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمُ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمُ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمُلْمِ الْمِل

فرآن کرتم ترجمهاوتفسیر په پښتو ژبه کښی رومبی جلد د(۱) تر (۱۵) پاره پوره

دد عقرآن حکیم او دد ک پښتو ترجمی او تفسیر د چاپ دامرکو لوسعادت د حرمینو شریفینو خادم پاد شاه فهد بن عبدالعزیز آل سعود د سعودی عرب پاد شاه ته حاصل شو

# \_\_\_أللّه ألزُّجْنُز الرِّجِبَ

#### ( كِنْبُ أَنْزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبِرُكُ لِيَدَّبَّرُواْءَ اينيهِ وَلِسَنَذُكَّرَ أُوْلُواْ ٱلْأَلْبَبِ)

الحمد لله رب العُلمين الغافل (أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرَّءَانَ وَلَوِّكَانَ مِنْ عِندِغَيْرِاللَّهِ لَوَجَدُواْ فيهِ أَخْنَلُنفَاكُثْمُا).

والصلوة والسلام على سيدنا محمد القائل (خيركم من تعلم القرءان وعلمه) والذي ثبت عنه عليه الصلوة والسلام انه قال (اقرؤوا القرءان فإنه يأتي شفيعا الصحابه يوم القيامة) وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .. وبعد :

فإنفاذا لأوامر خادم الحرمين الشريفين وناشر كتاب الله المجيد الملك فهد بن عبد العزيز - حفظه الله - في العناية بكتاب الله الكريم توثيقاً وطباعة . والعمل على تيسير نشره وتوزيعه بين المسلمين وتفسير معانيه وترجمتها إلى اللغات المختلفة واعتبار تلك التوجيهات من أسمى الغايات والأهداف المرسومة لمجمع خادم الحرمين الشريفين الملك فهد لطباعة المصحف الشريف بالمدينة المنورة.

وبناء على التعاون القائم بين كل من الأمانة العامة للمجمع بالمدينة المنورة والأمانة العامة لرابطة العالم الإسلامي بمكة المكرمة في كل ما من شأنه خدمة كتاب الله الكريم ترجمة وطباعة ونشرا في جميع أنحاء العالم.

وإيمانا من الجميع بضرورة ترجمة معانى كتاب الله تعالى إلى جميع اللغات الغاعلة تحقيقا لمبد! البلاغ والدعوة بالحكمة والموعظة الحسنة وتحقيقا لقوله تعالى ( وَتَعَاوَنُواْعَلَى أَلْبِرّ وَٱلنَّقُوكِي) وخدمة لإخواننا الناطقين بلغة البشتو فإنه يطيب لرابطة العالم الإسلامي أن تقدُّمُ للقارئ الكريم هذا المصحف الشريف مع ترجمة معانيه وتفسيره إلى لغة البشتو المسماة اصطلاحا بتفسير "كابل" والتى قام بترجمتها باللغة الأردية فضيلة الشيخ محمود الحسن وتفسير فضيلة الشيخ شبير أحمد عثماني - يرحمهما الله - وقام بتحويلها إلى لغة البشتو هيئة من علماء أفغانستان ، ونظرا لوجود كلمات صعبة وقديمة الاستعمال ، فقد اعتمدت الرابطة الشيخ / سيد عبيد الله شاه - أحد علماء الباكستان الناطقين بهذه اللغة- لتوضيح تلك الكلمات بمايرادفها من الكلمات السهلة والمفهومة لدى عامة متكلمي لغة البشتو في أفغانستان وباكستان وقدأقرت الترجمة وتمت المراجعة تحت إشراف رابطة العالم الإسلامي .

وإننا إذ نحمد الله تعالى أن وفقنا إلى إنجاز هذا العمل وتقديمه إلى الإخوة المسلمين الناطقين بلغة البشتو لنرجو أن يستلهم منه قراؤه نور الهدى والتقى بما يقوى إيمانهم ويثبت إسلامهم ويصلح أحوالهم في الدنيا والآخرة .

والرابطة إذ تقدم هذا الجهد بالتعاون مع المجمع لتعلم بأن الترجمات مهما بلغت دقتها لايمكن أن تصل إلى المقاصد العظيمة لنصالقرآن الكريم المعجز وأن التفسير المذكور إنما هو حصيلة مابلغه علم المترجم في فهم كتاب الله الكريم ويعتريه مايتصف به البشر من نقص ، والكمال المطلق لله وحده .

لذا فيرجى من كل قارئ لهذه الترجمة إسداء النصع وتدوين الملاحظات العلمية الموثقة والمقترحات حولها وإرسالها إلى الأمانة العامة للمجمع أو لرابطة العالم الإسلامي للاستفادة منها في الطبعات القادمة إن شاء الله تعالى .

والله الموفق وهو الهادي إلى سواء السبيل ،،،

#### بِسْسِسِ وَلَسَّهِ ٱلْرَّحْمُ الْرَحْمُ الْرَحْمُ الْرَحْمُ الْرَحْمُ الْرَحْمُ وَالْرَحْمَ وَاللَّهِ الْرَحْم مُعْ الْمُنْ ا

#### ( كِنَنْ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرُكُ لِيَدَّبَرُواْ النَّدِهِ وَلِيتَذَكَّرَ أُولُواْ الْأَلْنِي )

الحمد لله رب العلمين القائل (أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ وَلَوْكَانَ مِنْ عِندِغَيْرِاًللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْذِلَافًاكَثِيرًا ).

والصلوة والسلام على سيدنا محمد القائل (خيركم من تعلم القرءان وعلمه) وعلى آله وصحبه أجمعين .

د حرمینو شریفینو خادم د کتاب الله ناشر او د سعودی عرب بادشاه فهد بن عبد العزیز د قرآن کریم د طباعت او په مختلفو ژبو کښی د دے د ترجمو د چاپ کولو او تقسیمولو احکام جاری کړی دی. او د دے غرض دپاره ئی په مدینه منوره کښی د « مجمع خادم الحرمین الشریفین » په نوم د قرآن مجید د طباعت دپاره یوه عظیم الشانه چاپ خانه جوړه کړے ده د دے پښتو تفسیر د چاپ کار په دغه ستره مطبعه کښی سر ته ورسید.

رابطه عالم اسلامی په دے خبره د خوشحالی اظهار کوی چه د خادم الحرمین الشریفین د احکاماتو په رڼا کښی د «مجمع» په تعاون سره د پښتو ژبے لوستونکو ته دا ترجمه او تفسیر وړاندی کوی چه په پښتنو کښی د «تفسیر کابلی» په نوم شهرت لری او دا تفسیر د پاک و هند دؤو سترو عالمانو شیخ الهند مولانا محمود حسن دیوبندی او علامه شبیر احمد عثمانی په اردو ژبه کښی لیکلے، او بیا د افغانستان د سترو عالمانو یو ټولګی پښتو ژبے ته اړولے دے.

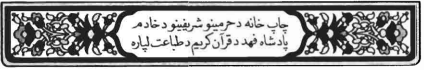
په دے پښتو ترجمه کښی بعضے تکی گران او زاړه وو ، چه موجوده وخت کښی ئے استعمال کم شوے وو، نو په دے غرض رابطه عالم اسلامی مکة المکرمة د پاکستان يو عالم دين او د پښتو ژبے ماهر مولانا سيد عبيد الله شاه ته دا کار وسپاره چه هغه دی په دے تفسير کښی د گرانو تکو سره خوا په خوا په قوسينو کښی د هغے مترادف الفاظ وليکی چه د پاکستان او افغانستان د عامو لوستونکو دپاره آسان شی. د ترجمے او نظرثانی دا تول کار د الله په فضل د «رابطے» د نگرانی لائدی سر ته ورسيد.

«رابطه» د «مجمع» په تعاون دا هدیه پښتنو مسلمانانو ته دے احساس سره وړاندی کوی چه ترجمه که هر خومره په کوشش سره وکړے شی خو بیا هم د قرآن کریم د اصل معجزانه عبارت بدل هیچری نشی کیدے . دا فقط د مترجم د پوهے مطابق د کتاب الله ترجمانی ده او انسان د نقص نه خالی نه دے . نو په دے وجه مونډ تولو لوستونکو ته خواست کوو چه هغوی د دے ترجمے او تفسیر د مزید ښه کولو دپاره خپل آراء او مستند علمی تجاویز رابطه عالم اسلامی ته راؤلیږی چه په راتلونکی چاپ کښی د هغے نه استفاده وکړے شی.

والله الموفق وهوالهادى إلى سواء السبيل







اول جزی اول منزل
(سورة «الفاتحة» مکیة وهی سبع آیات)
(نزلت بعد (المدثر) رقمها (۱) تسلسلهاحسب النزول (۵)
(د «الفاتحة» سورت مکی دی (۷) آیتونه لری)
(د «المدثر» سورت نه وروسته نازل شوی دی. په تلاوت کښی
(۱) او په نزول کښی (۵) سورت دی او (۱) رکوع لری)

#### حِراللهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ



(شروع کوم) په نامه د الله چه ډير زيات مهربان او رحم لرونکي دي.

تفسیر: «رحمٰن» او «رحیم» دواړه د مبالغی صیغی دی، مګر په «رحمٰن» کښی له «رحیم» څخه مبالغه زیاته ده، په دغه ترجمه کښی د دغو ټولو نکتو لحاظ شوی دی.

## الحمديله

#### تولى ستايني (صفتونه) خاص الله لره دي.

تفسیر: تر ټولو ښی او غوره ستاینی (صفتونه) چه له اوله تر آخره پوری شوی دی، یا کیدونکی دی هغه واړه خاص الله تعالیٰ لره ښایی، ځکه چه الله تعالیٰ د هر نعمت او هر شی پیدا کوونکی او بښوونکی دی او بښنه ئی عامه ده که بی واسطی وی او که په واسطه سره وی لکه څوک چه د لمر له رڼا (رڼړا) او تودوالی څخه ګټه (فائده) اخلی نو دغه ګټه (فائده) په حقیقت کښی د لمر فیض دی نه د رڼا (رڼړا) او تودوالی.

خدای سره نسبت لری چیری چه ستاینه (صفت) ده هر خوک چه ستایلی شی هم د رب ستاینه (صفت) ده د و آلَمَنْكُولِهِ و ترجمه یوازی په دی جملی سره چه هر ډول (طریقه) ستاینه (صفت) الله تعالیٰ لره ده لنډه او نیمگری ده چه پوهان د دی جملی په تقصیر اعتراف لری و آلَمَنْكُولُه خورا (ډیره) ښه ترجمه هم دغه ده چه په اوله کښی ولیکل شوه . او عام فهمه ترجمه ئی دغه ده ؛ «تولی ثناوی له هر چا، په هر څه، په هر وخت، په هر ځای کښی خاص الله تعالیٰ لره دی » ځکه د هر شی تقدیر د ده له لوری دی .

تنبیه : په فاتحه الکتاب کښی الله تعالیٰ د (۷) شیانو یادونه کړی ده؛

(۱) د نعمت يادونه لکه چه فرمايي؛

## رَتِ الْعٰلَمِينَ ٥

#### چه پالونکی د عالمیانو (د خپل لوی حکمت له مخه)

تفسیر: د مخلوقاتو مجموعی ته «عالم» وایی، نو له دی کبله (له وجی) د جمعی په شکل نه راوړل کیږی مگر په دی آیت کښی د عالم د هر جنس د ښودلو دپاره د جمعی په شکل راغلی لکه د ملائکو عالم د انسانانو عالم، د پیریانو عالم او نور ترڅو چه دا خبره ښه روښانه شی چه د عالم تول افراد د الله تعالیٰ مخلوق دی.

(۲) د ښو ښو شيانو د ورکولو او بښلو تمه او هيله (اميد) لکه چې فرمايي؛

## الرَّحْلِ الرَّحِيْدِةُ

#### ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي

تفسیر: یعنی تولی ستاینی (صفتونه) خاص الله تعالی لره دی چه د تولو مخلوقاتو پالونکی او روزونکی (دربیت کونکی) دی او ډیر زیات مهربان دی چه هر ساکښ (ذی روح) ته د روغ، بدن او رزق ورکوونکی دی، او پوره رحم لرونکی دی چه یوازی مؤمنانو ته د اجر او ثواب، د جنت د نعمتونو او خپلی رضا او دیدار بښونکی دی.

(٣) د رب العزت (جل شانه واعظم برهانه) په عظمت او قدرت کښی فکر کول لکه چه فرمایی؛

## مْلِكِيُومِالدِّيْنِ٥

#### څښتن (مالک) (د ټولو امورو) د ورځی د جزا دی

تفسیر: د جزا د ورځی (قیامت) د تخصیص اوله وجه دا ده چه په هغه ورځ به داسی لویی او ویروونکی پیښی (حادثی) واقع شی چه د هغو په شان به نه پخوا تیری شوی وی او نه به وروسته راشی بله وجه ئی دا ده چه په هغه ورځ به د الله تعالیٰ د پاک ذات له حقیقی حکومت څخه پرته (علاوه) د بل هیچا کوم ظاهری او مجازی واک (اختیار) او حکومت هم هیڅ نه وی.

﴿ لِمَنِ الْمُنْكُ الْيَوْمَ ثِلْمُهِ الْوَلِمِدِ الْقَعْلَارِ ﴾ . (٢ ركوع سورت المؤمن).

(١) په عبادت کښي اخلاص لرل لکه چه فرمايي؛

### <u>اِيَّاكَ نَعْبُنُ</u>

#### خاص تاته عبادت كوو

تفسیر: د هغه ذات له ذکره وروسته چه د ټولو ستاینو (صفتونو) وړ (لائق) دی علم او پوهه په يو معلوم او معين يوري متعلق او خطاب د هغه سره وكړ شو يعني اي هغه ذاته! چه ستا لوړ او یاک شان دغسی لوی، هسک (اوچت) او پورته دی مونږ یوازی ستا عبادت کوو او خاص له تا څخه مرسته (مدد) غواړو، ښکاره ده چه دغسي خطاب ير اختصاص ډير ښه دلالت کوي، او له برهانه عیان ته د ترقی خورا ښه (ډیرښه) وسیله ګرځی، او له غیب نه شهود ته د انتقال ډیره *ښه ذریعه کیږی نو ګواکی (ګویا که) معلوم عیان او معقول مشهود وګرځید، او خبره له غیبت* څخه خطاب ته واوښته چه دغه ته التفات ويل کيږی، ړومبي د کلام شروع په داسې شيانو سره وشوه چه د عارفانو د حال مبادی دی چه هغه د پالونکی خدای (جل جلاله) په نومونو، صفتونو، انعامونو، او د ده په مخلوقاتو، موجوداتو مصنوعاتو، او په ښکاره سلطان قوي برهان، لوي شان او عام احسان کښي ئي غور فکر او تأمل کول دی. بيا وريسي د کلام د هغې برخې يادونه وشوه چه هغه د دوی د حال منتهی ده ترڅو چه متفکرين پند آخستونکی او د بصيرت خاوندان د وصول ژورو برخو ته ورننوځی، او ځانونه د اولوالالباب، او د بصیرت، مشاهدی، یوهی او هوښياري له خاوندانو څخه وګرځوي، او د خپل زړه په سترګو پاک خداي (جل جلاله) ښکاره وګوری او په ډیر اخلاص او ادب مخامخ ورته ودریږی، او به ډیره عاجزی او زاری ورته داسی عرض وكرى جه ياالله؛ ﴿ إِيَّاكَ نَعُبُنُ وَإِيَّاكَ نَتَعِينُ إِلَّهُ مِنَ الْصِّرَاطُ الْمُسْتَقِيْمُ ﴾ الآية. (ه) د مرستي (مدد) غوښتنه لکه چې فرمايي؛

#### وَإِيَّاكِ نَسْتَعِينُ ٥

#### او خاص له تا څخه مرسته (مدد) غواړو

تفسیر: له دی آیت شریف څخه معلومیږی چه بی د الله تعالیٰ له پاک ذات نه له بل چا ځنی حقیقی مرسته (مدد) غوښتل بیخی روا نه دی، مګر که څوک کوم ښه او مقبول بنده محض د الله تعالیٰ د رحمت وسیله او غیر مستقل وګنی، او یوازی په ظاهری او غیر حقیقی ډول (طریقه) سره ورڅخه مرسته (مدد) یعنی که ورته ووائی ماته دعا وکړه نو باک نه لری ځکه چه دغه ډول (طریقه) مرسته (مدد) غوښتل هم په حقیقت کښی د الله تعالیٰ څخه مرسته (مدد) غوښتل دی. (۱) د هغی سمی او روښانی لاری د ښودلو غوښتنه چه مقصود ته رسوونکی ده لکه چه فرمایی؛

## إهُ بِانَاالِصِّرَاطُ الْمُستَقِيْرَ فِي صِرَاطَ الَّذِينَ اَنْعَمْتَ عَلَيْهِمُ الْ

#### وښيه مونږ ته لاره سمه لاره د هغو کسانو چه انعام کړي تا ير هغو باندي

تفسیر: پر هغو کسانو چه انعام شوی دی څلور طایفی دی

(۱) نبیبن (۲): صدیقین (۳): شهدام (۱): صالحین. د دغه مخلورو طایفو تصریح د پاک قرآن په بل ځای کښی شوی ده، ځینو علماؤ ویلی دی چه له ﴿ اَلْمُغُونُونَوْلُونُونُونُهُ مُخخه «نصارٰی» مراد دی چه د دی مطلب د تائیدولو لپاره ډیر آیتونه او روایتونه شاهد دی. له ﴿ الْوَرَاكَا اَلْسُونُونُ ﴾ یعنی له مستقیمی لاری څخه پاتی کسان دوه ډوله (قسمه) دی یو هغه کسان دی چه په ناپوهی سره له سمی لاری څخه محروم او بیرته پاتی دی. بل هغه کسان دی چه په ناپوهی قصداً سرکشی غوره کړی ده، پخوانی او وروستنی گمراهان له دغو دوه ؤ طایفو څخه وتلی نشی، «نصاریٰ» په اوله او «یهود» په دوهمه طایفه کښی داخل دی. (۷) له خرابو او ناوړو (غلطو) کارونو څخه د ځان ساتلو غوښتنه او د پاکی او عصمت امید لکه چه فرمایی

## غَيْرِالْمُغُضُّوْبِ عَلَيْهِمُ وَلَا الصَّالِيْنَ<sup>®</sup>

نه «لاره د هغو بدو کسانو چه» غضب کړی شوی پر هغو باندی او نه «لاره د هغو بدو کسانو چه» گمراهان دی

تفسیر: (یعنی موند ته د هغو کسانو سمه او صافه لاره وښیه چه په هغو باندی انعام شوی دی او د هغو کسانو له کږو وږو لارو څخه مو چه پری غضب شوی او ګمراهان دی چپ (بج) کړه او د بدانو له متابعت څخه مو وساته).

الله تعالىٰ دغه سورت د خپلو بندگانو له ژبو څخه فرمايلی دی يعنی کله چه تاسی زمونږ دربار ته حاضريږی نو له مونږ څخه دا رنګه سوال وکړی، نوځکه د دی سورت يو نوم «تعليم المسئلة يعنی د غوښتلو ښودنه» هم دی.

د دی سورت په اوله برخه کښی د الله تعالیٰ ثنا او صفت دی، دوهمه برخه ئی د بندګانو د دعا لیاره ده.

**(فَائَده): ﴿ غَيُرِالْمُغَفُّوْبِ ﴾ الآية** \_ د ﴿ **الْذِيْنَ ﴾** بدل \_ يا د هغه صفت دی، نو ځکه ترجمه ئی هم په هماغه تناسب سره شوی ده، په ځينو دهلوی تراجمو کښی دغه ترجمه هسی شوی ده، چه د ترکيب او مقصود نه مخالفه ده. «سورة «البقرة»، مدنية الآآية «٢٨١» فنزلت بمنى فى حجة الوداع» «وهى مائتان وست وثمانون آية واربعون ركوعا»

«نزلت بعد «المطففين» رقمها (٢) تسلسلهاحسب النزول (٨٧)»

«د «البقرة» سورت مدنی دی پرته (علاوه) د (۲۸۱) آیة نه چه د حجة الوداع په کال په منیٰ کښی نازل شوی دی»

«دوه سوه شپږاتيا (۲۸٦) آيتونه او څلويښت (٤٠) رکوع لری» «د «المطففين» له سورت څخه وروسته نازل شوی دی. په تلاوت کښی (۲) او په نزول کښی (۸۷) سورت دی»

#### بِنُ اللَّهِ اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ

(شروع کوم) په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

#### القن

تفسیر: دغو حروفو ته «مقطعات» وایی، د دغو حروفو په اصلی معنی باندی پرته (علاوه) له الله تعالیٰ څخه بل هیڅوک نه شی پوهیدی، او د الله تعالیٰ یوه پته خبره او پت راز دی، څوک وایی دغه حروف د الله تعالیٰ او د ده د رسول صلی الله علیه وسلم په مینځ کښی مخصوص رموز دی چه مونږ ته د ځینو مصالحو او حکمتونو لامله (له وجی) نه دی راښکاره شوی او هغه معناګانی چه د ځینو لویانو له خوا د دغو حروفو په نسبت نقل شوی دی تش یو تمثیل تنبیه او د مقصود آسانتیا ده نه دا چه یوازی همغه د الله تعالیٰ مراد کیدی شی، نو هغو ته شخصی رأی ویل، او بیا ئی غلط ښودل یوازی هغه شخصی رأی ده چه په تحقیق سره د عالمانو د منلو وړ (لاکق) نه

## ذلك الكتاب لاريب بأفيه

دا کتاب نشته هیڅ شک په ده کښی (چه د الله تعالیٰ له لوری نازل شوی دی)

تفسیر: یعنی په دی خبره کښی هیڅ شک او شبهه نشته چه قرآن د الله تعالیٰ کلام دی او تول مضامین ئی رښتینی او واقعی دی.

تنبیه: په کوم کلام کښی چه اشتباه لیدل کیږی هغه به له دوه و لارو څخه وی یا به په هغه کلام کښی کومه غلطی او خرابی وی، یا به د اوریدونکی په پوهه کښی څه فساد او خلل وی. په

اول صورت کښی د هورت کښی د هوه ده دغه کلام دی، او په دوهم صورت کښی د هورت کښی د هورت کښی د هورت کښی د حقیقت کښی د مین پوهه ده دغه کلام «قرآن» خو بالکل حق دی، که څه هم ناپوهانو ته د دوی د ناپوهی لامله (له وجی) شک او شبهه پکښی پیدا کیږی، نو په دی مبارک آیت کښی ئی د هورت کې د اول صورت نفی وفرمایله نو دا «شبهه» او هرتیک (چه کافرانو په قرآن کښی کی د هورت نفی معنی څه هورت کې کړی او ترینه انکار لری چه دا کلام د الله تعالیٰ کلام نه دی نو بیا د دی نفی معنی څه ده ؟) بالکل له مینځه وواته، پاتی شو دوهم صورت چه د هغه نفی له دی نه وروسته په هوران کې که کانون کې بالکل له مینځه او اته، پاتی شو دوهم صورت چه د هغه نفی له دی نه وروسته په هوران

### هُدًى لِلْمُتَّقِيْنَ ﴿

#### (دغه کتاب) لارښوونکی دی لپاره د پرهيزګارانو.

تفسير: له دغه ځايه د عظيم الشان قرآن تر آخره پورى د ﴿ اِهْدِينَا اَلْقِرَاطَ اَلْسُتَقِيْرَ ﴾ ځواب دى چه د بندگانو له خوا غوښتل شوى ؤ.

یعنی دغه کتاب هغو بندگانو ته لار ښیی چه له الله تعالیٰ څخه ویره لری ځکه هغه څوک چه د الله تعالیٰ څخه ویریږی هغه به هرومرو (خامخا) د ښو او بدو امورو «طاعت او معصیت» غوښتنه او پلتنه (لتون) کوی، او د چا په زړه کښی چه د الله تعالیٰ ویره نه وی نو هغه به له طاعت سره څه علاقه او له معصیت ځنی به څه اندیښنه ولری ؟.

# الَّذِيْنَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِوَ يُقِيمُونَ الصَّلْوَةَ وَمِتَارَزَقِنَاهُمُ مُنْفِقُونَ ﴿

هغه کسان چه ایمان (باور) لرونکی دی په غیب باندی او قائموی دوی (سم ادا کوی سره د ټولو حقوقو) لمونځ او ځینی له هغو شیانو چه ورکړی مونږ دوی ته صرفوی ئی (د الله تعالیٰ د رضا لپاره).

تفسیر: یعنی هغه شیان چه د هغوی له عقولو او حواسو څخه پټ دی لکه وحدانیت رسالت، حشر، نشر، قیامت، حساب، کتاب، ملائک، جنت، دوزخ، او نور دغه واړه د الله تعالیٰ او د هغه د رسول صلی الله علیه وسلم له ارشاد سره سم حق او یقینی ګڼی له دی څخه دا راښکاره شوه چه د دغو غایبو او پتو شیانو منکران د هدایت له فیضه محروم او بی برخی دی. د صلوٰة له اقامت څخه مطلب دا دی چه هغه تل د خپلو تولو حقوقو او آدابو په مراعات کولو سره په تاکلو (مقررو) وختونو کښی ادا کړی شی. د تولو عباداتو اصل دری شیان دی.

٦

- (۱) هغه امور چه د زړه سره تعلق او اړه لری.
- (۲) هغه امور چه په بدن يوري متعلق او تړلي وي.
  - (٣) هغه امور چه په مال پوری مربوط وی.

په دی مبارک آیت کښی دا دری واړه اصول په ترتیب سره یاد شوی دی.

# وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ وَبِالْاِخِرَةِهُمُ يُوقِنُونَ ۗ

او هغه کسان چه ایمان لری (دوی) په هغه (کتاب) چه نازل کړی شوی دی تاته او (په) هغو (کتابونو) چه نازل کړی شوی دی. له مخه د تا او په آخرت دوی یقین کوی (چه ضرور راتلونکی دی).

تفسیر: په تیر آیت کښی د هغو کسانو یادونه وه چه له شرک نه وتلی او مسلمانان شوی دی، لکه د مکی خلق، او په دغه آیت کښی هغه کسان یاد شوی دی چه اهل کتاب ؤ او په اسلام مشرف شوی دی لکه «یهود» او «نصاریٰ»

## اُولَيْكَ عَلَى هُدًى مِّنَ تَبِهِمُ وَالْكِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ٥

دغه (ستایل شوی) کسان (دی) په هدایت له (جانبه) د رب خپل او دغه (ستایل شوی) کسان دی هم دوی په مراد رسیدلی (یا) او دغه (ستایل شوی) کسان هم دوی په مراد رسیدلی دی.

تفسیر: یعنی د ایماندارانو دغو دواړو ډلو ته چه پاس یادی شوی په دنیا کښی دوی ته هدایت ورپه برخه شو او په آخرت کښی خپلو مرادونو ته رسیږی له دی څخه معلوم شو چه هر هغه څوک چه د ایمان له نعمت او له ښو اعمالو څخه محروم او بی برخی دی، د هغه دنیا او آخرت دواړه برباد او ابته (خراب) کیږی اوس د مؤمنانو د دغو دوه ؤ ډلو له یادونی څخه وروسته د کافرانو د حالاتو یادونه کیږی.

## إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُ واسَوَآءُ عَلَيْهِمْءَ اَنْنَ ثَقَهُمُ اَمْ لَمْ ثِنْنِ رَهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ <sup>©</sup>

بیشکه هغه (خاص) کسان چه کافران شوی دی برابر دی په دوی ویرول ستا دوی لره او نه ویرول ستا دوی لره دوی ایمان نه راوړی (یا دا خبره) که وویروی ته هغوی یاکه ته نه ویروی هغوی ایمان نه راوړی.

تفسیر: له دی کفارو څخه خاص هغه خلق مراد دی چه هغوی ته کفر مقرر شوی دی، او د ایمان له دولت څخه تل بی برخی دی (لکه ابوجهل، ابولهب او نور) که نه، نو ښکاره ده چه ډیر کسان له هغو خلقو ځنی چه کافران وو په اسلام مشرف شوی دی، او وروسته له دی نه هم مسلمانیږی.

# خَتَى اللهُ عَلَى قُلُوْ بِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى ٱبْصَارِهِمْ غِشَا وَةٌ ۚ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيُمُ

مهر لګولی دی الله پر زړونو د دوی او پر غوږونو د دوی او پر سترګو د دوی. (یوه ځانته) پرده ده او دی دوی لره عذاب ډیر لوی.

تفسیر: د هغوی پر زړونو باندی مهر لګول شوی دی (یعنی د حق پر خبرو باندی نه پوهیږی) او پر غوږونو باندی نه پوهیږی) او پر غوږونو باندی ئی مهر لګولی شوی دی (یعنی رښتیا خبرو ته په غور سره غوږونه نه ډدی) او پر سترګو باندی ئی پرده ده (یعنی د حق لاره نه وینی). د کفارو بیان هم ختم شو، اوس په دغو وروستیو دیارلسو آیتونو کښی د منافقانو حالات راځی.

## وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ إِمَّنَّا بِاللهِ وَبِالْيُؤمِ الْاخِرِ وَمَاهُمْ بِمُؤْمِنِينَ ۞

او ځینی له خلقو هغه څوک دی چه وایی ایمان راوړی دی مونږ په الله او په ورځ وروستئ (چه قیامت او د جزا وخت دی). حال دا چه نه دی دوی مؤمنان

تفسیر: یعنی د زړه له کومی (منځ) ئی ایمان نه دی راوړی چه هغه ته حقیقی ایمان ویلی شی، یواځی په ژبی سره د مسلمانانو د تیر ایستلو دپاره د ایمان اظهار کوی.

## يُغْدِعُونَ اللهَ وَالَّذِيْنَ امْنُواْ وَمَا يَغْلَ عُونَ إِلَّا اَنْفُسَهُمْ وَمَا يَنْتُعُرُونَ ٥

ټکی کوی دوی (په خپل ګمان) له الله سره او له هغو کسانو سره چه ایمان ئی راوړی دی حال دا چه نه کوی ټکی دوی مګر له ځانو خپلو سره حال دا چه نه لری شعور دوی (او نه پوهیږی چه ضرر ئی هم دوی ته رسیږی).

تفسیر: یعنی د دوی دا تیرایستل نه په الله تعالیٰ باندی چلیږی چه عالم الغیب دی، او نه په مؤمنانو باندی څه اثر اچولی شی، ځکه چه هغوی د خپل رسول صلی الله علیه وسلم په ژبه او د نورو دلایلو او قراینو په وسیله د دوی له فریبکاری او دغابازی څخه خبریږی بلکه د دی فریب وبال او د هغی خرابی په حقیقت کښی هم دوی ته بیرته ورګرځی خو سره له دی دوی د خپل غفلت، ګناه او جهالت له امله (وجی) په غور سره ورته نه ګوری او د هغی په نقصان او زیان نه پوهیږی، که دوی غور او فکر وکړی نو وبه پوهیږی چه له دی فریبکاری څخه مسلمانانو ته هیڅ یو زیان نه رسیږی، او تل د هغی خرابه نتیجه په خپله هم دغو منافقانو ته رسیدونکی ده.
دا د حضرت شاه عبدالقادر صاحب (قدس سره) د پوهی نزاکت دی چه دلته ئی د هو وَمَا

«او دغه منافقان د خپل ځان په ضرر او نقصان ځکه نه پوهيږی چه»

کولو سره ئی ترجمه فرمایلی ده

## فِي قُلُوْ بِهِمُ وَمَرَثُ فَزَادَهُمُ اللهُ مَرَضًا ،

په زړونو د دوی کښی مرض (د شک او نفاق) دی نو زیات کړ دوی لره الله مرض

تفسیر: د هغوی په زړونو کښی د نفاق او د اسلام له دین څخه د نفرت او له مسلمانانو سره د کینی او عناد مرض لا له پخوا موجود ؤ، اوس د قرآن له نزوله او د اسلام د شوکت له ظهوره او د مسلمانانو د ترقی، نصرت او لوړتیا (وچت والی) له کبله (وجی) د دوی هغه ناروغتیا لا سخته او درنه شوه.

## وَلَهُوْعَذَابٌ الِيُورُّهُ إِبِمَا كَانُوْا يَكُذِ بُوْنَ ©

او (مقرر) دی دوی ته عذاب ډیر دردناک په سبب د دی چه وو دوی چه دروغ به ئی ویل (په اظهار د ایمان سره)

تفسیو: له دی دروغ ویلو څخه همغه د اسلام دروغ دعوی چه ویل به ئی ﴿ اَمَنَّایَاللَّهِوَبِالْیَوْوِالْیَوْوِالْیَوْوِ ﴾ مراد ده چه پاس تیره شوه یعنی ﴿ عَنَاكِاَلِیُوْ ﴾ په حقیقت کښی د دوی د نفاق سزا ده نه د مطلقو دروغ ویلو.

حضرت شاه رحمهٔ الله علیه د دی باریک فرق د ښکاره کولو له امله (وجی) د «یکذبون» ترجمه د دروغ ویلو په ځای په دعوی د دروغو سره کړی ده فجزاه الله ما ادق نظره.

## وَإِذَا وَيُلَ لَهُ مُ لَا تُفْسِدُ وَافِي الْاَرْضِ قَالُوْ آاِتُمَانَعُنُ مُصلِحُونَ ١

او کله چه وویلی شی دی منافقانو ته : فساد مکوئ په ځمکه کښی نو وایی دوی بیشکه هم دا خبره ده چه مونږ هم دغه اصلاح کوونکی یو

تفسير: لنده دا چه منافقانو به ډول ډول (قسم قسم) فسادونه خپرول (خورؤل)

- (۱) په نفسانی خواهشونو کښی غرق او د شرعی احکامو له منلو څخه نفرت کوونکی او سستی کوونکی وو.
- (۲) له مسلمانانو او کافرانو (دواړو) سره به ئی تګ او راتګ درلود (لرلو) د خپل قدر او منزلت د لوړتیا (ترقی) لپاره به ئی د مسلمانانو خبری کافرانو او د کافرانو به ئی مسلمانانو ته رسولی او یو بل ته به ئی چغلی او شیطانی کوله.
- (۳) له کافرانو سره ئی په ډیر دار او مدار سره ګډون، ملاقات او معاملی کولی او له دین څخه په مخالفو کارونو کښی به ئی په کافرانو هیڅ غرض نه کاوه او که به کافرانو د دین پر مسئلو کوم اعتراض یا شبهه کوله هغه قصی به دوی مسلمانانو ته ښکاره او مخامخ کولی څو چه ضعیف الاعتقاده او کم فهمه مسلمانان په شرعی احکامو کښی شکمن او حیران کړی او که چا به دوی له فسادونو څخه منع کول نو ویل به ئی مونږ اصلاح کوونکی یو او غواړو چه د پخوانی زمانی په شان د خلقو په مینځ کښی یووالی او دوستی پیدا شی او هغه مخالفت چه د نوی دین له امله (وجی) اوس مینځ ته راغلی دی بالکل ورک شی لکه چه په هر وخت او هره زمانه کښی ماده پرست او نفاق روزونکی (تربیت کونکی) خلق هم داسی خبری او اتری کوی.

## اَلاَ إِنَّهُمْ هُمُ الْمُفْسِدُونَ وَلِكِنْ لاَ يَشْعُرُونَ ®

# خبردار اوسی بیشکه دوی دی هم دوی فساد کوونکی مگر نه لری شعور دوی (یخپل فساد)

تفسیر: اصلاح په حقیقت کښی دا ده چه حق دین په نورو تولو ادیانو غالب شی او له تولو دنیوی منافعو او اغراضو څخه د شرعی احکامو زیات مراعات وشتی او د دین په لاره کښی د هیچا د مخالفت یا موافقی پروا او لحاظ ونه کړی شی.

(د «شهاب» په شانی وله شیطان تل 🔹 د غلیم په سترګو خاوره پاشه تل)

هغه چاری چه منافقان ئی د مصلحت او صلح په بهانه او پلمه (خیال) سره کوی هغه تولی په حقیقت کښی فساد او نفاق دی مګر دوی نه پری پوهیږی او شعور نه لری.

## وَإِذَا فِيْلَ لَهُمُ المِنُواكَمَا الْمَنَ النَّاسُ قَالُوْآانُونُمِنُ كَمَا المَنَ السُّفَهَا وَا

او کله چه وویلی شی دوی ته چه ایمان راوړی لکه چه ایمان راوړی دی نورو خلقو نو وایی دوی آیا ایمان راوړو مونږ لکه چه ایمان راوړی دی ناپوهانو؟

تفسیر: دا خبری به ئی په خپلو زړونو کښی را ګرځولی، یا به ئی یو له بل سره کولی یا به ئی له هغو ضعیفو مسلمانانو سره یادولی چه په کومه وجه له دوی سره په پتو خبرو کښی شریک وو، دا کسان چه د منافقانو په نظر «سفهاء» ورځی په حقیقت کښی داسی رښتینی مسلمانان دی چه د الله تعالیٰ په احکامو باندی خپل ځانونه جاروی (قربانوی) او د خلقو له مخالفت څخه هیڅ اندیښنه او پروا نه کوی او د زمانی د انقلاب له ضرره او د بدو پیښو له خرابو نتیجو څخه نه ویریږی او په عکس سره ئی منافقان وو چه هغوی به له مسلمانانو او کافرانو سره تل ظاهرداری کوله او خپلی شپی او ورځی به ئی په غولولو او تیرایستلو سره تیرولی او د نفسانی اغراضو له امله (وجی) به ئی د آخرت هیڅ فکر او اندیښنه نه کوله، دنیوی مصالحو ته کتلو او دورخی چلولو په دوی باندی دومره تاثیر او غلیه کړی وه. چه ایمان او د شریعت احکامو ته غاړه ایښودل ورته یو زیاتی کار ښکاره کیده او احتیاج یی نه ورته حس (احساس) کاوه کله به چه مجبور شول نو یوازی په خوله به یی د مسلمانی دعوی کوله او د ځینو ضروری احکامو په ادا کولو به یی اکتفا کوله.

## الرَّإِنَّهُ مُهُ السُّفَهَاءُ وَلكِنَ لَا يَعْلَمُونَ ﴿

جزء(١)

خبردار اوسئ بیشکه دوی دی هم دوی ناپوهان نه پوهیږی دوی (په ناپوهی ـ خپله)

تفسیر: په حقیقت کښی هم دا منافقان ناپوهان دی چه د دنیوی بی ثباته او فنا کیدونکی اغراضو او ګټو (فائدو) له امله (وجی) یی آخرت تر شاکړی او ورڅخه بی پروا شوی دی د فانی شی غوره کول او د باقی شی پریښودل څومره حماقت دی؟ له هغه مخلوق څخه ویریدل چه له هغه څخه په هر ډول (طریقه) سړی ځان ساتلی شی، او له هغه ﴿ عَلَامُ النَّیْدِ ﴾ څخه نه ویریدل چه هغه د ټول جهان څښتن (خاوند). په ښکاره او پټو شیانو عالم او په هیڅ چل او ول سره د د ه په مقابل کښی له حقیقت څخه کوم مخالف کار وړاندی نه شی تلی په څه اندازه جهالت دی؟ دا به څرنګه عمومی اصلاح وی چه په هغی کښی له ﴿ اَمْكُوالْوَلُولُولُولُولُ ﴾ او د هغه له مقبولو بندګانو سره مخالفت کیږی؟ خو منافقان تر دی درجی پوری ناپوهان دی چه په دی ښکاره حقیقت هم نه پوهیږی.

# وَإِذَالَقُواالَّذِينَ الْمَنُواقَالُوْآالَمَنَا ﴿ وَإِذَا خَلُوا إِلَىٰ الْمَنُواقَالُوْآالَمَنَا ﴿ وَإِذَا خَلُوا إِلَىٰ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّالَّ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّا اللَّالَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ

او کله چه ملاقات وکړی (منافقان) له هغو کسانو سره چه ایمان ئی راوړی دی نو وایی دوی ایمان مو راوړی دی او کله چه یوازی شی له شیطانانو (مشرانو) خپلو سره نو وایی دوی بیشکه مونږ له تاسو سره یو. بیشکه هم دا خبره ده چه مونږ مسخری کوونکی یو (په مؤمنانو پوری).

تفسیر: له شیاطینو (شریرانو) څخه یا هغه کفار مراد دی چه تولو خلقو ته به ئی خپل کفر 
ښکاراوه یا هغه منافقین مراد دی چه د منافقانو غټان او رئیسان گڼل کیدل، یعنی منافقانو به 
خپلو مشرانو ته ویل چه په کفر او نورو دینی معتقداتو کښی مؤنږ بیخی له تاسو سره یو او له 
تاسی څخه هیڅکله نه شو جلا (جدا) کیدی او زمونږ دغه ظاهری موافقت چه له مسلمانانو سره 
ئی کوو داسی ونه گڼځ چه گوندی مونږ په رښتیا له هغو سره موافق یو، مونږ خو پر دوی ملندی 
(خندا) وهو او مسخری پری کوو او د هغو ناپوهی نورو ته ورښکاره کوو سره له دی چه زمونږ 
ځینی افعال زمونږ له اقوالو څخه مخالف او جلا (جدا) دی خو دا ناپوهان پری نه پوهیږی او 
یواځی زمونږ پر خبرو باندی غولیږی او زمونږ د خولی په تشو ویناؤ سره مونږ مسلمانان گڼی، 
مال او اولاد ته مو لاس نه راغځوی، د غنیمت په مال کښی مو شریکوی، د خپلو اولادو نکاح 
راتړی او هم د هغوی په پټو خبرو ځانونه خبروو، کله چه د کار خبری اتری آورو نو په منډه ئی

تاسو ته دررسوو، حال دا چه دوی زمونږ په دی فریب کاری او چالاکی هیڅ نه پوهیږی.

## اللهُ يَسْتَهُزِئُ بِهِمْ وَيَهُتُ هُمْ فِي طُغْيَانِهِمُ يَعْمَهُونَ @

الله جزا ورکوی دوی ته د مسخرو د دوی او مهلت (ترقی) ورکوی دوی ته په سرکشی د دوی کښی حال دا چه دوی حیران دی (په خپل کارکښی)

تفسیر: څرنګه چه الله تعالیٰ مؤمنانو ته فرمایلی دی چه له منافقانو سره هم د مسلمانانو په شان معامله وکړئ! او د هغوی له مال او ځان سره څه غرض ونکړئ! نو ځکه منافقانو د خپلی ناپوهی له امله (وجی) داسی ګمان وکړ چه د ایمان له راوړلو څخه هغه فائدی چه مسلمانانو ته وررسیږی همغه ګردی (تولی) مونږ ته هم د خولی په تشو خبرو رارسیږی او د اسلام په ظاهری اظهار سره بیخی ډاډه او هوسا (مطمئن) شوی یو حال دا چه دا کار په پای (آخر) کښی منافقین په یوه سخته بلا اخته کوی او د هغوی انجام ور خرابوی نو اوس انصاف وکړئ چه په حقیقت کښی دا تمسخر پر مسلمانانو دی که په منافقانو؟ یا د دی تمسخر مطلب دا دی چه الله تعالیٰ د تمسخر جزا هرومرو (خامخا) دوی ته ورکوی. او د الله تعالیٰ له خوا هغوی ته مهلت (ترقی) او تال ورکړی شوی دی، چه په خپلو بغاوتونو او سرکشیو کښی ښه ترقی وکړی او داسی وغولیږی، چه د خاتمی او انجام په فکر کښی هیڅ ونه لویږی او خوښ اوسی چه مونډ پر مسلمانانو توکی او مسخری کوو، حال دا چه معامله بیخی بالعکس ده.

تنبیه: په دی آیت کښی ﴿ فِنُطُغْیَانِهِمُ ﴾ د ﴿ وَیَکْتُاهُمُ ﴾ له فعل سره متعلق دی، مگر په ځینو نویو ډیلوی ترجمو کښی له ﴿ یَعَهُوْنَ ﴾ سره تړلی شوی دی چه له هغه څخه معنی خرابه او د معتزله و له مسلک سره موافقه او د سنیانو له اصولو او د عربو له استعماله بیخی مخالفه او غلطه ده چه پوهان پری ښه پوهیږی.

# اُولِيكَ الَّذِيْنَ اشْتَرَوُ الصَّلْلَةَ بِالْهُدِي فَمَارَعِتْ تِجَارَتْهُمُ وَمَا كَانُوْ امُهُتَدِينِي ٣

دا هغه کسان دی چه پیرودلی اخستلی غوره کړی ئی ده گمراهی په هدایت سره نو هیڅ ګټه (فائده) ونه کړه سوداګری د دوی (بلکه زیان ئی وکړ) او نه وو دوی لارموندونکی(حق ته)

تفسیر: له تجارت څخه مراد همغه د هدایت په ځای د کمراهی او ضلالت غوره کول دی چه

اوس ئی ذکر وشو، یعنی منافقانو په شکاره ډول (طریقه) ایمان ومانه او په زړه کښی ئی کفر غوره کړ چه د هغه له امله (وجی) په آخرت کښی خوار او په دنیا کښی داسی بی اعتباره شول چه حق تعالیٰ په خپل کلام کښی د هغو له احوالو څخه ټولو ته خبر ورکړ، که دوی په ایمان مشرف شوی وی نو په دواړو دارینو کښی به لوړ (وچت) شوی وو خو اوس دوی د خپل دغه تجارت څخه هیڅ یوه ګټه (فائده) وانه خیسته، د دارینو په نقصان کښی اخته شول او په دی هیڅ ونه پوهیدل، چه د ژبی تش ایمان ئی کافی او نافع وګانه نو په دی خرابی او رسوایی کښی ګرفتار شول، وروسته د دی حال په مناسبت دوه مثالونه بیان فرمایی

# مَثَلْهُمُ كَمَثَلِ الَّذِي اسْتَوْفَكَ كَارًا \*فَلَمَّا اضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ وَهَبُ اللهُ بِنُوْرِهِمُ وَتَرَّكَهُمُ فِي ظُلْمَاتٍ لَا يُبْصِرُونَ عَلَيْ

مثال د منافقانو (په نفاق کښی) په شان د مثال د هغه چا دی چه بل کړی ئی وی اور (په تپو (تورو) تیارو کښی) نو کله چه روښانه کړی دغه (اور) هغه ځایونه چه چاپیر د هغه دی نو مړه کړی الله د رڼا (رنړا) (اور) د دوی او پریږدی دوی په تیارو کښی په دی حال کښی چه هیڅ نه وینی.

تفسیو: د منافقانو حال داسی دی. لکه چه څوک په یوه تپه (توره) تیاره شپه کښی د لاری موندلو او له ضررناکو شیانو څخه د ځان په امن کولو له امله (وجی)، اور بل کړی او په لوی بیابان کښی یوه نری لاره ځانته پیدا کړی، کله چه په رڼا (رڼړا) کښی لار ورښکاره شی، نو الله تعالیٰ هغه رڼا (رڼړا) تری مړه کړی او هغه په همغه توره تیاره شپه او ډاګ میدان کښی وچ کلک ولاړ وی او هیڅ شی الله نه ورښکاروی، هم داسی منافقانو هم د مسلمانانو له ویری د شهادت د کلمی له رڼا (رڼړا) ځنی غوښته چه کار واخلی، خو سم د لاسه ئی لږ څه فایده (لکه د ځان او مال ساتنه) تری واخیسته چه د شهادت د کلمی رڼا (رڼړا) او نور منافع ګرد ورک شول، نو وروسته له مړکیدلو څخه په دردناک عذاب اخته شول.

#### صُوْلِكُوْعُمْنَ فَهُمُ لاَيَرْجِعُونَ ﴿

(دوی) کاڼه دی ګونګیان دی ډانده دی نو بیرته نه راګرځی دوی (له ګمراهي نه)

تفسیر: یعنی کانه دی چه رښتیا او حقه خبره نه شی اوریدی، ګونګیان دی د حق له اقراره او

رښتيا ويلو، ړانده دی د حق له ليدلو او د خپلی ګټی (فائدی) او تاوان له کتلو نه چه څوک کوڼ هم وی ګونګی هم وی، نو هغه به په څه ډول (طريقه) په لار راشی؟ هو! که يواځی ړوند وی، نو يا به ئی چاته غږ کاوه يا به ئی د کوم سړی خبره اوريده، پس له دوی څنی هيڅ هيله او توقع نه کيږی چه له ګمراهی او بی لارتوب څنی مخ واړوی او په سمه لاره راشی.

## 

یا (مثال د دوی) په شان د صاحبانو د زورور غټ څاڅکی باران دی (چه اوری) له طرفه د آسمانه چه وی په دی کښی تیاری او تندر او بریښنا نو ننه باسی دوی ګوتی خپلی په غوږو خپلو کښی له امله (وجی) د سخت آواز د تندرونو له ویری د مرګه. او الله احاطه کوونکی دی په کافرانو (په علم او قدرت خپل)

تفسیر: دوهم مثال د دغو منافقانو په شان د هغو کسانو دی. چه پر دوی له آسمانه په ډیر شدت سره باران اوری او څو ډوله (قسمه) تیاری هم په هغه کښی وی.

مثلاً اوریدنه، لړ په لړ ډیری غلیظی او کثیفی وریځی هم وی او د باران څاڅکی هم په ډیر شدت او کثرت او هجوم سره اوری او شپه هم زښته توره تیاره وی او په دی سخته توره تیاره کښی یو ناڅاپه بریښنا او برق هم په ډیر شدت او سختی سره په دربی او کړنګهار شی او سخته تکه او تندر او تنهار (چړق) ولویږی او داسی یوه زیاته ویره او خوف پیدا شی چه تول خلق د مرګ له خوفه پخپلو غوږو کښی خپلی ګوتی ومندی او د هغه غږ له ویری د ډیرو خلقو سا وخیژی، هم داسی منافقان هم له یو لوری د خپلو دنیوی اغراضو او مصالحو له امله (وجی) په یوه عجیبه پریشانی، ویره او کشمکش کښی اخته دی او پخپلو چتی (بیکاره) تدبیرونو سره د خپلو ځانونو ژغورل (ساتل) غواړی مګر د الله تعالیٰ قدرت له هر لوری کافران چار چاپیر نیولی او احاطه کړی ئی دی او د هغه له نیولو او له عذابه په هیڅ ډول (طریقه) نشی خلاصیدی.

## يَكَادُالْبُرَقُ يَخُطَفُ اَبْصَارَهُ مُ كُلَّمَا اَضَاءَ لَهُ مُ مَّشَوُا فِيهِ ﴿ وَاذَا اَظْكُمَ عَلَيْهِمُ

# قَامُوا وَلَوْشَآءَ اللهُ لَنَ هَبَ بِسَمْعِهِمْ وَٱبْصَارِهِمْ إِنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيٌّ قَدِيْرٌ ﴿

نثردی ده چه بریښنا په چابکی سره یوسی (نور) د سترګو د دوی کله چه رڼا (رنړا) کړی (بریښنا) دوی ته لاره نو روان شی دوی پکښی او کله چه تیاره کړی په دوی نو ودریږی (ترهور) او که اراده کړی وی الله (د دوی د کڼوالی او ډوندوالی) نو خامخا زائل کړی به ئی ؤ (ظاهری قوت) د اوریدلو د دوی او (ظاهری قوت) د لیدلو د دوی او (ظاهری قوت) د لیدلو د دوی بیشکه الله پر هر شی (چه اراده وفرمایی) ښه قادر دی (چه ځینی ئی کڼول او ډندول دی)

تفسیر: حاصل ئی دا چه منافقان پخپل ضلالت او ظلماتی خیالاتو کښی مبتلا دی، خو کله چه د اسلام د نور غلبی او د قوت ناکو معجزو ظهور ته گوری او شرعی تهدید او تاکید آوری نو لو څه متنبه او په ښکاره ډول (طریقه) د «صراط مستقیم» په لوری متوجه کیږی او هر کله چه څه دنیوی اذیت او مشقت په نظر ورشی نو په خپل کفر باندی تینگیږی، لکه چه د باران په شدت او په تپه (توره) تیاره کښی د بریښنا له بریښیلو سره په تللو باندی شروع کوی او بیا بیرته وچ کلک دریږی، مگر څرنگه چه الله تعالیٰ په هر شی باندی پوه او علیم دی او هیڅ شی د هغه له قدرت څخه د باندی نه دی نو دوی ته له داسی هیلو (بهانو) او تدبیرونو څنی هیڅ یوه گهه (فائده) نه ور رسیږی.

(فائله): د دی سورت له شروع مخخه تر دی ځایه پوری ئی د دریو ډلو ذکر وفرمایه اول د مؤمنانو دوهم د کافرانو چه د هغوی پر زړونو باندی داسی مهر لګول شوی دی چه هیڅکله به ایمان رانه وړی دریم د منافقانو چه په ظاهره لکه مسلمانان ښکاری مګر د هغوی زړونه په هیڅ یو لوری نه دی.

يَّا يَنْهَاالنَّاسُ اعْبُكُوا رَبَّكُوالَّنِ يُ خَلَقَكُو وَالَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِكُو لَعَلَّكُوْ تَتَقُونَ ﴿ الَّذِي يَجَعَلَ لَكُو الْأَرْضَ فِرَاشًا وَالتَّمَاءَ بِنَآءٌ وَانْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَا ءً فَاخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرَاتِ رِنْهُ قَالَكُمُو فَلَا تَجْعَلُوا لِلهِ اَنْدَادًا وَانْتُو تَعَلَمُونَ ﴾ جزء(١)

ای خلقو! عبادت و کړئ د رب خپل هغه (رب چه) پیدا کړی ئی ئی تاسی او (پیدا کړی ئی دی) هغه کسان چه وو پخوا له تاسی څخه دپاره د دی چه تاسی ځان وساتی (له عذابه د الله) هغه (رب) چه ګرځولی ئی ده تاسو ته ځمکه فرش او (ګرځولی ئی دی) آسمان چت او نازلی کړی ئی دی له (طرفه) د آسمانه اوبه پس راویی ایستی په دی (اوبو) سره له هر ډول (قسم) میوو څخه روزی تاسی ته نو مه ګرځوی له الله تعالیٰ سره شریکان حال دا چه تاسی پوهیږی (چه الله شریک نه لری).

تفسیر: اوس خپلو بندگانو ته اعم له دی چه مؤمنان وی یا کافران یا منافقان خطاب فرمایی او د حضرت باری په توحید ئی پوهوی چه ایمان د اصولو اصل دی، خلاصه دا ده چه الله تعالیٰ تاسی او نور تول هغه خلق پیدا کړی دی چه له تاسی څخه پخوا وو او ستاسی تول ضروریات او کردی (تولی) منافع ئی پیدا کړی دی نو له داسی الله تعالیٰ محنی مخ اړول او نور هسی شیان خپل معبودان کرځول چه تاسو ته نه نفع رسولی شی او نه مو له ضرره ژغورلی (ساتلی) شی لکه بتان او نور څومره ناپوهی او جهالت دی؟ حال دا چه تاسی په دی خبری هم ښه پوهیږی چه هغه لوی ذات «وحده لاشویک له» یو، او بی ملګری دی.

## وَإِنْ كُنْتُهُ فِي رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَاعَلَى عَبُدِ نَا فَأَنْوُ الْسِوْرَةِ مِّنْ مِّثُلِهُ

او که چیری ئی تاسی په شک کښی له هغه قرآنه چه ټوټه ټوټه نازل کړی دی مونږ په بنده خپل (محمد باندی) نو راوړئ تاسی يو سورت په شان د ده!

#### وَادُعُوْاشُهُكَ آءَكُمُ مِّنَ دُونِ اللهِ إِنْ كُنْتُمُ صْدِقِينَ 🗑

او را وبولئ (ای مشرکانو!) مددگاران خپل بی له الله څخه که یئ تاسی رښتیا ویونکی (په دی دعوی کښی چه دا د انسان کلام دی).

تفسیر: یعنی که تاسی په دی دعوی کښی رښتینی یئ چه دا د بنده خبره ده نو هومره پوهان، عالمان، شاعران، فصحاء او بلغاء چه موجود دی پرته (علاوه) له الله تعالیٰ له تولو ځنی مدد او کومک (امداد) وغواړئ! او معاونت تری واخلئ! او په دی سره ئی ولمسوی چه تول سره کینی او یو لنډ سورت د قرآن د څو آیتونو په شان جوړ کړئ! یا ئی دا مطلب چه له الله تعالیٰ نه په غیر ستاسی هومره معبودان چه دی له تولو ځنی په ډیره تضرع او زاری او په دعاګانو سره غوښتنه وکړئ! چه په دی مشکل کښی له تاسو سره مدد وکړی او څه آسانتیا درورسوی!

# فَإِنْ لَكُو تَفْعَلُوْا وَلَنْ تَفْعَلُوْا فَاتَّقُواالتَّارَالَّتِي وَقُوْدُهَا التَّارَالَّتِي وَقُودُهَا التَّاسُ وَالْحِجَارَةُ الْحِيْرِينَ التَّاسُ وَالْحِجَارَةُ الْحَيْرِينَ الْحَيْرِينَ الْعَلَالِمِيْرِينَ التَّاسُ وَالْحِجَارَةُ الْحَارِقُ الْحَيْرِينَ الْعَلَالِمِيْرِينَ اللَّهُ الْعَلَامِينِ الْعَلَامِينَ الْعَلَامِينَ الْعَلَامِينَ اللَّهُ الْعَلَامِينَ الْعَلَامُ اللَّاسُ وَالْحِيْرِينَ الْعَلَامِينَ الْعَلَامِينَ اللَّهُ الْعَلَامِينَ الْعَلَامِينَ اللَّهُ الْعَلَامِينَ اللَّهُ الْعَلَامِينَ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَامِينَ الْعَلَامِينَ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامِينَ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَامِينَ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلَامِ اللْعُلْمُ الللْعُلْمُ الللْعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللْعُلْمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْمُعْلَى الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْمُعْلَمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْمُعْلِمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْ

پس که ونه کړی شو تاسو (دا کار) او له سره به يـی ونه کړی شئ پس وساتئ تاسی (ځانونه) له هغه اوره چه خس (خشاک)د هغه بنيادمان او تيږی (ګټی) دی، چه تيار کړی شوی دی (دا اور) لپاره د کافرانو.

تفسیر: که بیا مو هم ونشو کړی چه داسی یو سورت جوړ کړئ او دا خبره یقینی ده چه له سره ئی نشئ جوړولی نو وویریډئ له هغه اور څخه چه له ګردو (تولو) اورو ځنی زیات تیز او سوځوونکی دی او نوم ئی دوزخ او خس (خشاک) ئی کافران او هغه تیږی (ګټی) دی چه تاسو ئی په عبادت کښی مشغول ئی. او دا اور خاص د هغو کافرانو لپاره تیار کړی شوی دی چه عظیم الشان قرآن نه منی او په حضرت محمد صلی الله علیه وسلم باندی ایمان نه راوړی او دروغجن ئی بولی د خلاصی او نجات هم دا یو صورت شته چه تاسی د حضرت باری جل جلاله په پاک کلام ایمان راوړئ.

## وَبَثْيِرِ الَّذِيْنَ الْمَنُواوَعَلُوا الصَّلِحْتِ أَنَّ لَهُدُ حَبّْتٍ تَغْرِى مِنْ تَعْتِهَا الْأَنْهُرُ كُلَّمَا

## رُزِقُوْامِنْهَامِن تَهَرَةٍ لِرِزْقًا كَالْوَاهْذَا الَّذِي رُزِقُنَامِن قَبْلُ وَأَتُوْارِهِم مُتَتَابِهًا \*

او زیری ورکړه (ای محمده) هغو کسانو ته چه ایمان ئی راوړی دی (په ټولو مؤمن به شیانو) او کړی ئی دی ښه (عملونه) په دی چه بیشکه دوی ته جنتونه دی چه بهیږی لاندی (تر ماڼیو او ونو) د هغو ویالی هرکله چه روزی ورکړه شی دغو (جنتیانو) ته له جنتو څخه څه میوه لپاره د خوړلو نو وایی دا (جنتیان) دا همغسی میوه ده چه راکړی شوی وه مونږ ته پخوا له دی نه او رابه وړه شی دوی ته میوه هم رنګه (او په خوند کښی سره بیله).

تفسیر: د جنت میوی به د دنیا له میوو سره مشابه وی چه په شکل او صورت کښی به عیناً بیخی همغسی ښکاری مگر په خوند، مزه، رائحه، خوږوالی، لطافت او نزاکت کښی به ډیر زیات فرق سره لری او د دی دواډو په مینځ کښی به د ځمکی او آسمان توپیر (فرق) وی نو کله چه جنتیان کومه یوه میوه ووینی وایی به چه دا همغه ډوله (قسمه) میوه ده چه پخوا له دی نه مو خوړلی وه څه مهال (وخت) ئی چه وڅکی او ویی خوری نو ډیر خوند او لذت به تری مومی او داسی به وایی چه بیشکه د دی په شان می نه په دنیا او نه په جنت کښی پخوا تر دی څه میوه خوړلی ده.

## وَلَهُمُ فِيْهَا أَذُواجُ مُّطَهَّرَةٌ وَهُمُ فِيْهَا خُلِدُونَ®

او وی به دوی ته په دغو (جنتو) کښی ښځی ښی پاکی ستره او دوی به وی په دغو (جنتو) کښی همیشه.

تفسیر: د جنت ښځی به له ظاهری او باطنی نجاساتو (او رذیله ؤ اخلاقو) ځنی ټولی پاکی، صافی وی.

(فائده): تر دی ځایه پوری ئی د دری شیانو ذکر وفرمایه چه په هغو پوهیدل ضروری وو! اول: «مبدأ» یعنی چه مونډ له کومه راغلی یو؟ او تر دی پخوا څه شی وو؟ دوهم: «معیشت» چه څه خورو او چیری اوسو؟.

دريم: «معاد» چه زمونږ پای او انجام به څه کيږی؟.

## إِنَّ اللَّهَ لَا يَسْتَعُمَّ أَنُ يَضْرِبَ مَثَلًا تَابَعُوْضَةً فَمَا فَوْقَهَا ﴿

بیشکه الله نه پریږدی (دا خبره) چه بیان کړی یو مثال (له مثالو څخه) په

#### میاشی سره یا چه پورته وی تری

**تفسیر:** په دی آیت کښی د هغی معارضی ځواب ورکړی شوی دی چه د کفارو له لوری د ړومبنی آیت په مقابل کښی شوی ده، خلاصه ئی دا ده کله چه د یو وړوکی سورت جوړول هم د دی یاک کلام یه شان د دوی له لاسه ونه شو او تول سره تری عاجزان شول نو کفارو وویل چه «مونږ یه بل دلیل سره د دی خبری شهادت وړاندی کوو چه دا د الله کلام نه بلکه د بنده وینا ده، او هغه دا دی چه یو لوی عظیم الشان سړی تل پخپلو خبرو او اترو کښی د ذلیلو او حقیرو شیانو له یادولو ځنی ځان ساتي او له سره ژبه نه یرې خوځوي نو حق تعالیٰ چه له ټولو لویانو ځنی اعلیٰ، اعظم او اکبر دی څرنګه په خپل پاک کلام کښی د میاشی یا له هغه ځنی د کومی لویبی خوځندی (حشرات الارض) لکه مچ او غنی (جولاګی) مثال بیانوی ځکه چه له «مثال» نه د «ممثل له» توضیح او تفصیل مطلوب وی او یه هغه کښی د حقارت او عظمت څه خبره او مباحثه نه وی او دا مطلوب به هلته حاصلیږی چه د «مثال» او د «ممثل له» په مینځ کښې يوره مطابقت وی که «ممثل له» حقیر وی ښائی چه د هغه «مثال» هم حقیر وی که نه هغه «تمثیل» بیکاره گانه کیږی. هو! که یه تمثیل کښی دا خبره هم ضروری وی چه د مثال او مثال ورکوونکی په منځ کښې پوره موافقت وی نو د دی ناپوهانو دغه اعتراض به لږ څه د اوريدلو وړ (لاثق) ؤ، مګر د دی خبری ویونکی به هیڅ احمق او نایوه هم نه وی او په توریت، انجیل او د حکماؤ او سلاطینو یه کلام کښی داسی ډیر مثالونه شته، د دی خبری اظهار هسی مخالفت او د كفارو د ناداني او نايوهي او عناد نتيجه ده او بس، د ﴿ فَمَا فَوْقَهَا ﴾ معنى داسي هم كيدي شي چه له میاشی ځنی په حقارت او صغارت کښی زیات وی لکه چه په ځینو احادیثو کښی د دنیا تمثال د میاشی د وزرو سره کړی شوی دی.

## فَأَمَّا الَّذِينَ الْمَنُوُ افَيَعُلَمُونَ اَنَّهُ الْحَقِّ مِنْ تَتِهِمْ وَاَمَّا الَّذِينَ كَفَرُو افَيَقُولُونَ مَاذَ اَارَادَ اللهُ بِهٰذَا مَثَلَامِ يُضِلُّ بِهِ كَثِيرًا وَيَهْدِي بِهِ كَثِيرًا

پس هر خه هغه کسان چه مؤمنان دی پس پوهیږی (په یقین سره) چه بیشکه دا مثال حق دی له ربه د دوی څخه او هر خه هغه کسان چه کافران شوی دی نو وایی (له ډیری ناپوهی او عناد نه) چه د څه څیز اراده کړی ده الله په دی مثال سره (داسی اراده کړی ده الله چه) ګمراه کوی په دی مثال سره ډیر خلق او سمه لاره ښیی (د حق) په دی سره ډیرو خلقو ته

تفسیر: یعنی مؤمنان داسی مثالونه حق او مفید گنی او کافران د حقارت په ډول (طریقه) وایی چه له داسی حقیرو او سپکو مثالو ځنی الله تعالیٰ څه مطلب او اراده لری؟ ځواب ورکړی شوی دی چه دغه کلام له سره تر پایه پوری هدایت دی خو د ده نه اوریدلو څخه ډیر خلق د گمراهی په کنده کښی لویږی او ډیر خلق د هغه په مرسته (مدد) د هدایت په سمه لاره درومی، یعنی له دی څخه د حق د طرفدارانو او د باطل د هوا خواهانو پوره تمیز بیلوالی او جلا والی (جداوالی) مقصود دی چه هغه خورا (ډیر) مفید او ضروری شی دی.

## وَمَايُضِلُّ بِهَ إِلَّا الْفَسِقِيْنَ ﴿ الَّذِيْنَ يَنُقُضُونَ عَهُنَ اللهِ مِنَ بَعُدِمِيْتَاقِهُ وَيَقِطُعُونَ مَا آمَرَ اللهُ بِهَ اَنُ يُوصَلَ وَيُفْسِدُ وَنَ فِي الْاَرْضِ الْوَلِيِكَ هُمُ الْخُسِرُونَ ۞

او نه گمراه کوی (الله) په دی مثال سره مګر فاسقان هغوی چه ماتوی دوی عهد د الله وروسته د محکموالی د هغه عهد او پری کوی هغه چه حکم کړی دی الله په هغه سره چه پیوند دی کړی شی او فساد کوی دوی په ځمکه کښی او دغه کسان هم دوی دی زیان کاران (په دنیا او عقبیٰ کښی).

تفسیر: د ﴿ مَاآمَرَاللهُ ﴾ قطع لکه قطع الرحم، له انبیاؤ، علماؤ، واعظانو، مؤمنانو لمونځونو او نورو خیریه ؤ امورو نه مخ اړول چه د الله تعالیٰ د مرضی په خلاف دی. له فساد نه مراد دا دی، چه خلق به ئی له ایمان ځنی زړه توری کول او د هغه نفرت او کرکه به ئی د هغوی په زړونو کښی وراچوله او د اسلام مخالفان به ئی په دی باندی تیزول چه له مسلمانانو سره مقاتله وکړی او د مؤمنانو مقاتلی ته ملا وتړی او د لویو اصحابو او د امت د صلحاؤ عیوب ولتوی یا ئی پری وتړی او بیا ئی مشهور کړی چه د حضرت رسول الله صلی الله علیه وسلم او د محمدی دین بی وقتری او بی احترامی د خلقو په زړونو کښی کینی او راز راز (قسم قسم) رسوم او بدعتونه به ځی خپرول (خورؤل) او د اسلام په مخالفت کښی به ئی زیار (زور) لګاوه.

مطلب دا دی چه د دی نامناسبو حرکاتو له امله (وجی) خپلو ځانونو ته زیان رسوی چه له هغو ځنی نه د اسلام توهین او نه د امت د صلحاؤ څه تحقیر کیدای شی.

## كَيْفَ تَكُفُّرُ وْنَ بِاللَّهِ وَكُنْتُمُ آمُواتًا فَاحْيَا كُفَّرَا كُوْتُمَّ يُويُنُّكُمُ

## تُكَّ يُخْيِينُكُوْ كُنَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿

غرنګه کافران کیږی په الله باندی حال دا چه وی تاسی مړه بیا (الله) ژوندی کړی تاسی (د روح په درکولو سره) بیا به (الله) مړه کړی تاسی بیا به (الله) ژوندی کړی تاسی (په بعث سره) بیا به خاص هم ده ته وروستی شی. (د خپلو اعمالو د جزا لپاره).

تفسیو: یعنی په اوله کښی تاسی بی ځانه اجسام وی. چه حس او حرکت در کښی نه ؤ ړومبی عناصر وی وروسته د مور او پلار خواړه او غذا شوی، او بیا نطفه او ورپسی کلکه وینه او بیا یوه توته غوښه شوی، له ړومبنیو حالاتو څخه وروسته په تاسی کښی روح (سا) پوکړه شوه، چه د هغی له امله (وجی) اول د مور په رحم او بیا په دنیا کښی ژوند کوی، کله چه په دنیا کښی د مرګ وخت راشی او مړه شئ بیا به په قیامت کښی ژوندی کیږی چه حساب ورکړی او خپلی عمل نامی واخلی یعنی له قبرونو څخه به ووځئ او د الله تعالیٰ په حضور کښی به د حساب او کتاب لپاره ودرولی شی، نو اوس تاسی په خپله انصاف وکړئ هر کله چه تاسی له اوله تر آخره پوری د الله تعالیٰ د احساناتو او فائدو ګرو ئی او په هر حالت او حاجت کښی ورته محتاج ئی او هم ده ته امید او هیله (طمعه) لری نو په سر د هغه کفر غوره کول او د پاک خدای جل جلاله نافرمانی ته ملا تړل څومره د تعجب، افسوس او حیرانی خبره ده.

# هُوَ الَّذِي كَخَلَقَ لَكُمُ مُتَافِى الْأَرْضِ جَمِينَعًا تَثُمَّ الْسَتَوْقَ إِلَى السَّمَاءَ فَسَوْمُ وَمُ السَّمَاءُ وَمُ السَّمَاءُ وَالسَّمَاءُ وَمُ السَمَاءُ وَمُ السَّمَاءُ وَمُ السَّمَاءُ وَاللَّهُ السَّمَاءُ وَمُواللَّهُ اللَّهُ اللَّ

الله هغه ذات دی چه پیدا کړی ئی دی تاسی ته هغه شیان چه په ځمکه کښی دی ټول، بیا ئی قصد وکړ آسمان ته (د پیدا کولو) نو برابر ئی کړل دوی اووه آسمانونه او دی په هر څه باندی ښه عالم دی.

تفسیر: په دی آیت کښی ئی د بل نعمت بیان وفرمایه، یعنی الله تعالیٰ تاسی پیدا کړی یئ او ستاسی د بقاء او گتی لپاره ئی په ځمکه کښی هر ډول (قسم) شیان خورا (ډیر) زیات پیدا کړل لکه د خوړلو، څکلو او آغوستلو شیان هو د هر شی لپاره ئی جلا جلا (جدا جدا) سامانونه او وسیلی، او وروسته له هغه ئی متعدد آسمانونه پیدا کړل چه په هغو کښی تاسی ته راز راز (قسم قسم) منافع او گتی (نفعی) شته دی.

## وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَيِّكَةِ إِنَّ جَاءِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيَقَةُ

او (یاد کړه ای محمده!) هغه وخت چه وویل پروردګار ستا پرښتو ته چه بیشکه زه ګرځوونکی یم په ځمکه کښی د یوه خلیفه

تفسیر: اوس د یوه لوی نعمت ذکر فرمایی چه پر گردو (تولو) بنیادمانو ئی کړی دی او هغه د حضرت آدم علیٰ نبینا وعلیه الصلوٰة والسلام د پیدایښت قصه ده چه په تفصیل سره بیان شوی ده او هغه ئی «خلیفة الله» مقرر کړی دی که له پخوانی آیت ﴿ خَلْقَ لَکُوْمَافِى الْرُوْسِ جَبِینُهَا ﴾ څخه څوک انکار وکړی نو د آدم علیه السلام له قصی نه د هغه ځواب هم په ښه ډول (طریقه) سره ورکاوه شی.

## قَالُوٓٳ ٱجَعَلَ فِيهَامَى تُفْسِدُ فِيهَا وَيَسُفِكُ الدِّمَاءَ ۗ وَنَحُنُ شُرِبِّهُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ

نو وویل پرښتو آیا ګرځوی ته په ځمکه کښی هغه څوک چه فساد به کوی په دی کښی او تویوی به (په ناحقه سره) وینی، حال دا چه مونږ تسبیح وایو سره د ثنا ستا او نسبت د پاکی کوو تاته

تفسیر: ملائکو ته دا تعجب، فکر او اندیښنه د دی له امله (وجی) پیدا شوه چه د داسی مخلوق د پیدایښت څه ضرورت دی چه په دوی کښی به مفسدین او وینی تویوونکی هم وی. حال دا چه مونږ د الله تعالیٰ ډیر مطیع او فرمان وړونکی بندګان یو نو زمونږ له وجود سره به د دی خلیفه پیدا کولو ته څه اړه (احتیاج) او ضرورت وی؟ نو د تعجب او استفادی په طریقه نه د کوم اعتراض لپاره ئی دا پوښتنه وکړه پاتی شوه دا خبره چه پرښتو ته د بنیادمانو احوال څرنګه څرګند شوی وو؟ په دی کښی ډیر احتمالات شته، یا به ئی په پیریانو باندی قیاس کړی وی یابه الله تعالیٰ پوهولی وی یا به ئی دا خبری په لوح محفوظ کښی لوستی وی یا به پوهیدلی وی چه خلیفه ته خو هلته ضرورت پیښیږی چه ظلم، فساد او تجاوز موجود وی یا به د حضرت آدم علیٰ نبینا وعلیه السلام د قیافی د لیدلو څنی په دی خبره پوهیدلی وی لکه چه ابلیس د آدم علیه السلام د لیدلو په وخت کښی وویل چه «دا سړی به ډیر غولیږی» لکه چه وروسته له هغه همغسی ولیدل شو.

#### قَالَ إِنْ آعُلَمُ مَالاَتَعْلَمُونَ ©

وويل (الله) بيشكه زه پوهيږم په هغو اسرارو چه تاسي پرى نه پوهيږئ.

تفسیر: پرښتو ته سمدلاسه په اجمالی طور داسی ځواب ورکړ شو چه مونږ په هغو حکمتونو او مصلحتونو ډیر ښه پوهیږو چه د ده په پیدا کولو کښی شته، څرنګه چه تاسو ته اوس هغه مصالح او حکمتونه نه دی ښکاره نو ځکه د هغه د خلافت او فضیلت په نسبت تعجب کوئ.

## وَعَلَّمَ الْاَسْكَاءُكُلُّهَا ثُمَّعَرَضَهُمُ عَلَى الْهَلَيْكَةِ فَقَالَ انْبِعُورِنْ بِاَسْكَاءِ هَؤُلَاءِ ان كُنْتُمُ طِيرِقِيْنَ®قَالُوُ اسْبُحْنَكَ لَاعِلْمَ لَنَّا إِلَّامَا عَلَيْتَنَا أَتَكَ الْعَلِيْمُ الْعَكِيْمُ

او وښودل (الله) آدم ته نومونه ټول (د پاسنيو او ځمکنيو شيانو) بيا ئي وروړاندې کړل هغه ټول شيان پرښتو ته نو وويل خبر راکړئ تاسي ماته په نومونو د دې شيانو سره که يئ تاسي رښتيا ويونکي (پخپله دغه وينا کښي) وويل پرښتو نسبت د پاکي کوو تاته (له ټولو عيبونو او اعتراضونو) نشته هيڅ علم مونږ لره مگر په هغه شي چه ښودلي دې تا مونږ ته بيشکه ته هم دا ته ښه عالم او ښه د حکمت خاوند ئي.

تفسیر: لنده ئی دا چه حق تعالیٰ آدم علیه السلام ته د هر شی نوم او د هغه حقیقت او خاصیت، گته (فائده) او تاوان وروښود او دا علم ئی بی د کلام له واسطی د القاء په توگه (طریقه) ورپه زړه کړه ځکه چه بی له علمی کمال څخه خلافت او په دنیا باندی حکومت امکان نه درلود (لرلو). وروسته له دی، د دی لپاره چه د هغه خاص حکمت او اساسی مصلحت پرښتو ته څرګند شی د دغو پاسنیو یاد شوو شیانو پوښتنه ئی له پرښتو څخه وفرمایله چه «که تاسی په دی خبره کښی رښتینی یئ چه د خلافت د کار په پای (آخر) ته رسولو کښی وړ (لائق) ئی نو د دی شیانو خواص او نومونه راوښیئ!» مګر هغوی په ځواب کښی پخپل عجز او قصور اعتراف وکړ او ښی وپوهیدلی چه بی له دی عمومی معلوماتو څخه هیڅوک پر ځمکه خلافت نشی کولی که څه هم مونږ لړ څه عمومی معلومات لرو مګر دا زمونږ جزی معلومات د دی خبری وړ (لائق) نه دی چه د خلافت مدعیانی شو، د دی خبری له پوهیدلو څخه وروسته ټولو په یوه غږ وویل نه دی چه د خلافت مدعیانی شو، د دی خبری له پوهیدلو څخه وروسته ټولو په یوه غږ وویل

# قَالَ يَاْدُمُ اَنِبُنُكُهُمْ بِأَسُمَآءِمُ فَلَتَّا اَنْبَاهُمُ بِأَسُمَآءِمٌ قَالَ اَلَمُ اَقُلُ لَكُمُ إِنِّ اَعْلَوْ غَيْبِ السَّمَا فِ وَالْرَضِ ۚ وَاعْلَمُ مَا تُبْدُ وُنَ وَمَا كُنْتُمُ وَنَ ۖ

وویل (الله) ای آدمه! خبر کړه دوی په نومونو د دی شیانو، نو کله چه آدم خبر ورکړ دوی ته په نومونو د هغو شیانو وویل (الله) آیا نه ؤ ویلی ما تاسو ته چه بیشکه زه پوهیږم په پتو شیانو د آسمانونو او د ځمکی او پوهیږم پر هغو شیانو چه ښکاره کوئ ئی تاسی په (ژبه) او په هغو شیانو چه یئ تاسی چه پتوئ ئی (په زړونو کښی).

تفسیر: وروسته له دی د آدم علیه السلام څخه د عالم د تولو شیانو په نسبت سوال وشو «خلیفة الله» ژر تر ژره هغه ټول ملائکو ته وربیان او ټولی پرښتی ئی داسی متعجبی او حیرانی کړی چه د ده په علمی احاطه ئی تحسین او آفرین وویل، نو دلته الله تعالیٰ ملائکو ته وفرمایل «آیا تاسو ته مو نه ؤ ویلی چه بیشکه زه ښه پوهیږم په پتو شیانو د آسمانونو او د ځمکی او ښه خبر یم په هغه شیانو چه ئی څرګندوئ، او پټ ئی ساتئ په خپلو زړونو کښی».

(فائده): له دى څخه پر عبادت باندى د علم فضیلت ثابت شو وګورئ چه په عبادت کښى پرښتى دى حد ته رسیدلى دى چه معصومى دى مګر څرنګه چه په علم کښى د انسان څخه کمى دى نو ځکه ئى د خلافت مرتبه انسان ته داسى ورکړه چه پرښتى هم ورته تسلیمى شوى او ښايى چه هم داسى هم کیده ځکه چه عبادت د مخلوقاتو خاصه ده او د پاک الله صفت نه دى، او علم د الله تعالىٰ له لویو صفاتو څخه دى نو د دى له امله (وجى) حضرت آدم علیه السلام د خلافت وړ (لائق) وګرځید او د علم لوى صفت ځکه ورپه برخه شو چه په هر خلیفه کښى د خپل «مستخلف عنه» د کمال وجود یو ضرورى امر دى.

## وَإِذْ قُلْنَالِلْمَلَإِكَةِ اسْجُنْ والِلاَمْ فَسَجَنْ وَالْآرَا بُلِيْسَ ﴿

او (یاد کړه ای محمده!) کله چه وویل مونږ پرښتو ته چه سجده وکړئ آدم ته (د تحیی) پس سجده وکړه دوی (ټولو) مګر (سجده ونکړه) ابلیس

تفسير: كله چه د آدم عليه السلام خلافت مسلم شو نو پرښتو او پيريانو ته امر وشو چه دآدم

جزء(١)

علیه السلام په لوری د تحیی (تعظیمی) سجده و کړئ او هغه د خپلی سجدی قبله و ګرځوئ د دی امر د منلو له امله (وجی) تولی پرښتی په سجده ولویدی مګر یواځی (ابلیس) له سجدی کولو څخه سر وغړاوه چه په اصل کښی له پیریانو څخه ؤ او پرښتو سره ګډ او خلط شوی ؤ، د دی غاړی غړولو او سرکشی سبب دا ؤ چه پیریان څو زره کاله پر ځمکه متصرف وو او آسمانونو ته به هم ختل کله چه د هغوی عصیان او فساد ډیر شو او په وینو تویولو کښی ئی ډیر زیادت وکړ نو له دغو پیریانو څخه ځینی د پاک الله په امر د پرښتو له خوا ووژل شول او ځینی وتښتیدل په دښتو (بیابانونو) او ځنګلو او د غرونو په درو او جزیرو کښی پټ، تیت او پرک (خواه واره) شول (ابلیس) چه د دی پیریانو یو لوی عالم او عابد ؤ د پیریانو په فساد کښی ئی خپل پردیتوب (بیکانتوب) او بی ګناهی ښکاره کړه او د پرښتو په سپارښتنه له هم دوی سره محفوظ پاتی شو او په دی هیله (امید) او تمه چه وروسته له دی نه به د تولو شړل شوو پیریانو په ځای زه د تولی ځمکی والی او متصرف وټاکل (مقرر) شم په عبادت او ریاضت کښی ئی ډیر زیار (کوشش) او زحمت ایست او پرله پسی به د ځمکی د خلافت په چرت (خیال) کښی ډوب تللی ؤ، کله چه د زحمت ایست او پرله پسی به د ځمکی د خلافت په نسبت ظاهره شوه نو (ابلیس) مایوس شو او د خپل ریائی عبادت په بی ځایه تللو له اندازی زیات خپه شو او د حسد او کینی په جوش کښی خپل ریائی عبادت په به توان کښی ئی وو او په نتیجه کښی ملمون شو.

#### آبى وَ اسْنَكْبُرُوكَانَ مِنَ الْكَفِرِيْنَ®

منع ئى راوړه (له سجدى نه) او لوئى ئى وكړه او ؤ دى (لا له پخوا څخه په علم د الله كښى) له كافرانو څخه.

تفسیو: یعنی د الله تعالیٰ په علم کښی له اوله دی کافر ؤ مګر نورو ته اوس د هغه عصیان او کفر ورښکاره شو، یا ئی داسی وبوله چه اوس کافر شو ځکه چه د پاک الله امر ئی د تکبر او لویی له امله (وجی) ونه مانه او د الله جل جلاله حکم ئی له مصلحت او حکمت څخه مخالف او د ننګ او عار موجب وګانه او یوازی له دی جهته کافر نه شو چه سجده ئی ونکړه.

# وَقُلْنَا يَاْدَمُ السُكُنُ اَنْتَ وَزَوْجُكَ الْجَتَّةَ وَكُلَامِنُهَا رَغَمًا حَدَّا حَدُثُ الْجَنَّةَ وَكُلَامِنُهَا رَغَمًا حَدُثُ شِئْتُمَا وَلَاتَقُرَبًا هٰذِهِ الشَّحَرَةَ فَتَكُوْنَا مِنَ الظّلِمِيْنَ الْسَالِمِيْنَ

او وویل مونږ ای آدمه! واوسیږه! ته او ښځه ستا په جنت کښی او خورئ! له میوو د جنته (څه چه مو زړه غواړی) پریمانه هر چیرته مو چه خوښه وی او

مه نژدی کیږئ دی ونی ته (د میوی خوړلو دپاره) (که نژدی شوئ) نو شئ به له ظالمانو څخه.

تفسير: مشهوره ده چه هغه د غنمو ونه وه يا د ځينو په وينا د انګورو يا انځرو يا ترنجو يا د بل شي ونه وه والله اعلم.

#### فَأَزَلُهُمُ الشَّيُطِنُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَامِمَّا كَانَافِيُهُ

پس وښويول دوی دواړو لره شيطان له جنته (د ونی د نژديوالی په واسطه) نو ويی ايستل دواړه له هغه (عزت او راحت) څخه چه وو دوی په هغو کښی.

تفسیر: وایی چه آدم او حواء علیهما السلام په جنت کښی هستوګنه لرله شیطان چه خپل هغه د عزت ځای د آدم علیه السلام د مخالفت له امله (وجی) له لاسه ورکړی ؤ لا د حسد او رخی (کینی) د سیند په ګرداب کښی لاهو شو تر دی چه له مار او طاؤس سره یو ځای جنت ته ننوت او بی حواء ئی په یو ډول (قسم) سره وښویوله او له لاری ئی وویستله او له هغی ونی څخه ئی څه شی وخوړ او په آدم علیه السلام باندی ئی هم وخوړ او داسی اطمینان او ډاډګیرنه ئی ورکړه چه د دی ونی د میوی خوړلو ځنی سړی تل په جنت کښی پاتی او د الله تعالیٰ د نورو مهربانیو مورد هم ګرځی او لا ورته مقرب او نژدی کیږی او د الله تعالیٰ د هغه ممانعت توجیه ئی هم په خپل فکر سره بل ډول (قسم) ورجوړه کړه، وروسته دا قصه په مفصل ډول (طریقه) سره راځی.

## وَقُلْنَا اهْبِطُوا بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُوًّ

او وویل مونږ چه کوز شئ (له جنته ځمکی ته) حال دا چه ځینی ستاسی به له ځینو نورو سره دښمنان وی.

تفسیر: د دی تیروتلو په سزا آدم او حواء علیهما السلام او د هغوی تولی اولادی ته هم دا امر صادر شو چه د جنت څخه راکوز شئ! او په ځمکه کښی هستوګنه وکړئ! تاسی به یو له بله سره دښمنی کوئ! چه د هغی له امله (وجی) به تاسی ته ډیر زیات تکلیفونه او ربړونه (تکلیفونو) درپیښیږی ځکه چه جنت د سرکشی او دښمنی ځای نه دی د دی کارونو لپاره دنیا ډیر مناسبت لری چه د بندګانو د امتحان لپاره جوړه شوی ده.

## وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقَرُّوْمَنَاعُ إلى حِيْنِ

او شته تاسی ته په ځمکه کښی ځای د هستوګنی او اسباب د ګټی (فائدی) اخستلو تر یوه وخته یوری (چه اجل یا قیامت دی).

تفسیر: یعنی په دنیا کښی به تل نه اوسیږئ! بلکه تر یوی تاکلی (مقرری) مودی پوری به هلته اوسیږئ! او د هغه ځای له شیانو څخه به ګټه (فائده) اخلئ! بیا به له ما سره مخامخ کیږئ! او هغه تاکلی (مقرر) وخت هر چا لره د مړینی وخت دی او تولو مخلوقاتو ته په مجموعی ډول (طور) د قیامت ورځ ده.

## فَتَكُفَّى ادَمُ مِن رَّبِّهِ كَلِمْتِ فَتَأْبَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَالتَّوَّابُ الرَّحِيْمُ السَّحِيمُ

پس زده کړی آدم له پروردګار خپل څخه څو کلمی پس رجوع وکړه (الله) په هغه باندی (په رحمت سره) بیشکه هم دی دی ښه توبه قبلوونکی ښه مهربانی کوونکی.

تفسیر: کله چه حضرت آدم علیه السلام د الله تعالی دا عتاب واورید او له جنت نه ووت نو د ندامت او پشیمانی په حالت کښی په ژړا او واویلا او په زاری مشغول شو، په دی وخت کښی حق تعالیٰ په خپل فضل او مرحمت سره ده ته څو کلمی د القاء او الهام په توګه (طریقه) ور زده کړی چه د هغو په لوستلو د ده توبه قبوله شوه هغه کلمی دا دی

و رَبَّبَاظَلَمُنَا الفُسَنَا وَإِنْ لَا يَعْفُولِنَا وَتَرْحَمُنَا لَنَكُونَ مِنَ الْفَيهِ مِنْ ﴾ (د «الأعراف» اوله ركوع)

#### قُلْنَا اهْبِطُوا مِنْهَا جَمِيْيًا عَ

#### (بيا) وويل مونږ چه كوز شئ له جنته ټول

تفسیر: مطلب دا دی چه حق تعالیٰ د آدم علیه السلام توبه قبوله کړه خو جنت ته ئی سمدلاسه د ورتګ امر ورنکړ بلکه امر ئی پری وکړ چه په دنیا کښی هستوګنه وکړئ. ځکه چه د هغه د حکمت او مصلحت اقتضاء هم داسی وه . ښکاره خبره ده چه دی ئی د ځمکی لپاره «خلیفه» تاکلی (مقرر کړی) ؤ، نه د جنت لپاره او الله تعالیٰ هم داسی فرمایلی دی هر هغه چه زما تابع او منونکی وی نو هغه ته به د دنیا هستوګنه هیڅ ضرر نه رسوی بلکه ګټه (فائده) ورته لری.

جزء(۱)

هو! نافرمانو خلقو ته دوزخ دی، د دغو دوه ؤ متضادو عنصرو د بیلوالی او امتحان لپاره هم دا دنیا مناسب ځای دی.

### فَإِثَا يَاتِينَكُمُومِّتِي هُدًى فَنَنْ تَبِعَ هُدَاى فَلَافَوْنُ عَلَيْهِمُ وَلَاهُمُ يَعُزَنُونَ ®

پس که راغی تاسی ته له ما ځنی کوم هدایت پس هر خوک چه پیروی وکړی د هدایت زما پس نه به وی هیڅ قسم ویره پر دوی باندی او نه به وی دوی (هیچیری) چه خپه کیږی (او جنت ته به ځی).

تفسير: هغه صدمه او انديښنه چه چاته د كوم مصيبت د وقوع نه بخوا پيښيږي هغې ته خوف وایی، هغه غم او خپګان چه انسان ته له مصیبته وروسته رسیږی، هغه ته حزن وایی مثلاً هغه کیفیت ته چه د یوه مریض د مر کیدلو له تصور نه چاته وررسیږی خوف او هغه کیفیت ته چه د هغه له مر کیدلو څخه وروسته بیدا کیږی حزن وایبی مثلاً د هغه خوف او حزن نفی چه یه دی آیت کښی شوی ده، که له هغه څخه دنیوی «خوف» او «حزن» مراد شی، نو د هغه معنی به داسی کیږی هغه کسان چه زما له هدایته سره سم تګ کوی نو دوی ته هیڅ د دی اندیښنی ځمای نشته چه دا به حق هدایت نه وی، او د شیطان له لوری به فریب او مغالطه وی، او نه به دوی د دی له امله (وجی) غمجن وی چه اوس خو د دوی له بلار څخه جنت اخیستی شوی دی، ځکه د هدایت لار موندونکی ژر تر ژره جنت ته ور رسیږی، او که اخروی «خوف» او «حزن» مراد وی، نو به ئی مطلب داسی وی چه په قیامت کښی به د هدایت خاوندانو ته نه «خوف» وی او نه «حزن» مګر د «حزن» په نشتوالي کښې خو هیڅ د شک او شبهي ځای نشته، ځکه د «خوف» له نفی څخه دا اندیښنه په زړه کښې رالویږی چه د جزا په ورځ کښې تر انبیاؤ علیهم السلام بوری به هم یه «خوف» او ویره کښی وی او هیڅ څوک به بی ویری نه وی، خبره دا ده چه «خوف» دوه ډوله (قسمه) دی کله د خوف باعث او مرجع په ویریدونکی کښې لیدله کیږی لکه چه باچاهی مجرم له باچا ځنی ویریږی، نو د «خوف» موجب جرم دی چه نسبت ئی ورته کیږی او کله د خوف منشأ «مخوف منه» وی، یعنی لکه چه یو بی ګناه شخص چه د بادشاه یا د زمری له هیبت څخه ویریږی، نو د دی ویری سبب دا نه دی چه ګواکی دغه شخص د باچا یا د زمری په مقابل کښي کومه ګناه کړی ده بلکه د باچا قهر او جلال، یا د زمری سبعیت، غضب او هیبت، د دغه خوف موجب ګرځیدلی دی چه منشأ ئی د پاچا جلال یا د زمری هیبت دی. نو یه دی آیت کښی ئی اول قسم «خوف» نفی کړ نه دوهم قسم دا شبهه خو هلته واردیلله چه د ﴿ فَكَافَوْنُ عَلِيْهُمْ ﴾ په ځای ئی (الاخوف فیهم) یا ﴿ اَلْيَاقُونَ ﴾ فرمایلی وی.

# وَالَّذِيُنَ كَفَرُوا وَكَنَّ بُوا بِالْتِنَآاوُلَلِكَ آصُحٰ الثَّارِ ّهُمُ فِيُهَا خِلِدُونَ ﴿ لَا لَكِنَ الْكَوْلُونَ الْكَانُ الْمُؤْوَا وَمُعُونِ الْآوَلُونِ الْمُعَلِينَ الْوَقِي الْمَالُونِ الْمُعَلِينَ الْوَقِي الْمُؤْوَقِ الْمُعَلِينَ الْمُؤْوَقِ الْمُعَلِينَ الْمُؤْوَقِ الْمُعَلِينَ الْمُؤْوَقِ الْمُعَلِينَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ اللَّهُ اللَّ

او هغه کسان چه کافران شوی دی او دروغ ګڼی آیاتونه زمونږ هم دغه کسان صاحبان د اور (دوزخ) دی هم دوی به په هغه (اور د دوزخ) کښی همیشه وی. ای بنی اسرائیلو! (اولادی د یعقوبه!) یاد کړئ! نعمت زما هغه چه انعام می کړی دی پر تاسی او وفا وکړئ په عهد زما (په متابعت د نبی) چه زه هم وفا وکړم په عهد ستاسی (په دخول د جنت) او خاص له مانه پس وویریږئ (له مناهیو ځان وساتئ او د دنیوی منافعو له لاس وتلو څخه مه ویریږئ!)

تفسیر: اول ﴿ یَایَهُا النّاسُ اعْبُدُو ا ﴾ عام خطاب و، او په هغه کښی د هغو نعمتونو ذکر و چه گردو بنیادمانو ته په عمومی ډول (طریقه) ورکړی شوی وو، مثلاً د ځمکی، آسمان او نورو گردو شیانو پیدایښت، بیا د آدم علیه السلام د پیدایښت، او د هغه د خلافت او جنت ته د ادخال او نورو یادونه وشوه. اوس له بنیادمانو څخه خاص بنی اسرائیلو ته خطاب کړی شوی دی، او هغه خاص نعمتونه ئی ورپه یاد کړی دی چه وخت په وخت او پښت په پښت (پشت په پشت) ئی پر دوی انعام کړی دی، او هغه ناشکری چه دوی د نعمتونو په مقابل کښی کړی دی، د هغو گردو (ټولو) یادونه په مفصل ډول (طریقه) سره کوله شی ځکه چه بنی اسرائیل د بنیادمانو په ټولو فرقو کښی ممتاز وو، د علم خاوندان د آسمانی کتابونو، انبیاؤ او د نبوت پیژندونکی او لرونکی وو ځکه چه د حضرت یعقوب علیه السلام له پیړی څخه د حضرت عیسیٰ علیه السلام تر پیړی پوری څلور زره انبیاء په دوی کښی مبعوث شوی دی او د گردو (ټولو) عربو سترګی د هغوی په لوری وی چه آیا بنی اسرائیل زمونږ د پیغمبر حضرت محمد رسول الله علیه وسلم د رسالت تصدیق کوی که نه؟ نو له دی امله (وجی) ئی د انعاماتو او خرابیو یادونه په تفصیل سره فرمایلی ده.

چه دوی ښه پری متأثر شی او د خجالتی په سبب ایمان راوړی او که نه نور خلق خو به په دی وسیله د دوی له دی حرکاتو څخه واقف شی او بیا به د هغوی په نورو خبرو باور نه کوی اسرائیل د یعنی عبدالله دی. ﴿ اَدُّلُوْا نِعْمَقَ ﴾ اسرائیل د یعنی عبدالله دی. ﴿ اَدُّلُوْا نِعْمَقَ ﴾ الآیه ـ یاد کړئ ای بنی اسرائیلو نعمت زما هغه چه انعام می کړی دی پر تاسی) چه په

جزء(١) البقرة(٢)

# وَالْمِنُواْ بِمَا ٓ اَنْزَلْتُ مُصَدِّقُالِمَا مَعَكُمُ وَلَا تَكُونُوَ ٓ اَوَّا بِهِ ۗ وَلَاتَثْثَرُواْ بِالْلِتِي ثَمَنًا قَلِيُلَادُ وَالِّيَاىَ فَاتَّقُوْنِ®وَلِاَتَلْمِسُوالْحَقَّ بِلْبَاطِلِ وَتَكْتُمُواالْحَقَّ وَاَنْتُمْ زَعْلَمُوْنَ®

او ایمان راوړئ! په هغه کتاب چه نازل کړی دی ما حال دا چه (تصدیق کوونکی دی د هغه کتاب) چه تاسی سره دی او مه کیږئ! اول کافر (نه منونکی) په دی (قرآن) باندی او مه پیرئ (مه آخلی) په آیتونو زما قیمت لږ او خاص له مانه پس وویریږې! (دا کار مه کوئ!) او مه ګډوئ حق له باطل سره (خپل دروغ له رښتیا د (توریت سره) او (مه) پتوئ! حق حال دا چه تاسی پوهیږئ (په دی خلط او پټولو سره)

تفسیر: په «توریت» کښی لیکل شوی و هغه پیغمبر چه د «توریت» تصدیق و کړی هغه صادق دی نو تاسی ئی ومنځ او که توریت ونه منی دروغ وایی.

(تنبیه): قرآنی احکام په اوامرو، نواهیو او د انبیاؤ په عقایدو، سوانحو، اخبارو او د آخرت په احوالو، او نورو شیانو کښی له «توریت» او نورو پخوانیو کتابونو سره سم او موافق دی هو! د

هغوی ځینی اوامر او نواهی منسوخ شوی هم دی مگر هغه د تصدیق ځنی مخالف نه دی. د تصدیق مخالف تکذیب دی او د الله جل جلاله د کتابونو تکذیب بیخی کفر دی. ځینی قرآنی آیتونه هم منسوخ شوی دی مگر (نعوفبالله) هغه ته څوک تکذیب نه وایی ځکه چه نسخ په انشاء او تکذیب په اخبار کښی راځی.

﴿ وَلَكُوْ الْكَالَا الله ﴿ الآیه \_ او مه کیږئ اول کافر نه منونکی په دی قرآن باندی). یعنی تاسی سره له پوهی ډومبنی تکنیب کوونکی مه شئ! چه تر قیامته پوری به د منکرانو گناه ستاسو په غاړه کښی لویږی، که د مکی مشرکان تکنیب او انکار کوی خو هغه د دوی له جهل او بی خبری ځنی دی او په قصد سره نه دی، نو سره له پوهی اول منکران تاسو یئ! او دا کفر له دومبنی کفر څخه ډیر سخت دی.

که جاهل وکړی ګناه، شی به معنوره ، پوهنده عاصی به وی له عنره دوره نابینا که شی اړتاو ملامت نه دی ، که په غټو ګوری وی خو په زړه کوره

#### وَ إَقِيْهُوا الصَّلْوَةُ وَاتُوا الرُّكُوةُ وَارْكُعُوا مَعَ الرُّكِعِيْنَ ۞

او سم قائموئ (په ښه ترتیب سره ادا کوئ) لمونځ! او ورکوئ زکات! او رکوع وکړئ! سره له رکوع کوونکو (لمونځ کوونکو مسلمانانو).

تفسیر: یعنی په جماعت سره تل لمونځ وکړئ! له دی نه پخوا په هیڅ یوه دین کښی په جماعت سره لمونځ نه کیده او د یهودانو په لمانځه کښی رکوع نه وه نو د دی آیت خلاصه دا ده چه یوازی دا ذکر شوی شیان ستاسی د نجات دپاره کافی نه دی، بلکه په ګردو (ټولو) اصولو کښی د آخرالزمان نبی صلی الله علیه وسلم پیروی وکړئ! او لمونځ هم د هغه په طریقه ادا یوکئ! چه په هغه کښی جماعت او رکوع دواړه شته!

# ٱتَأْمُرُونَ الكَاسَ بِالْبِرِ وَتَنْسَوْنَ اَنْقُسَكُمْ وَاَنْتُمْ تَتُلُونَ الْكِتَبْ اَفَلاَتَعْقِلُونَ ا

آیا امر کوئ تاسی نورو خلقو ته په نیکی سره او هیروئ ځانونه خپل؟ حال دا چه تاسی لولئ کتاب (چه په کښی د قول او عمل په نه سمون (برابری) وعید دی) آیا نو تاسی نه یوهیږئ (د خپلو افعالو په بدی)

جزء(١)

تفسیو: د یهودانو ځینو عالمانو به داسی کمال کاوه چه نورو خلقو ته به ئی ویل چه «د اسلام دین ښه دی او دوی به په خپله نه مسلمانیدل» دی یهودی پوهانو او نورو ظاهربینو خلقو ته به په دغسی مواردو کښی داسی شبهی پیدا کیدی «کله چه مونږ د شریعت د احکامو په تعلیم کښی قصور نه کوو او حقه خبره نه پتوو نو دی ته به څه ضرورت پاتی وی چه مونږ په خپله هم پری عمل وکړو، کله چه زمونږ له هدایت سره سم ډیر خلق شرعی احکام ادا کوی نو د «الدال علی الخیر کفاعله» په حکم سره د دوی عملونه زمونږ دی. نو په دی آیت کښی د دی دواړو مفکورو بطلان فرمایل شوی دی. د دی آیت مطلب دا دی چه واعظ ته ښایی چه په خپل وعظ باندی خامخا عمل وکړی او دا غرض نه دی چه فاسق دی چاته نصیحت نه کوی.

# 

او مدد وغواړئ (په هره سختی کښی له الله) په صبر او لمانځه سره او په تحقیق دا لمونځ خامخا ډیر دروند دی مگر (نه دی دروند) په عاجزی کوونکو (خوند آخستونکو له طاعته) هغو کسان چه یقین کوی چه بیشکه دوی مخامخ کیدونکی دی له پروردگار خپل سره او په تحقیق دوی هم ده ته (په آخرت کښی) بیرته ورتلونکی دی

تفسیر: د اهل کتاب عالمانو چه د حقانیت له څرګندیدلو نه وروسته ئی هم په محمد صلی الله علیه وسلم ایمان نه راووړ د هغه لوی سبب د مال او جاه مینه او محبت ؤ چه الله تعالیٰ د دی دواړو علاج دلته ورښودلی دی، د صبر کولو په سبب د مال مینه او حرص له مینځه څی او د لمونځ کولو په اثر عبودیت او تذلل پیدا کیږی او د لویوالی مینه کمیږی او په تحقیق لمونځ ډیر دروند دی مگر نه دی دروند په عاجزی کوونکو خوند اخستونکو له طاعته یعنی صبر او د زړه په حضور لمونځ کول ډیر دروند او سخت کار یوازی په هغه چا آسان دی چه عاجزی کوی او له الله تعالیٰ نه ویریږی او د دوی خیال او فکر په هم دی لوری وی چه مونږ خامخا له الله تعالیٰ سره مخامخ او د هغه الله په لوری ورتلونکی یو یعنی په لمانځه کښی د الله تعالیٰ تقرب حاصلیږی. ګواکی (ګویاکی) له هغه سره کتنه ده، یا به په قیامت کښی د حساب او کتاب لپاره ور وړاندی کیدونکی یو.

# يَبَنِي إِسْرَاءِ يَلَ اذْكُو وانِعْمَتِي الَّتِي َأَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَنِّ فَضَّلْتُكُمْ عَلَى الْعَلَمِينَ

ای بنی اسرائیلو (د یعقوب اولادئ!) یاد کرئ نعمت زما هغه چه انعام می کری دی په تاسی او (بل دا یاد کرئ! چه) بیشکه ما غوره کړی یئ تاسی (نیکونه ستاسی) په خلقو (د زمانی خپلی).

تفسیر: خرنگه چه د تقوی او کامل ایمان حاصلول د صبر، حضور او په عبادت کښی د غرق کیدلو په وسیله سخت وو نو آسانه لاره ئی سیی چه هغه شکر دی، نو ځکه حق تعالیٰ خپل هغه انعامات او احسانات ورپه یادوی چه وخت په وخت ئی په دوی باندی کړی دی او هم د دوی د ناوړو (ناراوؤ) کارونو ذکر کوی دا یوه فطری مسئله ده چه نه یوازی انسان بلکه حیوانات هم د خپل منعم سره مینه لری او د هغه پیروی کوی هم دغه مضمون په خو رکوع ګانو کښی په مفصل ډول (طریقه) بیان شوی دی.

(فَائَلُهُ): په عالمیانو باندی د بنی اسرائیلو له فضیلت څخه مطلب دا دی چه دوی د پیدایښت له ابتدا څخه د دی خطاب تر نازلیدلو پوری په نورو ګردو (تولو) فرقو فضیلت درلود (لرلو) او هیڅوک د دوی ساری (سیال) نه ؤ کله چه هغوی د پاک قرآن او د آخری زمانی د پیغمبر صلی الله علیه وسلم په مقابل کښی ودریدل نو د دوی فضیلت له منځه ولاړ او د (المَعْفُونُ مَلْیُهُمُ پَهُ الله علیه وعلی آله واصحابه وسلم او که الله علیه وعلی آله واصحابه وسلم پیروانو (تابعدارانو) ته د (کُنْتُونُ مُنْدَانَدُ پَهُ خلعت ورکړ شو.

# وَاثَقُوالِهُومَّالَالِجُوْرَى نَفْسُ عَنُ نَفْسِ شَيْئًا وَلا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةٌ وَلا يُقْبَلُ مِنْهَا عَدُلُّ وَلاهُمُ وَيُصَرُّونَ ﴿

او وویریږئ (له عذابه) د هغی ورځی چه لری کولی به نه شی هیڅ نفس له هیڅ (کافر) نفس څخه هیڅ شی له دغه نفس له نفس خخه شیارښت د هیچا) او وابه نه خیستی شی له دغه نفس څخه بدل (فدیه) او نه به له دوی سره مدد وکړی شی (په دفع د عذاب کښی).

تفسیر: کله چه څوک په کومه بلا اخته کیږی نو د هغه دوستان زیاتره له دی وسیلو څخه کار اخلی ړومبی د هغه د حق د ادا کولو له پاره زیار (محنت) کوی که په دی وسیله کار ونه شو

جزء(١)

نو د سپارښت په وسیله زیار (محنت) کوی چه هغه له دی بلا نه وژغوری (وساتی)، که ئی په دی سره هم څه له لاسه ونشوه، نو خپل دوستان او مرستیالان سره ټولوی څو د هغه د ژغورلو (ساتلو) لپاره څه تدبیر جوړ کړی که په دی توګه (طریقه) هم څه کار ونه شو نو بیا څه تاوان او فدیه وروړاندی کوی چه خپل عزیز له هغی بلا نه خلاص کړی، که په دی څلورو طریقو هم څه ونه شی نو خپل مرستیالان (مدد ګاران) راټولوی څو چه د متو په زور او قوت سره هغه وژغوری (وساتی) حق تعالیٰ هم له پورتنی ترتیب سره سم دلته ارشاد فرمایی چه کوم سړی که په هره اندازه د الله تعالیٰ دښمنان دی له څلور ګونو صورتونو څخه په هیڅ یو صورت څه ګټه (فائده) نم نازلوی او نه له مونړ ځنی پوښتنه کوی ځکه چه زمونړ پلرونه او نیکونه انبیاء تیر شوی دی هغوی له الله تعالیٰ څنی زمونړ مغفرت او برائت حاصلوی نو الله تعالیٰ فرمایی چه ستاسی دا خیال غلط دی د دی آیت په سبب له هغه شفاعت څخه انکار نه کیږی چه په هغه باندی مونړ (اهل السنت والجماعت) قائل یو لکه چه په نورو آیتونو کښ مذکور دی دغه آیت سره د ظاهری تعمیم او نور قرآنی آیتونه د هم نورو آیتونو کښ مذکور دی دغه آیت سره د ظاهری

# وَإِذْ نَجَيْنَكُمْ مِنْ الرِفِرْعَوْنَ يَسُوْمُوْنَكُمْ سُوَّءَ الْعَنَابِ يُنَابِّحُوْنَ ٱبْنَاءَكُمْ وَيَنْتَخْيُوْنَ نِسَاءَكُمْ وَفِي ذَلِكُمْ بَكِلَا مُثِنَ تَرِيُّمُ عَظِيْرُ ۖ

او (یاد کړئ!) هغه وخت چه نجات درکړی وو مونږ (نیکونو) د تاسی ته له عملی د فرعون څخه چه رساوه به ئی تاسی ته سخت عذاب چه ذبح کول به ئی ځامن د تاسی او ژوندی به ئی پریښودی (د خدمت دپاره) ښځی (لوڼی) د تاسی او په دی (حلالولو یا خلاصولو یا ټولو کښی مصیبت یا نعمت یا ...) امتحان ؤ له (طرفه) د پروردګار د تاسی ډیر لوی.

تفسیر: فرعون خوب ولید او نجومیانو د هغه د خوب تعبیر داسی و کړ چه په بنی اسرائیلو کښی داسی یو سړی پیدا کیږی چه ستا دین او دا شهنشاهی به خرابوی، فرعون امر و کړ چه په بنی اسرائیلو کښی وروسته له دی نه هر هلک چه پیدا شی، هغه دی ووژل شی! او د هغو نجونی (جینکی) دی د خدمت لپاره ژوندی وساتلی شی خو سره له دی سخت امر او کلکی کتنی حق تعالیٰ موسیٰ علیه السلام پیدا او هغه ئی ژوندی وساته! شکل څو معنی گانی لری، که د شوالی اشاره د ذبحی په لوری واخیسته شی نو معنی به ئی «مصیبت» وی، که نجات ته اشاره وی نو له وی نو د شرکل معنی به «نعمت» وی، او که د ذبحی او نجات د دواړو په لوری اشاره وی نو له شکل څنی به مطلب «امتحان» او ازموینه وی.

### وَإِذْ فَرَقَنَا بِكُوْ الْبَحْرَفَا تَغَيْنَكُمْ وَاغْرَقُنَا ال فِرْعَوْنَ وَانْتُمْ تَنْظُرُونَ @

او (یاد کړئ!) هغه وخت چه څیری کړ مونږ د تاسی لپاره بحر نو نجات درکړ مونږ تاسی ته او غرق کړل مونږ عمله د فرعون (سره له فرعون) حال دا چه تاسی ورته کتل.

تفسیو: یعنی ای بنی اسرائیلو یاد کرئ هغه لوی نعمت چه ستاسی پلرونه او نیکونه د فرعون له ویری څخه وتښتیدل او داسی یو ځای ته ورسیدل چه وړاندی مخامخ دوی ته لوی دریاب او وروسته په دوی پسی د فرعون لوی لښکر راته چه هغوی راچاپیر او ټول سره ګیر او په لوی عذاب او ویر کښی اخته کړی، نو مونړ تاسی ته نجات او خلاصی درکړه او د فرعون لښکر مو ټول ډوب کړ. دا قصه وروسته په تفصیل سره راځی.

# وَإِذُ وَعَدُنَا مُوسَى اَرْبَعِيْنَ لَيْلَةً ثُمَّالِتَّخَنُ تُحُ الْعِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ وَاَنْتُمُ ظٰلِمُونَ

او (یاد کړئ!) هغه وخت چه وعده کړی وه مونږ له موسیٰ سره څلویښت شپی بیا ونیوه تاسی خوسی (سخی) (معبود) پس له (تللو) د موسٰی (طور ته) او وئ تاسی (یه دی کار کښی یه خپلو نفسونو) ظالمان.

تفسیر: دا قصه او احسان هم د یادولو وړ (لائق) دی چه مونږ له موسیٰ علیه السلام سره د (طور) غره (توریت) د ورکولو وعده مخلویښت شپی او ورځی کیښوده وروسته له دی چه موسٰی د (طور) غره ته تشریف یوووړ بنی اسرائیل د خوسی (سخی) په عبادت مشغول او لګیا شول، نو تاسی ډیر بی انصاف یئ چه خوسی (سخی) مو په خپلی خدایی وتاکه (ونیووه) دا قصه هم په تفصیل سره راځی.

#### تْجُ عَفَوْنَا عَنْكُمْ مِّنَ بَعْلِ ذلك لَعَلَّكُمْ تَشَكُرُونَ الْ

بیا عفوه وکړه مونږ له تاسی نه وروسته له دغه (د خوسی (سخی) د عبادت کولو نه) دیاره د دی چه تاسی شکر ګذار شع. تفسیر: مطلب دا چه موند ستاسی له دی شکاره شرکه سره بیا هم ستاسی له دی گناه نه تیر شود او ستاسی توبه مو ومنله او تاسی مو سمد لاسه لکه د فرعونیانو په شان ونه وژلئ که څه هم د هغوی گناه نسبت تاسو ته لږ هم وه خو هلاک مو کړل چه تاسی ئی شکر ادا کړئ او زما احسان ومنئ!.

#### وَإِذْ الْتَيْنَا مُوْسَى الْكِتْبُ وَالْفُرْقَانَ لَعَلَّكُمْ تَهْتَكُ وْنَ®

او (یادکړئ!) هغه وخت چه ورکړی وو مونږ موسیٰ ته کتاب (توریت) او بیلوونکی (د حق او باطل) دپاره د دی چه تاسی سمه لاره ومومئ (په توریت سره).

تفسیر: کتاب خو «توریت» دی. له (فرقان) نه هغه شرعیه احکام مراد دی چه د هغوی له مخی جائزی او ناجائزی مسئلی راڅرګندیږی، یا له (فرقان) نه مقصد د حضرت موسیٰ علیه السلام معجزی دی چه د هغوی له مخی به د رښتیا او دروغو او د مؤمن او کافر تمیز کیده. یا به (فرقان) د همغه کتاب (توریت) بدل وی چه په هغه سره هم حق او ناحق جلا (جدا) کیږی.

#### وَإِذْ كَالَمُوسَى لِقَوْمِهِ

او (یاد کړئ!) هغه وخت چه وویل موسٰی قوم خپل ته

تفسیر: له قوم نه خاص همغه خلق مراد دی چه هغوی خوسی (سخی) ته سجدی کولی.

# ڸڡۜٙۅؙڡڔٳ؆ؙ۠ٛڴۄؙڟڶؠؘٛؾؙؗۉٲٮؙؙڡؙ۫ڝڬٛۿڔۣٳؾۜڂٙٳۮڬۿٳڵڡؚۻڶڣٙٷٞؠٷٛٳ ٳڵؠؘٳڔؠٟڴۿؙٵڠؙؿؙٷٙٳؘڶڡؙؙۺڴۿ

ای قومه زما! بیشکه تاسی (چه یئ) ظلم کړی دی تاسی پر ځانو خپلو په سبب د نیولو د تاسی خوسی (سخی) لره (په خدایی سره) پس توبه وباسئ (ټول) خالق د تاسی ته نو ووژنئ ځانونه خپل؛

تفسیر: یعنی هغه کسان چه خوسی (سخی) ته ئی سجده نه ده ایښی، هغوی دی هغه کسان ووژنی چه خوسی (سخی) ئی خدای گڼلی او سجده ئی ورته کړی وه، ځینی وایی چه بنی اسرائیل په دریو برخو ویشلی شوی وو

- (۱) : هغه ډله چه هم ئی خوسی (سخی) ته سجده ونه کړه او هم ئی نورو ته وویل چه خوسی (سخی) ته سجده مه کوئ.
- (۲) : هغه ډله چه په خپله دوی خوسی (سخی) ته سجده ونه کړه مګر نور ئی د خوسی (سخی) له سجدی نه منع نه کړل.
  - (۳) : هغه ډله چه په خپله دوی خوسی (سخی) ته سجده وکړه. په دریمه ډله امر وشو چه ټول دی ووژل شی «دوهمی ډلی ته وویل شول» چه تاسی هغوی ووژنئ چه دا ستاسی د چوپ (چپ) پاتی کیدلو توبه شی او اولی ډلی په دی کښی له سره شرکت ونه کړ ځکه چه هغوی ته د دی توبی هیڅ ضرورت نه ؤ پاتی چه له سره ګناه ئی نه وه کړی.

# ذلِكُمُ خَيْرٌ لَّكُمُ عِنْ مَارِيكُمُ فَتَابَ عَلَيْكُمُ إِنَّهُ هُوَالنَّوَّابُ الرَّحِيْمُ ﴿

دغه (ځان وژل) ستاسی بهتر دی تاسی ته په نزد د خالق د تاسی پس قبوله ئی کړه توبه ستاسی! بیشکه الله هم دی ښه توبه قبلوونکی ښه مهربان دی (په توبه کوونکو).

تفسیر: عالمان په دی خبره کښی سره اختلاف لری چه آیا هم دا وژل کیدل توبه وه؟ اوکه د توبی تتمه وه؟ لکه چه زمونږ په «محمدی شریعت» کښی د عمد د قاتل د توبی د مقبولیت لپاره دا خبره هم ضروری ده چه قاتل دی د مقتول د ورثی په لاس کښی وسپارلی شی! د مقتول وارثان واک او اختیار لری چه هغه قاتل وژنی، که ئی بخښی.

# وَإِذْ قُلْتُمْ لِبُولِى لَنَ تُؤُمِنَ لَكَ حَتَّى نَزَى اللهَ جَهُرَقٌ فَأَخَذَ ثَكُمُ الصَّعِقَةُ وَاَنْتُمْ تَنْظُرُونَ۞ثُرُّ بَعَثَنَاكُمْ مِّنْ بَعْدِامَوْتِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُوْنَ۞

او (یاد کړئ!) هغه وخت چه وویل تاسی ای موسیٰ له سره به باور ونه کړو مونږ په خبره ستا تر هغه پوری چه په خپله ووینو الله ښکاره پس ونیولئ تاسی تندر (اور) حال دا چه تاسی (ورته) کتل پس له هغه بیا ژوندی کړئ مونږ تاسی پس له مرګه د تاسی دپاره د دی چه تاسی شکرګذار شئ.

تفسیر: هغه وخت هم ضرور یاد کرئ! چه سره له دومره احسانونو او ښیکټو (فائدو) تاسی موسیٰ علیه السلام ته وویل چه «مونږ ستا په دی خبره تر هغه پوری باور نشو کولی چه دا د پاک الله خبری دی، ترغو مونږ پخپلو سترګو الله تعالیٰ ونه وینو» ستاسی د هم دی غوښتنی په سبب ؤ چه د بریښنا په وسیله ووژلی شوئ! بیا د موسیٰ علیه السلام په دعا سره بیرته ژوندی شوئ! دا د هغه وخت قصه ده چه موسیٰ علیه السلام اویا تنه غوره سړی له ځانه سره د (طور) غره ته بیولی وو چه د الله تعالیٰ کلام واوری. کله چه دوی په خپلو غوږونو د پاک الله خبری واوریدلی نو د بنی اسرائیلو هم دی اویا تنو منتخبو سړیو وویل چه مونږ په داسی خبرو باندی چه ویونکی ئی نه راښکاری او نه ئی وینو، باور نشو کولی مونږ ته الله تعالیٰ راوښیه! چه په خپلو سترګو ئی په عین المشاهده ووینو او په غوږو سره د هغه خبری واورو د دی غوښتنی له امله (وجی) ؤ چه ورباندی تکه (تندر) ولویده او د تندر له اثره ټول سره مړه شول.

# وَظَلَّلُنَاعَلَيْكُمُ الْغَمَامَ وَ أَنْزَلْنَاعَلَيْكُمُ الْمَنَّ وَالسَّلُوٰى كُلُوا مِنْ طَيِّباتٍ مَارَزَقُنَكُمُ وَمَاظَلَمُوْنَ وَلَكِنْ كَانْوَآانَفُسَهُ مُ يَظْلِمُوْنَ ﴿ مَاظَلَمُونَا وَلَكِنْ كَانْوَآآنَفُسَهُ مُ يَظْلِمُوْنَ ﴿

او (یاد کړئ!) هغه وخت چه سوری ګرځولی وه مونږ په تاسی وریځ (د تیه په میدان کښی) او نازل کړی وو مونږ په تاسی من (ترنجبین) او سلویٰ (مړځان) وخورئ! له پاکیزؤ د هغو شیانو نه چه روزی درکړی ده مونږ تاسی ته او ظلم نه ؤکړی دوی پر مونږ باندی (هیڅ په دغه عصیان سره) او لیکن وو دوی چه یه ځانو خپلو به ئی ظلم کاوه (په کفران او عصیان سره).

تفسیو: کله چه فرعون ډوب شو او بنی اسرائیل د الله تعالیٰ په امر سره له (مصر) نه د (شام) په لوری رهی (روان) شول په یوه سپیره ډاګ (صفا میدان) کښی د هغوی خیمی وشلیدی او دوی د لمر له تودوالی نه سخت په عذاب شول، دلته د الله تعالیٰ په فضل سره دوی باندی د وریځی سوری وشو، څرنګه چه دوی ته د خوړلو لپاره څه شی نه پیدا کیده د پاک الله له لوری د دوی د خوړلو لپاره «من» او «سلویٰ» ورنازل شول. «من» لکه نبات یو ډیر خواړه خواړه وو، او دانی به ئی ترنجبین (د ځوزو ګوړی) ته ورته وی، کله چه دوی د شپی له مخی ویده کیدل سحر

(گهیځ) به د دی لښکر په شاوخوا کښی د «من» انبارونه پراته وو چه هر چا به له هغه څخه له خپل حاجت سره سم اخیسته. «سلویی» یو مرغه دی چه مونږ ورته مرځ وایو چه هر ماښام به د دی مرځانو په زرهاؤ دانی سره ټولیدلی چه د لږ څه تیاری څخه وروسته به هر سړی له هغو څنی له خپل ضرورت سره سم نیول، وریتول او خوړل به ئی، تر ډیری مودی پوری د دوی خواړه هم دا «من» او «سلویی» وه.

﴿ كُلُوْامِنُكُلِیْتِ مَارَزَقُنَاکُو ﴾ - خورئ تاسی له پاکیزه د هغو شیانو محخه چه روزی درکړی ده موند تاسی ته) یعنی په دی لطیفی او خوندوری غذا باندی اکتفاء وکړئ او په ډیره خوښی سره ئی وخورئ او د بلی ورځی لپاره ئی د ذخیری (زیرمی) په ډول (طریقه) مه ساتئ! او له نورو سره د هغه د مبادلی غوښتنه مه کوئ!.

﴿ وَمَاظَلَمُونَا ﴾ الآیه \_ او ظلم نه ؤکړی دوی پر مونږ باندی هیڅ په دغه عصیان سره لیکن دوی په خپلو ځانو باندی ظلم کوی په کفران او عصیان سره اول ئی داسی ظلم وکړه چه د دی په زیرمه (ذخیره) کولو ئی پیل (شروع) وکړ چه هغه به ورستیده، تعفن (بدبوئی) (ډډوزی) به ئی ختلی، دوهم ئی د هغی د مبادلی غوښتنه وکړه چه نسک، هوږه، پیاز او نوری غلی او ترکاری (ترکودی) راکړی شی، چه د دی له امله (وجی) په راز راز (قسم قسم) ربرونو (تکلیفونو) اخته شول.

### وَاذْ قُلْنَا ادُخُلُوا هٰذِهِ الْقَرْبَةَ فَكُلُوا مِنْهَا حَيُثُ شِئْتُهُ رَغَدًا وَادْخُلُوا الْبَابِ سُجَّدًا وَقُولُوُا حِطَّةٌ تَعَفِرُ لَكُمُ خَطْيَكُمُ وَسَنَزِيدُ الْنُحْسِنِينَ

او یاد کړئ!) هغه وخت چه وویل (مونږ بنی اسرائیلو ته د موسیٰ په ژبه) چه ننوځئ! دغی قریبی (اریحا) ته پس خورئ! له (میوو) د ده څخه هر چیرته چه مو خوښه وی (څه چه مو زړه غواړی) پریمانه او ننوځئ! په دروازه (د دی ښار) کښی سجده کوونکی او ووائ! (ای ربه وبخښه زمونږ ګناهونه!) چه وبخښو تاسی ته ګناهونه د تاسی، او ژر ده چه زیات به کړو نیکانو ته (اجر).

تفسیر: کله چه بنی اسرائیل په دی پاس ډاګ کښی له ډیرو ګرځیدلو مخخه تنګ شول او د ډیر «من» او «سلویٰ» له خوړلو ستړی شول، نو پر دوی امر وشو چه په هغه ښار کښی ننوځئ! چه نوم نی (اریحا) ؤ، او په هغه کښی د «عمالقه» قوم چه د (عاد) له قومه څخه وو هستوګنه

درلوده (لرله)، ځينې وايي چه دا ښار بيت المقدس ؤ.

﴿ وَالْمُعُلِّالْمُهَا ﴾ او ننوځئ په دروازه د دی ښار کښی سجده کوونکی (یعنی) د دی ښار په دروازه کښی د شکر سجده وکړئ! او بیا پکښی ننوځئ! دا خو بدنی شکر شو. ځینی وایی چه د تواضع او عاجزی له امله (وجی) خپلی ملاوی لږ څه کړی کړئ!. او په ژبه سره د خپلو ګناهونو بخښنه وغواړئ! دا خو لسانی شکر شو. هر هغه څوک چه دا دواړه کارونه کوی د هغه ګردی (ټولی) خطاوی بخښلی کیږی او د نیکو بندګانو ثوابونه ورزیاتوو.

## فَبَدَّلَ الَّذِيْنَ ظَلَمُوُاقَوُلًا غَيْرَالَّذِي قِيْلَ لَهُمُ فَأَنْزُلْنَا عَلَى الَّذِيْنَ ظَلَمُوُا رِجُزًا مِّنَ السَّمَا ۚ وِبِمَا كَانُوْا يَفْسُقُونَ فَ

پس بدله کړه هغو کسانو چه ظلم ئی کړی وو (په خپلو ځانو) خبره په بل شان له هغی خبری څخه چه ویلی شوی وه دوی ته پس نازل کړ مونږ پر هغو کسانو چه ظلم ئی کړی ؤ عذاب له (طرفه) دآسمانه په سبب د دی چه وو دوی چه سر به ئی غړاوه (د الله له فرمانه).

تفسیر: داسی تبدیلی ئی پکښی وکړه چه د «حطة» په ځای ئی د توکو او مسخرو په ډول (طریقه) (حنطة) وویل(چه معنی ئی غنم دی) او د سجدی په ځای به په خپلو کوناټیو ښوئیدل، کله چه هغه ښار ته ورسیدل، نو په هغوی کښی طاعون ورګډ شو او په یوه ماسپښین کښی اویا زره یهودان مړه شول.

#### ۅٙٳۮؚٳۺؙؾؘۺۼؽڡؙۅ۠ڛڸڡۜۅؙؠ؋ڣؘڠؙڷڹٵڞؙڔؚڮؚؾؚۼڝۘٵڮٵڬڿڔۜٞ ۼٵڹؗڣۜڿۜۯؿؙڡ۪ڹؙۿؙٳؿؙڹۜٵۼۺؙۯۼۜۼؽڹٵ

او (یاد کړئ!) هغه وخت چه اوبه وغوښتی موسٰی خپل قوم ته (په میدان د تیه) پس وویل مونږ (موسیٰ ته) چه ووهه په همسا خپلی سره تیږه (ګټه) (نو چه ویی وهله تیږه) (ګټه) پس وخوټیدلی (روانی شوی) له هغی تیږی (ګټی) څخه دوولس چینی

تفسير: دا قصه هم د هغه ميدان ده ، كله چه هغوى اوبه ونه ميندلي، نو موسى عليه السلام پر

جزء(١)

یوه تیږه (ګټه) باندی خپله همسا ووهله، نو دوولس چینی وبهیدی، حال دا چه د بنی اسرائیلو قبیلی هم دوولس دی، د ځینو قبیلو سړی زیات او د ځینو قبیلو سړی لږ وو، د هر قوم په تناسب یوه چینه وه. او د پیژندګلوی نښه ئی هم دغه موافقت ؤ یا داسی تاکلی (مقرر) شوی وه چه د دی تیږی (ګټی) له فلانی خوا څخه چه په فلانی لوری کومی اوبه بهیږی، هغه به د فلانی قوم اوبه وی، هغه لنډ نظره چه له هسی معجزاتو ځنی انکار کوی نو (سړی نه دی دوی دی چپ له سریتوبه) وګورئ! چه «مقناطیس» په څه ډول (طریقه) سره اوسپنه خپل لوری ته کشوی (راکاږی) نو دی تیږی (ګټی) ته هم الله تعالیٰ هسی یو قوت وربښلی ؤ چه له هر لوری ځنی به نی اوبه ځان ته کشولی (راښکلی) او بیا به ئی خپلو شاوخواوو ته بهولی.

## قَدُعَلِمَ كُلُّ اُنَاسٍ مَّشْرَبَهُ مُرْكُلُوا وَاشْرَبُوا مِنْ لِّذُقِ اللهِ وَلا تَعْتُو إِنِي الْرَضِ مُفْسِدِينَ ۞

په تحقیق سره وپیژانده هر قوم ځای د اوبو څښلو خپلو (وویل مونږ) خورئ! او څښئ! له (خاص) روزی د الله څخه (بی له واسطی د اسبابو) او مه تیریږئ له حده په ځمکه کښی حال دا چه ورانی کوونکی اوسئ تاسی (په خپلو فساد اچولو سره)

**تفسیر:** یعنی بیا الله تعالیٰ وفرمایل چه له «من» او «سلویٰ» ځنی خورئ! او د دغو چینو له اوبو ځنی څښئ! او په جهان کښی فساد مه اچوئ!

چه له غیبه نه دررسی خواړه ډیر • هوښیار اوسه چه له میچه نه شی تیر په ګناه سره بندیږی نعمتونه • په ګناه سره زیاتیږی زحمتونه

# وَإِذْ قُلْنُمُ يِبُوسَ لَنَ نُصَبِرَعَلَى طَعَامِرَ وَاحِدٍ فَادُعُ لَنَا رَبَّكَ يُغُرِّجُ لَنَامِمًا تُنْبُتُ الْأَرْضُ مِنَ بَقْلِهَا وَقِتَا إِهَا وَفُوْمِهَا وَعَدَسِهَا وَ بَصَلِهَا \*

او (یاد کړئ!) هغه وخت چه وویل تاسي ای موسیٰ! هیڅکله صبر نشو کولی

جزء(١)

مونږ پر طعام يو (قسم د من او سلوی) باندی پس وغواړه زمونږ لپاره له خپل پروردگار نه چه راوباسی مونږ ته له هغو شيانو څخه چه زرغونوی ئی ځمکه له سابو (ساګو) د دی او له بادرنګو (ترو) د دی او له هوږی (يا غنمو يا نخودو) د دی او له نسکو د دی او له پيازو د دی

تفسیر: دا قصه هم د همغه میدان ده، بنی اسرائیلو چه د هغو غیبی طعامو له خوړلو څخه ماړه شول نو ئی په داسی وینا سره شروع وکړه «مونږ په یوه راز (قسم) خوړو صبر نشو کولی، مونږ ته له ځمکی ځنی پیدا شوی شیان لکه غلی، دانی، ترکاری سابه او نور شیان په کار دی».

#### قَالَ أَتَسُتَبُكِ لُوْنَ الَّذِي هُوَ آدُنْ بِالَّذِي هُوَ خَيْرٌ ﴿

نو وویل (موسیٰ) آیا بدلوئ! (آخلئ!) تاسی هغه شی چه هغه ناکاره دی په هغه شی چه هغه ډیر غوره دی.

تفسیر: یعنی هغه (من \_ ترنجبین) او (سلویٰ \_ مرځان) چه له هره حیثه تاسی ته ښه دی په هوږو پیازو او نورو سره ئی ولی بدلوئ؟

#### إهْبِطُوامِمْرًا فَإِنَّ لَكُمْمُ اسْأَلْتُمْرِ

(کله چه مو داسی وکړل نو) کوز شغ (د شام له تیه نه) یوه ښار ته پس بیشکه تاسی ته دی هغه شی چه غواړئ ئی

تفسیر: که ستاسی زړه هم داسی شیانو ته کیږی نو کوم ښار ته لاړ شئ چه ستاسی دا مطلوبه شیان تول درورسیږی لکه چه بیا هم داسی وشول.

#### وَضُرِبَتُ عَلَيْهِمُ النِّالَّةُ وَالْمُسْكَنَةُ وَبَأَءُ وُبِغَضَبٍ مِّنَ اللَّهِ

او مقرر کړی شو پر دوی (د نعمت د کفران او په خپل قسمت د نارضایئ په سبب) ذلت او محتاجئ او اخته شول دوئ په غضب له (جانبه د) الله

تفسیر: ذلت او خواری هم دا ده چه یهودان تل د مسلمانانو او نصاری ؤ رعیت او محکوم دی، که څه هم له دوی سره ډیر مال وی، خو د پت او عزت خاوندان نه بلل کیږی نو دا مال د هغو د خوارئ سبب او د دوی د ځان وبال کرځی، یهودان له حکومت او خپلواکئ ځنی چه د پت او عزت سبب دی بیخی بی برخی دی او په مالی حیثیت کښی هم دوی اول د مال په قلت کښی اخته دی، که یو نیم سړی ئی مال هم لری نو دی د نورو له ویری هغه نه شی څرګندولی او تل خپل ځان مفلس او حاجتمند ښکاره کوی، د ډیر حرص او بخل له امله (وجی) له محتاجانو څخه بدتر په نظر راځی، ځکه چه اصلی غنا د زړه غنا ده، کله چه الله تعالیٰ د زړه قناعت او غنا له دوی څخه اخیستی ده نو ځکه دوی خوار او محتاج ښکاری، ولی چه دوی له هغه عظمت او عزت څخه چه الله تعالیٰ دوی ته وربخښلی ؤ مخونه واړول او رجوع ئی تری وکړه، نو د الله تعالیٰ په دی قهر او غضب اخته شول.

چه د خدائ په نعمت څوک شي نارضا

گنج به ئی درومی رنځ به مومی شی اخته په غم بلا

# ذلك بِأَنَّهُمُ كَانُوْ ايَكُفُ مُرَاكِ بِالْيَتِ اللهِ وَيَقْتُلُوْنَ النَّبِ بِنَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ذلك بِمَاعَصَوُا وَكَانُوْ ايَعُتَدُونَ ﴿

دا (خواری او عاجزی) په سبب د دی وه چه بیشکه دوی وو کافران (منکران) په آیتونو (احکامو) د الله او وژل به ئی انبیاء (لکه شعیب، زکریا او یحییٰ) په ناحقه سره دا (کفر او قتل) په دی سبب ؤ چه سرکشی ئی کوله (له احکامو د الله نه) او وو دوی چه له حدودو به تیریدل (د عصیان په سبب).

تفسیر: یعنی د دی ذلت او مسکنت او د الهی غضب باعث د دوی کفر او د انبیاؤ علیهم السلام وژل وو او د کفر او قتل باعث، الله تعالیٰ د احکامو مخالفت او نافرمانی او شریعت له حدودو مخخه وتل وو.

إِنَّ الَّذِيْنَ الْمَنُوْا وَالَّذِيْنَ هَا دُوُا وَالنَّصٰرَى وَالصَّبِيْنَ مَنُ الْمَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْاِحْرِوَعَبِلَ صَالِحًا فَلَهُمُ آجُرُهُمُ عِنْدَدَبِّهِمْ وَلَاحُونُ عَلِيْهِمْ وَلَاهُمْ يَعْزَنُوْنَ ﴿ جز<sub>ء</sub>(١) البقرة(٢)

بیشکه هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او هغه کسان چه یهودان شوی دی او نصرانیان او بی دینان هر هغه چا (له دوی ځنی) چه ایمان راوړی دی په الله او په ورځ د قیامت باندی او عمل ئی کړی دی د نیکو (سم له محمدی شریعت سره) نو وی به دوی ته ثواب د دوی په نزد د رب د دوی او نه به وی (هیڅ قسم) ویره په دوی باندی او نه به دوی هیچیری خپه کیږی (په وخت د جزا کښی).

تفسیر: یعنی دا عنایت په کومی خاصی فرقی پوری موقوف نه دی، یقین راوړل شرط دی، نیک عمل چه د هر چا په برخه شو همغه ثواب به مومی، نو ځکه ئی وفرمایل چه بنی اسرائیل په دی خبره مغرور وو چه «مونږ د انبیاؤ اولاده یو مونږ له هره خوا الله تعالیٰ ته نژدی او ښه یو». (فائله): د حضرت موسیٰ علیه السلام امت ته (جهود) یا (یهود) او د حضرت عیسیٰ علیه السلام امت ته (نصاریٰ) یا (ترسا) وایی. «صابئین» داسی یوه فرقه ده چه هغوی په خپل گمان سره ښه شیان له هره دینه خپلو ځانو ته غوره کړی دی. لکه چه دوی حضرت ابراهیم علیه السلام منی، د پرښتو عبادت کوی، زبور لولی، د کعبی شریفی په لوری لمونځ کوی.

# وَإِذَ أَخَنُنَا مِيْتَاقَكُمُ وَرَفَعُنَا فَوْقَكُمُ الطُّوْرَ عِنْدُوْ امَا اَتَيْنَكُمْ بِقُوَّةٍ وَاذُكُرُوا مَا فِيْهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُوْنَ ﴿ وَاذْكُرُوا مَا فِيْهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾

او (یاد کړئ!) هغه وخت چه واخیست مونږ محکم عهد ستاسی څخه او پورته کړ مونږ په سر ستاسی د طور (غر) واخلئ هغه څه (احکام) چه درکړی دی مونږ تاسی ته په ښه کوښښ سره او یاد کړئ هغه (احکام) چه په هغه کښی دی دپاره د دی چه تاسی ځانونه وساتئ (له ګناهونو څخه).

تفسیر: وایی کله چه «توریت» نازل شو نو بنی اسرائیلو له شرارته وویل د «توریت» حکم دروند او مشکل دی، د هغه تعمیل زموند له لاسه نه دی پوره د دی وینا له امله (وجی) الله تعالیٰ یوه غره ته امر وکړ چه د دوی په سرونو باندی راتیت شی، نو په شاوخوا کښی ئی اورونه بل شول او دوی ته هیڅ یو داسی فرصت او موقع پاتی نه شوه چه د (توریت) له منلو نه سر وغړوی نو ئی مجبوراً د هغه احکامو ته غاړه کښیښوده، پاتی شوه دا شبهه چه د «توریت» په منلو کښی د هغوی په سر باندی د غره ځریدل څرګنده اکراه او اجبار دی چه د هم آراتراکا فی الوری په له آوید په د تکلیف بنا و خو په

اختیار باندی ده او اکراه له اختیار سره مناقضه ده. نو د دی شبهی ځواب دا دی چه بنی اسرائیلو د موسٰی علیه السلام دین لا له پخوا څخه منلی ؤ او څو څو ځلی ئی له حضرت موسٰی علیه السلام ځنی غوښتنه کړی وه چه «کوم هسی آسمانی کتاب مونږ ته راوړئ چه مونږ د هغه په احکامو عمل وکړو ا» او پر دی باندی ئی معاهده سره کړی وه، نو کله چه «توریت» راغی او هغوی ته ور وسپارل شو، عهد ماتولو ته ئی ملاوی وتړلی، دلته پر دوی باندی د غره تعلیق د وعده خلافی له امله (وجی) وشو نه د موسیٰ علیه السلام د دین د نه منلو له سببه.

# ثُوَّتُوَكِّينُهُ مِنْ بَعُبِ ذَلِكَ فَنُولِ فَضُلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَكُنْتُمُوصَ الْخِيرِينَ ٠

بیا شا کره تاسی (د الله له فرمانه و کر ځیدئ) پس له دغه عهده نو که چیری نه وی فضل د الله پر تاسی او رحمت (مهربانی) د ده (د توبی په قبلولو او یا تاسی ته د محمد په درلیږلو) نو هرومرو (خامخا) به شوی وئ تاسی له زیانکارانو څخه.

تفسیر: یعنی وروسته له عهد او میثاقه بیا له خپلو خبرو نه واوښتئ، که د الله تعالیٰ فضل په تاسی باندی نه وی شوی نو بیخی به پنا کیدئ یعنی په همغه وخت کښی به هلاکیدئ یا دا چه سره له توبی او استغفاره او د آخرالزمان نبی صلی الله علیه وسلم له متابعته سره به مو هم هغه گناهونه نه معافیدل.

# وَلَقَكُ عَلِمُتُكُوا لَذِينَ اعْتَكَ وُامِنَكُمْ فِي السَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُو اقِرَدَةً خسِيدُن ﴿

او خامخا په تحقیق سره ښه پیژندلی دی تاسی هغه کسان چه تجاوز ئی کړی وو له تاسی څخه (د ماهیانو په ښکار) په (ورځی د) شنبی کښی نو وویل مونږ دوی ته چه شع! بیزوګان ذلیلان (خوار شوی).

تفسیر: بنی اسرائیلو ته په «توریت» کښی حکم شوی ؤ چه «د شنبی ورځ عبادت ته مقرره ده، په دی ورځ کښی د ماهی (کب) ښکار مه کوئ،!» دی خلقو په چل او فریب سره د شنبی په

ورځ هم ښکار کاوه ، نو الله تعالیٰ دوی مسخ کړل او د هغوی صورتونه ئی د بیزوګانو په شان واړول، په دوی کښی که څه هم انسانی پوهه او شعور ؤ او یوه به بل ته کتل، مگر خبری ئی نه شوی سره کولی او ژړل به ئی، له دری ورځو وروسته تول مړه شول، دا واقعه د داؤد علیه السلام په زمانه کښی شوی وه ، د دی پیښی تفصیل د «الاعراف» په سورت کښی راځی.

#### نَجَعَلَنْهَا نَكَالًا لِمَابِينَ يَدَايُهَا وَمَاخَلْفَهَا وَمَوْعِظَةً لِلْنُتَقِينَ®

نو وګرځاوه مونږ دا، (عقوبت او مسخه) عبرت پند دپاره د هغو خلقو چه حاضر وو (د دی عقوبت په زمانه کښی) او دپاره د هغو خلقو چه وروسته له دی (عقوبت څخه تر قیامته راځی) او پند دپاره د پرهیزګارانو.

تفسیر: یعنی دا واقعه او عقوبت مو د خوف، ویری او د عبرت باعث و کرځاوه چه تول وړاندنی او وروستنی خلق تری پند واخلی «یعنی هغه کسان چه دا واقعه ئی په خپله لیدلی ده، یا ئی وروسته آوری» یا دا عبرت د هغو خلقو له پاره دی چه ښار ته مخامخ یا ئی شاته پراته دی.

#### وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهُ إِنَّ اللهَ يَامُنُوكُمْ إَنْ تَذْبَحُوا بَقَرَةً اللهَ وَإِذْ قَالَ مُوسَى

او (یاد کړه ای محمده!) هغه وخت چه وویل موسٰی قوم خپل ته چه بیشکه الله امر کوی تاسی ته چه حلاله کړئ یوه غوا (چه قاتل درمعلوم شی)

تفسیر: یعنی یاد کړئ هغه وخت چه په بنی اسرائیلو کښی یو سړی (عامیل) نومی ووژل شو او د هغه وژونکی نه ؤ معلوم او دوی هغه یو په بل باندی سره اړاوه نو له حضرت موسٰی علیه السلام څخه ئی غوښتنه وکړه چه د ده قاتل رامعلوم کړه! نو حضرت موسٰی علیه السلام وفرمایل «د الله تعالیٰ دا امر دی چه یوه غوا حلاله کړئ او د هغی یوه توټه په هغه مړی ووهئ! نو دا مړی به ژوندی شی او خپل قاتل به په خپله دروښیی». الله تعالیٰ په هم دی ډول (طریقه) هغه مړی ژوندی کړ او هغه خپل قاتل چه وارث ئی ؤ وروښود چه د ده د مال په طمع ئی وژلی ؤ په نتیجه کښی قاتل په قصاص ورسید او ورثه ئی له میراثه محروم شول.

#### قَالْوُآآتَةَ خِنُنَاهُزُوًا

وویل (بنی اسرائیلو) آیا گرځوی ته مونږ مسخره؟

تفسیر: یعنی له موند سره مسخری کوی؟ ځکه چه په حلالولو د غوا کله قاتل معلومیډی او موند دا نه لیللی دی او نه مو آوریللی دی چه د غوا د غوښی د یوی توتی له وهلو څخه به مړی ژوندی کیډی.

#### قَالَ اَعُودُ بِاللهِ اَنْ اَكُونَ مِنَ الْجِهِلِيْنَ @

وويل (موسیٰ) پنا غواړم په الله له دی نه چه شم له ناپوهانو (مسخره کوونکو څخه).

تفسیو: یعنی توکی او مسخری کول د ناپوهانو او جاهلانو کار دی په تیره بیا دا کار په شرعی احکامو کښی نشته او له (نبی) څخه هیڅکله کیدونکی نه وی.

#### قَالُواادُعُ لَمَا رَبِّكَ يُبَدِّنُ لَّنَا مَا هِي الْمُ

وویل (بنی اسرائیلو) چه وغواړه دپاره زمونږ له پروردګار خپل چه بیان کړی مونږ ته چه څنګه ده هغه غوا

تفسیر: یعنی څرنګه ده هغه غوا چه مړی پری ژوندی کیږی، یعنی د هغی عمر څومره دی؟ او د هغی حالات څرنګه دی؟ زړه ده که وړه ده؟ او په څه ډول (طریقه) ئی ومومو؟

## قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَـرَةٌ لَا فَارِضٌ وَلَابِكُرُهُ

#### عَوَانَّ بَيْنَ ذٰلِكَ فَافَعَنُوا مَا تُؤْمَرُونَ ۖ قَالُوا

وویل (موسٰی) چه بیشکه الله وایی بیشکه هغه یوه غوا ده چه نه ډیره زړه ده او نه ډیره وړه ده او نه ده ده او نه ده په منځ د دغو (زوړوالی او وړوکوالی) کښی پس وکړئ هغه څه چه پری مامور شوی یئ! بیا وویل

تفسير: يعنى هغه غوا حلاله كرئ.

#### ادُعُ لَنَارَبِّكَ يُبَيِّنُ لَنَامَا لُونُهَا ﴿قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ صَفْرَاءُ فَاقِعُ لَوْنُهَا شَسُرُ النَّظِرِينَ ﴿ وَنَهَا تَسُرُ النَّظِرِينَ ﴿ وَالْمَا الْم قَالُواا دُعُ لَنَارَبِّكَ يُبَيِّنُ لَنَامَا هِيَ

(بنی اسرائیلو) چه وغواړه (ای موسٰی) دپاره زمونږ له پروردګار خپل چه بیان کړی مونږ ته چه څرنګه دی رنګ ئی وویل (موسیٰ) چه بیشکه الله وایی بیشکه هغه یوه غوا ده زیړه چه تک زیړ دی رنګ ئی چه خوشالوی (زړونه د) لیدونکو وویل (بنی اسرائیلو) چه وغواړه دپاره زمونږ له پروردګار خپل چه بیان کړی مونږ ته چه څه قسم ده دغه غوا؟ (کارکوونکی ده که صحرایی ده؟)

تفسیر: یعنی په ښکاره ډول (طریقه) سره ئی راوښیی چه هغه غوا څه قسم ده او د څه کار دپاره ده.

#### اِنَّ الْبَقَرَ تِشْبَهَ عَلِيْنَا ﴿ وَإِنَّا إِنْ شَاءً اللهُ لَهُ هَتَكُ وَنَ عَلَيْنَا ﴿ وَإِنَّا إِنْ اللهُ لَهُ هَتَكُ وَنَ عَلَيْنَا ﴿ وَإِنَّا إِنْ شَاءً اللهُ لَهُ هُتَكُ وَنَ عَلَيْنَا ﴿ وَإِنَّا إِنْ اللَّهُ لَهُ هُتَكُ وَنَ عَلَيْنَا ﴿ وَإِنَّا إِنْ اللَّهُ لَهُ هُتَكُ وَنَ عَلَيْنَا ﴿ وَإِنْ اللَّهُ لَهُ هُتَكُ وَنَ عَلَى اللَّهُ لَهُ هُتَكُ وَنَ عَلَيْنَا ﴿ وَإِنَّا إِنَّ اللَّهُ لَكُ هُتَكُ وَنَ عَلَيْنَا ﴿ وَإِنَّا إِنْ اللَّهُ لَهُ هُتَكُ وَنَ عَلَى اللَّهُ لَلْهُ عَلَى اللَّهُ لَكُونُ عَلَيْنَا اللَّهُ وَإِنَّ اللَّهُ لَلْهُ عَلَيْهُ عَلَيْنَا وَاللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْنَا وَلَيْكُ إِنْ اللَّهُ لَلْهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ وَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ وَلَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ وَلَ

بیشکه غوا شبهه اچولی پر موند (ځکه زیری او ځوانی غواګانی ډیری دی) او بیشکه موند که اراده وکړی الله هرومرو (خامخا) لارموندونکی یو. وویل (مولمی) بیشکه الله

تفسیر: یعنی د دغی غوا یا قاتل موندونکی یو. په حدیث کښی راغلی دی چه که «انشاء الله» ئی نه وی ویلی، نو هیچیری به ئی دغه غوا نه وه موندلی.

که «استثنا» دوی نه وی کړی په دی وار • همیشه به «تشابه» وه په دوی بار ولیکن د «استثناء» په برکت • لار موندونکی کړل مقصود ته کردګار

### يَقُولُ إِنَّهَابَقَرَةٌ لَا ذَلُولٌ تُثِيُّرُالْارْضَ وَلَاتَتَنِقِي الْخُرْتَ مُسَلَّمَةٌ لَّاشِيَةً فِيُهَأْ

وایی بیشکه دا یوه غوا ده چه نه ربر (تکلیف) ایستونکی ده چه قلبه کوی ځمکه او نه اوبه کوی (په ارټ سره) کښت، (فصل) ساتلی شوی ده (له کارونو، عیبونو یا له نورو رنګونو) نشته هیڅ یو داغ په رنګ د دی کښی.

تفسیر: یعنی په اعضاؤ کښی ئی هیڅ نقصان نشته او په رنګ کښی ئی د بل کوم رنګ هیڅ یو داغ او خال نشته، بلکه تکه زیره ده.

#### قَالُواالْنَى جِنْتَ بِالْحَقِّ فَنَا يَعُوْهَا وَمَا كَادُوُا يَفُعَلُوْنَ۞

وویل (بنی اسرائیلو موسٰی ته چه) اوس دی راوړه روښانه خبره نو حلاله کړه دوی هغه غوا او نه وو نژدی دوی (دی خبری ته) چه دا کار به ئی کړی وی. (د قیمت له ډیر والی یا د قاتل د پیدا کیدلو له شرمه).

تفسیر: دا غوا د داسی یوه نیکبخت سری وه چه د خپلی مور خدمت به ئی زیات کاوه خلقو هغه غوا له ده نه په دومره سرو زرو سره واخیسته چه د هغی غوا په پوستکی کښی ځائیدل او بیا ئی حلاله کړه، دوی داسی نه گڼل چه دا غوا به په دومره گران قیمت سره په لاس راځی او که پوهیدلی وی نو نژدی وو چه لاس ئی ترینه اخیستی وی.

### وَإِذْ قَتَلْتُمْ نَفْسًا فَالْارَءُتُمْ فِيْهَا وَاللَّهُ مُخْرِجٌ مَّا كُنْتُمُ تَكُتُمُونَ ۗ

(او یاد کړئ!) هغه وخت چه مړ کړ (پلرونو) ستاسی یو سړی نو په جګړه شوئ په هغه (مقتول) کښی او الله ښکاره کوونکی دی د هغه شی چه وئ تاسی چه یتاوه به مو هغه (قتل)

تفسیر: یعنی ستاسی پلرونو (عامیل) وژلی ؤ، بیا ئی د هغه وژل یو په بل اړول او هغه شی چه تاسی پتاوه یعنی ایمانی ضعف یا د وژونکی احوال الله تعالیٰ درښکاره کړ.

#### فَقُلْنَاافُرِبُولُولُوبِبَعْضِهَا<sup>ۥ</sup>

نو وویل مونږ چه ووهی دا مړی په یوی بوټی د غوا (بیا ژوندی شو هغه مقتهل) تفسیر: یعنی کله چه ئی د هغی غوا یوه توته غوښه په هغه مړی ووهله هغه مړی د پاک الله په حکم ژوندی شو او وینی د هغه له پرهارو څخه وبهیدی او د خپل وژونکی نوم ئی وروښود چه د هم دغه مقتول وریرونه وو، او د خپل تره د مال او میراث په تمه ئی په بیدیا (صحرا) کښی هغه وژلی وو وروسته له هغه چه ژوندی شو او خپل قاتلان ئی وښودل، بیرته ولوید او مړ شو.

#### كَنْ الِكَ يُحْيِ اللهُ الْمَوْتَى وَنُرِيكُمُ الْيَتِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ @

هم داسی (لکه چه عامیل ئی ژوندی کړ) ژوندی کوی الله مړی (په قیامت کښی) او درښیی تاسی ته آیتونه د (قدرت) خپل لپاره د دی چه تاسی غور وکړئ!

تفسیر: یعنی هم داسی چه هغه مقتول ئی ژوندی کړ، الله تعالیٰ په خپل کامل قدرت د قیامت په ورځ کښی تول خلق هم ژوندی کوی او د خپل کامل قدرت آیتونه تاسی غور وکړئ او وپوهیدئ چه پاک الله مړی هم ژوندی کولی شی.

#### ثُمُّ قَسَتُ قُلُوُ كُمُ مِّنَ بَعُدِ ذَٰلِكَ

بیا سخت شول زړونه ستاسي پس له دغه (ژوندی کولو د مړی)

تفسیر: یعنی «عامیل» له ژوندی پامخیدلو نه وروسته، مطلب دا دی چه د قدرت د هسی آیاتو له لیدلو څخه وروسته هم ستاسی زړونه پاسته نشول.

# فَهِى كَالْحِجَارَةِ ٱوَالشَّكُ قَسُوةً وَإِنَّ مِنَ الْحِجَارَةِ لَمَا يَتَفَجَّرُمِنُهُ الْاَنْهُرُ وَإِنَّ مِنْهَالَمَا يَشَقَّقُ فَيَغُرُجُ مِنْهُ الْمُنَاءُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهُبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ وَمَا اللَّهُ بِعَافِلٍ عَمَّا تَعْمُلُونَ ۞

نو دغه (زړونه) په مثل د تیږی (ګټی) دی (په سختوالی کښی) بلکه ډیر زیات دی په سختوالی کښی. او بیشکه چه له ځینو تیږو (ګټو) ځنی خامخا

جزء(١)

هغه دی چه خوتیږی (بهیږی) له هغو څخه لویی لویی ویالی او په تحقیق سره ځینی له دی تیږو (ګټو) څخه خامخا هغه دی چه چوی نو راوځی له هغو څخه اوبه او بیشکه ځینی له دی تیږو (ګټو) څخه خامخا هغه دی چه رارغړی (د غره له سره) له ویری د الله او نه دی الله بی خبر له هغه څه چه کوئ ئی تاسی (ای یهودانو!).

تفسیر: یعنی له ځینو تیږو (ګټو) څخه ډیری ګټی (فائدی) رسیږی چه ډیری اوبه او ویالی ور څخه وځی او له ځینو تیږو (ګټو) څخه لږ اوبه وځی او د هغه ړومبنی قسم په نسبت لړی فائده ورڅخه اخیسته کیږی که څه هم له ځینو تیږو (ګټو) څخه چاته څه فائده نه رسیږی خو په هغو کښی یو ځانته اثر او تأثر موجود وی، مګر د دوی زړونه له دی دری ډولو (قسمه) تیږو (ګټو) څخه سخت دی. نه په هغو کښی څه فائده او نه پکښی د خیر کومه خبره شته. ای یهودانو ا الله تعالیٰ ستاسی له اعمالو څخه هیڅکله بی خبر نه دی.

# اَفَتَطْمَعُوْنَ اَنُ يُّؤُمِنُوْ الكُمُّ وَقَلُ كَانَ فَرِيْنٌ مِّنْهُمْ دِينَمُعُوْنَ كَلْمَ اللهِ ثُمَّ يُحِرِّفُوْنَهُ مِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُوْهُ وَهُمُ يَعْلَمُوْنَ ۞

آیا نو تمه کوئ تاسی (ای مسلمانانو) چه ایمان به راوړی دوی (په وینا ستاسو او بیشکه چه وه یوه ډله (د پخوانیو) له دوی چه اوریده به ئی کلام د الله بیا به ئی اړوله هغه خبره وروسته له هغه چه پوه به شول په هغی حال دا چه دوی به پوهیدل (په دی تحریف او افتراء)

تفسیر: له فریق څخه هغه خلق مراد دی چه د طور غره ته له موسٰی علیه السلام سره د الله تعالیٰ د خبرو د اوریدلو له پاره تللی و، هغوی د طور څخه د بیرته راتګ په وخت کښی له ځانه داسی خبری تحریف او جوړی کړی او وویل «څه چه مو له لاسه کیږی هغه وکړئ! او په څه چه مو وس نه رسیږی د هغه پریښودل ستاسی په اختیار کښی دی.» ځینی وایی چه د الله تعالیٰ د کلام څخه مراد «توریت» دی. او له تحریف څخه دا مراد دی چه د هغه په آیاتو کښی ئی لفظی او معنوی تحریفونه کول کله به ئی د رسول الله صلی الله علیه وسلم نعت بدلاوه کله به ئی د رجم او نور آیتونه له منځه ایستل.

# وَإِذَالَقُواالَّذِنْ بَنَ امَنُواْقَالُوْاَ الْمَثَا وَإِذَا خَلاَبَعُضُهُمُ إِلَى بَعْضِ قَالُوْاَ اَعُكِدَّ ثُونَهُمُ بِمَا فَتَحَالِلهُ عَلَيْكُوْلِيُعَا جُوْكُوْ بِهِ عِنْدَرَتِكُوْ أَفَلاَتَعْقِلُوْنَ ۞

او کله چه ملاقات وکړی (یهودان) له هغو کسانو سره چه مؤمنان دی وایی چه ایمان راوړی دی مونږ او کله چه یوازی شی ځینی د دوی له ځینو نورو سره نو وایی دوی آیا خبروئ تاسی (ای یهودانو) مؤمنان په هغه شی چه پرانستلی دی الله په تاسی (په توریت کښی) د دی لپاره چه جګړه وکړی له تاسی سره مؤمنان په هغه سره په نزد د پروردګار ستاسی آیا نو نه پوهیږی؟ (په دی چه دښمن ته حجت ورښیئ)

تفسیر: د یهودانو منافقانو به د خوشامند په توګه (طور) د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم هغه خبری چه د دوی په مذهبی کتاب کښی وی، مسلمانانو ته ویلی، نورو یهودانو به دوی ملامتول چه «د خپل کتاب سند ولی د نورو په لاسو کښی ورکوئ؟ آیا تاسی په دی نه پوهیږئ چه مسلمانان به ستاسی د پروردګار په مخ کښی په هم دی خبرو پر تاسی الزام اړوی چه یهودان سره له دی چه ګرد سره آخرالزمان رسول الله صلی الله علیه وسلم پیژنی، خو بیا هم ایمان نه راوړی، نو دلته تاسی بی ځوابه کیږئ.»

## آوُلاَيعُلَمُوْنَ آنَ اللهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ ٠

آیا نه پوهیږی دغه (یهودان) چه بیشکه الله عالم دی په هغه څه (کفر او نفاق) چه پتوی ئی دوی او یه هغه څه (ایمان) چه ښکاره کوی ئی.

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ ته د دوی تول ظاهری او باطنی احوال معلوم دی او د دوی د کتاب له کردو حجتو څخه خبر ورکوی او وخت په وخت هغوی پری پوهوی، د رجم آیت اهل کتابو له مسلمانانو څخه پټ کړی ؤ خو الله تعالیٰ هغه مسلمانانو ته ورښکاره او دوی ئی رسوا کړل. دا د هغوی د پوهانو او عالمانو حال ؤ چه له تولو نه يوه او د کتاب د لوستلو مدعيان وو.

که څوک پټ کړي خپل عمل يايي ښکاره خداي خبر دي هم په پټ هم په ښکاره

#### وَ مِنْهُمُ أُمِّيُّونَ لَا يَعْلَمُونَ الكِتَبَ إِلَّا آمَانِيَّ وَإِنَ هُمُ إِلَّا يَظُنُونَ @

او ځینی له دغو (یهودانو) څخه آمیان دی چه نه پوهیږی په کتاب (توریت) باندی مگر خو (پوهیږی) په هیلو (آرزوګانو) د خپلو نفسونو او نه دی دوی مگر خو بی دلیله ګمان کوی.

تفسیر: او هغه کسان چه جاهلان دی هغوی خو په هیڅ نه پوهیږی چه په «توریت» کښی څه شی لیکل شوی دی؟ مگر په هغو څو آرزوگانو خبر دی چه له خپلو پوهانو څخه لی په دروغو اوریدلی ده لکه چه وایی جنت ته به بی له یهودانو بل څوک نه ورننوځی زمونډ پلرونه او نیکونه هرومرو (خامخا) زمونډ له پاره مغفرت غواړی. دا د هغوی هسی بی اصله خیالات دی چه هیڅ دلیل ورته نه لری.

# ڣٙٷؽڵٛڷؚڵٙڹؽؙؽؘؽڬؿؙڹٛٷٛؽٵڵڲڷ۬ؼڔٲؽۑؽۿٟڞٛڎ۠؏ڲڨؙۅٛڵۅؙؽۿؽٵڡۣؽؙۼؽٛڽٳڵڵڡؚڸؽؿٛ؆ٛٷٛٳ ڽ؋ڎؘ**ٮ**ؽٵؘۊؘڸؽڵؙٷٷۘٮؙؙڮ۠ڷۿڎٞڟؚ؆ٵػۺۘٵؽۑؽۿؚۮۅؘۅؽڮ۠ڷۿۮڟؚ؆ٵڲڛٛڹؙٷؽ<sup>®</sup>

نو عذاب (هلاک او خرابی) دی له پاره د هغو کسانو چه لیکی کتاب (له خپله ځانه) په لاسو خپلو بیا وایی دغه (محرفین خلقو ته) چه دا (لیکل شوی) له نزده د الله دی له پاره د دی چه واخلی په دغه کتاب (اړولی) لیک قیمت لږ نو (عذاب هلاک او) خرابی ده دوی ته له سببه د هغه شی چه لیکلی دی لاسو د دوی او بیا خرابی ده دوی ته له سببه د هغه کار چه کوی ئی (چه رشوت اخیستل دی)

تفسیر: دا هغه کسان دی چه هغوی د عوامو جاهلاتو په مذاق او خوښه سره سمی خبری له خپل لوری جوړی او لیکی ئی او الله تعالیٰ ته ئی نسبت کوی مثلاً په «توریت» کښی لیکلی ؤ چه آخرالزمان رسول صلی الله علیه وسلم ښکلی مخ، تکی توری ګڼی ولول تاو شوی څنی، توری سترګی، میانه قد، غنم رنګ لری.» دوی هغه خبری واړولی او داسی ئی ولیکل چه «قد ئی اوږد، سترګی ئی شنی او څنی ئی ساده، سمی او ځوړندی او زیړی دی» چه عوام الناس د دوی

تصدیق ونه کړی او د هغوی په دنیوی منافعو کښی څه نقصان پیدا نه شي.

#### وَقَالُوْ إِلَنْ تَ**نَسَّ**نَا النَّارُ إِلَّا آيَّامًا مَّعُدُودَةً <sup>\*</sup>

او وایی دوی (یعنی یهودان) هیچیری به ونه رسیږی مونږ ته اور د (دوزخ) مگر څو ورځی شمیرلی شوی (لږی)

تفسیو: ځینی وایی اوه ورځی او ځینی څلویښت ورځی هومره ورځی چه دوی د خوسی (سخی) په عبادت کښی بوخت وو. او ځینی څلویښت کاله هومره وخت چه دوی د تیه په میدان کښی سرګردان وو ځینی وایی هر یوه ته دومره وخت اور رسیږی چه په دنیا کښی ئی ژوند کړی وی.

## قُلُ أَتَّخَذُ ثُمْ عِنْ كَاللهِ عَهُمَّا فَكَنَ يُخْلِفَ اللهُ عَهُكَ لَا آمْرَتُقُولُونَ عَلَى اللهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ۞

ووایه ته (ای محمده! دوی ته) آیا اخیستی دی تاسی له نزد د الله عهد (چه عذاب به نه درکوی؟) نو له سره مخالفت نه کوی الله له عهد خپل یا وایئ (او جوړوئ) په الله هغه (دروغ) خبره چه نه پری پوهیږئ (بلکه داسی نه دی لکه چه تاسی وایئ)

تفسیر: یعنی دا خبره بیخی غلطه ده چه یهودان به تل په دوزخ کښی نه پاتی کیږی ځکه د «خلودفی النار» او د«خلود فی الجنة» هغه کلیه قاعده چه وروسته له دی څخه ئی بیان فرمایی له تولو سره به سم له هغی قاعدی سره معامله کیږی او یهودان له دغی عمومی قاعدی څخه نه شی وتلی.

### بَلْ مَنْ كَسَبَ سَيِّئَةً وَآحَاطَتُ بِهِ خَطِيْئَتُهُ

بلکه (رسیږی تاسی ته دائمی اور) هر چا چه کسب کړه بدی او چاپیره شوه پر ده ګناه د ده (چه تر مرګه پوری کفر دی)

تفسير: د ګناه احاطه کول يا له چا ځنې چار چاپير ګناه تاويدل دا معني لري چه ګناه په هغه

داسی غلبه وکړی چه هیڅ خوا ئی داسی نه وی چه ګناه هلته انبار نه وی تر دی که یوازی د چا په زړه کښی د ایمان او تصدیق لږ اثر وی، هم ګناه په هغه احاطه نه کوی نو دا صورت یوازی په کافرانو صادق کیدی شی او بس.

فَأُولَلِكَ أَصُحٰبُ النَّارِ \*هُمُ فِيُهَا خَلِدُ وْنَ ﴿ وَالَّذِيْنَ الْمَنُوا وَعَمِلُوا الشَّلِحٰتِ أُولَلِكَ آصُحٰبُ الْجَنَّةِ \*هُمُ الْمَنُوا وَعَمِلُوا الشَّلِحٰتِ أُولَلِكَ آصُحٰبُ الْجَنَّةِ \*هُمُ فَيُهَا خَلِدُ وُنَ وَالْمُ الصَّاعَ وَيُكَ الْمَاكَةِ وَيُنَ وَقُولُوا لِلَّا اللهُ تَوْرِيا لُوالِكَ يُنِ احْسَانًا وَدِى الْقَارُ فِي وَالْمُسْكِينِ وَقُولُوا لِلنَّاسِ الْقَدُرُ فِي وَالْمُسْكِينِ وَقُولُوا لِلنَّاسِ الْمُسْكِينِ وَقُولُوا لِلنَّاسِ اللَّهُ الْمُعْلِقُ وَ النَّوالِلَّةُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلِيلُ اللْعُلِيلُ اللْمُعْلِقُولِ اللْعُلِيلُولُ اللْمُعْلِقُ اللْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ اللْمُعْلِقُ اللْمُعْلِقُ اللْعُلِيلُولُولِلْمُ اللْمُعْلِقُ اللْمُعْلِقُ اللْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ اللْمُعْلِقُ اللَّهُ اللْمُعْلِقُ اللْمُعْلِقُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعْلِقُ اللْمُعْلِقُ اللَّهُ اللْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ اللْمُعْلِقُ اللْمُعْلِقُ اللْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ اللْمُعْلِقُ اللَّهُ اللْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ اللْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ اللْمُعْلِقُ الْ

نو هم دغه کسان صاحبان د اور (د دوزخ) دی، دوی به په هغه اور (د دوزخ) کښی تل وی او هغه کسان چه مؤمنان دی او عملونه کړی دی دوی د نیکی هم دغه کسان صاحبان د جنت دی دوی به په هغه جنت کښی تل وی او (یاد کړه ای محمده!) هغه وخت چه واخیست مونږ عهد محکم له بنی اسرائیلو (اولاده د یعقوب او وویل مونږ دوی ته) چه عبادت مه کوئ! مګر یوازی د الله او (نیکی کوئ) سره له مور او پلار نیکی! او له خاوندانو د خپلوی سره! او له یتیمانو (پلار مړو) سره! او له مسکینانو سره! او ووایی خلقو ته (ښی خوږی) ښایسته خبری او سم قائموئ لمونځ! (ادا کوئ ئی د ټولو مقرراتو له رعایت سره) او ورکوئ زکوة بیا و گرځیدئ تاسی (له دی عهده) مګر (ونه ګرځیدل) لږ له تاسی څخه حال دا چه هم دا تاسی مخ

تفسير: يعنى د اللهى احكامو څخه اعراض او مخ اړول، ستاسى عادت بلكه په طبيعت كښى داخل شوى دى.

# وَإِذَا خَذُنَامِيْنَا قَكُمُ لَا شَيْفِكُونَ دِمَاءَكُمُ وَلَا تُخْرِجُونَ وَالْذَاخَذُ اللَّهُ وَلَا تُخْرِجُونَ وَانْتُمُ وَانْتُمُ تَشْهَدُونَ ﴿ انْشَكُمُ وَمِنْ وَيَارِكُمُ ثُمَّ اقْرَرْتُمُ وَانْتُمُ تَشْهَدُونَ ﴿

او (یاد کړئ ای بنی اسرائیلو) هغه وخت چه واخیست مونږ عهد محکم له (پلرونو) ستاسی (په توریت) چه مه تویوئ وینی تاسی او مه باسئ ځانونه خپل (یعنی یو بل په ظلم سره) له کورو ستاسی بیا عهد وکړ (پلرونو) ستاسی حال دا چه تاسی شاهدان یئ.

په خـپلو نفسونو په دی چه عهد تړلی ؤ پلرونو ستاسی او هم دا مو دین دی.

تفسیر: یعنی مه خپل قوم وژنئ او مه ئی له وطنه د باندی شری.

# تُثَمَّرَانَتُمُ هَوُلِآءِ تَقَتُلُونَ اَنَفْسَكُمُ وَتَخْرِجُونَ فَرِيْقًامِّنَكُمُ مِّنَ دِيَارِهِمُ تَظْهَرُونَ عَلَيْهِمُ بِالْإِثْمِ وَالْعُدُ وَانَّ

پس (له دی عهده) تاسی هغه کسان یئ چه وژنئ ځانونه خپل (یو بل سره یا وژنئ غریبان اقربا خپل) او باسئو تاسی یوه ډله خپله (چه مغلوبه شی) له کورو د دوی څخه مرسته (مدد) کوئ یو له بل سره پر دوی باندی په ګناه او ظلم

تفسیر: په مدینه منوره کښی د یهودانو دوی فرقی وی اوله بنی قریظه دوهمه بنی نضیر دوی یو له بل سره جنگیدلی. د مشرکانو هم هلته دوی ډلی وی. اوله (اوس) دوهمه (خزرج) دی دواړو به هم په خپلو منځو کښی شخړی (جگړی) کولی. د بنی قریظه ملگری د اوس تبر ؤ او د بنی نضیر ملگری د خزرج تبر ؤ. د جنګ او جگړی په وخت کښی هره یوه ډله د بلی موافقی ډلی مرستی (مدد) ته ورتله او د هغی اعانت او حمایت به ئی کاوه. کله به چه یوی ډلی پر بلی ډلی نصرت او بری وموند، نو هغه مغلوبه ډله به ئی له وطنه د باندی شړله او د هغو کورونه به ئی لوتل. که کوم سړی به دوی ته په دی جگړو کښی په لاس ورته او بندی کیده به، نو د هغه ملګرو به پیسی سره تولولی او بسپنه (فدیه) به ئی کوله او هغه به ئی له بنده خلاصاوه لکه چه ملګرو به پیسی سره تولولی او بسپنه (فدیه) به ئی کوله او هغه به ئی له بنده خلاصاوه لکه چه د دی کیفیت او چاری په نسبت په لاتدنی آیت کښی څه اشاره راځی.

# وَإِنْ يَانَوُكُو اللَّوٰى تَفُنْ وُهُمُ وَهُو مُحَرِّمٌ عَلَيْكُو إِخْرَاجُهُمُ الْمُولِ الْمُعْمُ الْمُنْ وَكُفُونَ بِبَعْضٍ الْمُنْ وَتَكُفُّرُ وَنَ بِبَعْضٍ الْمُنْ وَتَكُفُّرُ وَنَ بِبَعْضٍ الْمُنْ وَتَكُفُّرُ وَنَ بِبَعْضٍ

او که راشی دوی تاسی ته بندیان نو فدیه ورکوئ تاسی د دوی په محای شان دا چه حرام کړی شوی دی پر تاسی ایستل د هغو ایا پس (منئ او) ایمان راوړئ تاسی پر ځینو (احکامو د) کتاب (چه فدیه ده) او کافران کیږئ په ځینو نورو (احکامو د کتاب چه بی ګناه وژنئ په ګناه سره مرسته (مدد) کوئ د دوی مغلوبان له وطنه شرئ).

تفسیر: یعنی که د بل تبر او قوم په لاس کښی بندی شئ نو د هغه په خلاصولو کښی په ډیره میرانه (بهادری) تول سره ولاړیږئ او ملاوی ترئ، مگر په خپله د هغه د وینی د ځبیښلو او مری غڅولو لپاره شنه ناست یئ نو که غواړئ چه د الله تعالیٰ په احکامو باندی عمل او تګ وکړئ ښایی چه په دواړو ځایو کښی له هغه سره معاونت او مرحمت وکړئ او د هغه له اعانت او حمایت څخه سر ونه غروئ!.

# فَمَاجَزَآءُ مَنُ يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنْكُوْ إِلَّاخِزُيُّ فِي الْحَيْوةِ الثَّانُيَا وَيَوْمَ الْعَاجَةِ يُودُمُ اللهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ الْقِيهَةِ يُودُونُ اللهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ الْقِيهَةِ يُودُونُ اللهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهِ مِنَا لِللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾

پس نه ده سزا د هغه چا چه کوی دا (کارونه) له تاسی څخه مګر خو رسوایی ده په ژوند د دنیا کښی او په ورځ د قیامت کښی ګرځول کیږی دوی ډیر سخت عذاب د (دوزخ) ته او نه دی الله غافل له هغه څه چه کوئ ئی تاسی (ای یهودانو!).

تفسیر: یعنی داسی کوئ چه ځینی احکام منئ او له ځینو څخه انکار کوئ نو د دی لپاره چه د ایمان تجزیه ممکنه نه ده نو ځکه د ځینو احکامو منکر هم مطلق کافر ګاڼه شی او د ځینو احکامو په منلو باندی چاته هیڅ ایمان نه په برخه کیږی. له دی مبارک آیت څخه په ښکاره ډول (طریقه) معلومه شوه که کوم سړی ځینی شرعی احکام منی او په متابعت کښی ئی بوخت وی مگر د ځینو هغو احکامو له منلو څخه چه د ده له طبیعت یا عادت یا مقاصدو څخه مخالف وی

انکار کوی نو د هغو ځینو احکامو متابعت ده ته څه فائده نه شي رسولي.

# ٱولَيِكَ الَّذِيْنَ اشُتَرَوُ الْحَيَوةَ الدُّنْيَا بِالْاَخِرَةِ لَا اللَّهُ الدَّنْيَا بِالْاَخِرَةِ لَا الْحَالَ اللَّهُ الْعُلَاثُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَمِّدُ وَالْمُعَمِّدُ وَالْمُعَالُ وَالْمُعَمِّدُ وَالْمُعَمِّدُ وَالْمُعَالِينَ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللْمُ اللللْمُولِمُ اللللْمُولِمُ اللللْمُولِمُ الللْمُولِمُ الللْمُولِمُ الللْمُلِمُ الللْمُولَاللَّهُ الللْمُولَامُ اللللْمُولِمُ اللللْمُولِمُ الللْمُولِمُ الللْمُولِمُ الللْمُولِمُ الللْمُولِمُ اللللْمُولِ

دا هغه کسان دی چه آخستی دی دوی ژوند د دنیا په (بی انتها نعمتو د) آخرت سپک به نه کړی شی له دوی څخه (دنیوی او اخروی) عذاب او نه به له دوی سره مرسته (مدد) وکړه شی (په دفع د عذاب کښی).

تفسیر: یعنی دنیوی گته (فائده) ئی د آخرت په مقابل کښی غوره کړه او هغه ئی په دغه بدله کړه، نو له کومو خلقو سره ئی چه تعهد کړی ؤ هغه ئی د دنیوی گتی له پاره پای (آخر) ته ورساوه او د الله تعالیٰ د احکامو ئی څه پروا ونه کړه، نو د داسی کسانو حمایت او سپارښتنه به د الله تعالیٰ په دربار کښی څوک وکړی شی.

### وَ لَقَكُ التَيْنَامُوسَى الْكِتْبَ وَقَفْ يُنَامِنُ ابَعْدِ مِ بِالرَّسُلِ -

# وَالْتَيْنَاعِيْسَى ابْنَ مَرْتِهَ الْبَيِيّنِ وَالْتَكُ نَهُ بِرُوْجِ الْقُنُّ سِ

او خامخا، بیشکه ورکړی وو مونږ موسیٰ ته کتاب (توریت) او پر له پسی استولی وو مونږ پس له موسیٰ نور رسولان (لکه یوشع، داؤد، سلیمان، یحییٰ او زکریا) او ورکړی وی مونږ عیسیٰ زوی د مریمی ته (معجزی) ښکاره او قوی کړی وو مونږ عیسیٰ په روح پاک سره (چه جبریل یا انجیل یا اسم اعظم یا عیسوی روح دی).

تفسیر: د مړی ژوندی کول ـ د اکمه او ابرص او د نورو رنځورانو روغول ـ او د پتو خبرو خوول، د عیسیٰ علیه السلام له ښکاره ؤ معجزو څخه دی له «روح القدس» څخه به حضرت جبرئیل علیه السلام مراد وی چه تل به له مسیح علیه السلام سره ؤ یا به «اسم اعظم» وی چه د هغه په برکت به ئی مړی ژوندی کول.

### ٱفْكُلَّمَاجَآءُكُورُسُولٌ لِمَالاتَهُونَ ٱنْفُسُكُوْاسْتَكْبَرُتُوعَ فَفَرِيْقًاكَنَّ بْتُورُ

آیا نو هر کله چه را به غی تاسی ته کوم رسول په هغو احکامو سره چه نه به خوښول نفسونو د تاسی نو تکبر (لوئی) کوله تاسی (له منلو د هغو احکامو) نو د انبیاؤ یوه ډله مو دروغجنه وبلله تاسی (لکه محمد، عیسیٰ او موسیٰ)

تفسيو: لكه چه دوى «حضرت محمد رسول الله \_ حضرت عيسىٰ روح الله او حضرت موسىٰ كليم الله عليهم الصلوٰة والسلام دروغجن وبلل».

#### وَفِرِيْقًاتَقُتُلُونَ

او بله ډله (د انبياؤ) ووژله تاسي (لکه زکريا، يحييٰ او شعيب).

تفسير: لكه چه دوى «حضرت زكريا، يحيىٰ او شعيب عليهم السلام ووژل.»

### وَقَالُواْ قُلُونُبُنَا عُلُفٌ بَلُ لَكَنَهُمُ اللهُ بِكُفْرِ هِمُ فَقَلِيُ لَامَّا يُؤْمِنُونَ ۞

او وایی (تمسخراً) زړونه مو په پردو کښی دی (وینا پری اثر نه کوی داسی نه ده) بلکه لعنت کړی دی پر دوی الله په سبب د کفر د دوی نو ډیر لږ (له دوی ځنی) ایمان راوړی.

تفسیر: یهودانو د خپلو نفسونو د ستایلو په وخت کښی داسی ویل چه زمونږ زړونه په غلافو او کڅوړو کښی ساتلی شوی دی او پرته (علاوه) زمونږ له خپل دین څخه بل کوم دین پکښی نشی ننوتلی او نه بله کومه خبره څه اثر ورباندی اچولی شی مونږ د بل چا په چاپلوسی، سحر بیانی او کرشمی نه غولیږو او نه ئی تابعداری کولی شو حق تعالیٰ فرمایی «دوی بیخی دروغ ویونکی دی» څکه چه دوی د خپل کفر په سبب د الله تعالیٰ له خوا ملعون او د ده له رحمته شړلی شوی دی نو له دی امله (وجی) په هیڅ ډول (طریقه) د حق دین منونکی نه دی او له دوی څخه ډیر لږ کسان د ایمان په دولت مشرف کیږی.

# وَلِتَاجَآءَهُمُ كِنْكُ مِّنُ عِنْدِاللهِ مُصَدِّقٌ لِمَامَعَهُوُ وَكَانُوْامِنْ قَبُلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى الَّذِيْنَ كَفَرُوا فَلَمَّا جَآءَهُمُ مِّمَا عَرَفُوا كَفَنَ وَالِهِ فَلَعُنَةُ اللهِ عَلَى الْكِفِي يُنَ ﴿

او هر كله چه راغى دوى ته (اهل كتابو ته) كتاب (قرآن) له نزده د الله چه مصدق دى د هغه كتاب چه له دوى سره دى حال دا چه وو دوى پخوا له دى چه فتح به ئى غوښته (له الله په قرآن او محمد سره) په هغو كسانو چه كافران وو نو كله چه راغى دوى ته هغه رسول چه پيژندلى ؤ دوى (هغه رسول د توريت په ستايلو سره) كافران شول پرى نو لعنت د الله دى په كافرانو (چه حق ئى پټ او باطل ئى څرگند كړ).

تفسیر: هغه کتاب چه نازل شوی دی قرآن دی او هغه کتاب چه له دوی سره پخوا له دی نه موجود ؤ (توریت) دی د عظیم الشان قرآن له نزوله پخوا کله به چه یهودان د کافرانو په مقابل کښی مغلوبیدل نو دعا به ئی کوله او ویل به ئی ای خدایه! د آخرالزمان نبی صلی الله علیه وسلم او د هغه پاک قرآن په برکت چه پر ده به نازلیږی، مونږ ته په کافرانو بری او فتح راکړه، کله چه حضرت محمد صلی الله علیه وسلم مبعوث شو او د هغه د رسالت تولی نښی ئی ولیدلی نو تری منکر او ملعون شول.

# بِهُ مَهَ مَا اللهُ مَوْ اللهُ مَا اللهُ مَعْلَمُ اللهُ مِنْ عِبَ اللهُ اللهُ مِنْ عِبَ اللهُ عِلْ مَنْ يَيْثَ أَوْمِنْ عِبَ اللهُ اللهُ مِنْ عِبَ اللهُ عِلْ مَنْ يَيْثَ أَوْمِنْ عِبَ اللهُ عِلْ مَنْ يَيْثَ أَوْمِنْ عِبَ اللهُ اللهُ مِنْ عَضَلِهِ عَلْى مَنْ يَيْثَ أَوْمِنْ عِبَ اللهُ اللهُ مِنْ عَبَ اللهُ اللهُ عَلْمُ مَنْ يَيْثَ أَوْمِنْ عِبَ اللهُ ا

بد دی هغه څه چه پلورلی (خرڅ کړی) دی دوی په هغه سره ځانونه خپل (او هغه دا دی) چه کافران کیږی په هغه قرآن چه نازل کړی دی الله (دا کفر) په سبب د دی حسد او کینی دی چه (ولی) نازلوی الله له فضله خپله په هغه چا چه اراده وکړی له بندګانو خپلو

تفسير: يعنى هغه شي چه دوى د هغه په بدل كښي خپل ځانونه پلورى (خرخوى) هغه د سپيڅلي

پاک قرآن په مقابل کښی د کفر او انکار غوره کول دی حال دا چه د دوی دا کفر او انکار هم یوازی د دوی له ضد \_ کینی او حسد نه پیدا شوی دی.

#### فَبَأَءُو بِغَضَبٍ عَلَى غَضَبٍ

نو اخته شول په يوه غضب (چه كفر دى په محمد او قرآن) د پاسه د بل غضب (چه كفر دى په عيسىٰ او انجيل).

تفسیر: یعنی یو غضب دا چه نه یوازی په قرآن، بلکه په خپل کتاب هم سره کافران او منکران شول. او بل غضب دا چه یوازی د حسد او ضد له امله (وجی) ئی د هغه وخت له رسول سره مخالفت وکړ او ورځنی وګرځیدل.

#### وَ لِلُصْغِيرِ يُنَ عَنَاكُ مُهِأَيُّ ۞

او (مقرر) دی لپاره د کافرانو عذاب سپکوونکی.

تفسیر: له دی څخه معلومیږی چه هر عذاب د ذلت له پاره نه وی بلکه هغه عذاب چه مسلمانانو ته ورکول کیږی، هغه د دوی دګناهونو له امله (وجی) دی چه تری پاک شی، نه د سپکتیا او تذلیل له پاره یوازی هغه عذاب چه کفارو ته ورکول کیږی هغه د تذلیل عذاب دی.

# وَإِذَا قِيْلَ لَهُمُ الْمِنُوَابِمَآاَنُزُلَ اللهُ قَالُوْانُؤُمِنُ بِمَآأُنُزِلَ عَلَيْنَا وَيَكُفُرُونَ بِمَاوَرَآءَ لَا وَهُوَ الْحَقُّ مُصَدِّقًا لِمَامَعَهُمُ

او کله چه وویل شی دوی ته چه ایمان راوړئ په هغو (کتابو) چه نازل کړی دی الله وایی دوی ایمان راوړو مونږ په هغه (کتاب) چه نازل کړی شوی دی پر مونږ (یعنی تورات) حال دا چه کافران کیږی په هغه کتاب چه بی له هغه دی یعنی (انجیل او قرآن) حال دا چه دا (نور کتابونه هم) حق دی مصدق دی د هغه کتاب چه له دوی سره دی (چه د الله تعالیٰ له خوا نازل شوی دی)

تفسیر: هغه کتاب چه بی له هغه دی یعنی «انجیل» او «قرآن» او هغه چه نازل شوی دی پر

مونږ یعنی «توریت» مطلب دا چه پرته (علاوه) له «توریت» څخه له نورو کتابو څخه په ښکاره ډول (طریقه) منکران دی «د قرآن» او «انجیل» منونکی نه دی. حال دا چه دا کتابونه هم رښتیا حق او د «توریت» تصدیق کوونکی دی.

# قُلُ فَلِمَ تَقْتُلُوْنَ اَنْإِبِيَآءَ اللهِ مِنْ قَبْلُ إِنْ كُنْ تُمُوْمُونِيْنَ®

ووایه (ای محمده! دغو یهودانو ته) نو ولی به وژل تاسی انبیا، د الله (لکه شعیب زکریا او یحییٰ) پخوا (له دی څخه) که چیری وئ تاسی ایمان راوړونکی (په توریت).

تفسیر: یعنی یهودانو ته ووایه «که تاسی په توریت ایمان لرونکی یئ نو بیا مو ولی انبیاء ووژل؟ ځکه چه په «توریت» کښی داسی حکم شته ـ هر هغه نبی چه د «توریت» تصدیق وکړی، تاسی له هغه سره مرسته (مدد) وکړئ او خامخا ورباندی ایمان راوړئ!» او هغه انبیاء مو وژلی دی چه پخوا له دی څخه تیر شوی دی لکه حضرت زکریا او حضرت یحیٰی علیهما السلام چه د (توریت) په احکامو ئی عمل کاوه او د (توریت) د ترویج او تاکید له پاره رالیږل شوی وو. په دی خبره کښی هیڅ ناپوه ته کومه اندیښنه او شک نه پیدا کیږی چه دی پیغمبرانو د توریت تصدیق کاوه.

# وَلَقَكَ جَاءَكُمُ مُّولِي بِالبُيِّنْتِ ثُمُّ اتَّخَانَتُهُ الْعِجْلَ مِنَ بَعْدِم وَاَنْتُوْظِلِمُوْنَ ®

او خامخا په تحقیق سره راوړی وی تاسی ته موسٰی ښکاره (معجزی) بیا ونیوه تاسی خوسی (سخی) (په خدایی سره) پس د تللو د موسیٰ (د طور غره ته) حال دا چه تاسی وئ ظالمان (پر ځانو خپلو په دی معبود نیولو د خوسی)

تفسیو: یعنی په خپله حضرت موسیٰ علیه السلام چه تاسی د هغه په شریعت باندی قائم یئ او د هغه شریعت له امله (وجی) د نورو شرائعو او حقه ؤ ادیانو څخه انکار کوئ تاسو ته ئی ډیری ښکاره نښی او معجزی دروښودی لکه همساء، یدبیضاء، د سیند څیرول او نور مگر کله چه موسیٰی علیه السلام د څو ورځو له پاره د طور غره ته لاړ نو تاسی د هغه په غیاب کښی خوسی (سخی) خپل معبود وتاکه (مقرر که)، حال دا چه موسیٰ علیه السلام ژوندی او د نبوت خاوند ؤ، نو په هغه وخت کښی پر موسیٰ علیه السلام ژوندی او د نبوت خاوند

د آخرالزمان رسول صلی الله علیه وسلم د بغض، حسد له امله (وجی) تاسی موسوی شریعت داسی تینک نیولی دی چه د الله تعالیٰ احکامو ته هم غوږ نه ږدی، بیشکه چه تاسی ظالمان یئ او ستاسی پلرونه او نیکه گان هم ظالمان وو دا ؤ د بنی اسرائیلو احوال د حضرت موسٰی علیه السلام سره وروسته له دی د (توریت) په نسبت د هغوی د ایمان حالت بیانوی

# وَإِذُ اَخَنْ نَامِيْتَا قَكُمُ وَرَفَعْنَا فَوُقَكُمُ الطُّوُرُ حُنْ وُامَّا التَبْنَكُمُ بِقُوّةٍ وَّاسْمَعُوا وَالْوُاسِمِعُنَا وَعَصَيْنَا وَالشُّرِبُوا فِي قُلُو بِهِمُ الْعِجُلَ بِكُفْمِ هِمُ

او (یاد کړئ!) هغه وخت چه واخیست مونږ عهد محکم د تاسی (په منلو د توریت) او پورته کړ مونږ پاس په (سرو) د تاسی د طور (غر) واخلئ هغه (احکام) چه درکړی دی مونږ تاسی ته په ښه کوښښ او واورئ (په تدبر سره) وویل (یهودانو) اوریدلی ده مونږ (ستا خبره) او نه دی منلی مونږ (ستا حکم) او ورڅښلی (څکلی) شوی وه په زړونو د دوی کښی (مینه د) خوسی (سخی) په سبب د کفر د دوی

تفسیر: یعنی د توریت د احکامو په نسبت چه کوم احکام در کړی شوی دی هغه په پوره همت او استقلال سره تینګ ونیسځ! غرنګه چه غر مو په سر ځوړند ؤ، نو د خپل ځان له ویری خو مو تش په ژبه یا په هغه وخت کښی وویل (سَهُعُنّا پیعنی د (توریت) احکام مو واوریدل. او په زړه کښی یا وروسته له هغه مو ویل (غَصَیْنًا پیعنی هغه احکام مو ونه منل. د دی غاړه غړولو بله وجه دا وه چه د صورت خوښولو او ښکاره کتلو مینی د هغوی په زړونو کښی کلک ځای نیولی ؤ او د دوی د کفر له سببه هغه زنګ چه د هغوی په زړونو کښی ؤ، لا داسی تینګ شو چه بیرته کیدو ئی هیڅ امکان نه درلود (لرلو) بلکه ورځ په ورځ لا پسی زیاتیده.

قُلْ بِسُّمَا يَأْمُرُكُمْ بِهَ إِيْمَا نُكُمُ إِنْ كُنْتُمُ مُّوَمِنِينَ ﴿
قُلْ إِنْ كَانَتُ لَكُمُ اللّهِ الْ الْإِخْرَةُ عِنْدَ اللهِ خَالِصَةً مِّنُ
دُوْ اِلنَّاسِ فَتَمَنَّوُ اللّهُوْتَ إِنْ كُنْتُمُ طِدِقِيْنَ ﴿
دُوْ اِلنَّاسِ فَتَمَنَّوُ اللّهُوْتَ إِنْ كُنْتُمُ طِدِقِيْنَ ﴿

ووایه (ای محمده! دوی ته) بد دی هغه شی چه امر کوی تاسی ته په هغه (چه کفر دی په محمد او قرآن) ایمان ستاسی که چیری یئ تاسی ایمان راوړونکی، ووایه (ای محمده! دوی ته) که چیری وی تاسی ته دار آخرنی په نزد د الله په خلوص (او خصوص سره یوازی) بی له (نورو) خلقو نو هیله (تمنا) و کړئ د مرګ که چیری یئ تاسی صادقان (په دعوی د خالصوالی د جنت کښی خپلو ځانو ته).

تفسیر: یهودانو به ویل «پرته (علاوه) له موند نه به په جنت کښی بل هیڅ څوک نه داخلیدی او موند ته هیڅ یو ربړ (تکلیف) او عذاب نشته» الله تعالیٰ فرمایی که په رښتیا سره تاسی جنتیان یځ نو له مړینی څخه ولی ویریدی؟»

خوک چه شمیری ځان رښتیا اهل د جنت ، خوښ به ئی نه وی دنیا یئ چرچی راحت دا کسان چه په دنیا کښی بی پروا دی ، دوی هرګوره په عقبیٰ وینی زحمت

او له سره به هیله (امید) ونه کړی د مرګ هیڅ کله په سبب د هغو عملونو چه وړاندی لیږلی دی لاسونو د دوی (لکه د انبیاؤ او نورو قتل او تکذیب) او الله ښه عالم دی په (احوالو) د ظالمانو او خامخا به مومی ته هرومرو (خامخا) دوی ډیر حرصناک د خلقو نه په ژوندانه باندی او (ډیر حارصان) له هغو کسانو ځنی (هم) چه مشرکان دی، خوښوی هر یو د هغوی (یهودانو) که عمر ورکړ شی (او اوږد شی عمر ئی) زر کاله، او نه دی دا کس خلاصوونکی د ده له عذابه دا چه ډیر عمر ورکړ شی او الله ښه لیدونکی (عالم) دی په هر څه چه دوی (ئی) کوی.

تفسیر: یعنی یهودانو داسی خراب کارونه کړی دی چه له مرګه ډیر لری تښتی او ویریږی چه وروسته له مړینی مونږ ته هیڅ یوه ګټه (فائده) نه رسیږی تر دی حده پوری چه له مشرکانو څخه هم دوی ډیر په ژوندی پاتی کیدلو باندی حریصان دی. په دی سره د هغوی د دعوی تغلیط په ښه ډول (طریقه) سره وشو.

#### قُلُ مَنْ كَانَ عَدُوًا لِجِنْرِيْلَ فَاتَهُ نَزَّ لَهُ عَلْ قَلْمِكَ بِإِذْنِ اللهِ مُصَدِّقًا لِبَا بَيْنَ يَدَيُهِ وَهُدًى وَبُشُرُى لِلْمُؤْمِنِيْنَ ﴿مَنْ كَانَ عَدُوُّ اللهِ وَمَلْإِكْتِهِ وَ رُسُلِهِ وَجِنْرِيْلَ وَمِيُكُمْلَ فَإِنَّ اللهَ عَدُوُّ لِلْكَغِيْنِ ﴿

ووایه (ای محمده! دوی ته) هر څوک چه وی دښمن د جبریل (نو دوی مری له قهره!) ځکه بیشکه هغه (جبریل) نازل کړی دی قرآن په زړه ستا په اذن (او حکم) د الله حال دا چه مصدق دی (دا کتاب) د هغو کتابونو چه پخوا له ده دی (لکه توریت او انجیل) او لارښوونکی دی او زیری ورکوونکی دی مؤمنانو ته (په جنت او د الله په لقاء سره) هر څوک چه وی دښمن د الله او د ملائکو د ده او د رسولانو د ده او (خصوصاً) د جبریل او د میکائیل پس بیشکه الله دښمن دی له پاره د کافرانو.

تفسیر: یهودانو به ویل «هغه پرښته جبریئل علیه السلام چه پر (حضرت محمد صلی الله علیه وسلم) باندی وحی راوړی له مونږ سره دښمنی لری او زمونږ پلرونو ته د ده له لاسه لوی ربړونه (تکلیفونو) پیښ شوی دی که پرته (علاوه) له جبرئیل علیه السلام بلی کومی پرښتی دوی ته وحی راوړی وی، نو مونږ به په (محمد صلی الله علیه وسلم) ایمان راوړی وی» نو د دوی د دی وینا په نسبت الله تعالیٰ داسی فرمایی «ګردی پرښتی همغه شیان کوی چه د پاک الله له لوری دوی پری ماموری شوی وی او له خپله ځانه هیڅ شی نه کوی نو هغه کسان چه له دوی سره دښمنی کوی بیشکه چه الله تعالیٰ د هغوی دښمن دی».

#### وَلَقَدُ ٱنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْيَتِّ بَيِّنْتٍ وَمَا يَكُفُّ أُبِهَا إِلَّا

### الْفْسِقُونَ®اَوَكُلَّمَا عَهَدُواعَهُدًا ثَبَكَ لَا فَرِيْقُ مِنْهُمُ الْمُكَا ثَبَكَ لَا فَرِيْقُ مِنْهُمُ الْمُكَا ثَبُكَ لَا فَرِيْقُ مِنْوُنَ

او هرومرو (خامخا) په تحقیق نازل کړی دی مونږ تاته آیتونه روښانه او نه کافران کیږی په دی باندی مګر فاسقان (چه د الله له فرمانه وتونکی دی). آیا هر کله چه وبه کاوه دوی یو عهد نو غورځاوه (هیراوه او ماتوه) دا عهد یوی ډلی له دوی څخه بلکه اکثره د دوی ایمان نه راوړی (په مؤمن به شیانو).

تفسیر: یعنی دا د هغوی پخوانی عادت دی کله چه دوی له الله تعالیٰ یا رسول الله صلی الله علیه وسلم یا له بل چا سره عهد او پیمان وتری، نو بیا یوه ډله له دوی څخه له هغه عهد نه سترګی پتوی او تر شایی غورځوی بلکه ډیر داسی یهودان هم شته چه په «توریت» باندی ئی هم لا ایمان نه دی راوړی نو داسی کسانو ته عهد ماتول او په خپلو خبرو باندی نه دریدل، کومه سخته خبره نه ده.

## وَلِمَّاجَآءَهُمُ رَسُولٌ مِّنَ عِنُواللهِ مُصَدِّقٌ لِلمَامَعَهُمُ نَبَنَ فَرِيُقٌ مِّنَ وَلَيْقٌ مِّنَ اللهِ وَرَآءَ ظُهُوْ رِهِمُ كَأَنَّهُمُ لَا يَعُلَمُونَ ﴿ النِّنِينَ اوْ وَرَآءَ ظُهُوْ رِهِمُ كَأَنَّهُمُ لَا يَعُلَمُونَ ﴿ النِّنِينَ اوْ وَرَآءَ ظُهُوْ رِهِمُ كَأَنَّهُمُ لَا يَعُلَمُونَ ﴾

او هر کله چه راغی دوی ته رسول (محمد) له طرفه د الله چه مصدق دی د هغه کتاب (توریت) چه له دوی سره دی نو وغورځاوه یوی ډلی له هغو کسانو چه ورکړی شوی دی دوی ته کتاب، کتاب د الله لره وروسته د شاوو د دوی (او هیڅ عمل ئی پری ونه کړ) لکه چه دوی نه پوهیږی (چه دغه کتاب او رسول له جانبه د الله راغلی دی یا په هغه کښی څه صفت دی د محمد).

تفسیر: له «رسول» محخه حضرت محمد صلی الله علیه وسلم مراد دی او له «مامعهم» محنی مطلب «توریت» او له «کتاب الله» نه مقصد هم دا «توریت» دی، یعنی کله چه رسول الله صلی الله علیه وعلی اله واصحابه وسلم تشریف راوړ، نو دوی د«توریت» او نورو آسمانی کتابونو تصدیق کوونکی ؤ. نو د یهودانو یوی ډلی په خپله «توریت» خپلو شاوو ته داسی وغورځاوه لکه چه

بیخی ئی نه وی لیدلی او هیڅ ورنه خبر نه وی چه آیا هغه هم کوم کتاب دی که نه؟ او محمه اوامر او نواهی هم پکښی شته که نه؟ کله چه دوی په خپل کتاب عقیده او ایمان نه لری، نو له هغوی ځنی د نورو اللٰی احکامو په نسبت څه امید کول په کار دی؟

وَاتَّبَعُوْامَا تَتَلُواالشَّيْطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْلُنَ وَمَا كَفَرَسُلَيْلُنَ وَلِآنَ الشَّيْطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّبُونَ النَّاسَ كَفَرَسُلَيْلُونَ وَلَانَ الشَّيْطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّبُونَ النَّاسَ وَمَا أُنْزِلَ عَلَى الْمُلكَيْنِ بِبَابِلَ هَارُونَ وَوَلَاوُتُ وَوَلَا وَمَا يُعَلِّنُونَ وَمَا يُعَلِّمُ وَمَا يُعَلِّمُ وَمَنَ الْمُرَوِةِ وَمَا يُعَلِّمُونَ مِنْ الْمُرْوِقُونَ بِهِ بَيْنَ الْمُرُوءَ وَمَا هُمُ بِضَارِّيْنَ بِهِ مِنْ احْدِاللّا بِإِذُنِ اللهِ وَيَتَعَلّمُونَ مَا يُصَرِّفُونَ مِنْ الْمُرْوَقِ وَلَا يَنْفَعُهُ وَلَا يَنْفَعُونَ وَلَا يَنْفَعُهُ وَلَا يَنْفَعُهُ وَلَا يَنْفَعُهُ وَلَا يَنْفَعُهُ وَلَا يَنْفَعُهُ وَلَا يَنْفَعُهُ وَلَا يَعْلَمُونَ وَلَا يَعْفَى اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهُ وَلَا يَعْلَمُونَ وَلَوْ اللهُ وَلَا اللهِ فَي اللهِ فَي اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ فَي اللهُ وَلَا اللهُ وَلِي اللهِ فَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ اللهُ ا

او متابعت و کړ یهودانو د هغه څه چه لوست به شیطانانو (پیریانو) په (زمانه د) باچاهی د سلیمان کښی (چه دی احمقانو کتاب الله تر شا وغورځاوه او سحر ئی زده او په متابعت ئی لګیا شول) او نه ؤ کافر شوی سلیمان (د سحر د عمل په تحلیل سره) ولیکن شیطانان کافران شوی وو حال دا چه ښود به ئی خلقو ته سحر او (متابعت به ئی کاوه) د هغه شی چه نازل کړی شوی ؤ په دوو پرښتو په (ښار د) بابل کښی (چه نوم د یوی) هاروت او (د بلی) ماروت (دی)؛ او نه به کوله ښودنه دوی دواړو هیچا ته تر هغه پوری چه وبه ویل دواړو بیشکه هم دا خبره ده چه مونږ آزموینه (ازمیښت) یو (له جانبه د الله) نو مه کافر کیږه (په زده کولو د سحر چه د عمل پر جواز ئی معتقد

الَّمِّ(١)

اوسی) نو زده کاوه به هغوی له دوی دواړو نه هغه شی چه بیلتون به ئی کاوه په هغه سره په منځ د میړه (خاوند) او ښځی د هغه کښی؛ او نه وو دوی ضرر رسوونکی په دغه سحر سره هیچا ته مګر په اذن (حکم) د الله سره؛ او زده کوی دوی (یعنی یهودان) هغه څه چه ضرر رسوی دوی ته او نفع نه رسوی دوی ته؛ او هرومرو (خامخا) په تحقیق پوهیدل دوی چه خامخا هغه څوک چه پیری (اخلی) (زده کوی په اعتقاد د جواز) سحر نشته ده لره په آخرت کښی هیڅ برخه (د نیکی)؛ او هرومرو (خامخا) ډیر بد دی هغه شی چه پلورلی (اخستی) دی دوی په هغه شی سره (حصه د) ځانو خپلو که چیری وی دوی چه پوهیدلی (په بد انجام د سحر نو نه به ئی زده کاوه). او که په تحقیق دوی ایمان راوړی وی او پرهیز ئی کړی وی (له سحره او له یهودیته) نو هرومرو (خامخا) ثواب له طرفه د الله څخه ډیر غوره دی (له دی سحر او رشوت د توریت په تحریف)

که وی دوی چه پوهیدلی (په بهتری د «توریت» نو سحر به ئی نه زده کاوه او له یاک الله ځنی به ویریدل او له مناهیو به لری گرځیدل).

تفسير: لنده ئى دا چه يهودانو دين او كتاب پريښود او د سحر ـ جادو او كودو تابع شول. او جادو له دوو خواؤ په خلقو كښى خپور (خور) شو.

(۱): د حضرت سلیمان علیه السلام په زمانه کښی په دی سبب چه پیریانو او انسانانو ناسته او ولاړه سره درلوده، (لرله) نو بنیادمانو له شیطانانو ځنی کوډی زده کولی او دا به ئی حضرت سلیمان علیه السلام ته منسوبولی چه دا کوډی مونږ ته له ده ځنی رارسیدلی دی او ده د هم دی کوډو په زور پر خلقو حکمونه چلول. نو ځکه الله تعالیٰ فرمایی چه «دا کار کفر دی او د سلیمان نه دی».

(۲): د (هاروت) او (ماروت) له پلوه (طرفه) ئی تعمیم وموند چه دا دوی پرښتی د (بابل) په ښار کښی د بنیادمانو په صورت اوسیدلی او دوی ته د سحر او جادو علم ښه معلوم ؤ. د سحر هر طالب به چه دوی ته ورته، نو دوی به هغه ته نصیحت کاوه چه «سحر مه زده کوه! چه د سحر د جائز گڼلو له امله (وجی) سړی کافر او ایمان ته ئی زوال وررسیږی» که سره له دغه نصیحته به دا د سحر طالب د سحر له زده کولو څخه لاس نه آخیست، نو ئی ورښود. پاک الله د هاروت او ماروت) په ذریعه د خپلو بندګانو آزموینه کوله. نو ځکه فرمایی چه له هسی علومو ځنی آخرت ته هیڅ یوه ګټه (فائده) نه رسیږی، بلکه ډیر نقصان رسوونکی دی او په دنیا او آخرت کښی پرته (علاوه) له نقصانه بل څه ګټه (فائده) په لاس نه تری راځی او بی د الله تعالیٰ له حکم او ارادی هیڅ اثر نه پری مرتبیږی که دوی د دین علم او د کتاب علم زده کاوه، نو د دواړو دارینو اجر او ثواب به ئی په برخه کیده کله چه دین او کتاب ئی پریښود ﴿خَمَرَاللَّهُیْرَاوَالْهُورَةُ ﴾

شول.

چه په سود او په خپل زیان څوک نه پوهیږی . هغه کله خپل مقصود وته رسیږی

### يَا يُهَا الَّذِينَ الْمَنُو الرَّتَقُولُو الرّاعِنَ وَقُولُوا انظُرْنَا وَاسْمَعُوا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) مه وایئ تاسی (لفظ د) راعنا (رسول الله ته) او ووایئ (په ځای د راعنا لفظ د) انظرنا او واورئ تاسی (حق د زړه په غوږو). او شته دی لپاره د کافرانو عذاب دردناک (د دوزخ).

تفسیر: یهودان به د رسول الله مبارک په مجلس کښی کیناستل او د دوی خبری به ئی اوریدلی، په ځینو خبرو به چه ښه نه پوهیدل، یا به ئی نه اوریدلی؛ د هغو تحقیق به ئی بیا په تکرار سره کاوه او ویل به ئی «راعنا» یعنی زمونږ په لوری توجه وفرمایئ! او رعایت مو وکړئ! د دی کلمی د اوریدلو په اثر به کله کله مسلمانانو هم داسی ویل. نو پاک الله منع کوی چه داسی مه وایئ! اوکه وایئ هم نو وائمرناک ووایئ! چه د هغه معنی هم همغه ده او د خبرو د شروع څخه پوره متوجه اوسئ! چه بیا پوښتنی ته اړ (محتاج) نه شئ! یهودانو دا خبره د فریب او بدنیتی له امله (وجی) ویله او دا کلمه به ئی په داسی ژوولی ژبه ادا کوله چه د «راعینا» توری به هم تری خوت چه معنی ئی ای زمونږ شپونه! ده برسیره په دی د یهودانو په نزد و راعیناک د احمق او ناپوه معنی هم ورکوی.

## مَا يُودُ الَّذِيْنَ كَفَرُوا مِنَ الْمُلْتِ وَلَا الْمُشْرِكِيْنَ مَا يَودُ الْمُشْرِكِيْنَ الْمُشْرِكِيْنَ الْمُثَانِ وَلَا الْمُشْرِكِيْنَ الْمُثَانِ الْمُعَلِّمِ اللهُ يَخْتَصُ بِرَحْمَتِهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ دُوالْفَضْلِ الْعَظِيمُونَ وَبِرَحْمَتِهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ دُوالْفَضْلِ الْعَظِيمُونَ

نه خوښوی (دوست نه ګڼی) هغه کسان چه کافران شوی دی له اهل کتابو څخه او (نه) له مشرکانو څخه دا (خبره) چه نازله کړه شی پر تاسی کومه ښه خبره (لکه وحی، نصرت) له ربه ستاسی (د حسد او رخی (کینی) له

مخی) او الله خاصوی په رحمت خپل سره هغه څوک چه اراده (ئی) وکړی (د تخصیص په رحمت سره) او الله څښتن (خاوند) د فضل ډیر لوی دی.

تفسیر: یعنی کفار یهودان دی که د مکی مشرکان په دی نه دی خوشال چه پاک قرآن په تاسی باندی نازل شوی دی. بلکه یهودانو داسی غوښتل او هیله (امید) ئی درلوده (لرلو) چه وروستی نبی صلی الله علیه وسلم په (بنی اسرائیلو) کښی مبعوث شی. او د مکی د مشرکانو خوښه دا وه چه د دوی له تبره دی وی. مگر دا خو د الله تعالیٰ لوی فضل او مرحمت دی چه وروستی نبی صلی الله علیه وسلم ئی د تاسی د امیانو په تبر کښی پیدا کړ.

#### مَانَنْسَخُ مِنَ اليَةِ أَوْنُنُسِهَا نَأْتِ بِغَيْرِ مِنْهَ الْوَمِثُلِهَا الْمَرْ تَعْلَمُ آتَ اللهَ عَلَى كُلِ شَيْعً قَدِيرُ

هغه چه منسوخ کوو مونږ له کوم آیته یا هیروو ئی (له زړونو) د مؤمنانو څخه نو رالیږو بهتر له هغه (پخوانی څخه په سهولت او کثرت د اجر کښی) یا په مثل د هغه (په تکلیف او ثواب کښی)؛ آیا نه پوهیږی ته چه بیشکه الله په هر څه ښه قادر دی (نو رالیږی بهتر له منسوخه یا د هغه په مثل).

تفسیر: دا هم د یهودانو پیغور دی کله چه ستاسی په کتاب کښی ځینی آیتونه منسوخ کیږی نو وایی که دا کتاب په رښتیا د پاک الله له لوری وی، نو کله چه الله تعالیٰ د هغی نسخی له سببه چه مونږ او تاسی اوس پری خبریږو لا له پخوا څخه خبر ؤ نو ولی به ئی یو داسی آیت لیږه؟ نو الله تعالیٰ فرمایی چه نه په لمړنی خبره کښی څه عیب ؤ او نه په وروستی خبره کښی کوم عیب شته، خو ﴿ آمُگُوَالْحُوكِمِینَ ﴾ د وخت په تناسب اول هغه حکم مناسب وګاڼه. او بیا ئی دغه حکم لاژم وباله (وګڼه).

### اَلَهُ تِعُلَمُ اَتَ اللهَ لَهُ مُلُكُ السَّلْوِتِ وَالْرَضِ وَمَالَكُمُ مِّنَ دُونِ اللهِ مِنْ وَمَالَكُمُ مِّنَ دُونِ اللهِ مِنْ وَرَالِكُمُ مِّنَ دُونِ اللهِ مِنْ وَرَالِ وَلَا نَصِيْرِ

آیا نه یوهیږی ته چه بیشکه الله (چه دی) هم ده لره دی سلطنت (او باچاهی) د آسمانو او د ځمکی (سره له آسمانو او ځمکی او مافیهما ملکأ

خلقاً وعبیداً) او نشته تاسی ته غیر له الله نه هیڅ دوست (چه ومو ساتی له بلیاتو) او نه مدد کار (چه له نازله عذاب مو خلاص کړی)

تفسیر: یعنی دلته خو د الله تعالیٰ قدرت او ملکیت په ګردو (ټولو) باندی شامل دی او هلته په خپلو بندګانو اعلیٰ درجه عنایت او مرحمت لری، نو اوس د بندګانو په منافعو او مصالحو باندی غیر د ده له ذاته بل څوک پوهیدی شی او څوک د ده په اندازه بندګانو ته منافع او ښیکنی (نفعی) رسولی شی؟

#### ٱمۡرَّرُولِيُكُونَ آنَ تَسَعُلُوُا رَسُولَكُمۡرُكَهَاسُسِلَ مُولِى مِنْ قَبُلُ ۗ وَمَنْ يَّنَبَكَ لِ الكُفْرَ بِالْإِيْمَانِ فَقَدُ ضَلَّ سَوَاءَ السَّبِيْلِ

آیا اراده لرئ تاسی چه سوال و کړئ له رسول خپله (محمد ځنی) لکه چه سوال کړی شوی ؤ له موسٰی څخه پخوا له دی (په راز راز (قسم قسم) نامناسبو طریقو) او هر څوک چه بدلوی (او غوره کوی) کفر په ایمان (چه ایمان ورکوی او کفر آخلی) نو په تحقیق ورکه ئی کړه سمه لار (او له حقی لاری څخه چپ او بی لاری شو).

تفسیر: یعنی د یهودانو په خبره باندی له سره باور او اعتماد مه کوی؟ هر چا ته چه د یهودانو د شبهی او تردد اچولو له امله (وجی) څه شک او شبهه پیدا شوی وی. هغه کافر دی له دی کار گنی خپل ځانونه وژغورئ! (وساتی) او د یهودانو په وینا تاسی د خپل نبی په نسبت هیڅ شک او شبهه مه کوئ! لکه چه دوی به د خپلو انبیاؤ په نسبت هسی شبهی کولی.

#### ۅۜڎۘػؿؚ۬ؽڒؙڝؚۜڽؙٲۿڸٳڷڮڗ۬ڮؚڷۅؙؽڒڎؙۅؙػڴۄ۫ڝٙڽؙڹۼۑٳؽؠۘٵؽڬٛۄؙڴڡۜٛٲڒٵۼؖڝۜٮۘڐٳڝٚؽ؏ڬۑ ٲٮٛڡؙٛڛڡۣۿۄؚڝٞ۫ڹۼؙۅڡؘٵؾڹؾۜؽؘڶۿؙۿٳڵڂؾٞٛ۫

خوښوی (او دوست ګڼی) ډیر له اهل د کتاب څخه (دا) چه وګرځوی دوی تاسی پس له ایمان راوړلو ستاسی کافران د حسد (له سببه) چه له (خبیثو) نفسونو د دوی (پیدا شوی) دی (نه له بل سببه) وروسته له هغه چه ښکاره شو دوی ته حق (چه رسول قرآن او د اسلام دین دی).

تفسیر: یعنی ډیر یهودان دا هیله (امید) او آرزو لری څو په هر ډول (هر قسم) چه وکولی شی تاسی له مسلمانی ځنی واړوی او په کفر او نفاق کښی مو داخل کړی. حال دا چه دوی ته دا خبره ښه ښکاره ده چه د مسلمانانو دین، قرآن او وروستی نبی صلی الله علیه وسلم تول حق او رښتیا دی.

#### ڬٵڠڡؙٛٷٳۅؘڶڞڡؘٛڰؙۅ۠ٳڂؿٚؽٲؚؾٙٵڵڷؖؗ؋ۑؚٲڡؙڔۣ؋<sup>؞</sup>

نو عفو وکړئ! (دوی ته او جهاد مه کوئ) او مخ تری وګرځوئ! (او جزا مه ورکوئ!) تر هغه پوری چه راولیږی الله امر خپل (په جهاد د دوی یا په جزیه اخیستلو له دوی نه)؛

تفسیر: یعنی تر هغه پوری تاسو د یهودانو دی خبری ته غوږ کیږدئ! او صبر او تحمل وکړئ! چه زمونږ له لوری تاسو ته کوم حکم راشی، لکه چه په پائ (آخر) کښی محمد صلی الله علیه وسلم ته داسی حکم راغی چه تول یهودان د مدینی منوری له چار چاپیر ځنی وشرئ.

#### اِنَّ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْ ۚ قَدِيْرُۗ

بیشکه چه الله په هر شی ښه قادر دی (نو هرومرو (خامخا) له دوی نه انتقام آخلی).

تفسیر: یعنی د خپل ضعف له امله (وجی) اندیښنه او تردد مه کوئ! ځکه چه پاک الله په خپل قدرت سره تاسی غالب او عزیز او یهودان مغلوب او ذلیل کوی. یا دا چه ډیل او تعطیل د عجز له امله (وجی) نه دی.

#### وَاَقِيْمُواالصَّلُوةَ وَالتُواالزَّكُونَةَ وَمَا تُقُتِّدِمُوَالِاَنْفُسِكُمْ مِّنْ خَيْرِ فَجِدُ وَهُ عِنْدَاللّهِ إِنَّ اللهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيْرُ۞

او سم دروئ (ادا کوئ له ټولو حقوقو سره) لمونځ او ورکوئ زکوة؛ او هغه شی چه مخ کښی لیږئ لپاره د ځانو خپلو له نیکی (لکه صله او صدقه) وبه مومئ (ثواب د) هغه په نزد د الله؛ بیشکه چه الله په هغه شی چه کوئ ئی تاسی ښه لیدونکی دی (نو نه ضایع کیږی اعمال ستاسی او جزا ئی درکوی)

تفسیر: یعنی د هغوی په ضرر او ایذا<sub>ء</sub> باندی صبر وکړئ او په عباداتو کښی بوخت (مشغول) او لګیا اوسئ! ځکه چه الله تعالیٰ ستاسی له کارونو څخه هیڅکله غافل او بی خبر نه دی ستاسی هیڅ یو ښه کار نه شی ضایع کیدی.

#### وَقَالُوْالَنُ يَكُخُلَ الْجَنَّةَ إِلَّامَنُ كَانَ هُودًا أَوْنَضَرَى

او وایی (اهل کتاب) له سره به نه ننوځی جنت ته مګر هغه څوک (به ننوځی) چه وی یهود یا نصرانی؛

تفسیر: یعنی یهودان خو وایی چه پرته (علاوه) له موند بل هیڅوک جنت ته نشی ننوتلی او نصرانیان وایی چه پرته (علاوه) له موند بل هیڅوک جنت ته نشی ننوتلی.

#### تِلْكَ آمَانِيُّهُمُ وقُلُ هَاتُوْا بُرُهَا تَكُوْ إِنْ كُنْتُمُ طيقِيْنَ ﴿ بَلَ مَنْ اَسْلَمَ وَجُهَةُ لِلّهِ وَهُوَ مُحُونٌ فَلَهُ آجُرُهُ عِنْدَرَتِهُ وَلَاحُونُ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمُ يَخْزَنُوْنَ ﴿ الْجُرُهُ عِنْدَرَتِهُ وَلَاهُمُ يَخْزَنُونَ

دا نفسانی غوښتنی د دوی دی، ووایه (ای محمده! دوی ته) راوړئ دلیل خپل (پر دی خبره) که چیری یئ صادقان (په دی وینا کښی نه ده داسی) بلکه (غیر له دوی هم داخلیږی) هر څوک چه وسپاری ځان خپل الله ته حال دا چه دی نیکوکار وی نو دی ده لره اجر د ده په نزد د رب د ده ـ او نه به وی هیڅ (قسم) ویره په دوی باندی او نه به دوی (هیچیری) خفه کیږی (د جزا یه وخت کښی).

تفسیر: یعنی چا چه د الله تعالیٰ احکام ومنل او د هغو متابعت ئی وکړ، که څه هم دا احکام د هر نبی له لوری ورته رسیللی وی او پخپل قومیت او اصولو باندی ئی د یهودانو په شان تعصب ونکړ نو هغوی لره ښه اجر دی او نه په هغوی کښی داسی کومه خبره شته چه د هغی له امله (وجی) به دوی په ویره کښی وی او نه به دوی غمجن وی.

## وَقَالَتِ الْيَهُوْدُ لَيْسَتِ النَّطْرَى عَلَ شَيْ وَقَالَتِ النَّطْرَى عَلَ شَيْ وَقَالَتِ النَّطْرَى لَيْسَتِ الْيُهُوْدُ عَلَى شَيْ النِّطْرَى الْكِيتُ الْمُعْلَى اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الل

او وایی یهودان چه نه دی نصرانیان په هیڅ شی (له حق دین څخه) او وایی نصرانیان چه نه دی یهودان په هیڅ شی (له حق دین څخه) حال دا چه دغه (یهودان او نصرانیان) لولی دوی کتاب (د الله)؛

تفسیر: یعنی کله چه یهودانو په (توریت) کښی ولوستل چه نصرانیان، عیسیٰ علیه السلام د خدای جل جلاله زوی بولی نو په دی مسئله سه پوه شول چه دوی بیشکه کافران دی. او نصرانیان د (انجیل) له لوستلو ځنی په دی سه وپوهیدل چه یهودان د عیسیٰ علیه السلام د نبوت د نه منلو له امله (وجی) کافران شول.

## كَذَٰ لِكَ قَالَ الَّذِيْنَ لَا يَعُلَمُونَ مِثُلَ قَوْلِهِمُ ۖ فَاللهُ كَذَٰ لِكَ قَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَكُمُ بَيْنَهُمُ يَوْمَ الْقِيْمَة وْنِيْمَا كَانُوْ إِوْيُهِ يَغْتَلِفُوْنَ الْ

هم دا رنګه ویل هغو کسانو چه نه پوهیدل (لکه مجوسیان او مشرکان) په شان د ویلو د دغو (کتابیانو) نو الله به حکم وکړی په منځ د دوی کښی په ورځ د قیامت په هغه شی کښی چه وو دوی چه په هغه کښی به ئی اختلاف (او جګړی) کولی.

تفسیو: له دی جاهلانو څخه د عربو مشرکین او بت پرستان مراد دی؛ یعنی همغسی چه یهود او نصاری یو بل کافر او گمراه گنی، هم داسی بت پرستان هم پرته (علاوه) له خپلو ځانو نور تول گمراهان او بی دینان بولی نو دوی دی په دنیا کښی هسی خبری کوی. په قیامت کښی به د هغو په نسبت فیصله وشی.

(فائده): دلته داسی یوه شبهه پیدا کیږی کله چه ئی کیکالک وفرمایل نو بیا د کی قرفلُوه کی فرمایل و بیا د کی قرفلُه کی فرمایلو ته شده حاجت و ؟ محینی وایی مفسران هسی محواب وایی چه کو قرفلُه کی دوی تشبیه کانی کی توضیح او تاکید دی. او محینی وایی چه دلته جلا جلا (جدا جدا) دوی تشبیه کانی دی نو محکه ئی دوه لفظونه وفرمایل له یوی تشبیه شخه دا غرض دی چه د دوی او د دوی د وینا په منځ کښی مشابهت سره شته یعنی شرنگه چه دوی نورو ته کمراه وایی دوی په خپله هم

گمراهان دی. او له بلی تشبیه ځنی دا غرض دی لکه چه کتابیانو دا بی دلیله دعوی د خپلو نفسانی اغراضو او عداوتونو له امله (وجی) کوله هم داسی بت پرستان هم بی دلیله یوازی د نفسانی غوښتنو له امله (وجی) داسی دعوی کوی.

#### وَمَنْ ٱظْلَكُرِمِتَى مَّنَعَ مَسْجِكَ اللهِ آنَ يُنْكُرُونِيْهَا اسْهُهُ وَسَعَى فِي خَرَابِهَا وَ

او څوک دی لوی ظالم (بلکه نشته) له هغه چا څخه چه بندوی مسجدونه د الله له دی چه یادکړی شی په هغو کښی نوم د الله او کوښښ کوی په ورانولو (او شاړولو) د هغو کښی؛

تفسیر: که څه هم د دی آیت د نزول سبب نصاری دی چه دوی له یهودانو سره مقاتله وکړه، (توریت) ئی وسوځاوه او بیت المقدس ئی خراب کړ. یا د مکی مشرکان دی چه هغوی د بغض، عناد او تعصب له کبله (وجی) مسلمانان په (حدیبیه) کښی ستانه (صفت) کړل او د بیت الله له زیارت نه ئی محروم وګرځول. مګر هغه کسان چه کوم مسجد ورانوی نو هغوی هم په دی حکم کښی داخل دی.

#### اوُلَيِكَ مَا كَانَ لَهُمُ إِنْ يَنْ خُلُوْهَا إِلَاخَايِفِينَ هُ

دغه کسان نه دی لائق دوی ته دا چه ننوځی دغو مسجدونو ته مګر ویریدونکی (له مؤمنانو څخه)؛

تفسیر: یعنی له دی کفارو سره خو لائق داسی وو چه د الله تعالیٰ مساجدو ته سره له ویری او تواضع، ادب او تعظیم ورننوتلی، نو دا خو ښکاره ظلم دی، چه کفارو هلته بی حرمتی وکړه یا ئی مطلب دا دی چه په عزت او حکومت سره دوی په دی ملک کښی د اوسیدلو وړ (لائق) نه دی. لکه چه هم داسی هم وشول چه د الله تعالیٰ له لوری مکه معظمه او (شام) مسلمانانو ته ورکړل شول.

#### لَهُمْ فِي النُّانْيَاخِزُيُّ

#### دوی ته په دنيا کښي ذلت دی.

تفسیر: یعنی په دنیا کښی مغلوب شول او په قید کښی ولویدل او مسلمانانو ته به ئی جزیه ورکوله.

#### وَلَهُمْ فِي الْاِخْرَةِ عَنَاكِ عَظِيْمُ ﴿ وَلِلْهِ الْمَشْرِقُ وَالْمُغْرِبُ ۚ فَأَيْنَكُمَا ثُولُوا فَثَمَّ وَجُهُ اللهِ ۗ

او (شته) دوی ته په آخرت کښی عذاب ډیر لوی (په سبب د کفر او ظلم د دوی). او خاص الله لره دی مشرق او مغرب نو هر لوری ته چه مخ وګرځوئ (په لمانځه کښی) نو هم دغه لوری د طاعت د الله دی.

تفسیو: دا هم د یهودانو او نصرانیانو جگری وی چه له دوی څخه هر یوه خپله قبله ښه بلله الله تعالیٰ فرمایی چه الله تعالیٰ په کوم مخصوص ډول (طریقه) سره په هیڅ لوری کښی نشته، بلکه له تولو امکنه ؤ او جهاتو ځنی منزه دی او له یوی څنډی څخه تر بلی څنډی پوری توله ځمکه ده لره ده البته د هغه له حکم سره سم هر لوری ته چه تاسی مخ کوی الله تعالیٰ مو وینی او ستاسی عبادت قبلوی ځینی وایی چه په سفر کښی په سورلو باندی د نوافلو د ادا کولو په نسبت، یا کله چه په سفر کښی وه دا آیت نازل شوی ؤ.

#### إِنَّ اللهُ وَاسِعٌ عَلِيُرُ

بیشکه چه الله پراخ دی (رحمت د ده) سه عالم دی.

تفسیر: یعنی د هغه رحمت هر چیری عام دی، تر یوه ځای پوری څه اختصاص نه لری. د دوی له نیتونو، مصالحو او اعمالو ځنی په ښه ډول (طریقه) خبر دی او ښه پوهیږی چه د بندګانو په حق کښی کوم شی مفید او کوم شی مضر دی؟ او سم له هغو سره حکم صادروی. هر څوک چه سم له هغه سره عمل کوی هغه ته ښه جزاء او هر څوک چه له هغه ځنی مخالف تګ کوی هغه ته بده سزا ورکوی.

#### وَقَالُوااتَّخَذَاللَّهُ وَلَدَّارِسُّغَنَهُ بَلُ لَهُمَا فِي التَّمُوٰتِ وَالْاَرْضِ كُلُّ لَهُ قُنِتُوْنَ ﴿بَدِيْحُ السَّلَوٰتِ وَالْاَرْضِ وَ إِذَا قَضَى آمُرًا فَإِنَّمَا يَقُوْلُ لَهُ كُنْ فَيَكُوْنُ

او وائی (کفار ـ یهودان او نصرانیان داسی چه) نیولی دی الله زوی پاکی ده ده لره (له زوی څخه)؛ بلکه دی ده لره هر هغه شیونه چه په آسمانو او ځمکی کښی دی (سره له آسمانو او ځمکی ملکاً، خلقاً وعبیداً)؛ ټول ده لره حکم منونکی (او مغلوب) دی. نوی (بی له نمونی) پیداکوونکی د آسمانو او د ځمکی دی؛ او هر کله چه اراده وکړی د یوه کار نو بیشکه هم دغه خبره ده چه وایی هغه کار ته چه وشه! نو هغه وشی.

تفسیر: یهودانو حضرت عزیر علیه السلام ته او نصرانیانو حضرت عیسیٰ علیه السلام ته د الله تعالیٰ زوی ویل. الله تعالیٰ فرمایی چه د ده ذات له تولو هسی خبرو محنی پاک او منزه دی. بلکه تول موجودات بیخی د ده مملوک او مخلوق او مطیع دی.

#### وَقَالَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَوُلا يُكِلِّمُنَا اللهُ أَوْ تَأْتِينَا آايةٌ ﴿

او وایی هغه کسان چه دوی نه پوهیږی (یا ځان نه پوهوی) ولی خبری نه کوی له مونږ سره الله (پخپله) یا ولی نه راځی مونږ ته یو آیت (د قدرت په صدق ستا)

**تفسیر:** یعنی هغه جاهلان یا متجاهلان چه په کتابیانو او بت پرستانو کښی دی هغوی تول سره وایی چه الله تعالیٰ ولی بی له وسیلی له مونږ سره خبری نه کوی؟ یا کومه یوه داسی نښه نه راښیی چه مونږ د هغی له اوریدلو یا لیدلو ځنی ستا د رسالت تصدیق وکړو.

### 

هم دا رنگه به ویل هغو کسانو (چه وو) پخوا له دوی ځنی په شان د خبری د دوی؛ یو رنگ شوی دی رونه د دوی؛ په تحقیق بیانی کړی دی مونږ معجزی (نښی د وحدت او نبوت) هغو خلقو ته چه دوی یقین کوی (او هیڅ شبهه او عناد په دوی کښی نشته)

تفسیر: الله تعالیٰ فرمایی چه پخوانیو خلقو هم داسی د جهالت خبری کولی دا کومی نوی خبری نه دی او هغو کسانو ته چه یقین او باور کوونکی دی موند د برحقه نبی نبنی بیان فرمایلی دی او هغه کسان چه په خپل ضد او عداوت باندی تینگ ولاد دی او انکار کوی نو دا یوازی حسد او عناد دی.

#### إِنَّا ٱرْسَلْنَكَ بِالْحَقِّ بَشِيرُ الْأَنْ يَرُا وَكَذِيرُ الْأَنْ الْمُنْ عَلَّى ٱصْحٰبِ الْجَحِيمُو

بیشکه مونږ لیږلی ئی ته (ای محمده!) په حقه سره زیری ورکوونکی (په نعیم) او ویروونکی (له جحیم). او ته به نه پوښتیدل کیږی له صاحبانو د دوز خخه.

تفسیر: یعنی پر تاسی باندی د دی خبری هیڅ الزام نشته تچه هغوی مو ولی په اسلام سره نه دی مشرف کړی.

#### وَلَنَ تَرْضَى عَنْكَ الْيَهُودُ وَلِا النَّصْلِي حَتَّى تَتْبِعَ مِلَّاتَهُمْ ا

او هیڅ کله به راضی نه شی له تانه (ای محمده!) یهودان او نه نصرانیان تر هغه یوری چه متابعت وکړی ته د دین د دوی؛

تفسیو: یعنی یهودان او نصرانیان د حق خبری له منلو سره هیڅ یوه علاقه او کار نه لری دوی په خپل ضد باندی کلک ولاړ دی او له سره ستاسی دین نه منی، که بالفرض تاسی د هغوی تابع شئ نو خوښیږی او دا ممکنه او کیدونکی خبره نه ده نو اوس دی د هغوی د موافقت امیدونه کړی شی.

#### قُلُ إِنَّ هُنَى اللهِ هُوَالُهُلْى تُ

البقرة (٢)

ووایه (ای محمده! دوی ته چه) بیشکه هدایت د الله (اسلام) هم دغه هدایت دی (او بس)؛

تفسیر: یعنی په هره زمانه کښی همغه دین معتبر او هدایت ؤ چه د هغه وخت نبی به د هغه هدایت کاوه او اوس هغه دین، د اسلام پاکه طریقه ده، نه د یهودانو او نصرانیانو دود (رواج) او دستور.

#### وَلَيِنِ النَّبَعْتَ اَهُوَ آءَهُمُ بَعْلَ الَّذِي جَآءَكَ مِنَ الْعِلْدِمَ اللهِ مِنَ اللهِ مِنْ وَلِيَّ وَلانَصِيْرِ ®

او قسم دی که چیری پیروی وکړی ته د آرزوګانو د دوی وروسته له هغه چه راغلی دی تاته له علمه نو نه به وی تا لره له (عذابه د) الله هیڅ دوست (ساتونکی له بلیاتو) او مددګار (خلاصوونکی له نازله ؤ عذابو).

تفسیر: دا یوه فرضی خبره ده یعنی که بالفرض تاسی داسی وکړئ نو له الهٰی قهره هیڅوک خپل ځان نه شی ژغورلی (بچ کولی) یا ئی منظور د امت تنبیه ده چه که کوم سړی مسلمان شی او په قرآنی احکامو پوهیډی او بیا له اسلامه مخ واړوی نو هیڅوک دی له عذابه نشی ژغورلی (ساتلی).

#### ٱلّذِينَ التَيْنَهُمُ الكِتَابَ يَتَكُونَهُ حَقَّ تِلَاوَتِهِ أُولَيْكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَمَنَ تَكُفُرُ بِهِ فَأُولِيْكَ هُمُ الْخُيرُونَ اللهِ وَمَنَ تَكُفُرُ بِهِ فَأُولِيْكَ هُمُ الْخُيرُونَ

هغه کسان چه ورکړی دی مونږ دوی ته کتاب لولی (دغه د اهل کتاب مؤمنان) دا کتاب د حق په لوستلو د هغه سره؛ هم دغه کسان ایمان راوړی په دغه (کتاب پرته (علاوه) له محرفینو)؛ او هغه څوک چه کافر شی په ده نو دغه کسان هم دوی دی زیانکاران (چه ایمان په کفر بدلوی).

تفسیر: په یهودانو کښی لږ کسان منصفان هم ؤ چه خپل کتابونه ئی داسی لوستلی او پری پوهیدلی وو چه په الفاظو کښی ئی تحریف نه کاوه په معنی د هغه کښی ئی فکر چلاوه او په

مقتضاء ئی عمل کاوه او په پاک قرآن ئی ایمان راوړی ؤ لکه حضرت عبدالله بن سلام رضی الله تعالیٰ عنه او د هغه ملکری یا د(جعفر طیار رضی الله تعالیٰ عنه هغه ملکری چه ورسره له حبشی راغلی وو) دا آیت د هغو په باره کښی دی یعنی دوی «توریت» په غور سره لوست او هم دوی ته ایمان په برخه شو او هغه کسان چه له خپل کتاب ځنی ئی انکار وکړ او په هغو کښی ئی گوتی ووهلی او سره وایی ړاوه او تحریف ئی وکړ، نو دوی زیانکاران ـ خائنان او خاسران شول.

# يَبَنِيُ إِسْرَآءِيُلَ انْكُوُوانِعُمَتِيَ الَّتِيُّ آنْعُمَتُ عَلَيْكُوْ وَ إِنِّى فَضَّلْتُكُوْ عَلَى الْعَلِمِيْنَ ﴿ وَالْتَقْوُا يَوْمًا لَا يَجُوْنِ نَفْسٌ عَنْ نَفْسٍ شَيْئًا وَلا يُقْبَلْ مِنْهَا عَدُلُ وَلا تَنْفَعُهَا شَفَاعَةٌ وَلاهُ حُرِيْنُ صَرُونَ ﴿

ای بنی اسرائیلو (اولاده د یعقوبه!) یاد کړئ نعمت زما هغه چه انعام کړی دی ما پر تاسی (او بل دا یاد کړئ چه) بیشکه ما غوره کړی یئ تاسی (یعنی نیکونه ستاسی) پر خلقو (د زمانی ستاسی) او وویریږی، له (عذابه د) هغی ورځی چه لری کولی به نه شی هیڅ نفس له هیڅ (کافر) نفس څخه هیڅ شی (له عذابه) او نه به شی قبلولی له دغه نفس څخه بدل (فدیه) او نه به نفع رسوی ده ته شفاعت (سپارښت د هیچا) او نه به له دوی سره مدد وکړی شی (په دفع د عذاب کښی).

تفسیر: د هغو خبرو یادونه چه په شروع کښی بنی اسرائیلو ته شوی وه ، اوس بیا د هغو تولو حالاتو د یادولو ځنی وروسته بیا هم د همغو یادونه د تاکید او تنبیه او ویښولو له امله (وجی) کړی شوی ده چه ښه ئی په زړه شی او د هدایت په لوری واوړی او لا ښه څرګنده شی چه له دی قصی څخه اصلی مقصد هم دا دی.

#### وَإِذِ ابْتَالَى إِبْرُهُ حَرَبُّهُ بِكِلِمْتٍ فَٱتَتَكَفَّىٰ

او (یاد کړه ای محمده!) هغه وخت چه وازمایه ابراهیم لره پروردګار د ده په څو خبرو نو ده پوره کړی هغه (خبری).

تفسیر: لکه اوامر \_ نواهی او سنن \_ د حج افعال \_ ختنه \_ سر بیلول (د سر لار ایستل) مسواک او نور چه حضرت ابراهیم علیه السلام د الله تعالیٰ د احکامو سره سم هغه تول په ډیر اخلاص

سره په ځای راوړی دی او ټول ئی په ډير ښه ډول (طريقه) سره ادا او پای (انتها) ته رسولی دی او له هم دی امله (وجی) د خلقو امام او پيشوا ګرځول شوی دی.

#### قَالَ إِنَّى جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا لِـ

وویل (الله) چه بیشکه زه گرځوونکی د تا یم لپاره د خلقو مقتدا (په دین کښي)

تفسیر: یعنی ټول (راتلونکی) انبیاء به ستاسی په متابعت باندی تک وکړی.

#### قَالَ وَمِنْ ذُرِيَّتِي ْقَالَ لَا يَنَالُ عَمْدِى الظِّلِينِي الْطَلِينِي الْطَلِينِي الْطَلِينِي الْطَلِينِي

وویل (ابراهیم) او له اولادی می هم (مقتدایان و کرځوه) نو وفرمایل (الله) نه رسیږی عهد (امانت زما) کافرانو ته.

تفسیر: «بنی اسرائیل» په دی ډیر مغرور وو چه مونږ د حضرت ابراهیم علیه السلام اولاد یو او الله تعالیٰ له حضرت ابراهیم علیه السلام سره وعده فرمایلی ده چه نبوت او لویی به ستا په اولاده او ځوځات (نسل) کښی پاتی وی او مونږ د «حضرت ابراهیم» په دین باندی یو او ګرد د هغه دین منو اوس پاک الله دوی پوهوی چه د الله تعالیٰ هغه وعده له هغو کسانو سره وه چه د نیکی پر لار ئی تګ کاوه . حضرت ابراهیم علیه السلام دوه زامن درلودل (لرلو) . تر یوی مودی پوری د حضرت اسحاق علیه السلام په اولاده کښی لویی او نبوت ؤ ، اوس د حضرت اسمعیل علیه السلام خیلخانی او اولادی ته رسیدلی دی ځکه چه ده د خپلو دواړو زامنو په نسبت دعا کړی ده او فرمایلی ئی دی چه د اسلام دین تل یو دی، ښایی چه تول رسولان او امتیان په همغی یوی لاری لاړ شی او هغه دا ده کوم حکم چه پاک الله د رسولانو په وسیله رالیږی، ومانه شی چه اوس په دغه دین باندی یوازی مسلمانان تګ کوی او تاسی له دی طریقی ځنی مخ اړولی دی. په ډومبنیو دغه دین باندی یوازی مسلمانان تګ کوی او تاسی له دی طریقی ځنی مخ اړولی دی. په ډومبنیو کوی چه بنی اسرائیل خپل ځانونه د ټول عالم امام او متبوع او له ټولو ځنی ښه او افضل ګڼل، کوی چه بنی اسرائیل خپل ځانونه د ټول عالم امام او متبوع او له ټولو ځنی ښه او افضل ګڼل، نو ځکه د بل هیچا متابعت ئی نه کاوه .

(فائده): د بنی اسرائیلو په واقعاتو کښی ئی د حضرت ابراهیم علیه السلام ذکر او منقبت وفرمایل، اوس د هغه په ضمن کښی د بیت الله د حالاتو او فضائلو ذکر فرمایی او د دی تذکر په منځ کښی په یهودانو او نصرانیانو باندی الزامات هم شته. لکه چه مفسران ئی ذکر کوی.

#### وَإِذْ جَعَلْنَا الْبِيْتَ مَثَابَةٌ لِلنَّاسِ وَأَمْنًا \*

او (یاد کړه ای محمده!) هغه وخت چه وګرځوله مونږ کعبه ځای د ثواب (او اجتماع) خلقو ته او ځای د امن

تفسیر: یعنی هرکال د حج له پاره خلق هلته سره راتولیږی او هلته د حج ارکان ادا کوی ـ نو دا خلق د دوزخ له عذابه ساتلی او مأمون کیږی. یا هلته په بل هیچا څه تجاوز او تیری نه کیږی.

#### والتخن وامن مقام إبرهم مصكل

او ونیسځ (ای مؤمنانو!) له ځای د (دریدلو د) ابراهیم ځنی ځای د لمانځه (طواف او دعا).

تفسیر: مقام ابراهیم علیه السلام هغه تیږه (گته) ده چه حضرت ابراهیم علیه السلام د کعبی شریفی د ودانولو په وخت کښی پری دریده . په دی تیږی (گتی) باندی د حضرت ابراهیم علیه السلام د پښو نښی دی او دی په هم دی تیږی (گتی) باندی د حج د دعوت له پاره دریدلی ؤ او دا تیږه (گته) هم لکه (حجرالاسود) له جنت ځنی راوړی شوی ده ، اوس حکم دی چه له دی تیږی (گتی) سره دی نژدی لمونځ وکړ شی او دا حکم استحبابی دی.

#### وَعَمِنْنا إِلْ إِبْرَهِمَ وَإِسْلِعِيْلَ أَنْ طَهِرَايِيْتِي لِلطَّآلِقِيْنَ وَالْعَكِفِيْنَ وَالْوَكْعِ السُّجُودِ

او حکم کړی وو مونږ ابراهیم ته او اسمعیل ته (دوی دواړو پلار او زوی ته) چه پاک کړئ! (او پاک وساتئ! تاسی دواړه پلار او زوی) کور (د عبادت) زما لپاره د طواف کوونکو او معتکفینو (یا د مسافرانو او مقیمانو) او (له پاره د) رکوع کوونکو سجده کوونکو (لمونځ کونکو).

تفسیر: یعنی دلته دی خلق خراب کارونه ونه کړی! او د هغه په چپ چاپیر (چار چاپیره) کښی دی ناولی ونه ګرځی او طواف دی په طهارت سره وکړی! او له ټولو چټلیو (ګندګو) ځنی دی بیت الله شریف یاک، صفا وساتل شی!.

#### وَإِذْ قَالَ إِبْرُهُمُ رَتِ اجْعَلُ هٰذَ الْكِمَّ الْمِنَّا

او (یاد کړه ای محمده!) هغه وخت چه وویل ابراهیم ای ربه زما وګرځوه دا ښار (چه کعبه می په کښی ودانه کړی ده) ځای د امن.

تفسیو: د کعبی شریفی د ودانولو په وخت کښی حضرت ابراهیم علیه السلام داسی دعا کړی وه چه دا میدان دی ودان او مأمون ښار وی! لکه چه هم داسی هم وشول.

#### وَّارُزُقُ اهْلَهُ مِنَ التَّهَرُكِ مَن الْمَن مِنْهُمُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْاخِرْ

او روزی ورکړه اوسیدونکو ته ئی له هر راز (قسم) میوو نه هر هغه چا لره چه ایمان ئی راوړی دی له دوی ځنی په الله او په ورځ آخره باندی (چه د قیامت ورځ ده).

تفسیر: یعنی د دی ځای هغو اوسیدونکو ته چه مسلمانان وی، رزق او روزی ور ورسوه! او میوی ور ډیری کړه! او کافرانو ته ئی دعا ونه فرمایله چه هغه پاک ځائ د کفارو له لوث (پلیتئ) او گندګئ څخه پاک او صاف پاتی وی.

#### قَالَ وَمَنْ كَفَرَ فَأَمْتِعُهُ قِلِيُلاّ ثُمَّ إَضْطُرُهُ إلى عَذَابِ النَّارِ وَيِشْ الْمَصِيرُ ا

وفرمایل (الله) او هر خوک چه کافر شو نو فائده به ورکړم هغه ته لږه بیا به په زور (او خواری) بوځم دی عذاب د اور (د دوزخ) ته، او بد ځای د ورتلو دی (هغه اور).

تفسیو: حق تعالیٰ فرمایی چه په دنیا کښی کفارو ته هم رزق ورکاوه شی او د رزق حال لکه «امامت» داسی نه دی چه هغه ماسوا و له ایمان لرونکی بل چاته نه وررسیږی.

#### وَإِذْ يُرْفَعُ إِبْرُهِمُ الْقُواعِدُ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْلِعِيلٌ رَبَّنَا تَقْبَلُ مِثَا الْمُعَا

#### إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِينِعُ الْعَلِيْدُ

او (یاد کړه ای محمده!) هغه وخت چه پورته کړل ابراهیم تادوونه (بنیادونه) د کعبی او اسمعیل (هم او دواړو به ویل) ای ربه زمونږ ته قبول کړه (دا کار) له مونږ څخه، بیشکه ته چه ئی هم دا ته ښه اوریدونکی ښه پوهیدونکی ئی.

**تفسیر:** یعنی دا کار مو ته په خپل دربار کښی قبول کړه! (چه د کعبی ودانول دی) ته د ټولو دعاوی آوری! او د دوی په نیتونو باندی پوهیږی!.

رَبَنَاوَاجُعَلْنَامُسُلِمَيُولَكَ وَمِنْ ذُرِيَتِنَا أَمَّةً مُّسُلِمَةً لَكَ وَآرِنَامَنَاسِكَنَا وَتُبُ عَلَيْنَاء اِنَّكَ آنْتَ التَّوَابُ الرَّحِيُمُ وَرَبَنَا وَابْعَثُ فِيهُمُ رَسُولًا مِّنْهُمُ لِيَتُلُوا عَلَيْهِمُ الْاِرِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ وَالْحِلْمَةَ وَ يُزَكِّيْهِمُ إِنَّكَ آنْتَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيمُ

ای ربه زمونږه او وگرځوه مونږه حکم منونکی ستا او (وگرځوه) له اولادی زمونږ یوه ډله حکم منونکی ستا او وښیه مونږ ته احکام د حج زمونږ او قبوله کړه توبه زمونږ، بیشکه ته هم دا ته چه ئی ښه توبه قبلوونکی ښه مهربان ئی. ای ربه زمونږ! پیدا کړه (ولیږه) په دوی کښی یو رسول له دوی ځنی چه دی لولی پر دوی باندی آیتونه ستا (چه د وحدت او نبوت دلایل دی). او ښیی دوی ته کتاب (یعنی قرآن) او حکمت (شرعی احکام) او پاک کړی دوی (له گناهونو)، بیشکه ته هم دا ته ئی ښه غالب د حکمت خاوند (په خپل کار کښی).

تفسیر: دا دعا حضرت ابرهیم او د ده زوی حضرت اسمعیل علیهما السلام دواړو کړی ده چه زمونږ په ځوځاتو (نسل) کښی یوه حکم منونکی ډله پیدا کړه! او یو داسی رسول په دوی کښی ولیږه! چه هغو ته کتاب او حکمت وښیی! نو داسی یو نبی چه د دوی دواړو له اولاد څخه دی پرته (علاوه) د حضرت ختم المرسلین محمد صلی الله علیه وسلم څخه بل څوک نه دی، نو د دی

له امله (وجی) د یهودانو د پخوانیو خیالاتو پوره تردید وشو له «علم الکتاب» ځنی هغه ضروری مطالب او معانی مراد دی چه له عبارت څخه واضح او ښکاره کیږی او له «حکمت» څخه مخفیه اسرار او لطیفه رموز مراد دی.

وَمَنْ تَيْرُغَبُ عَنْ مِلَةِ اِبُرْهِ مَ إِلَامَنُ سَفِهَ نَفْسَهُ وَلَقَدِاصُطَفَيْنَهُ فِي الدُّنُيَاء وَإِنَّهُ فِي الْالْخِرُةِ لَمِنَ الطّيلِحِيْنَ ﴿ إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ آسُلِمُ ۚ قَالَ آسُلَمُ فَ إِلَا مَ الْعُلَمِيْنَ ﴿ وَوَضَى بِهَ آ اِبْرُهِمُ بَنِيْهِ وَ يَعْقُونُ ثِيبَيْنَ إِنَّ اللهَ اصْطَفَى لَكُورُ الدِّيْنَ فَكَاتَمُونُنَّ إِلَا وَاَنْتُمُ مُسْلِمُونَ ﴿

او څوک دی چه مخ ګرځوی له دینه د ابراهیم څخه (هیڅوک ئی نه ګرځوی) مګر هغه څوک چه احمق ګرځولی وی ده ځان خپل، او البته په تحقیق غوره کړی ؤ مونږ ابراهیم په دنیا کښی (په نبوت او خلت او د بیت الله په تعمیر سره)؛ او بیشکه دی په آخرت کښی له (خاصو) نیکانو څخه دی. او (یاد کړه) کله چه وویل ابراهیم ته رب د ده چه غاړه کیږده (زما احکامو ته) نو وویل (ابرهیم) غاړه می ایښی ده رب د عالمیانو ته او وصیت کړی ؤ په دین خپل سره ابراهیم زامنو خپلو ته او یعقوب (هم)، چه ای زامنو زما بیشکه چه الله غوره کړی دی تاسی ته دین (د اسلام) نو له سره مه مرئ تاسی مګر په هغه حال کښی چه تاسی مسلمانان یئ (چه پر اسلام تر نزعی ثابت اوسئ!)؛

تفسیر: د هغه ملت او مذهب چه شرف مذکور شو، د هم دی ملت وصیت حضرت ابراهیم او حضرت یعقوب علیهما السلام خپلو اولادو ته فرمایلی ؤ. نو هر هغه نحوک چه دا وصیت ونه منی، نو دی د هغو له ویناؤ نحنی هم سر غړوی. یهودان وایی چه حضرت یعقوب خپلو اولادو ته د «یهودیت» وصیت فرمایلی دی، دا وینا بالکل دروغ ده. لکه چه په وروستنی آیت کښی رائحی. له دی آیت نخخه مقصد نهی ده له ترکه د اسلامه، نه، له مرګه. لکه چه ویلی شی چه «لاتصل له دی آیت خاشعه یعنی لمونځ مه کوه! ای لمونځ کوونکیه! مګر په هغه حال کښی چه ئی ته

ويريدونكى له الله څخه.

#### آمُرُكُنْتُمُ شُهَكَ آءَ إِذْ حَضَرَ يَغُقُوبَ الْمُوَتُ إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعْبُدُ وُنَ مِنَ بَعْلِي قَالُوا نَعْبُدُ اللهك وَ الله البَالِيكَ ابْرُهِ مَو السَّلْعِيْلَ وَاسْعَى الهَّا قَاحِدًا \* وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ \* ابْرُهِمَ وَ السَّلِمُونَ \*

آیا وئ تاسی حاضران په هغه وخت کښی چه راغی یعقوب ته (اسباب د) مرګ کله چه وویل (یعقوب) زامنو خپلو ته چه د څه شی عبادت به کوئ پس له (مرګه) زما؛ نو وویل دوی چه عبادت به کوو د معبود ستا او د معبود د پلرونو ستا چه ابراهیم او اسمعیل او اسحاق دی هغه الله ته چه یو دی (شریک نه لری) او مونږ ټول هغه ته غاړه ایښودونکی یو.

تفسیر: یعنی تاسی د حضرت یعقوب علیه السلام د وصیت په وخت کښی له سره موجود نه وئ. دوی خو د همغو ستایل شویو انبیاؤ ملت ته ارشاد فرمایلی وو او تاسی داسی وکړل چه یهودانو وویل چه پرته (علاوه) له مونږ، نور تول بی دینان دی او له اسلام څخه چه حق مذهب دی دواړه مخالف شول. او په دغه عمل ئی چه بیخی دروغ او افترا ده د وصیت نوم کیښود.

## تِلْكَ أُمَّةٌ قَنُ خَلَتُ لَهَا مَا لَكَبَتُ وَلَكُمْ مَّا كَسَبُتُمُ وَلَكُمْ مَّا كَسَبُتُمُ وَلَكُمْ مَمَّا كَانُوْ الْيَعْبُلُوْنَ وَلاَ تُسْعَلُوْنَ عَمَّا كَانُوْ الْيَعْبُلُوْنَ هِ وَلاَ تُسْعَلُوْنَ عَمَّا كَانُوْ الْيَعْبُلُوْنَ هِ الْمُعْلَوْنَ عَمَّا كَانُوْ الْيَعْبُلُوْنَ هِ الْمُعْلِدُونَ هِ الْمُعْلَوْنَ عَمَّا كَانُوْ الْيَعْبُلُونَ هِ الْمُعْلَمُ وَالْمُعْلِدُ وَالْمُعْلِدُونَ هِ الْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهِ عَلَيْكُونُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعِلَّمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُ الْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعِلَّمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعِلَامِ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ والْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعُلِمِ وَالْمُعِلَمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعُلِمِ وَالْمُعْلِمُ

دغه يو ټولى وه چه په تحقيق تير شوى دى، هغوى ته ده (جزا د) هغه څه چه کړى ئى وى او تاسى ته ده (جزا د) هغه څه چه کړى دى تاسى او نه به يوښتيدل کيږئ له هغه څه چه وو دوى چه کاوه به ئى (هغه).

تفسیر: یعنی یهودانو او نصرانیانو یقین درلود (لرلو) چه د مور او پلار په ګناهونو به زامن نیول کیږی او د هغوی په ثوابو کښی به هم برخه آخلی. دا وینا بیخی غلطه او چتی (بیکاره) ده. بلکه د هر چا عمل د ده د لاری مل، او چاره ئی تر غاړه ده، څه ئی چه کرلی وی هغه به

البقرة (٢)

ریبی او هر څه ئی چه کړی وی هغه به ئی په مخ کښی راځی، ښه وی که بد.

#### وَقَالُوْا كُوْنُوا هُودُ الوَيْطِي تَهْتُكُ وَا

او وایی دوی (کتابیان مسلمانانو ته) چه شع آیهودان یا (شع) نصرانیان چه سمه لاره ومومع.

تفسیر: مطلب دا دی چه یهودان مسلمانانو ته وایی چه یهودان شع! او نصرانیان دوی ته وایی چه نصرانیان شع چه هدایت مو په برخه شی.

#### قُلُ بَلْ مِلَّةَ إِبْرَهِمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْيِرِكِينَ®

ووایه (ای محمده دوی ته چه مونږ داسی نه کوؤ) بلکه (متابعت کوو) د دین د ابراهیم چه په یوه لوری (یعنی له هر باطله حق ته مائل) ؤ او نه ؤ دی له مشرکانو څخه.

تفسیر: یعنی ای محمده! صلی الله علیه وسلم دوی ته ووایه چه ستاسی دا وینا هیڅ د منلو وړ (لائق) نه ده، بلکه مونږ د ابراهیم علیه السلام له هغه ملت سره بالکل سم او موافق یو چه له گردو خرابو مذاهبو څخنی بیل دی. په دی خبره کښی چه نه ؤ دی له شرک کوونکو څخنی دی خبری ته اشاره ده چه تاسی دواړه فرقی په شرک کښی اخته یئ، بلکه د عربو نور مشرکان هم چه د ابراهیمی مذهب مدعیان وو د شرک او کفر په سیند کښی لاهو وو. له دی آیته په هغو هم تردید وشو. د انصاف له مخی اوس له دی دوو فرقو څخه هیڅ یوه هم په ابراهیمی مذهب باندی نه ده او یوازی مونږ مسلمانان په ابراهیمی مذهب یاتی یو.

(فائده): به هر شریعت کښی دری خبری وی

(اول): عقاید لکه توحید \_ نبوت او نور مؤمن به شیان نو په دی کښی ټول آسمانی دین لرونکی شامل او شریک او موافق دی او اختلاف له سره په کښی ممکن نه دی.

(دوهم): د شریعت کلیه قواعد چه له هغو څخنی جزئیات او فرعی مسائل حاصلیږی، او په تولو جزئیاتو کښی تل همغه کلیات ملحوظ او تر کتنی لاندی وی او فیالحقیقت ملت د هم دی اصولو او کلیاتو نوم دی. او د محمد صلی الله علیه وسلم د ملت (دین) او د ابراهیمی ملت توافق او اتحاد هم په هم دغو کلیاتو کښی دی.

(دريم): د كردو كلياتو او تولو اصولو او فروعو مجموعه چه هغه ته شريعت وايي. چه د دى خلاصه داسي شوه چه د حضرت محمد رسول الله او حضرت ابراهيم خليل الله عليهما الصلوة

والسلام ملت سره يو دى ـ او د دوى شريعتونه سره بيل بيل دى.

### قُولُوٓۤۤٱامَتَّابِاللهِوَمَّٱاُنُرِلَ إِلَيْنَا وَمَّٱاُنُرِلَ إِلَى اِبْرَهِمَ وَاسْلِعِيْلَ وَاسْحَقَ وَيَغْقُوْبَ وَ الْاَسْبَاطِ وَمَآ اُوْتِيَ مُوْسَى وَعِيْسَى وَمَاۤ اُوْتِيَ النَّبِيثُوْنَ مِنَ رَبِّهِ هُوَّلَا نُفَرِّقُ بَيْنَ اَحَدٍ مِّنْهُ هُوْوَ فَعَنْ لَهُ مُسْلِمُونَ ۖ

ووایع (ای مؤمنانو!) چه ایمان راوړی دی مونږ په الله او په هغه (قرآن) چه نازل کړی شوی دی په مونږ او په هغو (لسو صحیفو) چه نازل کړی شوی دی ابراهیم ته او اسمٰعیل او اسحاق او یعقوب او اولادی (د دوی) ته او په هغو (کتابونو او معجزاتو) چه ورکړی شوی مولمی ته او (ورکړی شوی دی) عیسیٰ ته او (پر) هغو (کتابونو) چه ورکړی شوی دی (نورو) انبیاؤ ته له ربه د دوی نه حال دا چه نه کوو فرق په منځ د یوه تن له دوی ځنی (په نبوت او نبه نبوت سره) او مونږ الله ته غاړه ایښودونکی یو.

تفسیو: یعنی مونږ په ټولو انبیاؤ او کتابونو ایمان راوړو. او ټول حق ګڼو او هر یو له دوی ځنی په خپله زمانه کښی واجب الاتباع بولو. مونږ د الله تعالیٰ حکم منونکی یو او وایو چه په هره زمانه کښی هر نبی علیه السلام چه هر اللهی حکم له ځانه سره راوړی دی د هغو منل او اتباع ضروری دی. پرته (علاوه) له کتابیانو ځنی چه له خپل دین څخه په غیر، د نورو ټولو ادیانو تکذیب کوی. اګر که د دوی دین منسوخ شوی هم وی او د انبیاؤ هغه احکام دروغ ګڼی چه د الله تعالیٰ احکام دی.

### فَإِنْ الْمَنُوابِمِثُلِ مَآ المَنْتُمُوبِم فَقَدِ اهْتَدَوْ وَإِنْ تَوَكُوا فَإِنْهَا هُدُونَ الْمَنُونِ وَال اللهُ وَهُو السَّمِيْعُ الْعَلِيُمُ اللهُ وَهُو السَّمِيْعُ الْعَلِيُمُ اللهُ وَهُو السَّمِيْعُ الْعَلِيُمُ اللهُ وَهُو السَّمِيْعُ الْعَلِيمُ اللهُ عَلَيْهُ الْعَلِيمُ اللهُ وَهُو السَّمِيْعُ الْعَلِيمُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ وَهُو السَّمِيْعُ الْعَلِيمُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ عَلَيْهُ الْعَلِيمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ الْعَلِيمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ الْعَلِيمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلِيهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلّمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْكُوالِكُ عَلِي عَلَيْهُ

نو که ایمان راوړی دا (یهود او نصاریٰ) لکه چه تاسی ایمان راوړی دی په هغه (مؤمن به شیانو بی له فرقه) نو په تحقیق ئی ومونده سمه لاره، او که

ئی مخ و گرځاوه (له ایمانه) نو بیشکه هم دا خبره ده چه دوی (له تاسی سره) په مخالفت کښی دی، نو ژر ده چه کافی به شی په (دفع د شر) د دوی کښی تا لره الله، او هم دی دی ښه اوریدونکی (د اقوالو) ښه عالم (په احوالو).

تفسیر: یعنی د دی له دښمنی او ضد څخه مه ویریږئ! پاک الله د هغوی له شر او ضرر څخه ستاسی ساتونکی دی. هغوی تاسی ته هیڅ ورانی نشی رسولی، الله تعالیٰ د ټولو خبری آوری او په ټولو احوالو او نیتونو خبر او پوه دی.

#### صِبْغَةَ اللهِ وَمَن آحُسَنُ مِنَ اللهِ صِبْغَةُ وَقَنَحُن لَه عِبدُ وُن اللهِ صِبْغَةُ وَقَنَحُن لَه عِبدُ وُن

(او وائی ای مؤمنانو! چه مونږ الله رنګ کړی يو) په رنګ د الله او څوک ښه دی له الله ځنی له جهته د رنکه (د دين) او مونږ خاص ده لره عبادت کوونکی يو.

تفسیر: یهودان له دی آیتونو محنی واوښتل او اسلام ئی ونه مانه. او نصرانیانو هم انکار و کړ او د لاقو او باتو په ضمن کښی به ئی ویل چه له مونډ سره داسی یو رنګ شته چه له مسلمانانو سره نشته.

د نصرانیانو دا دود (رواج) وه چه یو ډول (قسم) زیر رنگ ئی جوړ کړی ؤ او کله به چه په دوی کښی کوم وړوکی پیدا کیده، یا به کوم سړی د دوی په دین کښی داخلیده، نو دوی به په هغه رنگ رنگاوه او په هغه کښی به ئی غوټه کاوه چه سوچه او ستره نصرانی شی. نو پاک الله فرمایی چه «ای مسلمانانو! ووایی چه مونږ د الله تعالیٰ په رنگ سره رنگ شوی یو چه ایمان دی. حق دین مو منلی دی چه د دی حق دین له منلو او ننوتلو څخه وروسته ټولی ناپاکی او ناولتیاوی او نور کثافات (خیری) بیخی لری کیږی او هر مسلمان پکښی پاک، صاف کیږی.»

### قُلْ آَئُكَا بَخُونَنَا فِي اللهِ وَهُورَتُبَنَا وَرَبُّكُمُ وَلَنَا اللهِ وَهُورَتُبَنَا وَرَبُّكُمُ وَلَنَا اللهُ وَهُورَتُنَا وَرَبُّكُمُ وَلَنَا اللهُ وَمُعَالِكُمُ وَنَحُنُ لَهُ مُغْلِصُونَ ﴿

ووایه (ای محمده! دوی ته) ایا جگړه کوئ تاسی له مونږه سره په (دین) د الله کښی حال دا چه هغه دی رب زمونږ او رب ستاسی، او مونږ لره دی عملونه زمونږ او تاسی لره دی عملونه ستاسی، او مونږ خاص الله لره په

#### اخلاص (عبادت كوونكي) يو.

تفسیو: یعنی د الله تعالیٰ په نسبت ستاسی داسی نزاع او جگړی کول او داسی گڼل چه د الله تعالیٰ د رحمت او عنایت لایق (وړ) او مستحق پرته (علاوه) له مونږ ځنی بل هیڅوک نشته، خوشی بیکاره خبره ده. او هغه پاک ذات همغسی چه ستاسی رب دی، زمونږ رب هم دی. او مونږ څه عملونه چه کوو، خالص الله تعالیٰ لره ئی کوو مونږ تاسی غوندی یوازی په خپلو پلرونو او نیکونو افتخار نه کوو. او په تعصب، نفسانیت، او حسد کښی اخته نه یو. نو بیا څله زمونږ عملونه د پاک رب په دربار کښی نه منل کیږی؟

# آمُ تَقُولُونَ إِنَّ إِبْرَاهِمَ وَإِسْلِعِيْلَ وَإِسُلِحَى وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطَ كَانُواْ هُودًا الوَّنطري قَلْ مَا نَكْمُ اَعْلَمُ المِنْ اللهُ عِمَانُ اللهُ وَمَن اللهُ مِنَ اللهُ وَمَا اللهُ بِغَافِلٍ عَمَا تَعْمَلُونَ ® شَهَادَةً وَمَن اللهِ وَمَا اللهُ بِغَافِلٍ عَمَا تَعْمَلُونَ ®

آیا وایئ تاسی (ای کتابیانو!) چه بیشکه ابراهیم او (د ده زامن او لمسی) اسمعیل او اسحاق او یعقوب او اولاد (د دوی) وو دوی (تول) یهودیان یا نصرانیان؛ ووایه (ای محمده! دوی ته) ایا تاسی ښه پوهیږی، که الله؛ او څوک دی زیات ظالم له هغه چانه چه پتوی له خلقو (ثابته) شاهدی په نزد دد له طرفه د الله؛ او نه دی الله بی خبره له هغه څه چه تاسی ئی کوئ.

تفسیو: د حضرت ابراهیم او حضرت اسمعیل او نورو انبیاؤ علیهم السلام په نسبت چه کتابیانو داسی دعوه کوله چه دوی یهودان یا نصرانیان وو، ښکاره او صریحه دروغ ده. برسیره پر دی حق تعالیٰ فرمایی هم مَاگان اِبْدِهِیُهُ یَهُوهِ اُو اُوس راو سِیع؛ چه ستاسی پوهه او علم زیات دی که د هغه (علام الغیوب الله تعالیٰ)؟.

### تِلْكَ أُمَّةٌ قُلُ خَلَفَ لَهَا مَا كَسَبَتُ وَلَكُمْ مَّا كَسَبْتُهُ وَ وَلا شُعَلُونَ ﴿

دغه یوه ډله وه چه په تحقیق تیره شوی وه، هغوی لره ده (جزا) د هغه څه چه کړی ئی وی، او تاسی لره ده (جزا) د هغه څه نه نه یو نه وی، او ناسی، او نه به یوښتیدلی کیږئ، له هغه څه چه وو دوی چه کول به ئی.

تفسیر: هم دا آیت وړاندی تیر شوی دی، هرکله چه د دی کتابیانو په زړونو کښی تکبر او غرور ځای نیولی ؤ او داسی ئی ګڼل چه زمونږ اعمال هرڅومره چه خراب وی، بیا به هم زمونږ پلرونه شفاعت کوی او بښنه به راته غواړی، نو ځکه د داسی چتی (بیکاره) خیالاتو د لا ښه تردید کیدلو لپاره ئی هغه آیت بیا مکرر بیان وفرمایه داسی وپوهیږئ چه په پخوانی آیت کښی کتابیانو ته خطاب ؤ. او په دی آیت کښی له (محمدی) امت سره مخاطبه ده چه په دی چتی (بیکاره) خیال کښی د هغوی متابعت او پیروی مه کوئ! ځکه چه دا راز (قسم) هیلی (امید) او توقعات هر سړی د خپلو مشرانو او مړو ځنی په خپل زړه کښی کولی شی چه داسی تخیلات او توقعات بیخی غلط او چتی (بیکاره) دی. اوس وروسته له دی نه د یهودانو او نورو مشرکانو د یوی بلی ناپوهئ او حماقت څخه اطلاع ورکوله کیږی چه د قبلی د تحویل په نسبت عنقریب راتلونکی دی.

#### سَيَقُولُ السُّفَهَاءُمِنَ التَّاسِ مَا وَلْهُمُ عَنْ قِبْلَوْمُ الَّيْ كَانُوْ اعْلَيْهَا "

ژر ده چه وبه وایی ناپوهان له خلقو چه څه شی و کرځول دوی (یعنی رسول صلی الله علیه وسلم او مؤمنان) له قبلی د دوی څخه هغی نه چه وو دوی په هغی باندی؟

تفسیر: کله چه رسول اکرم صلی الله علیه وسلم مکی شریفی څخه مدینی منوری ته تشریف راوړ، تر ۱۱ ـ ۱۷ میاشتو پوری ئی د بیت المقدس په لوری لمونځ کاوه، وروسته د کعبی شریفی په لوری مامور شول، چه خپل مخ و گرځوی. دلته یهودان او مشرکان، منافقان او ځینی ضعیف الاعتقاد مسلمانان په اندیښنو او شبهو کښی ولویدل، او مخالفانو په توکو او مسخرو لاسونه پوری کړل، او داسی به ئی ویل «دوی خو تراوسه پوری د بیت المقدس په لوری چه د تولو انبیاؤ قبله وه، لمونځ کاوه، نو اوس په دوی څه وشول چه هغه د پخوانیو انبیاؤ قبله ئی پریښوده؟ او د کعبی په لوری ئی مخ و گرځاوه؟» چا به ویل چه «د یهودانو د رخی، (کینی) حسد او عداوت له امله (وجی) یی داسی وکړل» ځینو به ویل چه «دی په خپل دین کښی متردد او متحیر دی، چه له دی چارو ځنی د ده تنبذب او عدم نبوت راښکاره کیږی»

د مخالفانو له دی اعتراضونو او له هغه ځواب څخه چه الله تعالیٰ ئی وروسته فرمایی، دا جګړه داسی پای (آخر) ته رسیږی، چه د هغه له اوریدلو ځنی هیچا ته نور هیڅ تردد او اندیښنه نه پاتی کیږی.

#### قُلْ تِلْهِ الْمُشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ يَهُدِي مَنْ يَشَاءُ إلى صِرَاطٍ مُسْتَقِيْدٍ ﴿

ووایه (ای محمده! دوی ته) چه الله لره دی مشرق او مغرب (بلکه ټول جهات) هدایت کوی هغه چاته چه اراده (ده هدایت یی) وکړی (طرف) د لاری سمی ته (چه اسلام دی).

تفسیر: یعنی ای محمده! دغو ناپوهانو ته ووایه چه نه مونږ د یهودانو له عداوته، او نه د بل کوم نفسانی تعصب له امله (وجی) او نه د خپلی شخصی رأیی له متابعته، خپله قبله بدله کړی سيقول(٢)

ده بلکه مونږ یوازی د الله تعالیٰ د فرمان په اثر، چه زمونږ د حق دین اساس دی، دا قبله بدله کړه تر هغه وخته پوری چه مونږ مامور وو چه د بیت المقدس په لوری لمونځ و کړو، نو مونږ هغه حکم ومانه، اوس چه مونږ مامور شوی یو چه د کعبی شریفی په لوری مخ و گرځوئ! نو مونږ د زړه له کومی (منځ) دا حکم هم ومانه، نو د دی په نسبت له مونږ ځنی داسی پوښتنی، او پر مونږ دا راز (قسم) اعتراضونه کول سخت حماقت دی. د الله تعالیٰ په حکم منونکی تابع بنده داسی اعتراض کول چه ده پخوا له دی نه داسی کار کاوه او اوس ولی داسی کار کوی؟ دا د پوهانو او عاقلانو کار نه دی. که د داسی مختلفو احکامو اسرار لتول مو په کار وی، نو د الله تعالیٰ د ټولو احکامو په اسرارو څوک پوهیدی شی؟. او تاسی ناپوهان څوک پوهولی شی؟. هو! په دومره خبره هر څوک پوهیدی شی، او مونږ هم هر څوک پوهولی شو، چه مقصد د قبلی له تاکلو (مقررولو) ځنی د عبادت د طریقی ښوول دی، او اصلی عبادت نه دی، او په دی مورد (ځای) کښی د پاک الله معامله جلا جلا (جدا جدا) ده، ځینو ته په خپل، حکمت او رحمت له رځی یوه لاره ورښیی، او ځینو ته بله. د ټولو ځایونو او مواقعو څیښتن (خاوند) او مالک الله دی، هر چاته په هر وخت کښی چه اراده وکړی، داسی لاره ورښیی، چه له نورو ټولو لارو ځنی ښه، سمه او لنډه وی، لکه چه اوس ئی مونږ ته داسی قبله راوتاکله (مقرره کړه)، او هدایت ئی راته وفرمایه، چه له ټولو قبلو ځنی افضله او بهتره ده.

#### وَكَنْ لِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطَّالِتَكُونُوا شُهَلَا عَلَى التَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُو شَهِينًا أ

او هم داسی (لکه چه هدایت مو درته کړی دی) ګرځولی یئ مونږ تاسی یوه ډله غوره دپاره د دی چه شئ شاهدان پر نورو خلقو (د جزا په ورځ د انبیاؤ له خوا) او چه شی (محمد) رسول (د الله) پر تاسی (ای محمدی امته!) شاهد.

تفسیو: یعنی همغسی چه ستاسو قبله کعبه ده او د حضرت ابراهیم علیه السلام قبله، او له تولو قبلو ځنی افضله ده، هم دا راز (قسم) می تاسی هم له تولو امتو ځنی افضل او ستاسی رسول می هم له تولو نبیانو او رسولائو څخه اکمل منتخب او غوره کړی دی. چه د دی فضیلت او کمال له سببه تاسی د نورو تولو امتو په مقابل کښی داسی شاهدان چه مقبول الشهادت وی، منل کیږئ. او محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم ستاسی پر عدالت او صداقت شاهدی ورکوی. لکه چه په احادیثو کښی راغلی دی «کله چه د پخوانیو امتونو کافران د خپلو رسولائو د دعوی تکنیب وکړی، او ووایی چه مونږ ته په دنیا کښی د هیچا له خوا هدایت او لارښوونه نه ده شوی. نو په دغه وخت کښی محمدی امت د رسولائو د دعوی په صداقت باندی شاهدی ورکوی، او حضرت

سيقول(٢) البقرة(٢)

محمد صلى الله عليه وسلم چه د خپلو امتيانو له احوالو څخه پوره واقف دى، د دوى په صداقت او عدالت باندى شاهدى وركوى. دلته به نور امتيان وايى چه «دوى نه زمونډ په زمانه كښى وو، او نه بيخى مونډ او دوى سره ليدلى دى، نو د دوى شاهدى په مونډ څرنگه اوريدله كيږى؟» دلته به محمدى امت داسى ځواب وركوى چه «مونډ ته دا تولى خبرى د الله تعالىٰ له كتابه او د رسول الله صلى الله عليه وسلم له ښوونى څخه راڅرگندى شوى، او دغه امر مونډ ته د «علم اليقين» تر حده رسيدلى دى نو ځكه مونډ ير تاسى شاهدى لولو.

(فائده): ۔ د «وسط» یعنی معتدل مطلب دا دی چه محمدی امت بیخی په سمه لار دی. چه په هیڅ ډول (طریقه) د هیڅ شانی کوږوالی شائبه پکښی نشته. او له افراط او تفریط څخه بیخی یاک دی.

#### وَمَاجَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّذِي كُنْتَ عَلَيْهَ ٓ إِلَّالِنَعْلَةِ مَنْ تَكْتِيمُ الرَّسُولَ مِتَنْ تَيْفَول عِلْعَقِيبَةُ

او نه ده گرځولی مونږ (دا) قبله هغه چه وی ته (پخوا له هجرت نه) په هغی باندی مگر دپاره د دی چه مونږ (بیل او) معلوم کړو هغه څوک چه پیروی کوی د رسول له هغه چانه چه بیرته گرځی په پوندو خپلو (کفر ته)

تفسير: يعنى ستاسى اصلى قبله خو هم دغه كعبه وه ، چه د حضرت ابراهيم عليه السلام له زمانى

راهیسی پاتی ده، د څو ورځو له مخی چه ستاسی قبله بیت المقدس تاکلی (مقرر) شوی وه، یوازی د امتحان دپاره وه، چه څوک له تاسی امر منونکی پاتی کیږی؟ او څوک مخ اړوی؟ نو هر څوک له دوی څخه چه پر ایمان باندی قائم پاتی دی، د هغوی درجی لوړی دی. (فائله): په دی آیت کښی «لنعلم» چه د مستقبل صیغه ده، او په «حتی نعلم ـ فلیعلمن ـ لما یعلم الله ـ لنبلونکم ـ الا لنعلم» او نورو آیتونو کښی چه د مستقبل کلمی راغلی دی له دغو تولو ځنی له ورا داسی معلومیږی، چه نعوذ بالله د الله تعالیٰ علم پر دغو پیښو باندی وروسته حاصل شوی دی، او پخوا له دی نه پر دی شیانو د الله تعالیٰ علم نه وه، حال دا چه د پاک الله علم په هر شی قدیمی دی. ﴿ وَکَانَلَالله پُحُلِیّ مُولِیت الله علماؤ د دی ځواب په څو ډولو (طریقو) سره ورکړی دی ځینی له «علم» څخه متمیز او بیل بیل کول مرادوی، ځینی ئی آزموینه او امتحان بولی، ځینو د داسی علم معنی رؤیت گڼلی دی. ځینو دا د مضارع صیغی د ماضی په معنی بولی، ځینو د داسی علم معنی رؤیت گڼلی دی. ځینو دا د مضارع صیغی د ماضی په معنی دی. یا ئی د مخاطبینو په لوری گرځولی دی. ځینی لوی محققین هغه «علم» حالی بولی، چه له دی. یا ئی د مخاطبینو په لوری گرځولی دی. ځینی لوی محققین هغه «علم» حالی بولی، چه له وجود څخه وروسته ښکاره او متحقق کیږی، او په هغه باندی جزا او سزا ـ مدح او ذم مترتب

سيقول(٢) البقرة(٢)

کیږی. او هم دا ئی غوره کړی دی. ځینو راسخینو مدققینو د دی په نسبت دوه دقیق او انیق بيانونه فرمايلی دی د يوه خلاصه دا ده چه د 🔹 وَٱنَّاللهَقَدُاۡمَاطَيِّكِلَّتُمَآمُولَاً ﴾ سره سم تول شیان له اوله تر آخره، له حقیر او عظیم ځنی نیولی، تر قلیل او کثیر پوری د یاک الله یه حضور کښی موجود دی، او د ټولو شیانو «علم» له هغه سره غونډ او یو ځای دی. د هغه یه «علم» کښی هیڅ ډول (قسم) تقدم او تاخر بیخی نشته. مګر دا موجودات بیشکه یه تناسب سره يو له بله وړاندي وروسته شميرل كيږي. خو د الله تعالىٰي په «علم» كښي كرد (ټول) سره يو ځای لکه يو شي موجود دی. نو ځکه دلته ماضي، حال او استقبال ايستل بيخي غلط کار دی. البته یه هغه تقدم او تأخر کښی چه دوی ئی یو له بله سره لری، دا دری واړه زمانی بالبداهت جلا جلا (جدا جدا) څرګنديږي، نو الله تعالىٰ په خپل کلام کښي د مقام او حکمت په لحاظ کله یه شیانو کښې له هغه څه نه چه ده ته معلوم دی له خپل علم سره سم کلام فرمایي او کله د دی واقعاتو د تقدم او تأخر لحاظ کوی، په ړومېنی صورت کښی د یوه دقیق فرق په لحاظ تل د ماضي يا د حال صيغه استعماليږي، او د استقبال صيغه هيڅ نه مستعمليږي، او په بل صورت کښي حال استعماليږي. يه هر ځای کښي چه راتلونکي واقعات د ماضي په الفاظو سره بیان فرمایی لکه ﴿ وَتَاذَى اَصْحُبُ الْجَنَّةِ ﴾ او داسی نور، نو هلته دا لحاظ شوی دی، چه د حق تعالیٰ یه مخ کښی هغه ټول سره مستحضر او تر نظر لاندی دی. او هر چیری چه تیر شوی امور د استقبال به صیغه سره بیان شوی دی، لکه ﴿ اِلْاَیْتُوا کُو او نور، نو هلته دا تر نظر لاندی ده چه هغه د ماقبل په نسبت مستقبل دی، مګر د الله تعالی د علم په لحاظ مستقبل نه دی، چه د هغه د علم په نسبت د حدوث توهم وشي. د بل تحقيق خلاصه دا ده چه مونږ ته د اشياؤ علم په دوه ډوله (قسمه) حاصلیږی یو بلا واسطه، بل په واسطه سره مثلاً مونږ کله اور په خپلو سترګو وينو، او کله مو له سترګو يټ وی، او د هغه د لوګی له ليدلو څخه د هغه په وجود باور کوو. او ډير ځلي د دې دواړو علم مونږ ته يو ځاي او يو له بل سره ګډ حاصليږي. مثلاً کله چه مونږ اور یخپل مخ کښی ګورو ښکاره ده چه اور او لوګی ئی دواړه یو ځای زمونږ په نظر کښی راځی. نو په دی صورت کښې په دواړو قسمونو زمونږ علم په اور باندې حاصل شو هم بلا واسطه ځکه چه مونږ اور پخپلو سترګو ګورو، او هم په واسطه سره یعنی د اور علم د لوګی په واسطه. او دا دواړه علمه يو ځای څرګند شوی دی، وړاندی او وروسته پکښې له سره نشته دلته علم بالواسطه یه علم بلا واسطه کښي داسې محو او ورک شوی دی چه هغه ته هیڅ فکر او خیال هم نه ورځی. هم داسی کله د دوو شیانو علم هم بلا واسطه یو ځای حاصلیږی مثلاً که لوګی او اور دواړه سره يو ځای ووينو، په دی ډول (طريقه) کله د يوه شي علم بلا واسطه او د دوهم شي علم د اول شي د علم یه واسطه یو ځای سره حاصلیږی مثلاً د لوګی علم بلا واسطه او د اور علم د لوګی په واسطه یا د اور علم بلا واسطه او د لوګی علم د اور په واسطه دواړه یو ځای سره پیدا کیږی، مگر کله چه قلم یخپل لاس کښي آخلو او بري ليکو، که څه هم لاس او قلم يو ځاي سره خوځیږی، خو بیا هم داسې ویلي کیږی چه ړومبي لاس وخوځیده او بیا قلم د هغه په واسطه په

سيقول(٢) البقرة(٢)

حرکت راغی. نو له دی کبله (وجی) سره له دی چه علم په دوو شیانو یو ځای حاصل شوی وی مکر بیا هم سلیم عقل هغه علم چه بی واسطی حاصل شوی وی خامخا پر هغه علم مقدم بولی چه یه واسطه سره حاصل شوی وی. څه مهال (وخت) چه دا خبری درښکاره شوی نو اوس واورئ کله چه علیم خدای ته د تولو شیانو علم په دوارو دولو (طریقو) سره شته یعنی بلا واسطه او په واسطه سره یعنی د لوازمو سره له ملزوماتو او د ملزوماتو سره له لوازمو او دا دواړه علمونه له ازله سره برابر او یو ځای دی. اکر که د یوه شی بالواسطه علم یه بلا واسطه علم کښی بیخی ورک او محو شی، او د داسی شی بلا واسطه علم او د بل شی له بالواسطی علم سره برابر او یو ځای دی او دواره قدیم دی کواکی بلاواسطه علم ئی یه مذکوره طریقه سره مقدم، او بالواسطه علم ئی مؤخر وګنځ نو هر چیری چه د الله تعالیٰ د علم ذکر د استقبال په صیغه یا د استقبال په معنی کښی ومونده شی، هغه د بالواسطی علم یه لحاظ دی. او د زمانی یه اعتبار هیڅ تفاوت یکښی نشته. او هر چیری چه ماضی یا حال مستعملیږی، هلته بلاواسطه علم مراد دی. او د بالواسطی علم یه اعتبار سره د کلام په فرمايلو کښي دا حکمت دی چه د الله تعالیٰ د کلام مخاطبان بنيادمان دی، او انسانانو ته د زیاترو شیانو علم بالواسطه وی ـ نو ځکه هر چیری چه لوی خدای جل جلاله د خپل علم ذکر د استقبال په صیغه فرمایلی دی، نو دا همغه امور دی چه بنیادمانو ته بلا واسطه نشی معلومیدی. که یه داسی ځایو کښی له انسانانو سره بلاواسطی د علم یه اعتبار کلام وکړی شی، نو ير دوی يوره الزام نه اوړی، او هر چيری چه هسی حکمتونه او مصالح تر نظر لاندی نه وی، نو هلته د بلا واسطی علم په اعتبار د ماضی یا د حال صیغه استعمالیږی مگر کله چه انسانانو ته د هغو شیانو بلا واسطه علم هیڅ په لاس نشی ورتلی، او د دغو وسایطو علم پخوا د هغو له وجوده انسان ته امکان نه لری، او له هم دی امله (وجی) چه د هغو ټول علوم سره برابر او یو ځای نه حاصلیږی، نو دوی یاک الله پخپلو ځانونو قیاسوی، او د استقبال د صیغی د اوريدلو ځنې د حدوث په فکر کښې لويږي او حيرانيږي چه د الله تعاليٰ په علم کښې حدوث ثابت شو۔ مگر هغه يوهان چه له هسي نكاتو ځني واقف او يوه وى، دا تول سره سم او يو له بله سره مطابق كنبي. والحمدلله.

#### وَإِنْ كَانَتُ لَكِينِكَةً إِلَّاعَلَى الَّذِيْنَ هَدَى اللَّهُ \*

او بیشکه دی دا گرځیدل (کعبی ته) هرومرو (خامخا) ډیر درانه مگر نه دی (درانه) په هغو کسانو چه سمه لاره ورته ښوولی ده الله

تفسیو: رومبی زمون د رسول صلی الله علیه وسلم لپاره بیت الله شریف قبله مقرره شوی وه، بیا د خه وخت له پاره د امتحان په توګه (طور) بیت المقدس قبله مقرره شوه، او تول پوهیډی چه امتحان په هغه شی کښی وی، چه پر نفس باندی دروند وی، نو پاک الله فرمایی چه بیشکه د

کمبی شریفی په ځای بیت المقلس قبله گرځول، پر خلقو ښه ونه لګیلل. په عوامو مسلمانانو له دی سببه چه هغوی عموماً عرب او قریش، او د کمبی شریفی په افضلیت معتقد وو. کله چه په دوی د دوی له خیال، عادت، رسم او رواج ځنی مخالف کار تحمیل شو، نو متأثر شول. او د خواصو د ویریللو سبب دا ؤ چه د ابراهیمی له هغه دین ځنی دا عمل مخالف ؤ، چه دوی د هغه په موافقت مامور وو. او هغه اخص الخواص چه د سلیم ذوق خاوندان، او د مراتبو د تمییز لیاقت ئی درلود (لرلو)، هغوی د بیت الله په مقابل کښی بیت المقدس ته دریدل، معکوسه ترقی کنله. مگر هغه ذوات چه په حکمتو او اسرارو پوهیدل، او د ایمانی فراست په رڼا د کمبی شریفی او د بیت المقدس په مراتبو بیل بیل خبر وو، او د دی دواړو په حقیقت او د مراتبو په فرق سره پوه وو، دوی پوهیدل چه حضرت محمد صلی الله علیه وسلم د تولو انبیاؤ د کمالاتو جامع او د دوی رسالت تولو قومونو او ملتونو بلکه تول عالم ته شامل دی نو ځکه دا خبره هم ضروری صلی الله علیه وسلم د معراج په شپه کښی له تولو پخوانیو انبیاؤ سره هم ملاقات و کړ او هغه نه صلی الله علیه وسلم د معراج په شپه کښی له تولو پخوانیو انبیاؤ سره هم ملاقات و کړ او هغه نه وروسته د بیت المقدس د استقبال حکم صادر شو. والله اعلم.

#### وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيِّعُ إِيْمَا نَكُمْ إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَءُ وَتُ تَحِيْدُ

او نه دی الله چه ضایع کړی ایمان (لمونځ) ستاسی (ای مؤمنانو!) بیشکه الله په خلقو (مؤمنانو) باندی خامخا ډیر مهربان، پوره رحم لرونکی دی.

تفسیر: یهودانو ویل کله چه مو اصلی قبله بیت الله وه ، نو ستاسی د دومره مودی هغه لمونځونه چه د بیت المقدس په طرف مو کړی دی ټول ضایع شول ځینو مسلمانانو ته داسی شبهی ورولویدی. کله چه بیت المقدس زمونو اصلی قبله نه وه ، نو هغه مسلمانان چه په هغه حالت کښی مړه شوی دی ، د هغوی په ثواب کښی به هم نقصان واقع شوی وی ، البته ژوندی مسلمانان به په راتلونکی زمانه کښی د هغه تلافی و کړی . نو دا آیت نازل شو (کله چه تاسی یوازی د خپل ایمان او د پاک خدای د اطاعت له کبله (وجی) د بیت المقدس په لوری لمونځ کړی دی نو ستاسی اجر او ثواب ته څه زیان نه پیښیږی.

### قَلْ نَزِى تَقَلُّبُ وَجُهِكَ فِي السَّمَا ﴿ فَلَكُو لِيَنَّكَ قِبْلَةً تَرُضُهَا \*

په تحقیق سره وینو مونږ (بیابیا) ګرځول د مخ ستا په (طرف د) آسمان نو مونږ به وګرځوو هرومرو (خامخا) تا (هغی) قبلی ته چه ته ئی خوښوی. تفسیر: کله چه کعبه اعلیٰ قبله او له محمدی صلی الله علیه وسلم کمالاتو سره وړ (لائق) او مناسبه وه ، نو له ټولو قبلو ځنی افضله او د ابراهیم علیه السلام قبله وه . له بل لوری یهودانو طعنی او پیغورونه ورکول او ویل یی «دا نبی چه زمونډ له شریعت ځنی مخالف او له ابراهیمی دین سره سم کار کوی ولی زمونډ د قبلی په لوری لمونځ کوی؟» نو ځکه د دغو سببو له امله (وجی) په هغه زمانه کښی چه دوی د بیت المقدس په لوری لمونځ کاوه نو د هغه په زړه کښی تل داسی خبری محرکجیدلی که د الله تعالیٰ له لوری حکم راکړی شی چه بیا د کعبی په لوری لمونځ وکړم. او په دی شوق کښی به ئی کله کله د آسمان په لوری مخ اړاوه ، او هر طرف ته به ئی کتل ، چه ښائی په هغی پرښتی باندی ئی ستر کی ولګیږی چه داسی زیری ورکړی ، نو په دی مناسبت پر دوی دغه آیت نازل شو ، او د کعبی شریفی د استقبال دا حکم راغی.

#### فَوَلِّ وَيُهَكَ شَعْرُ السَّيْجِي الْحَوَامُ

نو وګرځوه مخ خپل په لوری د مسجدالحرام (کعبی ته په لمانځه کښی).

تفسیر: یعنی د کعبی شریفی په لوری. مسجد الحرام ئی ځکه بولی چه هلته مقاتله کول، د حیواناتو ښکار کول، د ونو او وښو پری کول او نور شیان حرام دی. او بل هیڅ یو مسجد دومره عزت او حرمت نه لری لکه چه مسجد الحرام د حرمت او عزت ځای دی. کله چه د قبلی د تحویل دا حکم نازل شو رسول اکرم صلی الله علیه وسلم له معظمو اصحابو سره د بنی سلمة په مسجد کښی د ماسپیښین د جماعت په لمانځه ولاړ وو، او دوه رکعته ئی د بیت المقدس په لوری ادا کړی وو، په هم دی لمانځه کښی ئی سره له خپلو مقتدیانو د کعبی شریفی په لوری مخ و تورځاوه او پاتی دوه رکعتونه ئی د مسجد الحرام په لوری پای (آخر) ته ورسول. نو په هم دی مناسبت د دی مسجد نوم (ذوقبلتین) یا (مسجد القبلتین) کیښود شو. یعنی د دوو قبلو مسجد.

#### وَحَيْثُ مَاكْنَتُو فُولُوا وُجُوهُكُمُ شَطْرُهُ

او په هر ځای کښی چه اوسځ نو وګرځوئ (تاسی) مخونه خپل (په لمانځه کښی) په لوری د هغی (کعبی)

تفسیر: یعنی په سفر یا په حضر کښی ـ په مدینی منوری یا په بل ښار کښی، په وچه یا په دریاب کښی په غره یا په ډګر (صحرا) کښی ـ یا پخپله بیت المقدس یا په بل کوم ښار کښی ـ هر چیری چه یځ د بیت الحرام په لوری لمونځ ادا کړئ!

#### وَانَّ الَّذِيْنَ أُوْتُوا الكِتْبَ لَيَعْلَمُونَ النَّهُ الْحَقُّ مِنْ تَتِهِمُ وَمَا اللهُ بِغَافِلٍ عَمَّا يَعْمَلُونَ اللهِ

او بیشکه هغه کسان چه دوی ته ورکړی شوی دی کتاب خامخا پوهیږی دوی چه بیشکه دا (استقبال الکعبه) حق دی له لوری د رب د دوی او نه دی الله! غافل له هغو کارو ځنی چه کوی ئی دوی.

تفسیر: یعنی هغه اعتراضونه چه کتابیان ئی د قبلی د تحویل په نسبت کوی هغوی ته هیڅ غوږ مه پدئ! ځکه چه د هغوی په آسمانی کتابو کښی دا خبره ښکاره ده چه ختم المرسلین صلی الله علیه وسلم به د څه مودی له مخید بیت المقدس په لوری لمونځ کوی. او په پای (آخر) کښی به د کعبی شریفی په لوری لمونځ کوی، او دا هغو ټولو ته معلوم دی چه د محمدی امت اصلی او دائمی قبله به د ابراهیمی دین سره سمه وی، نو ځکه هغوی دا د قبلی تحویل هم حق ګڼی، خو د رخی (کینی) او حسد له مخی هر څه ئی چه په خوله راځی هغه وایی الله تعالیٰ د دوی په ټولو خبرو ښه عالم دی. او د دوی د ویناوو نتایج به یوه ورځ هغوی ته څرګند کړی.

#### ۅؘڵؠۣڹٛٲؾؘؽؙؾٵڷۜڹؽؽؙٲۉٮؙۛۅۘٳٳڵڮؿڹؠؙڴؚڸٳؽۊٟ؆ٵؾٙۑڠۅٛٳۊڹؙڵؾڬ ۅؘڡٵۘۧٲٮؙٛؾ۫ۺٵؚؠڿۣۊڹؙڵؾۘٙۿڿٛۅؘڡٵؠۼڞ۠ۿؙؗؗؗؗؗؗۿڛؘؚٙٳؠڿۣۊڹؚڷۊۜؠڠۺۣٝ

او قسم دی خامخا که ته راوړی هغو کسانو ته چه ورکړی شوی دی دوی ته کتاب په هر قسم دلیل سره نه به شی تابع دوی د قبلی ستا او نه ئی ته (ای محمده!) تابع کیدونکی د قبلی د دوی او نه دی ځینی د دوی تابع کیدونکی د څینو (نورو).

تفسیو: یعنی کله چه خبره داسی ده چه کتابیان دا د قبلی استقبال حق گنی، خو د رخی (کینی)، عناد او حسد له امله (وجی) د هغه له حقیقت ځنی سترگی پتوی، نو له هغوی ځنی د خپلی قبلی د موافقت هیله (امید) بیخی مه لرئ!، دوی خو داسی متعصب دی، که ته هغه تولی ممکن الوقوع نخښی دوی ته وښیی، خو بیا هم ستا قبله نه منی. دوی خو په دی غوښتنه او آرزو کښی دی، چه په څه ډول (طریقه) تاسی د خپل ځان تابع وګرځوی، نو له هم دی امله (وجی) داسی ویناوی کوی «که ته زمونږ په موجوده قبله باندی تینګ پاتی کیدی، نو مونږ به باور کاوه چه ته همغه موعود نبی یی. ښه! د دوی مطلب دا ؤ چه ښائی ته بیا د بیت المقدس

په لوری لمونځ و کړی!» مکر د دوی دا خیال چتی (بیکاره) او باطل دی. ته هیڅکله د هغوی د قبلی متابعت نشی کولی، ځکه چه دا د کعبی استقبال تر قیامته پوری نشی منسوخ کیدای. او کتابیان دی د نورو متابعت د خپلی قبلی په نسبت وروسته پریږدی ړومبی دی پخپلو منځو کښی دوی د قبلی جگړه صافه کړی. ځکه چه کتابیان یو له بله سره د قبلی په امر کښی ډیری جگړی او خبری لری. د یهودانو قبله د بیت المقدس هغه شرقی خوا ده چه د حضرت عیسیٰ علیه السلام د روح نفخ پکښی شوی وه. کله چه دوی پخپلو منځو کښی نه جوړیږی، نو له مسلمانانو ځنی د دی نقیضو متابعت غوښتل، یوازی جهل او حماقت دی.

### وَلَيِنِ اتَّبَعْتَ الْهُوَاءَهُمُومِّنَ بَعْدِ مَاجَاءَكُمِنَ الْعِلْمِ (انْكَ إِذَّ الْكِنَ الظّلِيدُينَ®

او هرومرو (خامخا) که بالفرض تابع شی ته د آرزوگانو د دوی وروسته له هغه چه راغی تاته له علمه (چه وحی دی) بیشکه ته به دغه وخت کښی خامخا ئی له ظالمانو ځنی.

تفسیر: یعنی قطع نظر له دغو دلائلو گئی که د لپی مودی له مخی دا ومنله شی چه نعوذ بالله زموند رسول صلی الله علیه وسلم د کتابیانو د قبلی متابعت د وحیی له نزوله او یقینی علم شخه په خلاف و کړی، نو په دی محال تقدیر دوی بیشکه د بی انصافانو له ډلی گخنی شمیرل کیږی، او له یو نبی گخنی د داسی شنیع امر کیدل ممکن الوقوع نه دی. نو ښکاره شوه چه د کتابیانو د قبلی متابعت له تاسی گخنی له سره ممکن نه دی. ځکه چه بیخی له علمه چپ دی. یعنی جهل او گمراهی ده.

## ٱلَّذِيْنَ التَّيْنَهُ مُ الْكِتْبَ يَعْرِفُوْنَهُ كَالَيْمُوفُونَ اَبْنَآءَهُمُّ وَانَّ فَرِيْقًامِّنُهُمُ لِيَكْتُمُوْنَ الْحُقَّ وَهُمُ يَعْلَمُونَ ۞ اَلْحَقُّ مِنْ تَرْتِكِ فَلا تَكُوْنَىٰٓ مِنَ الْمُمُنْتَرِيْنَ۞

هغه کسان چه ورکړي دې مونږ دوي ته کتاب پيژني دوي هغه (يعني محمد او

اسلام د دوی د کتابو په تعریف) لکه چه پیژنی دوی ځامن خپل او په تحقیق چه یوه ډله له دوی (یعنی کتابیانو) ځنی خامخا پتوی حق (وصف د محمد) حال دا چه دوی پوهیږی (په حقانیت د اسلام او نبوت د محمد «صلی الله علیه وسلم» حق ثابت دی له رب ستا نو مه کیږه ته خامخا له شک کوونکو څخه.

تفسیر: یعنی که تاسی داسی خیال لرئ چه کاشکی د مسلمانانو کعبه کتابیان هم ومنی، او د هغی قبلی توب حقیقت ته ورتسلیم شی، او نورو ته څه شبهی او اندیښنی نه وراچوی چه زما په موعوده نبوت کښی څه تردد او خلجان پاتی نه شی، نو وپوهیږه چه کتابیان تا ډیر په ښه شان سره پیژنی، او ستا د نسب ـ قبیلی ـ مولد ـ مسکن ـ شکل ـ اوصاف او له تولو احوالاتو ځنی په ښه شان سره پوه او خبر دی، چه د دی علامو او ښه پیژندګلوی له امله (وجی) هغوی ستاسی په موعوده نبوت ښه عالم او باور لری، او داسی مو ښه پیژندګلوی لکه چه په ډیرو هلکانو کښی خپل هلکان بی له تردده او تأمله پیژنی، مګر دا خبره ځینی ښکاروی او ځینی دا حقه حقیقت په لوی لاس پتوی، مګر د دوی له دی حق پتولو ځنی هیڅ شی په لاس نه ورځی، لیکن حقه خبره خو همغه ده چه د الله تعالیٰ له لوری وی. کتابیان ئی منی که ئی نه منی. د دوی له مخالفت څنی هیڅ اندیښنه مه کوه! او هیڅ تردد پکښی مه لره!

## وَلِكُلِّ وِّجْهَةٌ هُو مُولِيُهَا فَاسْتَبِقُواالْخَيُراتِّ آينَ مَاتَكُونُوْ ايَانِ بِكُمُ اللهُ جَبِيُعًا واق الله عَلَى كُلِّ شَيْعً قَدِينُوْ

او هر یوه (امت) لره یوه قبله ده چه دی مخ کرځوونکی دی هغی ته (په لمانځه کښی) نو تاسی وړاندی شئ! (یو تر بله) نیکیو ته هر چیرته چه یئ (تاسی) رابه ولی تاسی الله ټول (په قیامت کښی دپاره د جزاء د اعمالو) بیشکه چه الله په هر شی باندی ښه قادر دی.

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ هر ملت لره یوه قبله تاکلی (مقرر کړی) ده، چه د هغی په لوری د عبادت په وخت کښی مخ وګرځوی. یا هغه مسلمان ملتونه چه د کعبی په بیلو بیلو اړخونو لکه شرق، غرب، شمال او جنوب کښی پراته دی نو په دی باب بحث کول، یا پخپله قبله او سمت باندی جګړی ته ملا تړل، عبث او خوشی خبره ده. هو! هغه نیکی چه مطلوب او مقصود ده، د هغی په لوری پیش قدمی او وړاندی تګ کول په کار دی. او له داسی جګړو او بحثونو څخه مخ اړول ښه کار دی. او له داسی جګړو او بحثونو څخه مخ اړول ښه کار دی. په هر اړخ کښی چه یئ

الله تعالیٰ مو د قیامت په ورځ کښی ګرد (ټول) سره ټولوی او د حشر میدان کښی مو مخامخ دروی، او ستاسی لمونځونه داسی ګڼل کیږی، لکه چه تاسی ګردو (ټولو) په یوه لوری مخ ګرځولی وی، نو بیا په داسی خبرو کښی په خوشو جګړو بوخت (مشغول) ییځ!

# وَمِنْ حَدِّثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ وَيَهُكَ شَطْرَالْمَسُجِدِ الْحَرَامِرُ وَ إِنَّهُ لَلْحَقُّ مِنْ حَدِّثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ مِنْ تَتِكُ وَمِنْ حَدِثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ مِنْ تَتِكُ وَمَنْ حَدَثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ وَعَمْدُ شَطْرَالْمُ مَنْ مُنْ تُدُوفُولُو أُوجُوهَ كُمُ شَطْرَةً لَا مُنْ تُدُوفُولُو أُوجُوهَ كُمُ شَطْرَةً لَا مُنْ تُدُوفُولُو أُوجُوهَ كُمُ مُشَطْرَةً لَا مُنْ تَدُولُوا وَجُوهَ كُمُ مُشَطِّرًةً لَا مُنْ تَدُولُوا وَحُدُوهَ كُمُ مُشَطِّرًةً لَا مُنْ تَدُولُوا وَجُوهَ كُمُ مُنْ شَطْرَةً لَا مُنْ تُعْرَفُولُوا وَحُدُوهَ كُمُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّ

او له هر ځایه چه ووځی ته (ای محمده!) نو وګرځوه ته مخ خپل په لوری د مسجد حرام (په لمانځه کښی) او بیشکه دا مخ ګرځول کعبی ته خامخا حق دی له طرفه د رب ستا او نه دی الله بی خبر له هغه شی چه تاسی ئی کوئ او له هر ځایه په هر وخت کښی چه ووځی ته (ای محمده! سفر ته، او قصد د لمانځه وکړی) نو وګرځوه ته مخ خپل په لوری د مسجد حرام ( په لمانځه کښی) او په هرځای او هر وخت کښی چه یئ (ای مومنانو) نو وګرځوئ (تاسی) مخونه خپل په لوری د هغی (کعبی)

#### ڸٸڰڒڲؙۏٛؽڸڵٵڛۘۘۘۼۘڸؽؙڮٛۄٛڰڿؖۜ؋۠ٵۣڷٳٳڷۮؚؽ۬ؽڟۘڶؠۏٛٳڡؚڹ۫ؠؙٛ؋ۨ ؘۘڡؘڮڗۼۜؿؿؙٷۿؙۄؙۅٳڂٛۺؘۅٛؽ؆

د دی له پاره چه نوی خلقو (یعنی یهودانو او مشرکانو) ته په تاسی هیڅ اعتراض مگر (اعتراض) د هغو کسانو چه ظالمان دی له دوی ځنی نو مه ویریږئ له ما ځنی (او زما نافرمانی مه کوئ!)

تفسیو: یعنی کعبی ته مخ گرځول د دی لپاره دی چه په توریت کښی ذکر شوی ؤ چه د حضرت ابراهیم علیه السلام قبله بیت الحرام دی، او آخری زمانی نبی صلی الله علیه وسلم ته به هم د هغه په لوری د مخ گرځولو حکم کیږی، که په محمد صلی الله علیه وسلم باندی د قبلی د تحویل حکم نه کیدی، نو یهودانو به خامخا په دوی الزام اړاوه، له بل لوری به د مکی مشرکانو داسی ویل د حضرت ابراهیم علیه السلام قبله خو کعبه وه، دا نبی چه د ابراهیمی دین مدعی دی، نو د هغه له قبلی ځنی ولی مخالفت کوی؟ نو اوس د قبلی د تحویل د حکم له کبله (وجی) دوی دواړو ته د اعتراض ځای پاتی نشو، مگر بی انصافان اوس هم پر تاسی باندی په څه ناڅه الزام اړولو کښی بوخت (مشغول) دی. مثلاً قریشو به ویل چه مسلمانانو ته زمونږ د قبلی حقانیت اوس ورښکاره شو. چه غوره ئی کړه، هم داسی به زمونږ نور احکام هم ورو، ورو ومنی، او یهودان وایی چه مسلمانانو وروسته له دی چه دوی ته زمونږ د قبلی حقانیت ښکاره شو او هغه ئی ومنله نو یوازی د رخی، (کینی) حسد او نفسانی غوښتنو له امله (وجی) ئی هغه پریښوده، نو د داسی بی انصافانو د دغسی اعتراضونو هیڅ پروا ونه کړئ!. او تل زمونږ د حکمونو تابع اوسی ۶۰۰۰ الله اوسی ۶۰۰۰ اله اوسی ۶۰۰۰ الله اوسی ۱۰۰۰ الله اوسی ۶۰۰۰ الله ۱۰۰۰ الله اوسی ۶۰۰۰ الله اوسی ۶۰۰ الله اوسی ۶

#### ۅٙٳڒؙؾؚڗۜ ڹڠؠڗؽؘۼڷؽڴۿۅؘڷڠڷڴڎؙڗۿؗڗۮۏڽؖٛ

او له پاره د دی چه پوره کړم زه نعمت خپل په تاسی باندی (په هدايت سره) او ښايي چه تاسي لار ومومئ (حق ته)

تفسیر: یعنی دا قبله مو تاسی ته د دی له امله (وجی) مقرره کړی ده چه د دښمنانو له پیغورونو ځنی خلاص شځ او د هغو په سبب زمونږ د انعامونو، اکرامونو مستحق او د انوارو او هدایاتو پوره وړ (لاکق) شځ!.

#### كَمَاۤ اَرۡسَلۡنَا فِيُلُوۡرَسُوۡلَامِّنَكُوۡ يَتُلُوۡاعَلَيۡكُوۡ اِيۡرِنَاۤ وَيُزَرِّيۡكُوْ وَيُعَلِّمُكُوُ الكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ وَيُعَلِّمُكُوۡنَا لَوۡتَكُوۡنُوۡاتَعۡلَمُوۡنَ۞ۚ

لکه چه لیږلی دی مونږ په تاسی کښی رسول له جنس د تاسی (لپاره د اتمام د نعمت خپل) چه لولی په تاسی آیتونه (قرآن) زمونږ او پاکوی تاسی (له کفره) او ښیی تاسی ته کتاب (قرآن او حلال او حرام) او (د هغه عمیق اسرار او) احکام او ښیی تاسی ته هغه شیان چه نه وئ تاسی چه پری پوهیدئ.

تفسیر: یعنی د نعمت د اتمام ـ او د هدایت تکمیل پر تاسی داسی شوی دی، لکه چه پخوا له دی نه پر تاسی باندی د هدایت او د نعمت اتمام شوی فی، چه په تاسی کښی داسی یو رسول مبعوث شوی دی چه تاسی ته د الله تعالیٰ احکام درښیی، او له بدو کارو مخنی مو پاکوی او ژغوری (محفوظوی) څو مو علماً او عملاً پوره او تکمیل کړی.

#### فَاذْكُو وَنِي اَدْكُو كُهُ وَالشَّكُو وَالِي وَلِا تَكُفُرُونِ ﴿

نو یاد کرئ (تاسی) ما (په قلبی او بدنی طاعت سره) نو زه به هم یاد کړم تاسی (په ثواب سره) او شکر وباسئ! ما لره په (طاعت) او مه کافران کیږئ په ما باندی (په معصیت سره)

تفسیو: کله چه زموند د لوری په تاسی مکرراً د نعمت اتمام شوی دی، نو اوس پر تاسی هم لازم دی چه ما په ژبه، زړه، ذکر، فکر او هر ډول (طریقه) سره یاد کړئ! او حکم می ومنئ! چه موند به هم تاسی یادوو، او نوی نوی رحمتونه او عنایتونه پر تاسی کوو. او زما د نعمتو شکریه په ښه شان سره ادا کړئ! او زما له ناشکری او معصیت ځنی ځانونه وژغورئ (محفوظ کړی)!.

#### لَأَيُّهُا الَّذِينِي الْمَنُواالسَّتَعِينُو إِلَا لَصَّارِ وَالصَّلْوَةِ إِنَّ اللَّهُ مَعَ الصَّيرُيُّ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) مدد وغواړئ

(تاسى) له (الله څخه) په صبر (له معصيته په طاعت او مصيبت) او لمانځه سره بيشكه چه الله له صبر كوونكو سره دى.

تفسیر: کله چه ذکر او شکر او د کفران ترک چه په لمړی آیت کښی ئی ذکر راغلی دی تولو شرعی طاعاتو او منهیاتو ته شامل دی چه د هغوی په ځای کول ډیر سخت کار دی، نو د هغه د سهولت او آسانی لپاره ئی دا طریقه راښوولی ده، چه د صبر او صلوٰة په وسیله، او د هغو د مداومت په ذریعه تول کارونه په تاسی آسانیږی. او په دی آیت کښی دی خبری ته اشاره ده چه په جهاد کښی زیار (محنت) وباسئ! او په هغه کښی صبر لویه درجه لری.! چه د هغه ذکر وروسته راځی.

#### وَلاَ تَقْوُلُوْ الِمَنْ تُقُتَّلُ فِي سِبِيلِ اللهِ اَمُوَاتُ مِنْ اَحْيَاءُ وَالكِنْ لا مَتَعُورُونَ

او مه وایئ تاسی هغه چاته چه ووژل شی په لاره د الله (جهاد) کښی چه (دوی) مړه دی (دوی مړه نه دی) بلکه ژوندی دی ولیکن تاسی نه پوهیږئ (د دوی په ژوندانه)

تفسیر: یعنی هغه څوک چه د الله تعالیٰ په لار کښی خپل ځان وژنی هغه مړ نه دی بلکه ژوندی دی مگر تاسی د هغه په اخروی ژوندانه خبر نه یځ! او نه ئی کیفیت درښکاره دی! او دا هم د صبر نتیجه ده.

#### وَلَنَبُكُونَكُمُ شِبَى أَلْخُونِ وَالْحُوعِ وَنَقْصِ مِنَ الْرَمُوالِ وَالْكِنْفُسِ وَالتَّهَرُتِ \*

او خامخا مونږ آزمویو هرومرو (خامخا) تاسی په یوه شی چه هغه عبادت دی (د دښمن) له ویری او له لوږی (قحط) او له کموالی د مالونو (په راز راز (قسم قسم) آفتونو سره) او د نفسو (په قتل، موت، مرض او نورو) او د میوو (په آسمانی او ځمکنی آفتونو سره)

تفسیر: یا به مراد د الله خوف، د روژی لوړه، د زکوهٔ نقصان، د بدن امراض، د اولاد موت وی چه ثمرة الفواد ئی بولی ړومبی د هغو کسانو ذکر ؤ، چه د صبر لوړی مرتبی ئی حاصلی کړی دی. یعنی «شهیدان» اوس فرمایی چه الله تعالیٰ عموماً په لږ لږ تکلیف او مصیبت سره وخت په وخت له تاسی څخه امتحان آخلی او د صبر آزموینه مو کوی، ځکه چه د صابرینو په ډله کښی داخلیدل، څه آسان کار نه دی، نو له هم دی امله (وجی) ئی لا له پخوا څخه تنبیه وفرمایله!

## وَكِثِيرِ الصِّيرِيُنَ ﴿ الَّذِيْنَ اِذَا اَصَابَتُهُمُ مِّصِينَيَةٌ ﴿ قَالُوۤ الِثَالِلهِ وَاِثَا اِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴿ اُولِيَٰكِ عَلِيهُ مُصَلَوْتٌ مِّنَ وَيَهُمُ وَرَحْمَةٌ ۖ وَالْإِلَى فَمُ الْنُهُمَّدُونَ ۗ

او زیری ورکړه صبرکونکو ته (په جنت سره صبر کوونکی) هغه کسان دی کله چه ورورسیږی دوی ته څه مصیبت ـ نو وایی دوی بیشکه مونږ (مملوک) د الله یو او بیشکه مونږ هم ده (الله ته) بیا ورتلونکی یو (په آخرت کښی) دغه کسان په هم دوی دی عنایتونه (بخښنی) له (طرفه د) رب د دوی او مهربانی ده او دغه کسان هم دوی دی سمه لاره موندونکی (حق ته).

تفسیر: یعنی هغه کسان چه په دغو مصائبو یی صبر وکړ، او د نعمت ناشکری یی ونه کړه، بلکه دغه مصیبتونه یی د ذکر او شکر وسیله وګرځول نو ای محمده صلی الله علیه وسلم زمونډ له لوری هغوی ته زیری ورکړه!.

#### إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرُوَّةُ مِنْ شَعَايُرِ اللَّهِ

بیشکه صفا او مروه (چه په مکه کښی دوه غرونه دی) له نخښو (د عبادته) د الله ځنی دی.

تفسیر: پخوا له دی د قبلی د تحویل او په نورو قبلو باندی د کعبی د افضلیت ذکر و، اوس د هغه د محل او د حج او عمری د ادا کولو ذکر فرمایی څو چه د ﴿ وَلِاُيْمَ نِفْتَيْنُ عَلَيْكُمْ ﴾ تصدیق او تکمیل په ښه ډول (طریقه) سره وشی. یا دا چه پخوا له دی ئی د صبر د فضیلت ذکر وفرمایه! اوس فرمایی وگورئ! صفا او مروه چه په «شعایر الله» کښی داخل دی او

په حج او عمره کښی د دوی په منځ کښی له دی سببه «سعی» کول ضروری دی، چه هم دا د صابرینو یعنی بیږی هاجری او د هغی د زوی حضرت اسمعیل علیهما السلام له آثارو ځنی دی، په تفسیر، حدیث او تاریخ کښی دا قصه په تصریح سره مذکوره او مشهوره ده چه د هغی له لیدلو ځنی د هغی له لیدلو ځنی د هغی له لیدلو

#### فَمَنُ حَجَّ الْبَيْتَ آوِاعْتَمَرَ فَلَاجْنَا حَعَلَيْهِ آنَ يَطُوّنَ بِهِمَا وْمَنُ تَطُوّعَ خَيْرًا فَإِنّ اللهَ شَاكِرٌ عَلِيْهُ

نو هر څوک چه (اراده د) حج وکړی د بیت (الله تعالیٰ) یا (اراده د) عمری (وکړی) نو نشته هیڅ ګناه په ده باندی (په دی کښی) چه طواف وکړی په خپله خوښه څه نیکی نو بیشکه الله شکر قبلوونکی، ښه عالم دی.

تفسیو: «صفا» او «مروه» په مکه معظمه کښی دوه غرونه دی. د مکی خلق د حضرت ابراهیم علیٰ نبینا وعلیه الصلوة والسلام له زمانی راهیسی همیشه حجونه کوی، او د حج کولو په وخت کښی په دغو غرونو هم طواف کوی. د کفر په زمانه کښی کافرانو په دغو غرونو دوه بتان درولی وو چه د هغو تعظیم به ئی کاوه، او داسی به ئی گڼل، چه دا طواف د هغو دواړو د تعظیم لپاره دی. کله چه د اسلام پاک دین خپور (خور) شو، او خلق له بت پرستی مخنی تائب شول، نو داسی خیال وشو، چه د «صفا» او «مروه» طواف د هغو بتانو د تعظیم لپاره ؤ، نو غرنگه چه د بتانو تعظیم حرام شو، نو ښایی چه د «صفا» او «مروه» تعظیم هم ممنوع شی مخکه چه دا خبره هغوی ته معلومه نه وه چه د «صفا» او «مروه» طواف په اصل کښی د حج له پاره ؤ، او کفارو که له خپله جهالته پر دوی باندی بتان درولی وو، هغه تری لری کړل شول. کله چه د مدینی منوری انصارو د کفر په زمانه کښی هم د صفا او مروه طواف به گاڼه، نو د اسلام په زمانه کښی هم دوی ته د هغوی د طواف په نسبت څه اندیښنه پیدا شوه، او د رسول الله مبارک څخه ئی په دی باره کښی هم داسی هدایت وغوښت «مونږ پخوا د «صفا» او «مروه» طواف نه کاوه، اوس د هغه په نسبت څه هدایت راکوی؟» په دی مناسبت دا آیت نازل شو، او دواړو فرقو ته دا و دواړو فرقو د دا و دولو و نوقو د دا و دولې نشته، بلکه دا و به اصل کښی د الله تعالیٰ نخښی دی او د هغوی طواف کښی کومه گناه او خرابی نشته، بلکه دا په اصل کښی د الله تعالیٰ نخښی دی او د هغوی طواف کښی کومه گناه او خرابی نشته، بلکه دا په اصل کښی د الله تعالیٰ نخښی دی او د هغوی طواف کښی کومه گناه او خرابی نشته، بلکه دا په اصل کښی د الله تعالیٰ نخښی دی او د هغوی طواف کښی کومه گیاه او خرابی نشته، بلکه دا

#### إِنَّ الَّذِيْنَ يَكُتُنُونَ مَا أَنْزَلْنَامِنَ الْبَيِّنْتِ وَالْمُرْى

#### مِنُ بَعُدِ مَا بَيِّنَهُ لِلنَّاسِ فِي الكِمْنِ

بیشکه هغه کسان چه پتوی (دوی له خلقو څخه) هغه شی چه نازل کړی دی مونږ له ښکاره ؤ (احکامو او واضحو دلائلو) او د هدایت (خبری) پس له هغه چه بیان کړی دی مونږ هغه لپاره د خلقو (یعنی بنی اسرائلو) په کتاب (توریت) کښی

تفسیو: له دغو خلقو څخه یهودان مراد دی، چه دوی د رسول الله صلی الله علیه وسلم د رسالت تصدیق او د قبلی د تحویل خبره او نور چه په توریت کښی ؤ، پتول، او هم دا راز (قسم) هغه کسان چه د دنیوی اغراضو له امله (وجی) ئی د پاک الله حکمونه پتول، هغوی هم د دغه آیت په حکم کښی داخل دی.

### أُولَٰإِكَ يَلْعَنُهُمُ اللهُ وَ يَلْعَنُهُمُ اللَّعِنُونَ ۖ

دغه کسان چه دی لری کوی دوی الله له رحمت خپل او لعنت وایی پر دوی لعنت ویونکی (له پرښتو، انسانانو، پیریانو او نورو مخلوقاتو).

تفسیر: لعنت کوونکی له جنیانو، انسانانو، ملائکو بلکه له تولو ذیروحو شیانو مخخه عبارت دی گکه چه د دوی د حق پتولو له وباله په عالم (نړی) کښی قحط، وبا، طاعون او نوری راز راز (قسم قسم) بلاگانی خپریږی (خوریږی)، نو له دی سببه، نه یوازی حیواناتو ته، بلکه تر جماداتو پوری هم تکلیف او صدمه وریینیږی، نو محکه تول کائنات پر دوی باندی لعنت کوی.

#### إِلَّا الَّذِيْنَ تَابُوُ ا وَ اَصْلَحُوا وَبَيَّنُواْ فَأُولَيْكَ اَتُوبُ عَلَيْهِمْ

مگر هغه کسان چه بیرته وگرځیدل (له شرکه او پټولو د نعمت) او نیک ئی کړ عمل خپل او بیان ئی کړه (حقه خبره) نو دغه کسان (چه دی) رجوع به وکړم زه په رحمت سره په دوی باندی.

تفسیر: یعنی که څه هم د دوی د حق پتولو له امله (وجی) ځینی خلق په ګمراهی کښی لویړی خو کله چه دوی د حق له پتولو څخه توبه وباسی، او د حق اظهار په ښه ډول (طریقی) سره وکړی نو مونږ د لعنت پر ځای، په هغوی باندی خپل رحمت نازلوو، ځکه چه مونږ تواب او رحیم یو!.

## وَآنَا التَّوَّابُ الرَّحِيُمُ ﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُ وَا وَمَا ثُوْا وَهُوَ كُفَارُ اللَّهِ وَالْمَلَيْكَةِ وَالتَّاسِ اَجْمَعِيْنَ ﴿ الْوَلِيَالِ اَجْمَعِيْنَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ وَالْمَلَيْكَةِ وَالتَّاسِ اَجْمَعِيْنَ ﴿

او هم دا زه ښه توبه قبلوونکی پوره رحم لرونکی یم (د توبی په منلو او د رحمت په نزول) بیشکه هغه کسان چه کافران شوی او مړه شوی دی حال دا چه دوی کافران وو ( په وخت د مرګ کښی) دغه کسان (چه دی) پر دوی باندی دی لعنت د الله او (لعنت) د ملائکو او (لعنت) د خلقو تولو. (یعنی د تولو هغو مخلوقاتو چه لعنت ته ئی اهمیت ورکاوه شی).

تفسیر: یعنی هغه څوک چه پخپله حق پټ کړی، یا د بل چا د حق پتولو له سببه ګمراه شی، او تر آخره پوری کافر پاتی شی، او توبه ئی په برخه نه شی، نو هغه تل ملعون او جهنمی دی. وروسته له مرګه د هغه توبه نه قبلیږی. پرته (علاوه) له لومړی (اولی) فرقی چه د توبی له امله (وجی) له دوی څخه لعنت منقطع کیږی ځکه چه دوی پخپل ژوندانه کښی تائب شوی دی.

#### خْلِدِيْنَ فِيْهَا لَا يَخَفَّفُ عَنْهُ مُ الْعَنَابُ وَلِاهُمُ نِيْظُرُونَ ٣

حال دا چه همیشه به وی دوی په لعنت (یا اور) کښی نه به سپکاوه شی له دوی ځنی عذاب او نه به دوی ته مهلت ورکړ شی (د توبی، یا به په رحمت سره ورته نه کتل کیږی).

تفسیر: یعنی په دوی باندی به عذاب یو رنګ او متصل وی، او داسی به نه کیږی چه د دوی په عذاب کښی به څه لړوالی پیښیږی، یا کومه شیبه به د هغوی عذاب لری کیږی.

#### وَالْهُكُوْ اللهُ وَاحِثُ لَآ اِلْهَ إِلَّا هُوَ الرَّحْنُ الرَّحِيْدُ اللَّهِ الرَّحْنُ الرَّحِيْدُ

او معبود ستاسی معبود یو دئ نشته بل خوک لایق د عبادت مگر هم دی خورا (ډیر) مهربان پوره رحم لرونکی دی.

تفسیر: یعنی ستاسی د تولو حقیقی معبود داسی یو ذات دی، چه د تعدد احتمالات له سره پکښی نشته. نو هر هغه څوک چه هغه له احکامو ځنی سر غړوی، هغه بیخی مردود دی او تباه کیږی. که بل کوم معبود وی، نو امکان ئی درلود (لرلو)، چه له هغه ځنی د نفعی څه هیله (امید)او توقع شوی وی. دا خو پاچاهی ـ باداری (نوابی) ـ استاذی او پیری نه دی، چه که په یوه ځای کښی موافقت ونه شو، نو بل ځای ته به لاړ شی، دا خو معبودیت او الوهیت دی. نه تاسی د ده له ذاته پرته (علاوه) بل کوم معبود نیولی شئ! او نه له ده څخه پرته (علاوه) له بل چا ځنی د څه خیر او ښیکنی (فائدو) توقع کولی شئ!. کله چه ﴿ وَالْهُلُولُهُ وَلِمْلُ ﴾ آیت نازل شو، نو د مکی معظمی کفارو تعجب وکړ، چه د تول عالم معبود او د تولو خلقو کار جوړوونکی به څرنګه یو ذات شی؟ د دی خبری دلیل څه شی دی؟.

د دوی د دی غوښتنی په اثر د ﴿ إِنَّ فِي خَلْق التَّمَلُوتِ ﴾ الآیه ـ آیت نازل، او په هغه کښی پاک الله د خپل قدرت څه آثار بیان کړل.

إِنَّ فِيُ خَلْقِ السَّلُوتِ وَالْاَرْضِ وَاخْتِلَافِ الَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفَالِ الَّيِّ تَجْرِيُ فِي الْبَعَرِيمَا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا اَنْزَلَ اللهُ مِنَ السَّمَا َءِمِنْ مَّا أَهِ فَاحْيَابِهِ الْاَمْ ضَ بَعُلَ مَوْنِهَا وَ بَتَى فِيهًا مِنْ كُلِّ دَابَّةً "وَتَصُرِلُفِ الرِّياحِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخَرِبَيْنَ السَّمَا أَء وَالْاَرْضِ لَا لِيتٍ لِقَوْمٍ تَعْفِلُونَ ﴿

بیشکه په پیدا کولو د آسمانو او (په پیدا کولو) د ځمکی کښی او په اختلاف د شپی او د ورځی کښی ( چه اوږدیږی، لنډیږی پرله پسی رڼا او تیاره راځی، یخیږی او ګرمیږی) او په بیړیو (کشتو) هغو کښی چه روانی وی په دریاب کښی په هغه سره چه فائده رسوی خلقو ته او په هغه څه کښی چه نازل کړی دی الله له (طرفه د) آسمانه له اوبو ځنی نو ژوندی. (زرغونه) کړی ئی ده په هغو (اوبو) سره ځمکه وروسته د مرګه (وچوالی) د هغی او خپاره (خواره) کړی ئی دی په دی ځمکه کښی له هر قسمه خوځیدونکو (حیواناتو) څخه، او په ګرځولو(بدلولو) د بادو کښی او په (درولو د) هغی وریځی چه مسخره کړی شوی ده په مینځ د آسمان او د ځمکی کښی هرومرو (خامخا) دلیلونه دی (په وحدانیت باندی) دپاره د هغه قوم چه د عقل څښتنان (خاوندان) دی.

تفسیر: یعنی د آسمان په دومره وسیع او هسک (اوچت) او بی له ستنی پیدا کولو کښی او د ځمکی په دومره پراخ او مضبوط جوړولو کښی او له ځمکی ځنی د اوبو په راخوټولو (راویستلو) او راپورته کولو او بهولو کښی او د شپی او ورځی په بدلولو، لنډولو او اوږدولو کښی ـ او په سیندونو کښی ـ د بیړیو په تګ او راتګ کښی او له آسمان ځنی د اوبو په اورولو کښی ـ او د باران په اوبو سره د ځمکی د مخ په شنه کولو کښی، او په هغی کښی د ټولو حیواناتو په باران په اوبو سره د ځمکی د موالد او تناسل کښی او د نورو موجوداتو په وجود او د هغوی په نشواونما (وده) کښی، او له مختلفو جهاتو ځنی په راز راز (قسم قسم) هوا او بادونو چلولو کښی او د آسمان او ځمکی تر مینځ د وریځو په درولو کښی په دی ټولو او نورو شیانو کښی د الله تعالیٰ په وحدانیت او د ده په قدرت او حکمت او رحمت باندی هغه چا لره لوی لوی دلائل و ډیر شواهد شته چه د عقل او فکر خاوندان وی.

(فائده: په ﴿ لَآلِهُ إِنَّ فَيُ خَلِق ﴾ كښى د ذات توحيد او په ﴿ الرَّمُنُ الرَّحِيْمُ ﴾ كښى د صفاتو ثبوت دى چه د دغو ستاينو ثبوت دى چه د دغو ستاينو (صفتونو) او صفاتو په سبب د مشركانو تولى شبهى په كلى ډول (كلى طور) سره رد شوى.

#### وَمِنَ الكَاسِ مَنْ يَتَكُخِنُ مِنْ دُونِ اللهِ أَنْ ادًا

او ځینی له خلقو څخه هغه څوک دی چه نیسی بی له الله څخه شریکان (په عبادت کښی)

تفسیر: یعنی په بنیادمانو کښی چه په عقل او شعور کښی له ټولو مخلوقانو مخنی افضل دی، ځینی داسی هم دی، چه سره له ښکاره او سابقه دلائلو بیا هم غیر له الله تعالیٰ مخنی نور شیان د حق تعالیٰ شریک ګڼی، او د ده جل جلاله سره ئی برابروی.

#### تجينونهم كحتب الله

چه مینه کوی دوی په هغوی باندی لکه چه مینه کوی په الله

تفسیر: یعنی یوازی په اقوالو او اعمالو کښی خپل شریکان له حق تعالیٰ سره نه برابروی، بلکه ان تر قلبی محبت پوری چه د اعمالو د صدور اصل او اساس دی د دوی شرک او مساوات رسیدلی دی، چه د شرک اعلیٰ درجه ده، او شرک فی الاعمال د هغه فرعه او تابع دی.

#### وَالَّذِينَ امْنُوْآاشَتُّ حُبَّاتِتُهُ

او هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی ډیر ټینګ دی له جهته د مینی له الله سره ،

تفسیر: یعنی هغه محبت چه مشرکین ئی له خپلو باطلو معبودانو سره لری، مؤمنان له هغه مخنی خورا (ډیره) زیاته مینه او محبت له الله تعالیٰ سره لری، ځکه چه د مشرکانو مینه د دنیا په مصائبو کښی زائلیږی ـ او د آخرت د عذاب د لیدلو په اثر دوی له خپلو باطلو معبودانو مخنی بیخی بیزاره کیږی لکه چه په وروستی آیت کښی راځی. بالعکس د مؤمنانو محبت او مینه له خپل پاک الله سره په راحت او مصیبت په روغتیا او ناروغتیا ـ په دنیا او آخرت ـ په پټه او ښکاره کښی برابره، او هیڅ تغییر نه مومی او تل دوامداره او باقی وی او هم هغه محبت چه اهل الایمان ئی له الله تعالیٰ سره لری، له هغه محبت مخنی خورا ډیر او زیات دی چه مؤمنان ئی له ماسویٰ الله یعنی انبیاؤ ـ اولیاؤ، ملاتکو ـ عابدانو ـ صالحانو ـ علماؤ ـ فضلاؤ، آباؤ، اجدادو، اموالو، اولادونو، ښځو، دوستانو، دنیا او مافیها سره لری. ځکه چه مؤمنان له الله تعالیٰ سره د هغه د عظمت او شان سره سم بالاصاله او بالاستقلال مینه او محبت لری، او له نورو سره بالواسطه، او د حق تعالیٰ له حکم سره سم له هر یوه سره د هغه د مرتبی او مقام په میچ بالواسطه، او د حق تعالیٰ له حکم سره سم له هر یوه سره د هغه د مرتبی او مقام په میچ بالواسطه، او د حق تعالیٰ له حکم سره سم له هر یوه سره د هغه د مرتبی او مقام په میچ بالواسطه، او د حق تعالیٰ له حکم سره سم له هر یوه سره د هغه د مرتبی او مقام په میچ بالواسطه، و د حق تعالیٰ له حکم سره سمی هم وی. خالص شرک او د مشرکانو کار دی. په تعظیم ادب کښی زیار (محنت) کاږی صدیق ـ د رتبی نه کوی فرق چیری زیدیق په تعظیم ادب کښی زیار (محنت) کاږی صدیق ـ د رتبی نه کوی فرق چیری زیدیق

#### ۅؘڷۅ۫ۑۯؽٳڷڹؽؙؽڟؘۮٷٛٳۮ۬ؠۯۅ۫ؽٳڵۼۮٳڹٚٲؿٙٳڷڠؙۊؘۜٛٛڠؘؚٙٚڽڵٶ جَمِيْعًا ٛٷٲؿٳڵۿؘۺؘڮؽؙڵٲۼۮٳڥ

او که ووینی هغه کسان چه ظلم ئی کړی دی (په خپلو نفسونو په شرک سره) په هغه وخت کښی چه ووینی دوی عذاب چه بیشکه قوت خاص الله لره دی ټول او بیشکه چه الله سخت عذاب ورکوونکی دی (نو د بتانو عبادت به ئی نه کاوه)

تفسیر: یعنی هغه ظالمان چه الله تعالیٰ سره شریکان پیدا کوی که دوی دا خپل باطل معبودان په راتلونکی وخت کښی ووینی، چه څرنګه دا معبودان سره له خپلو عابدانو د الله تعالیٰ په عذاب کښی آخته کیږی، او هیڅوک نه وی چه دوی له سختو عذابو ځنی وژغوری (بچ کړی)، هلته به

وپوهیږی چه تول زور او قوت خاص الله تعالیٰ لره دی ـ او د الله تعالیٰ عذاب خورا (ډیر) سخت دی، نو دوی به هیچری د الله تعالیٰ له عبادت ځنی مخ نه اړاوه، او نورو شیانو ته به نه متوجه کیدل. او نه به ئی له دوی ځنی د منفعت او د ګتی هیله (طمعه) او امید کاوه.

#### إِذْ تَبَرَّا الَّذِيْنَ النَّبِعُوا مِنَ الَّذِيْنَ التَّبَعُوا وَرَا وُالْعَذَابَ وَتَقَطَّعَتُ بِهِمُ الْأَسْبَابُ®

کله چه بیزاره شی هغه کسان چه متبوعان (مشران) دی له هغو کسانو څخه چه تابعان (او کشران) دی او ووینی دوی عذاب او منقطع (غوڅ) شی په دوی (هغه ټول) اسبابونه (د خپلوی علائق).

تفسیر: یعنی هغه وخت به داسی وی چه متبوع به له خپلو تابعانو ځنی بیزاریږی، او د بتانو او د بتانو او د بتانو او د بت خوښوونکو په مینځ کښی به هیڅ علاقه او رابطه نه پاتی کیږی، او یو له بله سره به د الله تعالیٰ د عذاب له ویری دښمنی کوی.

#### وَقَالَ الَّذِينَ اتَّبَعُوْ الْوُآنَ لَنَا كُرَّةً فَنَتَبَرَّآ مِنْهُ مُكَاتَبَرَّ وُوامِنًا \*

او وایی هغه کسان چه تابعان وو کاشکی وی موند لره بیا ورتلل (دنیا ته) نو بیزاره به شو موند له دی متبوعانو څخه لکه چه بیزاره شوی دی دوی له موند محنی

تفسیر: مشرکان به په هغه وخت کښی وایی که مونږ یو ځل بیا دنیا ته لاړ شو، نو مونږ به له هغوی ځنی خپل انتقام او کسات (بدله) واخلو ـ او همغسی چه دوی نن له مونږ ځنی بیل او جلا (جدا) شوی دی، مونږ به هم هلته د هغوی ځواب هم داسی ورکوو، او تری بیلیږو به. مگر له دی محالی او نه کیدونکی آرزو ځنی به بی له افسوسه هیڅ یوه ګټه او منفعت په لاس نه ورځی.

#### كَنْ لِكَ يُرِيْهِمُ اللهُ أَعْمَالَهُ مُ حَمَرَتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا هُمْ بِخِرْجِيْنَ مِنَ التَّارِ<sup>عَ</sup>

سيقول(٢)

هم داسی (لکه چه وښوده پاک الله دوی ته د عذاب سختی او د یوه بل نه بیزاری) وبه ښیی دوی ته الله (ناکاره) عملونه د دوی افسوسونه په دوی باندی او نه به وی دوی وتونکی هیچیری له اور (د دوزخ) نه

تفسیر: یعنی همغسی چه مشرکان د الله تعالیٰ د عذاب، او د خپلو معبودانو له بیزاری ـ او جلاوالی (جداوالی) ځنی به سخت حسرت او افسوس کوی، هم داسی الله تعالیٰ د هغوی ټول عملونه د افسوس او حسرت موجب گرځوی. ځکه چه د دوی حج او عمره، صدقات او خیراتونه، او نور احسانات او ښیکټی (فائدو) د کفر په سبب بیخی مردودی او ابته (ناکاره) کیږی. او هر څومره شرک او ګناه چه ولری، د هغو په مقابل کښی به په عذابیږی، نو اوس به د هغوی ښی او بدی چاری ټولی د حسرت او ارمان موجبات کیږی، او له هیڅ عمل ځنی به دوی ته هیڅ یوه ګټه او فائده ونه رسیږی، او تل به په دوزخ کښی اوسیږی. بالمقابل موحدین او د ایمان خاوندان که د خپلو ګناهونو له سببه دوزخ ته لاړ هم شی، په پای (آخر) کښی تری وځی، او د خپلو ښو چارو ښه بدل مومی.

#### يَأَيُّهَا النَّاسُ كُلُوْامِمَّا فِي الْأَرْضِ حَلْلًا طَيِّبًا أَوْلَاتَتَّبِعُوْاخُطُوتِ الشَّيُظِنِ ا

ای خلقو! خورئ تاسی له (ځینو هغو) شیانو څخه چه په ځمکه کښی دی حلال پاک (بی شبهی) او پیروی مه کوئ تاسی د (اثر د) قدمونو د شیطان! (شیطان پسی مه ځځ! او د ده په وسوسه د هوا او هوس متابعت مه کوئ!)

تفسیو: عربیانو به بت پرستی کوله، او د بتانو په نامه به ئی حیوانات سرخوشی ایله (آزاد) پریښودل، او له هغو ایله خوشی شویو حیواناتو ځنی به ئی گته او فائده اخیستل حرام گڼل، چه دا هم یو راز (قسم) شرک دی، ځکه چه د حلال او حرام تاکل (مقررؤل) او بیلول د الله تعالیٰ کار دی، او پرته (بغیر) له الله تعالیٰ ځنی په داسی کارونو کښی د بل چا خبری گواکی شرک ته تمایل او ترجیح ده. نو له هم دی سببه ئی په پومبنی آیت کښی د شرک خرابی بیان کړه، اوس د حلال له تحریم ځنی ممانعت فرمایی، چه خلاصه او لنډه ئی دا ده هر هغه شی چه په ځمکه کښی پیدا کیږی، تاسی له هغه ځنی خورئ! په دی شرط چه شرعاً حلال، طیب او روا وی. یعنی نه (فی نفسه) حرام وی، لکه مرداره او خنزیر (سرکوزی) او ما اهل به لغیر الله یعنی هغه ساکښان (ذی روح) چه د هغو د حلاولو په وخت کښی پرته (علاوه) د الله تعالیٰ له نامه

خمنی د بل چا نوم پری ویلی شوی وی، او د هغو له حلالولو ځنی ئی غیرالله ته قربت مقصود وی. او نه د کوم عارضی امر له سببه په هغه کښی حرمت پیدا شوی وی، لکه د غصب، غلا، رشوت او د سود مالونه، چه له دغو تولو ځنی اجتناب او ځان ساتل ضروری دی. او د شیطان پیروی هیڅکله مه کړئ! چه په خپل سر هر شی چه مو زړه وغواړی، حلال ئی وګڼځ لکه هر وَمَمَّ آهُلَ په لِنَهُ اِلله اَلله او هر شی چه مو زړه وغواړی حرام ئی وبولئ! لکه منده (بحیره، سائبه وصیله او حام).

#### إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوَّمُمِ لَيْ اللَّهِ مَا لَا تَعُلَمُ اللَّهُ وَإِللَّهُ وَإِللَّهُ وَالْفَحْمَةَ أَءِ وَآن تَقُولُوْا عَلَى اللهِ مَا لَا تَعُلَمُونَ ﴿

بیشکه چه شیطان تاسی لره دښمن دی ښکاره بیشکه هم دا خبره ده چه حکم کوی شیطان تاسی ته په بد او قبیح کار سره (چه عقلاً او نقلاً منفور (متنفره) وی) او چه ووایئ تاسی په الله هغه خبری چه تاسی پری نه پوهیږئ!.

تفسیر: یعنی مسئلی او شرعی احکام له خپل لوری جوړوئ!. لکه چه په ډیرو ځایو کښی لیده کیږی، چه سر بیره (علاوه) پر جزئی امورو په اعتقادی امورو کښی هم له شرعی نصوصو څخه سترګی پتوئ!. او له خپله ځانه نوی حکمونه جوړوئ! او په قطعی نصوصو او د سلفو په اقوالو کښی تحریفونه، تغلیطونه (غلطی)، اړول، رااړول کوئ!.

## وَإِذَا قِيْلَ لَهُمُ التَّبِعُوا مَا آنُزَل اللهُ قَالُوا بَلُ نَثَبِعُ مَا الْفَيْنَا عَلَيْهِ اللهُ قَالُوا بَلُ نَثَبِعُ مَا الْفَيْنَا عَلَيْهِ اللهُ قَالُوا بَلُ نَثِيعُ مَا الْفَيْنَا عَلَيْهِ اللهُ قَالُونَ شَيْئًا وَلا يَفْتَدُونَ ١٠٠٠ اللهُ قَالُونَ شَيْئًا وَلا يَفْتَدُونَ ١٠٠٠ اللهُ قَالُونَ شَيْئًا وَلا يَفْتَدُونَ ١٠٠٠ اللهُ عَلَيْهِ

او کله چه وویل شی دوی ته چه پیروی کوئ تاسی د هغه حکم چه نازل کړی دی الله (چه قرآن دی په تحلیل او تحریم کښی) نو وایی (چه د قرآن پیروی نه کوو) بلکه پیروی کوو د هغه حکم چه موندلی دی مونږ په هغه باندی پلرونه خپل (ایا دوی د خپلو پلرونو متابعت کوی) اګر که وو پلرونه د دوی چه نه پوهیدل په هیڅ شی (د دین له احکامو څخه) او نه ئی لاره موندلی وه (حق ته).

تفیسو: یعنی د حق تعالیٰ د احکامو په مقابل کښی، د خپلو پلرونو او نیکونو پیروی او متابعت کوو. او د بڅو د متابعت کوو. او دا هم شرک دی. لکه چه ځینی ناپوه مسلمانان د کونډو په نکاح، او د بنځو د میراث په نسبت، او نورو باطلو رسومو کښی هم داسی خبری کوی، او ځینی که څه هم په ژبه داسی چتی (بیکاره) او فضولی خبری نه کوی، مګر د هغوی له عمل څخه دا خبری ښکاره او څرګندیږی. حال دا چه داسی اقوال او افعال ټول د اسلام له اصولو چپ او مخالف دی.

### وَمَثَلُ الَّذِيْنَ كَفَرُوا كَمَثَلِ الَّذِي يَنْعِقُ بِمَالاَسَيْمَعُ إِلَّادُعَاءً وَّنِكَ آءً "

او حال (د حق ته بلونکو) هغو کسانو لره چه کافران شوی دی لکه حال د هغه چا دی چه ناری وهی هسی یو شی ته چه نه اوری هیڅ مگر تشه بلنه او غږ.

تفسیر: یعنی هدایت ته د کافرانو رابلل داسی دی لکه چه کوم شپون (شپونکی) یا غوبه څریدونکو ساکښانو (ذی روحو) ته په بیدیا کښی ناری وهی، چه هغوی پرته (علاوه) له آوازه بل په هیڅ شی نه پوهیږی، هم دا رنګه حال د کافرانو دی، چه نه دوی په خپله پوهیږی او نه د پوهانو او عالمانو خبری منی.

#### صُوِّ بُكُوُّ عُمْيُ فَهُمُ لِاَيْغَقِلُوْنَ<sup>®</sup>

(دوی) کانه دی، ګونګیان دی، ړانده دی، نو دوی هیڅ عقل نه لری (چه حق ته لاره ومومی)

تفسیر: یعنی دا کافران کانه دی، چه د حق خبری بیخی نه اوری، او گونگیان دی، چه د حق خبری نه وایی، او پانده دی، چه سمه لار نه وینی. لنده ئی دا چه دوی په هیڅ شی نه پوهیږی، څکه چه د دوی دا دری حواس او قوی فاسدی شوی دی، نو د علم تحصیل، او د پوهی زده کول به څرنګه صورت ومومی؟.

#### يَايَتُهَا الَّذِينَ الْمَنْوَاكُلُوْامِنَ طَيِّبَاتِ مَارَثَمَ قُلْكُمُ

#### وَاشَكُرُوالِلهِ إِنَّ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُكُونَ ﴿

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړې دی (یعنی ای مؤمنانو) خورئ تاسی! له پاکو حلالو هغه شیانو چه درکړی دی مونږ تاسی ته، او شکر وباسئ! الله لره (په دغو حلالو شیانو) که چیری یئ تاسی چه خاص ده لره عبادت کوئ!

تفیسو: د تولو طیباتو او روا شیانو د خوراک حکم و پاندی تیر شو، ولی څرنګه چه مشرکان د شیطان له پیروی ځنی مغ نه اړوی، او له خپله ځانه احکام جوړوی، او الله تعالیٰ ته ئی نسبت کوی، او له خپلو باطلو دودونو (رواجونو) ځنی لاس نه اخلی، د حق او حقیقت د پوهیدلو ځای په دوی کښی نشته، نو اوس پاک الله له دوی څخه اعراض وفرمایه، او په خاصه توګه (طریقه) ئی مسلمانانو ته توجه و کړه، او دوی ئی مامور کړل چه له روا او بی شبهی پاکو شیانو ځنی وخورئ!. او خپل انعام ئی ښکاره کړ، او د شکر د ادا کولو امر ئی وفرمایه. په دی کښی د ایماندارانو د مقبولیت او مطبعیت او د مشرکانو د مردودیت او رتلو په لوری اشاره وشوه.

#### إنماحوم عكيكم الميتة

بیشکه هم دا خبره ده چه حرام کړی دی (الله) په تاسی باندی (خوراک) د مرداری

تفسیو: مرداره هغه ده چه دا پخپل سر ومری او چړی ته ونه رسیږی. یعنی حلال نه شی، یا له شرعی طریقی ځنی پرته (علاوه) حلال، یا ښکار کړی شی. لکه چه زندی کړی شی یا د کوم ژوندی ساکښ (ذی روح) کومه عضوه (غړی) پری کړی شی، یا په لرګی، تیږی او ټوپک سره وویشتل شی، یا له پاسه ولویږی او مړ شی یا د بل کوم حیوان د ښکر د وهلو په اثر مړ شی، یا ئی کوم داړونکی یا څیروونکی ځناور وداړی، یا ئی وخیری، یا د حلالولو په وخت کښی قصداً پری تکبیر، ونه وایی او مړ شی دا ټول سره په مردارو کښی داخل او حرام دی، البته دوه ساکښان (ذی روح) بی له ذبحی مونږ ته حلال دی، چه کب (ماهی) او ملخ دی، او دا د استثناء امر هم د رسول اکرم صلی الله علیه وآله واصحابه وسلم د حدیث په موجب شوی دی.

#### والكآمر

او (حرام کړی دی الله خوراک د) ويني (بهيدونکي)

تفسیو: له وینی څخه مراد هغه وینه ده چه له رګو ځنی وبهیږی او د ذبحی په وخت کښی داری ووهی، او راووځی، پاتی شوی هغه وینه چه په غوښه کښی وی، یا ورپوری لګیدلی وی، هغه ناروا نه ده بلکه حلاله او پاکه ګڼله کیږی، نو که څوک کله غوښه بی له مینځلو (وینځلو) پخه کړی، خوراک ئی ناروا نه دی خو د نظافت او سپیڅلتیا (پاکئ) له اصولو ځنی لری کار دی د ینی او پښتورګی چه تړلی شوی وینی دی خوراک د رسول اکرم صلی الله علیه وآله واصحابه وسلم د حدیث په موجب حلال او روا شوی دی.

#### وَلَحْمَ الْخِنْزِيْرِ

#### او (حرام کړی دی الله خوراک د) غوښی د خنزير.

تفسیو: خنزیر ژوندی وی، که مر، له شرعی قاعدی سره سم حلال شوی وی، که نه، په هر صورت سره قطعاً حرام دی. او د خنزیر تول اجزاء لکه غوښه، پوستکی، هډوکی، ویښتان، نوکان، پلی، غړی، وازده او نور تول ناپاک دی، او له هغوی ځنی قائده او کار آخیستل ناروا او حرام دی، کله چه په دی ځای کښی د خوراکی شیانو ذکر دی نو ځکه یواځی د غوښی حکم راښودلی شوی دی مگر په دی خبره باندی د تول امت اجماع ده چه خنزیر بیشکه «نجس العین» دی. ځکه چه په بی غیرتی بیحیایی او په حرص او نجاستونو ته په رغبت کښی له تولو ساکښانو (ذی روحو) ځنی وړاندی دی، او له هم دی امله (وجی) الله تعالی د خنزیر په نسبت فرمایی شورانی شوره نو د هغه هیڅ یو جزء نه پاک دی، او نه د هیڅ قسم فائدی اخیستلو وړ (لائق) دی. هغه کسان چه د خنزیر غوښی ډیری خوری یا ئی له نورو اجزاؤ څخنی فائدی آخلی،

#### وَمَآاُهُلَ بِهِ لِغَيْرِالِتُهُ

او(حرام کړی دی الله خوراک د) هر هغه حلال کړی شوی چه آواز کړی شوی وی په هغه باندی (په وخت د ذبحی کښی) بی له پاک الله).

تفسیر: له «ما اهل به لغیر الله» ځنی دا مطلب دی چه پر دی ساکښانو (ذی روحو) باندی پرته (علاوه) د الله تعالیٰ له نامه د بل کوم بت یا بل شی نوم واخیستل شی، یعنی هغه پرته (علاوه) د الله تعالیٰ له نامه د کوم بت، جن، خبیث روح، پیر، مرشد، نبی یا د نورو په نامه وتاکی (مقرر کړی)، او د هغه ساکښ (جاندار) روح هغه ته نذر کړی، د هغه د تقرب یا رضا غوښتنی په نیت ئی ذبح کړی او محض د ده د خوښی په غرض ئی د هغه ساکښ (جاندار) سا ایستل

مقصود وی، نو د دی تولو ساکښانو (جاندار) د غوښو خوړل حرام دی، که څه هم د دوی د ذبحی په وخت کښی تکبير هم وويل شی او د الله تعالیٰ لوی نوم هم پری واخيستل شی، ځکه چه پرته (علاوه) د روح له پيدا کوونکی څخه، بل چاته د روح نذر او نياز کول، له سره درست نه دی، نو د هر ساکښ (جاندار) روح چه غير الله ته نذر کړی شی د هغه د مرداری او خباثت مرتبه، د مرداری له خباثت ځنی زياته ده، ځکه چه په مرداره کښی فقط دومره خرابی شته، چه د هغه روح د پاک الله په نامه نه دی وتلی. او دلته د هغه روح د غير الله په نامه نذر شوی دی، چه دا عين شرک دی. همغسی چه خنزير او سپی د ذبحی په وخت کښی د تکبير ويلو له امله (وجی) نه حلاليږی، په مرداره باندی هم د الله تعالیٰ د نامه له ويلو ځنی څه فائده نه حاصليږی، هم داسی د هر ساکښ (جاندار) روح چه غيرالله ته نذر شی يا ئی په نامه کړی وی، نو د ذبحی په وخت کښی په هغه باندی د الله تعالیٰ د نامه له آخيستلو ځنی له سره هيڅ فائده نه حاصليږی او نه حلال کيدی شی. که د غيرالله په نامه باندی له ټاکلو (مقررولو) څخه وروسته، خاصليږی له خپل دی نيت ځنی رجوع او تری توبه وکړی، او بيا ئی ذبح کړی، نو د هغه نذر کوونکی له خپل دی نيت ځنی رجوع او تری توبه وکړی، او بيا ئی ذبح کړی، نو د هغه به حلاوالی کښی هيڅ شک او شبهه نه پاتی کيږی.

عالمانو تصریح فرمایلی دی که د کوم باچا د راتگ په وخت کښی د تعظیم په نیت ساکښ (ذی روح) ذبح کړ شی، یا د کوم جن (پیری) له اذیت څخه د نجات له امله (وجی)، د هغه په نامه کوم ساکښ (ذی روح) حلال کړ شی، یا د توپ ویشتلو، یا د نذر پخولو، یا د کوم نیاز ورکولو په وخت کښی ساکښ (ذی روح) ذبح کړ شی، اګر که د ذبحی په وخت کښی د الله تعالیٰ نوم هم پری یاد کړ شی . دا ساکښ (جاندار) بیخی مردار او حرام او فاعل ئی سخت گناهگار دی.

په حدیث شریف کښی هم راغلی دی «لعن الله من ذبح لغیر الله» یعنی په هغه چا د پاک الله لعنت دی چه غیرالله ته د تقرب او تعظیم په نیت ساکس (ذی روح) ذبح کړی، که د ذبحی په وخت کښی د الله تعالیٰ نوم پری یاد کړی، یا ئی یاد نه کړی. هو! په دی کښی هیڅ حرج نشته چه ساکس (ذی روح) د الله تعالیٰ په نامه ذبح، او د هغه غوښه فقیرانو ته ورکړی، او ثواب ئی کوم قریب یا پیر یا لوی ته وروبخښل شی، یا د کوم مړی له خوا قربانی وکړه شی. او د هغه ثواب ورته وبخښل شی، ځکه چه دا غیر الله ته ذبح نه ده. ځینی کاړه تلونکی په هسی مواقعو کښی داسی پلمی (تدبیرونه) بیانوی چه «د پیرانو په نذرونو او نورو نیازونو کښی زمونږ مقصود دا دی چه خواړه پاخه او د مړیو په نامه ئی صدقه کړو.» نو لومړی ښایی دوی وپوهیږی چه د الله تعالیٰ په مخ کښی داسی پلمی (تدبیرونه) پرته (علاوه) له زیانه څه نفع نه رسوی. دوهم ښایی له دوی ځنی پوښتنه وشی، چه د هغه ساکښ (ذی روح) په ځای چه نذر ئی منلی شوی دی، که هغومره غوښه وپیرودله (واخستله) شی، او پخه ئی کړی، او پر فقیرانو ئی وویشی نو ایا دا ښه کار نه دی؟ او ایا په دی ډول (طریقه) سره هغه نذر نه ادا کیږی؟ که بلا تأمل تاسی داسی وکولی شئ! او په دی خیرات کښی هیڅ ډول (طریقه) خلل ستاسو په زړونو

کښی پیدا نه شی نو تاسی رښتینی یئ!، که نه دروغ، او دا فعل مو غټه ګناه، او هغه منبوحه مرداره او حرامه ده.

(فائله): دلته داسی یوه شبهه پیدا کیپی چه په دی آیت کښی ئی د ذکر شویو شیانو د حرمت انحصار بیان فرمایلی دی چه له هغه ځنی دا مطلب فهمیپی چه پرته (علاوه) له مذکوره و شیانو څخه بل هیڅ ساکښ (جاندار) حرام نه دی، حال دا چه ټول داړونکی، څیروونکی ساکښان (ذی روح) لکه خره، سپی او نور هم حرام دی. د دی خبری یو ځواب دا دی «په دی حصر کښی د مذکوره و شیانو د حرمت حکم منحصر نه دی، چه هسی اعتراض وارد شی، بلکه د حرمت حکم نی له صحت او صداقت سره مخصوص فرمایلی دی، او د دی حکم د مخالف جانب بطلان مقصود دی، یعنی خبره هم دا ده چه هم دا شیان پاک الله په تاسی حرام کړی دی، او په دی کښی بل کوم احتمال نشته، یعنی د دی شیانو حلال گڼل بیخی باطل او غلط دی.» بل ځواب دا دی چه هم را منسور شویو شیانو کښی منحصر او ومانه شی، مگر دا حصر دی اضافی و گاڼه شی، یعنی خاص دی د هم دی شیانو په لحاظ سره تسلیم کړی شی، نه هغه چه مشرکانو له خپلو خولو حرام گرځولی دی، لکه بحیره او سائبه او نور چه د هغو ذکر وروسته مشرکانو له خپلو خولو حرام گرځولی دی، لکه بحیره او سائبه او نور چه د هغو ذکر وروسته مشرکانو په تاسی نی لکه قیچ (گه)، بحیره، سائبه او نور حرام کڼځ! او د هغو تعظیم او راځی، مطلب ئی داسی شو چه مونږ په تاسی باندی فقط مرداره او خنزیر او نور حرام کړی وه، تکریم کوئ! دا کار بیخی چتی (بیکاره) او افترا ده، پاتی شو څیروونکی او مردار ساکښان زم وادی. د هغوی په مرداری کښی څه تکریم کوئ! دا کار بیخی چتی (بیکاره) او افترا ده، پاتی شو څیروونکی او مرداری کښی څه وادی.

نو دا حصر د هم دی حیواناتو په لحاظ شوی دی، چه هغه مشرکانو د الله تعالیٰ د حکم څخه پرته (علاوه)، له خپل لوری حرام کړی وو، د ټول جهان د ساکښانو (جاندار) سره د دی خبری څه علاقه نشته، نو ځکه دلته داسی اعتراض هیڅ نه واردیږی.

#### فَمَنِ اضُطُرُ غَيْرَ بَاغٍ وَلَاعَادٍ فَلَآ إِنْثُوعَلَيْهِ

نو هغه څوک چه اړ (ضرورتمند) شي (د دې حرامو خوړلو ته) حال دا چه نه ظلم کوونکي او نه تجاوز کوونکي وي (له قدر د کفافه) نو نشته ګناه په ده باندي

تفسیر: یعنی دا ذکر شوی شیان خو حرام دی. مگر که غوک د لوپی له امله (وجی) مرگ ته نزدی شوی وی، او د ناچاری په وخت کښی ئی وخوری، په داسی سری باندی هیڅ ممانعت نشته، په دی شرط چه هیڅ نافرمانی او زیاتوالی ونه کړی. نافرمانی دا ده، چه د اضطرار او ناچاری له پیښیللو مخخه پخوا، د هغو د خوړلو دیاره ملا وتړی. زیاتوالی دا دی چه د ضرورت

له اندازی ځنی ډیر وخوری، او خپله گیډه ښه پری وپړسوی، بلکه ښایی چه دومره وخوری چه ونه مری.

#### ٳؾؘٳۺۼۼۏۯڒۜڿؚؽۄ<sup>ڰ</sup>

#### بیشکه چه الله لوی بخښونکی پوره رحم لرونکی دی.

تفسیر: یعنی پاک الله ډیر لوی بخبونکی دی. د بندگانو هر راز(قسم) گناهونه بخبی، بیا به نو د داسی ناچار او مضطر سری گناه ولی نه بخبی، او په خپلو بندگانو باندی ډیر مهربان دی، چه د مجبوری په حالت کبی ئی دوی ته ښکاره اجازه ورکړی ده چه په هر ډول (طریقه) چه کیږی، خپل ځانونه له مخمصی او هلاک ځنی پورته کړ، که نه د هغه (مالک الملک جلت عظمته) حق ؤ چه داسی ئی فرمایلی وی «که مرئ یا ژوندی پاتی کیږئ! دی حرامو شیانو ته هیڅ مه نژدی کیږئ!» دلته یوه بله داسی اشتباه پیدا کیږی، چه هغه مضطر ته چه مرینی (مرګ) ته نژدی او حواس ئی خراب شوی وی د دی اندازه کول، او ونه مری، او له هغه او فکر کول، چه فقط هم دومره دی وخوری چه قوت لایموت یی وشی، او ونه مری، او له هغه

او فخر دول، چه فقط هم دومره دی وخوری چه فو*ت لایموت یی وسی، او ونه مری، او له ها* ځنی دی هیڅ زیات ونه خوری که محال نه وی، سخت مشکل خو دی نو ځکه ئی ﴿ اِلْجَالَاتُهُ غَفُورُلُوحِیْرُهُ ﴾ وفرمایل، او سهولت یی پکښی وکړ.

#### إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُنُهُونَ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ الْكِتْبِ

بیشکه هغه کسان چه پتوی (دوی) هغه څه چه نازل کړی دی الله چه کتاب دی.

تفسیر: یعنی هغه حکمونه چه الله تعالی د حلالو او حرامو په نسبت نازل کړی دی، یهودانو پټ کړل، او له خپل لوری ئی په هغو کښی زیاتوالی او کموالی وکړ. لکه چه په پخوانی آیت کښی ذکر شو، هم داسی د محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم هغه صفتونه چه په آسمانی کتابونو کښی لیکلی شوی وو، دوی پټ کړل، او په خپله خوښه ئی تغیر په کښی وکړ چه دا دواړه لویه گناه ده. څکه چه د هغوی مطلب هم دا دی، چه هدایت او د حق طریقه نه چاته په برخه او نه ورښکاره شی. او تول سره گمراهان پاتی شی، حال دا چه پاک الله کتابونه او انبیاء د دی لپاره رالبډلی دی، چه خلق سمه لاره ومومی، نو دوی په دی کار کښی له الله تعالیٰ سره هم مخالفت کړی دی او خلق الله ئی هم د جهالت او گمراهی په کنده کښی غورځولی دی.

### وَيَشُتَرُونَ بِهِ ثَمَنَا قِلِيُلِا<sup>ٌ</sup>

او پیری دوی (آخلی) په دی (د پټولو په عوض سره) قیمت لږ.

تفسیو: یعنی د الله تعالیٰ په نافرمانی او د خلق الله په گمراهی باندی ئی بس والی ونه کړ، بلکه د هغه حق پتولو په عوض کښی به ئی له هغو کسانو ځنی چه د گمراهی په کندو کښی ئی غورځول رشوت او بډی هم اخیستلی او په هغو مالونو باندی به ئی د هدیی، نذرانی او شکرانی نومونه ایښودل، حال دا چه داسی حرامخوری د مردارو او د خنزیرو له خوړلو ځنی هم ډیره بده ده. نو اوس ښکاره ده چه د هسی بدو حرکاتو سزا هم خورا(ډیره) سخته ده، لکه چه وروسته بیانیږی.

#### اولَلِكَ مَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمُ إِلَّا النَّارَ

نو دغه کسان (چه د حق پتوونکی دی) نه خوری (نه اچوی دوی) په ګیډو خپلو کښی مګر اور (د دوزخ د اور موجبات)

تفسیر: یعنی که څه هم په ښکاره ډول(طریقه) هغه مال خوندور او نفیس معلومیږی، مګر په حقیقت کښی هغه اور دی. چه دوی ئی په ډیره خوښی سره پخپلو ګیډو کښی ځایوی، لکه چه په خوندورو خوړو کښی د هلاکت زهر داخل وی، او د خوړلو په وخت کښی ډیر ښه خوند کوی، خو کله چه په ګیډو کښی ولویږی، کولمی غوڅوی.

#### وَلَا يُكِلِّمُهُمُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيمَةِ

او نه به خبری وکړی له دوی سره الله په ورځ د قيامت کښی (په خوښځ سره).

تفسیر: له دی آیت محنی داسی شبهه لویدی شی، چه له نورو آیتو محخه هسی ښکاری چه الله تعالیٰ به د قیامت په ورځ کښی له دوی سره کلام کوی، نو دلته د کلام له نه کولو محخه مطلب محه دی؟ یعنی د لطف او مرحمت کلام به له دوی سره نه کوی، او د تخویف، تذلیل، تهدید او وعید په ډول(طریقه) به له دوی سره غږیږی، چه له دی غږیدلو محنی به دوی ته ډیر ربړ او تکلیف پیښیږی. یا ئی داسی وبولئ چه بی له واسطی به له هغوی سره کلام نه کوی، او د کلام کولو کوم ذکر چه راغلی دی هغه به د عذاب د پرښتو په وساطت سره وی.

(فائله): د ﴿ وَلاَيْكِلْمُهُمُ اللهُ ﴾ له ويرولو ځنی دا خبره معلوميږی چه د هر سړی په زړه کښی د الله

تعالیٰ عم نواله مینه راسخه ده ، که اوس هغه نه محسوسیږی، دغه دی داسی و گڼله شی لکه چه سکروټی تر ایرو لاندی پتی وی، کله چه په قیامت کښی ټول موانع له مینځه ورک شی، نو د الله تعالیٰ محبت پوره څرګندیږی. ځکه که داسی نه وی نو کفارو ته د داسی ویری اورول، داسی مثال لری، لکه چه څوک خپل دښمن له خپل خپګان او اعراض څخه ویروی چه هسی ډارول بیخی چتی او بیکاره کار دی. هو! ځان جاروونکی مینان د مین مخ اړول او اعراض د سخت درد او رنځ په شان ګڼی، نه غلیمان. نو معلومه شوه ، چه په قیامت کښی به د هر یوه سینه د الله تعالیٰ له مینی څنی داسی ډکه وی، چه د پاک الله لږ بی التفاتی به هغه ته د دوزخ له لوی عذاب ځنی خورا (ډیر) سخته رېړوونکی (تکلیف ورکونکی) او ویروونکی ثابتیږی.

#### ۅؘڵٳۑؙۯڲؽۿؚڠؖ

#### او نه به پاک کړی (الله) دوی (له کفره)

تفسیر: یعنی اهل د ایمان هر څومره چه ګنهګار وی، خو بیا هم په دوزخ کښی د خپلی ګناه په اندازه یوه تاکلی (مقرره) موده تیروی او هر کله چه له ګناه څخه پاک شی هرومرو (خامخا) جنت ته داخلیږی، پرته (علاوه) له کفارو چه هغوی تل تر تله په اور کښی پاتی کیږی، او بیخی نه پاکیږی، او د جنت د داخلیدلو وړ (مستحق) او لایق نه ګرځی، ځکه چه دوی د شرکیه امورو په سبب داسی «نجس العین» ګرځیدلی وی، چه هغه نجاست په هیڅ ډول (طریقه) له دوی ځنی نه جلا (جدا) کیږی، او د عاصی مسلمان حال داسی وګنئ! لکه چه پر یو پاک شی نجاست لویدلی وی. هر کله چه هغه زایل شی نو هغه شی بیا پاکیږی.

#### وَلَهُمُ عَنَاكُ اللَّهُ ﴿

#### او دی دوی لره عذاب دردناک.

تفسیر: په رښتیا سره چه له دی ځنی به بل کوم زیات دردوونکی عذاب نه وی چه نه یوازی ظاهر بلکه د دوی باطن هم سوځوی او حقیقی محبوب به له دوی څخه خپه او مرور وی، او دوی به هیچیری او هیڅکله له دی رېړوونکی (مشقت ورکونکی) ویر او مصیبت څخه خلاص نشی. (نعوذبالله)

## ٱولَيِكَ الَّذِينَ اشُتَرَوا الصَّلَاةَ بِالهُلَاي وَالْعَدَابَ بِالْمُغْفِرَةِ \*

دوی هغه کسان دی چه پیرودلی (اخستی) (غوره کړی) ئی ده ګمراهی په بدل د هدایت او عذاب په بدل د مغفرت کښی

تفسیر: یعنی بیشکه هغه خلق د دی خبری لایق دی، چه هغوی د خپل ژوندانه پانګه (نفعه) په لوټ ورکړه، او ګمراهی ئی د هدایت په مقابل کښی غوره او پسنده کړه، او د مغفرت اسباب ئی پریښودل، او د عذاب اسباب ئی اختیار او منظور کړل.

#### فَهَا آصُبُرَهُ مُوعِلَى الثَّارِ

نو (ځای د تعجب دی چه) څومره صبر کوونکی دی دوی (یعنی کفار) په اور (د دوزخ).

تفسیو: یعنی په خپله خوښه د اور د ننوتلو موجبات اختیاروی، ګواکی اور د دوی په نزد دومره ډیر مرغوب او محبوب دی، چه پخپلو ځانونو او مالونو ئی اخلی، که نه په دی خبره باندی خو هر څوک پوهیږی، چه د اور په عذاب باندی صبر کول، څرنګه دی؟

#### ذلك بِأَنَّ اللهَ نَزَّ لَ الكِينَ بِالْحَقِّ وَالَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوُا فِ الكِينِ لَفِي شِعَانِ بَعِيْدٍ ﴿

دا (عذاب دوی لره) ځکه دی چه بیشکه الله نازل کړی دی کتاب په رښتیا سره او بیشکه هغه کسان چه اختلاف ئی کړی دی په کتاب کښی خامخا په (هسی) مخالفت کښی دی (چه له حقه) لری دی

تفسیر: یعنی ضلالت ئی د هدایت او عذاب ئی مغفرت په عوض ځکه وپیرود (واخستلو) یا په هغوی باندی د ذکر شویو پخوانیو عذابونو وجه دا ده، چه دوی په هغه حق کتاب کښی مخالفت وکړ، چه د الله تعالیٰ له خوا په رښتیا سره رالیږل شوی دی، او راز راز (قسم قسم) اختلافونه او دښمنی ئی په کښی څرګندی کړی، او د دی ضد او عناد له امله (وجی) ډیر سره لری شول، یعنی ډیر زیات مخالفت ئی وکړ، یا د حق له طریقی ځنی ډیر لری لاړل. یو صورت دا هم دی چه د دوی صابران کیدل علی النار څرنګه چه بدیهی البطلان په نظر راته، نو ځکه ئی د ﴿ ذَٰلِكَ ﴾ له لفظ څخه تر آخره پوری د هم دی ځواب په لوری اشاره فرمایلی ده. فافهم!

## لَيْسَ الْبِرَّآنُ تُوَلَّوْا وُجُوهً كُمْ قِبَلَ الْمُشْرِقِ وَالْمُعْرُبِ

نه ده نیکی (یواځی دا کار) چه وګرځوئ مخونه خپل (په لمانځه کښی) طرف د مشرق یا مغرب ته

تفسیر: کله چه یهودانو او نصرانیانو خپله خرابی او مذمت په تیر شویو آیتونو کښی واورید، نو وی ویل چه په مونږ کښی د هدایت او مغفرت ډیر آثار او اسباب شته. زمونږ یو ښکاره فضیلت خو دا دی چه مونږ هغی قبلی ته مخامخ لمونځ کوو چه د هغی په لوری لمونځ کول، له نورو عبادتونو څخه ډیر ښه دی، چه مونږ ئی هم د الله تعالیٰ د حکم سره سم ادا کوو، نو مونږ څرنګه د دی خرابیو، او د دی دردناکو عذابونو مستحق کیدی شو؟ د دی خیال د تردید په نسبت داسی ارشاد وشو «غوره او ښه نیکی چه د مغفرت او هدایت له پاره کافی وی، یوازی دا نه ده، چه تاسی تش خپل مخونه په لمانځه کښی د مشرق یا مغرب په لوری وګرځوئ! او د صحیحو عقایدو او ضروری اعمالو بیخی پروا ونه کړئ!.»

وَلِكِنَّ الْبِرَّمَنُ الْمَنَ بِاللهِ وَالْبَوْمِ الْاِخْدِ وَالْمَلْلِكَةُ وَالْكِتْبُ وَالْكَبِينَ وَالْمَال عَلْ حُبِّهِ ذَوِى الْقُرْ فِي وَالْمُتَلَى وَالْمَلْكِيْنَ وَابْنَ السَّبِيْلِ وَالسَّلَإِينَ وَفِي الرِّقَابُ وَآقَامَ الصَّلُوةَ وَانَّ الرَّكُوةَ وَالْمُوْفُونَ بِعَهُدِهِمُ إِذَا عُهَدُوا وَالسَّرَاءِ وَالصَّيِرِيْنَ فِي الْبَالْمَاءَ وَ الصَّرِّ إِذَ وَحِيْنَ الْبَالِينَ

ولیکن غوره نیکی (نیکی) د هغه چا ده چه ایمان ئی راوړی وی په پاک الله او (ایمان ئی راوړی وی په) ورځی آخری او په (ټولو) پرښتو او په (ټولو) کتابو او (ایمان ئی راوړی وی) په (واړو) انبیاؤ او ورکوی (خپل) مال په محبت د الله محبت د الله (فقیرانو) خپلوانو ته او (ورکوی خپل مال په محبت د الله) فقیرانو) یتیمانو ته او مسکینانو ته او (ورکوی خپل مال په محبت د الله) مسافرانو ته او نادارو سوالګرو ته او په آزادولو (د مربو) کښی او سم دروی (په ترتیب اداکوی سره له ټولو حقوقو) لمونځ (خپل) او ورکوی زکوة او

(بل خاوند د نیکی) وفا کوونکی دی په وعدو خپلو کله چه دوی وعده کوی (له خالق یا له مخلوق سره) او (صفت کوو د) صبرکوونکو په سختیو او په رنځو کښی او په وخت د جنګ (په لاره د پاک الله) کښی .

تفسير: يعني هغه نيكي او ښيګټه (فائده) چه د هدايت اثر، يا د مغفرت سبب شي دا ده چه په الله تعالیٰ او د جزا یه ورځی، او په ټولو پرښتو، او په آسمانی کتابونو او په انبياؤ، د زړه له کومی (منځ) ایمان راوړی او په هغوی باندی یقین ولری! او سره له هغه رغبته او محبته چه له ماله سره ئي لري له خپلو مالونو ځني برسيره ير زکوه، نادارو خپلوانو او پتيمانو او غريبانو او مسافرو او بی شتو سوالگرو ته ورکوی! او غاړی خلاصوی! یعنی هغه مسلمانان له قید څخه خلاص کړی! چه د کفارو په لاس کښې په ظلم بنديان وي، يا د يوروړي غاړه د يور (قرض) لرونکی له یوره خلاصه کړی!. یا غلام (مریی) آزاد کړی! یا مکاتب لره د هغه د یور (قرض) د وركولو او خلاصولو له پاره مال وركړى! او لمونځ په ښه شان سره ادا كړى! او خپل عهد او نور به محای کوی! او به سر ئی رسوی! به فقر او فاقه، به بیماری او تکلیف، به مصیبت او ویره كښى صبر او تحمل كوى! كله چه يهودان او نصرانيان په دغو ښو عقايدو، اعمالو او اخلاقو کښي قاصر او ناقص وو او په راز راز (قسم قسم) ډولو (طريقو) ئي په دې ستايلو صفاتو کښي خلل او نقصان پیښاوه، لکه چه په قرآني آیتونو کښي دغه ذکر شته، نو اوس که پهودان او نصرانیان یوازی د قبلی یه استقبال باندی نازیږی، او خپل ځانونه د هدایت یه طریقی باندی مستقیم گنی، او ځانونه د مغفرت لایق بولی، نو دا د هغوی نابوهی او چتی (بیکاره) خیال دى. تر هغه يورى چه دا كتابيان په دغو اعتقاداتو، اخلاقو او اعمالو چه په دى كريمه آيت کښي مفصلاً ذکر شوی دی تينګ ونه دريږي، او عمل يری ونه کړی، يواځي د قبلي له استقبال څخه هغوي ته هدايت نه په برخه كيږي، او نه د الله تعالىٰ له عذايه څخه نجات مومي.

## اُولِيِّكَ الَّذِينَ صَدَقُوْاْ وَاُولِيِّكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ @

او دغه (ستایلی شوی) هغه خلق دی چه صداقت ئی کړی دی (په دین، متابعت د حق، او غوښتنی د نیکی کښی) او دغه کسان هم دوی دی پرهیزګاران (ځان ساتونکی له ناوړو (بدو) اعمالو څخه)

تفسیر: یعنی هغه خلق چه په ذکر شویو اعمالو، اخلاقو او اعتقاداتو سره متصف دی، هم دغه خلق په اعتقاداتو، ایمان او دین کښی، یا په خپل قول او اقرار کښی، یا په خپلو اخلاقو او اعمالو کښی رښتونی دی، یا له ګناه او خرابو خبرو ځنی یا د الله تعالیٰ له عذاب څخه ځان ژغورونکی (ساتونکی) دی. یا هم دا خلق په خپلو اخلاقو یا اعمالو کښی پرهیزګاران او متقیان

دى، كله چه په اهل د كتابو كښى له دى ښيگڼو (فائدو) څخه هيڅ نشته، نو د هغوى په نسبت داسى خيال لرل، څرنگه درست كيدى شى؟.

#### يَاكَتُهَا الَّذِينَ المَنْوُ اكْتِبَ عَلَيْكُو الْقِصَاصُ فِي الْقَتُلُ اللَّهِ الْقَتُلُ اللَّهِ الْقَتُلُ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (ای مؤمنانو!) فرض کړی شوی دی په تاسی باندی قصاص (برابر والی) په وژلیو شویو کښی (که عمداً وی).

تفسیر: د جاهلیت په زمانه کښی په عربو او یهودانو کښی داسی دستور ؤ، چه د شریف النسب کسانو د وژل شویو غلامانو په بدل کښی به ئی د رذیلو خلقو آزاد سړی، او د شریفانو د وژل شویو ښځو په بدل کښی به ئی نارینه، او د یوه آزاد شریف سړی په بدل کښی به ئی دوه تنه قصاصول او وژل. نو پاک الله په دی آیت کښی داسی حکم وفرمایه چه «ای ایمان لرونکو! مونږ په تاسی باندی په مقتولینو کښی برابری او قصاص فرض کړی دی». د «قصاص» معنی په لغت کښی برابری او مساوات دی. نو دا دستور چه تاسی له ځانه ایستلی دی، چه د شریف او رذیل په مینځ کښی فرق کوئ، خوشی او فضول کار دی. او وپوهیږئ چه تاسی تول سره برابر او مساوی یئ!. غریب وی که امیر، شریف وی که رذیل، عالم وی که جاهل، ځلمی وی که سپین پیری، هلک وی که نجلی(جینی) روغ وی که ناروغ یا قریب الموت، صحیح الاعضاء وی، که پوند او کوڼ او نور فرق سره نه لری.

(فائده): په ړومبنی آیت کښی بر (نیکی) هغه اصول ذکر شوی دی، چه د هدایت او مغفرت مدار وو. او د دی په لوری هم اشاره شوی وه . چه کتابیان له دغو ښیکنو (فائدو) ځنی بی برخی دی، او په تصریح سره ئی وفرمایل، چه هیڅوک بی له دغو ښیکنو (فائدو) او محاسنو څخه رښتینی دیندار او پرهیزګار نشی کیدی، اوس نو پرته (علاوه) له مسلمانانو څخه نه کتابیان د دی ښیکنو (فائدو) مصداق کیدی شی او نه د عربو جاهلان نو ځکه ئی اوس له ټولو ځنی اعراض وفرمایه او په خاص ډول (طریقه) سره ئی مؤمنان مخاطب کړ او د بر (نیکی) مختلف فروع، بدنی او مالی عبادات او مختلفی معاملی دوی ته ورښوول کیږی، چه پر دغو فروعو باندی هم همغه څوک عمل کولی شی چه په پاس ذکر شویو اصولو باندی معتاد او متصف وی. کواکی نور خلق د دی خطاب لایق ونه ګڼل شول، نو ښایی دا خبره د هغوی د زیات شرم او عار سبب شی، اوس مطلب له هغو فرعی احکامو څخه چه په تفصیل سره بیانیږی په حقیقت کښی د مؤمنانو هدایت او تعلیم دی، مثلاً په کښی د گڼل موری اساره ده، چه یهودان او نور کسان چه په کوم دستور باندی په قصاص عمل کوی، دی په لوری اشاره ده، چه یهودان او نور کسان چه په کوم دستور باندی په قصاص عمل کوی، هغه د دوی بی بنیاده ایجاد، دی چه د الله تعالیٰ له احکامو ځنی بیخی چپ (غلط) دی، چه د دوی له هسی چارو ځنی دا راښکاریږی. چه دوی د پخوانیو یاد شویو اصولو له کبله (وجی) نه په دوی له هسی چارو ځنی دا راښکاریږی. چه دوی د پخوانیو یاد شویو اصولو له کبله (وجی) نه په

کتابونو او نه په پیغمبرانو په سم ډول (طریقه) سره ایمان لرونکی دی او نه د الله تعالیٰ په عهد باندی وفادار دی. او نه د سختی او مصیبت په حالت کښی له صبر او تحمل سره څه علاقه لری. او نه د خپل کوم عزیز او قریب د وژلو په وخت کښی له صبر او تحمل څخه کار آخلی او نه د نفسی غوښتنو څخه ځان ژغوری (ساتی)، بلکه د الله تعالیٰ له احکامو، او د انبیاؤ له ارشاداتو، او د کتاب الله له حکمونو ځنی غاړه غړوی او د بی گناهو خلقو په وژلو حکم ورکوی.

#### ٱلْحُرُّ بِالْحُرِّ

#### اصیل په اصیل باندی (قصاصیږی).

تفسیو: دا توضیح د هغی برابری ده چه حکم ئی صادر شو، مطلب ئی دا دی د هر آزاد نارینه په «قصاص» کښی یواځی همغه یو آزاد نارینه وژل کیدی شی، چه د هغه وژونکی دی. داسی نه چه د یوه قاتل په عوض کښی له یوی قبیلی ځنی (کیف ما اتفق) دوه تنه یا زیات له هغو څخه پخپله خوښه ووژل شی.

#### وَالْعَبْثُ بِالْعُبُدِ

#### او مریی په مریی باندی (قصاصیږی)

تفسیر: یعنی د هر مقتول غلام په مقابل کښی همغه غلام وژل کیږی، چه قاتل ئی دی. داسی به نه کیږی، چه د رذیلو خلقو نه کیږی، چه د رذیلو خلقو غلام دی، کوم آزاد سړی ووژل شی.

#### وَالْأُنْثَىٰ بِالْأُنْثَىٰ

#### او شځه په شځه باندی (قصاصیږی).

تفسیر: یعنی د هری یوی ښځی په «قصاص» کښی یواځی همغه ښځه وژله کیږی چه د هغی قاتله ده . داسی نه شی کیدی ، چه د کومی شریفة النسبی ښځی په «قصاص» کښی هغه رذیله 
ښځه ژوندی پریښوده شی، چه قاتله ده او د دی له تبر ځنی کوم نارینه وواژه (قتل) شی، خلاصه 
ئی داسی شوه چه هر آزاد د بل آزاد سره، او هر غلام د بل غلام سره برابر دی، نو ښایی چه 
په قصاص کښی هم مساوات وی، او هغه تعدی او تجاوز چه کتابیانو او د عربو جاهلانو کاوه،

بیخی ممنوع دی.

(فائده): اوس پاتی شوه دا خبره که آزاد کوم غلام یا نارینه کومه ښځه ووژنی نو ئی «قصاص» آخیست کیږی که نه؟ نو دا مبارک آیت له دی خبری ځنی ساکت دی، او امامان پکښی اختلاف لری، زمونږ امام حضرت ابوحنیفه رحمة الله علیه د «ان النفس بالنفس» له آیت او د «المسلمون تتکافؤ دمائهم» د حدیث په اساس په دی خبره قایل دی، چه په دواړو صورتونو کښی قصاص جاری کیږی او لکه چه قوی او ضعیف روغ او مریض، معذور او غیر معذور او نور قصاص» په حکم کښی سره برابر دی، هم دا راز (قسم) آزاد او غلام، نارینه او ښځه زمونږ د ستر امام (ابو حنیفة الکابلی ثم الکوفی) په نزد په «قصاص» کښی سره برابر دی، ولی په دی شرط سره چه وژل شوی غلام، د قاتل مریی نه وی، چه هغه د ده په نزد له قصاصه مستثلی دی. او که کوم مسلمان کوم ذمی کافر یا مستامن ووژنی، نو په هغه باندی هم زمونږ د حنفیانو په مذهب «قصاص» لاژمیږی. خو د مسلمان او حربی کافر په مینځ کښی هیڅوک په «قصاص» قایل نه دی.

### فَنَ عُفِي لَهُ مِنَ آخِيهِ شَيٌّ قَالِبُّاعُ إِللْمَعْرُونِ وَآدَا اللَّهِ بِإِحْسَانِ

نو هغه څوک چه عفو وکړه شی (مصلحتاً) ده ته له (قصاصه د اسلامی) ورور د ده نه څه شی نو لاژمه ده (په دی عفو کوونکی) مطالبه د دیت (له قاتله) په ښه وجه سره او ورکول (د دیت دی) هغه (عفوه کوونکی) ته په ښه وجه سره،

تفسیر: یعنی که د مقتول له وارثانو ځنی کوم وارث خپل حق وبخښی، نو قاتل نه پری قصاصیږی بلکه کورو به چه هغو وارثانو په څه ډول (طریقی) سره هغه قاتل بخښلی دی؟. بی له مالی معاوضی څخه یواځی د ثواب په غرض؟ یا د شرعی دیت په مقابل کښی؟ یا د مصالحی په توګه (طور) د څه مال په مقابل کښی؟ یعنی له «قصاص» ځنی څرنګه تیر شوی دی؟ او د هغه په مقابل کښی شوی دی؟، په اول صورت کښی قاتل د وارثانو له مطالبی ځنی بیخی خلاصیږی، او په نورو صورتو کښی قاتل لره ښایی چه هغه معاوضه دی په ډیر ممنونیت او خوښی سره ادا کړی!.

### ذلك تَغْفِيفُ مِن تَرَيِّكُو وَرَحْمَةٌ \*

#### دا کار (د قصاص جواز یا دیت یا عفوه) آسانی ده له (طرفه) د رب ستاسی او مهربانی ده (چه اختیار ئی تاسی ته درکړ)

تفسیر: یعنی دا اجازه چه «په قتل عمد» کښی که غواړئ قصاص واخلئ!. که غواړئ دیت واخلئ!. که غواړئ دیت واخلئ!. که مو زړه غواړی ویی بخښئ! دا د پاک الله له خوا تاسی ته یو لوی سهولت او خورا(ډیر) مهربانی ده، یعنی د مقتول په وارثانو، او قاتلانو په دواړو باندی داسی یوه آسانی او لورینه (آرام) ده، چه په پخوانیو خلقو باندی نه وه. لکه چه په یهودانو «قصاص» او په نصرانیانو «دیت» یا عفوه مقرره وه.

#### فَئِنِ اعْتَدَى بَعْنَ ذَالِكَ فَلَهُ عَذَابٌ ٱلِيُبُرُّ

نو هر چا چه زیاتوالی و کړ (په ظلم او وژلو د قاتل) وروسته له دی فیصلی (چه دیت یا عفوه ده) نو ده لره دی عذاب دردناک (د دوزخ په عقبٰی کښی، او قصاص په دنیا کښی)

تفسیر: یعنی که وروسته له دی تخفیف او رحمت څخه هم څوک بیا مخالفت، او د جاهلیت په دود (رواج) او دستور باندی تګ کوی، یا د عفوی او دیت له منلو څخه وروسته قاتل وژنی، نو ده ته په آخرت کښی سخت عذاب دی. یا اوس هم هغه وژل کیږی.

#### وَلَكُمُ فِي الْقِصَاصِ حَيْوَةٌ

او تاسی لره دی په قصاص کښی (لوی) ژوندون.

تفسیر: یعنی اګر که د «قصاص» حکم په ښکاره سره سخت او دروند ښکاری، مګر پوهان ښه پوهیږی، چه دا حکم د یو لوی ژوندون سبب دی، ځکه چه هیڅوک د «قصاص» د ویری د بل قتل ته هیڅکله اقدام نه کوی، نو د دی له امله (وجی) د دواړو ځانونه محفوظ پاتی کیږی، او د «قصاص» په وسیله د قاتل او مقتول د دواړو تبرونه هم له وژلو او د وینی له تویولو او بدیو ځنی محفوظ او مطمئن کیږی. په عربو کښی داسی یو دود (رواج) او دستور ؤ چه هغوی به د قاتل او غیر قاتل فرق نه کاوه، او په هر چا باندی به ئی چه لاس بر کیده همغه به ئی واژه، او په دواړو ډلو کښی به د هم دی له امله (وجی) تل جنګ او جګړه وه، او د یوه تن د وینی د تویولو په سبب به په زرهاؤ کسان وژل کیدل، کله چه د اصلی قاتل څخه «قصاص» واخیست شی، نو دا تول انسانان محفوظ او مصون پاتی کیږی. او داسی ئی هم معنی کیدی شی، چه

قصاص د قاتل په حق کښي د اخروي حيات باعث دي.

#### كَاوُ لِي الْكِلْبَابِ لَعَكَّلُوْتَ تَتَقُونَ @

اى خاوندانو د عقلونو! له پاره د دى چه تاسى ځان وساتئ (له ناحقو وينو څخه).

**تفسیر:** یعنی د «قصاص» له ویری د بل چا له وژلو ځنی ځانونه وساتئ یا خپل ځانونه د «قصاص» په سبب دآخرت له عذابه وساتئ. یا کله چه تاسی ته د «قصاص» د حکم حکمت درڅرګند شو، نو د هغه له مخالفت ځنی چه د «قصاص» ترک دی ځانونه وساتئ!.

## كُتِبَ عَلَيْكُو إِذَاحَضَرَاحَكَكُو الْمُوْتُ اِنْ تَرَكَ خَيُراً ۗ لُوصِيَّةُ الْمُوالِكَيْنِ وَالْوَصِيَّةُ الْمُوالِكَيْنِ وَالْوَقْرَبِيُنَ بِالْمُعُرُوفِ حَقًّا عَلَى الْمُتَّقِيْنَ ٥٠

فرض کړی شوی دی په تاسی باندی کله چه حاضر شی یو له تاسی ته (اسباب) د مرګ که پری ایښی ئی وی څه مال، وصیت کول له پاره د مور او پلار او (نورو) خپلوانو په ښه انصاف سره دا حکم لاژم دی په پرهیزګارانو باندی.

تفسیر: رومبنی حکم د مری د ځان په نسبت ؤ. دا بل حکم د مری د مال په نسبت دی، او دا آیت د ذکر شویو کلیاتو چه هغه د «وآتی المال علیٰ حبه ذوی القربی» ارشاد دی، تشریح ده. په خلقو کښی داسی دود (رواج) او دستور ؤ چه د مری تول مال به ئی د هغه ښځی او اولادی ته ورکاوه، بلکه مخصوصاً به هلکانو ته ورکاوه کیده. مور او پلار او نور خپلوان به له هغه څخه بی برخی پاتی کیدل، په دی آیت کښی ارشاد وشو، چه مور او پلار او تولو خپلوانو ته په انسان سره وصیت کول په کار دی. او پر مر کیدونکی (محتضر) باندی سم له هغه سره وصیت کول فرض شول. او دا وصیت تر هغه وخته پوری فرض ؤ چه د میراث آیت نه ؤ نازل شوی. کله چه د «النسا» په سورت کښی د میراث احکام نازل شول، او پاک الله د تولو برخی بیان کړی، چه د «النسا» په سورت کښی د میراث احکام نازل شول، او پاک الله د تولو برخی بیان کړی، مستحب په اندازه منلی شوی دی. خو وارث لره وصیت کول جائز نه دی، او هم د مال له یوه شدی زیات وصیت کول نه دی په کار او له وصیت د سړی د پور (قرض)، امانت، ودیعت او نورو راکړو په متعلق وی، نو د هسی چارو وصیت اوس هم فرض دی.

#### فَمَنَ بَكَ لَهُ بَعُدَمَاسَمِعَهُ فَإِثْمَا اِثْمُهُ عَلَى الَّذِيْنَ يُبَيِّ لُوْنَهُ الْمَنْ بَكِ لُوْنَهُ ا إِنَّ اللهَ سَمِيْتُمُ عَلِيُرُ

نو هر چا چه بدل کړ دا وصیت وروسته له هغه چه وایی وریده هغه نو هم دا خبره ده چه ګناه د دی (بدلولو) په هغو کسانو باندی ده چه بدلوی دا (وصیت) بیشکه چه الله ښه اوریدونکی (د ټولو اقوالو) ښه پوهیدونکی دی (په ټولو احوالو)

تفسیر: یعنی مری خو له انصاف سره سم وصیت و کر او مر شو. مگر ورکوونکی په هغه وصیت باندی عمل ونه کر، نو په دی صورت کنی په مری باندی هیخ گناه نشته. مری خو خپل فرض ادا کری دی، او هغه کسان گنهگار کیږی چه له وصیت څخه چپ (غلط) او مخالف کار کوی، بیشکه الله تعالیٰ ته تولی خبری معلومی دی، او د تولو په نیتونو باندی ښه خبر دی.

#### فَمَنْ خَانَ مِنْ مُوصٍ جَنَفًا أَوْ إِنْهَا فَأَصْلَحَ بَيْنَهُمْ فَلْ إِنْمَ عَلَيْهِ

نو هغه څوک چه ویریږی له وصیت کوونکی څخه د ظلم (په خطا سره) یا د ګناه (په قصد سره) نو اصلاح وکړی په مینځ د دوی (د موصی او موصی له) کښی، نو نشته هیڅ ګناه په ده باندی.

تفسیر: یعنی که چاته د مری په وصیت کنی داسی شبهه ور ولویپی، یا پوه شی چه دا مری له کوم سببه غلط شوی دی، او بی ځایه ئی د کوم سری رعایت کری، او د بل سری حق ئی تر پښو لاندی کړی یا ئی د پاک الله له حکم ځنی مخالفت کړی دی، او دا مصلح د وارثانو په مینځ کښی د شریعت له حکم سره سمه برابره مصالحه وکړی، نو په دغه مصلح باندی هیڅ ملامتی او ګناه نشته، او په وصیت کښی داسی تغیر او تبدیل جائز بلکه بهتر دی.

#### ٳؾؘٳڶڶڰۼڡؙٷۯڗۜڿؽؖۄ*ٛ*

## بیشکه الله ښه بخښونکی پوره رحم لرونکی دی (په هغه چا چه د الله د احکامو په اجراء کښی ډیر احتیاط کوی)

تفسیر: یعنی حق تعالیٰ ګنهګاران بخښی، نو هر څوک چه د اصلاح په غرض یوه خرابی له مینځه لری کوی، ده ته هرومرو (خامخا) مغفرت کوی یا ئی معنی دا ده چه د هغه وصیت کوونکی بخښونکی دی، چه ناجائز وصیت ئی کړی وی، او بیا په خپل ناجائز باندی پوه شوی وی او له هغه وصیت ځنی په خپل ژوند کښی بیرته ګرځیللی وی.

#### لَيَاتُهَا الَّذِينَ امَّنُوْ اكْتِبَ عَلَيْكُو الصِّيامُ كَمَا كُيْبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَيْلِكُورُ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (ای مؤمنانو!) فرض کړی شوی ده په تاسی باندی روژه لکه چه فرض کړی شوی ده په هغو کسانو چه پخوا له تاسی څخه وو (لکه پخوانی امتونه او پیغمبران تر آدمه پوری)

تفسیر: دا حکم د روژی په نسبت دی، چه د اسلام په ارکانو کښی داخله ده، او د نفس په بندگانو، او هوا او هوس خوښوونکو باندی د هغی نیول، خورا (ډیر) سخت او گران دی نو ځکه ئی د تاکید او اهتمام په الفاظو سره بیان وفرمایه. دا حکم د حضرت آدم علیه السلام له زمانی ځنی تر اوسه پوری جاری دی، که څه هم د ورځو د تعیین په نسبت ئی څه لږ او ډیر اختلاف موجود ؤ په پخوانیو مذکوره ؤ اصولو کښی هغه د صبر او تحمل حکم چه شوی ؤ هغه د روژی یو لوی رکن دی، د رسول اکرم صلی الله علیه وآله وصحبه وسلم په حدیث کښی روژه د صبر نیمایی فرمایلی شوی ده.

#### ڵڡؙڵڵؙۯؙڗؾٞڠؙٷٛؽۿ

له پاره د دی چه تاسی ځان وساتئ (له ګناهونو څخه او پرهیزګاران شئ! ځکه چه روژه د شهوانی قوی ماتوونکی ده)

تفسیر: یعنی روژه مسلمان د نفسی خواهشونو په پریښولو سره عادی کوی او په دی وسیلی سره کولی شی چه خپل نفس له هغو نفسانی خواهشونو او شرعی محرماتو څخه وساتی، چه نفس ته دیر عزیز او گران وی، روژه د انسانانو په نفسو کښی د شهوانی قواؤ په ضعیفولو کښی ډیر ښه

اثر کوی. او په انسانانو کښی د تقوی او پرهیزګاری روحیه تقویه کوی، په روژه کښی لوی حکمت، د سرکښ نفس اصلاح، او د شریعت د هغو احکامو آسانی او سهولت دی چه د هغو کول پر نفس باندی ګران او درانه وی، ترڅو چه روژتی متقی شی.

تنبیه: پر یهودانو او نصرانیانو باندی هم د رمضان روژه فرض شوی وه ، مگر هغوی په خپله خوبه او رایه سره په هغی خوبه او تبدیل و کړ ، نو په ﴿ لَکَلُمُ تَتُوُّنَ ﴾ کښی په هغوی باندی تعریض دی نو معنی ئی دا ده «ای مسلمانانو تاسی له نافرمانی څخه ځانونه وساتئ!» یعنی لکه یهودان، او نصرانیان په دی حکم کښی خلل مه اچوئ!.

#### آيّامًامّعُنُدُوْدُتٍ \*

يو څو ورځی شميرلی شوی (لږ چه د رمضان ۲۹ يا ۳۰ ورځی دی).

تفسیو: یعنی خو شمیرلی شوی ورځی چه زیاتی نه وی، روژه ونیسی! او له دی ورځو څخه د رمضان المبارک میاشت مراد ده، لکه چه په وروستی آیت کښی راځی.

#### فَمَنْ كَانَ مِنْكُوْمِ رُيضًا أَوْعَلَى سَفِرِ فَعِدَّةً مُّونَ أَيَّامِ أُخَرَا

پس هر څوک چه وی له تاسی څخه ناجوړ یا (روان) وی په سفر (او روژه وخوری) نو (پر ده باندی لازم دی روژه نیول) په شمار (د خوړلیو شویو ورځو) له ورځو نورو.

تفسیر: بیا په دی لږه موده کښی ئی هم دومره سهولت او آسانی فرمایلی ده ، چه که څوک داسی ناروغ وی، چه روژه نیول ورته تکلیف پیښوی، یا مسافر وی، نو واک او اختیار لری چه روژه ونه نیسی، بیا دی د هغو ورځو قضایی وروسته له رمضان المبارک څخه ونیسی، چه په رمضان المبارک کښی ئی د معذرت له کبله (وجی) خوړلی دی، خوښه ئی چه دا قضا ئی جلا جلا (جدا جدا) راوړی او که یو ځای.

#### وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدُيةٌ طُعَامُ مِسْكِيْنٍ

او په هغو کسانو باندی چه د روژی نیولو طاقت نه لری فدیه ورکول دی (یا) او په هغو کسانو باندی چه د روژی نیولو طاقت لری فدیه ورکول دی (او دا

ويونكي بي دين دي.

حکم په اول کښی ؤ، بیا منسوخ شو). طعام د یوه .مسکین (د یوی روژی په برابری.)

تفسير: (۱) د﴿يُطِيْقُونَهُ ﴾ ترجمه به «طاقت نه لری» سره به دی سبب ده چه همزه له پاره د سلب شي. يا د «لا» كلمه پكښي مقدره شي، يعني چه طاقت ترى سلب شوى وى لكه شيخ فاني. (۲) او د﴿ يُطِيُّقُونَهُ ﴾ ترجمه په «طاقت لری» سره بنا په ظاهر د آیت سره ده یعنی هغه خلق چه د روژی نیولو طاقت لری. خو په اول د اسلام کښی د بیخی عادت نه لرلو په سبب دوی ته د یوی کاملی میاشتی برله پسی روژه نیول، ډیر ګران او دروندکار ؤ، نو د دوی د آسانی له یاره داسی فرمایل شوی ؤ، چه که تاسی ته کوم عذر لکه مرض یا سفر په مخ کښی نه وی، مگر يواځي د غادت نه لرلو په سبب تاسي ته روژه سخته وي نو تاسي اختيار لرئ چه روژه نيسع! يا د روژی فدیه ورکوئ ا. د یوی روژی فدیه یوه مسکین ته یه مره ګیده د دوه وختو طعام ورکول دی. ځکه کله چه روژتی د یوی ورځی طعام بل چاته ورکړی، ګواکی خپل نفس ئی له خوراک څخه منع کړ. او في الجمله ئي له روژي سره مشابهت بيدا کړ. بيا نو کله چه خلق له روژي سره عادی شول. دا حکم منسوخ او اجازه یاتی نه شوه، چه د دی نسخی بیان یه وروستنی آیت ﴿ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُو الشَّاهُ وَفَلْيَصُمُهُ ﴾ كسى رائحى. محينى له ﴿ طَعَامُوسُكِيْنٍ ﴾ خخه «صدقة الفطر» هم مرادوی، چه په دی تقدیر سره ئی معنٰی داسی کیږی «هغه کسان چه د فدیی ورکولو طاقت لری، دوی دی د یوه مسکین د خوراک په اندازه طعام ورکړی!» چه اندازه ئی په مبارکی شرعی کښی د غنمو نیمه پیمانه او اورېشو یوه پیمانه ده. په دغه تقدیر لکه اوله ترجمه دا آیت منسوخ نه دی هغه خلق چه اوس هم داسی وایی خلق په رمضان کښی اختیار لری چه روژه نیسی یا په فدیه اکتفاء کوی او روژه قطعی حکم نه دی نو دا د جهل او ناپوهی وینا ده. یا ئی

#### فَتَنْ تَطَوِّعَ خَيْرًا فَهُو خَيْرًا فَهُو خَيْرًاكُهُ \*

پس هر څوک چه پخپله خوښه (زيادت) وکړي کومه نيکي نو دغه بهتره ده ده لره؛

تفسیر: یعنی د یوی ورځی له خوراک څخه زیات یوه مسکین ته ورکړی، یا د څو تنو مسکینانو ګیډی مړی کړی، نو سبحان الله دا ډیره ښه ده!.

#### وَأَنْ تَصُومُوا خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿

او روژه نیول ستاسی (سره د افطار له رخصته) ډیر بهتر دی تاسی ته (له خوړلو څخه) که چیری یئ تاسی چه پوهیږئ (د روژی په فضیلت).

تفسیر: یعنی که تاسی ته د روژی فضیلت او حکمت او منافع معلوم شی، نو وبه پوهیږئ، چه د روژی نیول د فدیی له ورکولو ځنی ډیر ښه دی. نو د روژی په نیولو کښی هیڅ سستی او لتی مه کوئ!

# شَهُرُرَمَضَانَ الَّذِي أَنْزِلَ فِيهِ الْقُرُانُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيْدِ الْقُرُانُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيْنِتِ مِنَ الْهُدَى وَالْفُنُ قَانِ

میاشت د روژی هغه میاشت ده چه نازل کړی شوی دی په دی کښی قرآن چه هدایت دی له پاره د خلقو او دلیلونه دی ښکاره (له جنسه د هغو شیانو) چه هغه لاره ښیی او بیلوونکی د حق او باطل دی.

تفسیر: د رسول اکرم صلی الله علیه وآله وصحبه وسلم په حدیث کښی راغلی دی چه ابراهیمی صحیفی، توریت او انجیل ټول په هم دغه رمضان العبارک کښی نازل شوی دی. پاک قرآن هم د رمضان العبارک په څلیرویشتمه شپه کښی له لوح محفوظ څخه اول آسمان ته ټول سره یو ځای نازل شوی دی بیا له هغه ځای څخه له ضرورت سره سم او د احوالو په مقتضیٰ په حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم په (۲۳) کلونو کښی ټوټه ټوټه (لږلږ) نازل شوی دی. او حضرت جبریل علیه السلام د سیدالمرسلین خاتم النبیین صلی الله علیه وآله وصحبه وسلم په حضور په هر رمضان المبارک کښی د نازل شوی قرآن عظیم ختم کاوه، او بیابیا به ئی د تکرار په ډول (طریقه) زمونږ رسول اکرم صلی الله علیه وسلم ته اوراوه، چه له دغو ټولو حالاتو او خبرو څخه د رمضان المبارک فضیلت، او له قرآن عظیم الشان سره د هغی مناسبت او خصوصیت، ښه ښکاریږی او د هم دی له امله (وجی) په هم دی میاشت کښی (تراویح» هم مقرری شوی دی. نو ښایی چه په دی میاشت کښی « تراویح» هم مقرری شوی دی. نو ښایی چه په دی میاشت کښی د پاک قرآن خدمت په ډیر شوق او ښه اهتمام سره وشی! ځکه چه دا میاشت د هم دی له پاره مقرره او معینه شوی ده.

#### فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُوُ الشَّهُ رَ فَلْيَصُمُهُ \*

نو هر څوک چه ومومی له تاسی (ای مکلفینو) دا میاشت نو ضرور دی روژه ونیسی د هغی (میاشتی).

تفسیر: یعنی کله چه د دی میاشتی عظیم او مخصوص فضایل تاسی ته در څرګند شول، نو هغه چاته چه د چاته چه د ا مبارکه میاشته په لاس ورشی، خامخا دی د هغی روژه ونیسی!، او هغه فدیه چه د سهولت له مخی په ابتدا کښی د څه مودی له پاره (موقتاً) مقرره شوی وه، هغه موقوفه شوه.

# وَمَنْ كَانَ مَرِيْضًا أَوْعَلَى سَفَرِ فَعِتَّ الْأُمِّنُ آيَّامٍ أُخَوَد

او هغه څوک چه وی ناجوړه یا په سفر (بوزه، روان) وی نو (پر ده باندی دی روژه نیول) په شمار (د خوړلیو شویو ورځو) له ورځو نورو.

تفسیر: له دی عام حکم څخه دا معلومیږی چه ښایی مریض او مسافر ته به هم د افطار او د قضا اجازه نه وی پاتی، او لکه چه د روژی توان لرونکی اوس له افطار څخه منع شوی دی، هم داسی په مسافر او مریض هم له افطار څخه منع شوی وی، نو ځکه ئی د مسافر او مریض ذکر بیا په صاف ډول (طریقه) سره وفرمایه چه دوی ته په رمضان المبارک کښی د افطار کولو، او په نورو ورځو کښی د هغه د قضا راوړلو اجازه اوس هم د یخوا په شان باقی پاتی ده.

# يُرِيْدُاللهُ بِكُوْ الْيُنْ وَلَا يُرِيْدُ بِكُوالْعُسْرُ وَلِتُكُمِلُواالْعِكَاةَ وَلِيُكُمِلُواالْعِكَاةَ وَلِيُكَالِمُ وَلِتُكَالُمُ وَاللهُ عَلَى مَا هَاللهُ وَلَكُمْ وَلَكُمُ وَلَكُمُ وَلَكُمْ وَلِلْهُ وَلِكُمْ وَلَكُمْ وَلِلْكُونُ وَلَكُمْ وَلَكُمْ وَلَكُمْ وَلَكُمْ وَلَكُمْ وَلَكُمْ وَلَكُمْ وَلَكُمْ وَلِكُمْ اللّهُ وَلَكُمْ وَلَكُمْ وَلَكُمْ وَلَكُمْ وَلَكُمْ وَلَكُمْ وَلَكُمْ وَلِللّهُ وَلِكُمْ وَلِكُمْ وَلِللّهُ وَلِللّهُ وَلِللّهُ وَلِللّهُ وَلِللّهُ وَلِللّهُ وَلِللّهُ وَلِللّهُ وَلِللّهُ وَلِكُمْ وَلِللّهُ وَلِلْهُ وَلِللّهُ وَلِللّهُ وَلِللّهُ وَلِللّهُ وَلِللّهُ وَلِللّهُ وَلِلْكُمْ وَلِللّهُ وَلِللّهُ وَلِللّهُ وَلِللّهُ وَلَكُمْ وَلِلْكُمْ وَلِللّهُ وَلِلللّهُ وَلِللّهُ وَلِلللّهُ وَلِللّهُ وَلِلْكُمْ وَلِللّهُ وَلِلْكُولُ وَلِلْكُولُ وَلَكُمْ وَلِلللّهُ وَلِلْكُولُ وَلِللّهُ وَلِلْكُولُ وَلِلْكُولُ وَلِلْكُولُ وَلَكُمْ وَلِلْكُمْ وَلِللّهُ وَلِلللّهُ وَلِللللهُ وَلِللللهُ وَلِلللّهُ وَلِلْكُولُ وَلِلْكُولُ وَلِلللّهُ وَلِلللّهُ وَلِلْكُولُ وَلِللللهُ وَلِللّهُ وَلِلللّهُ وَلِللّهُ وَلِلللّهُ وَلِلللّهُ وَلِللّهُ وَلِلللّهُ وَلِلللّهُ وَلِلللّهُ وَلِللللهُ وَلِللللهُ وَلِلّهُ وَلِلللّهُ وَلِلللّهُ وَلِلللّهُ وَلِللللّهُ وَلِلللّهُ وَلِلْكُولِ لِلللّهُ وَلِلللّهُ وَلِلللّهُ وَلِللللّهُ وَلِلللّهُ وَلِلْكُولُ وَلِلللّهُ وَلِلللّهُ وَلِلللّهُ وَلِللللّهُ وَلِلللّهُ وَلِللّهُ وَلِلللّهُ وَلِلللللّهُ وَلِللللّهُ وَلِللللّهُ وَلِلّهُ وَلِللّهُ وَلِلللّهُ وَلِللللّهُ وَلِلللّهُ وَلِلللّهُ وَلِلّهُ وَلِلللّهُ وَلِللّهُ وَلِلللّهُ وَلِلللّهُ وَلِلللّهُ وَل

اراده لری الله په تاسی د آسانتیا (چه مسافر او مریض ئی مخیر کړ) او اراده نه لری په تاسی باندی د سختی او له پاره د دی چه پوره کړئ (تاسی په قضا سره) شمار (د روژی د میاشتی) او چه په لویی سره یاد کړئ الله په دی چه هدایت ئی کړی دی تاسی ته او دپاره د دی چه تاسی شکر وباسئ (د رخصت، آسانی او ثواب په نعمتونو باندی)

تفسیر: مطلب دا دی الله تعالیٰ چه په اول کښی د رمضان المبارک د روژی د نیولو حکم وفرمایه، او د معذرت له سببه ئی مریض او مسافر ته د افطار کولو اجازه فرمایله، او په نورو وختونو کښی ئی د هغو قضا شویو ورځو په شمار د هغو قضایی په مونږ او تاسی باندی واجبه وګرځوله، او په دی قضایی کښی ئی د یوځای یا سره جلا جلا (جدا جدا) نیولو قید له منځه وویست، نو په دی کښی ئی زمونږ او ستاسی د سهولت او د آسانی لحاظ وکړ، چه په مونږ او تاسی باندی څه رېړ او تکلیف واقع نه شی، او دا هم منظور دی، چه تاسی د خپلی روژی شمیر

پوره کرئ، څو چه په ثواب کښی مو څه لږوالی رانشی، او دا مو هم تر نظر لاندی وی، چه تاسی د دی خیر او خورا (ډیر) ښی طریقی په هدایت د پاک الله لویی او عظمت بیان کړئ، او د هغه د عزت، جبروت او کبریا یادونه وکړئ! او دا هم مطلوب دی چه پر دغو نعمتونو باندی شکر وباسئ! او د شکرکوونکو په ډله کښی ننوځئ! ای اله العالمینه! ثنا او صفت، لویی او شکر کول تا لره ښایی، چه روژی غوندی یو مفید اواعلیٰ او ګټور (فائده مند) عبادت دی پر مونږ باندی فرض کړی دی! او د مشقت او تکلیف په حالت کښی دی آسانی هم فرمایلی ده!، او د فراغت په وخت کښی دی د دی نقصان د جبیری لاره هم راښوولی ده!.

# وَ إِذَاسَاَلَكَ عِبَادِى عَنِّى فَإِنِّى قَرِيْتُ الْجِيْبُ دَعُوَةُ السَّاعِ إِذَا دَعَانَ فَالسَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيْبُوْ إِنْ لَعَكَمُ هُوَ يَرُيثُكُ وَنَ ﴿ وَكُونُوا إِنْ لَعَكَمُهُ مُرَيْشُكُ وَنَ ﴿ وَلَيُؤْمِنُوا إِنْ لَعَكَمُهُ مُرَيْرِ شُكُونَ ﴿ وَالْجَوْمُ نُوا إِنْ لَعَكَمُهُ مُرَيْرِ شُكُونَ ﴾

او کله چه پوښتنه وکړی (ای محمده!) له تا څخه بندګان زما (له لريوالی او نژديوالی) زما نو بيشکه زه نژدی يم (دوی ته په علم او اجابت سره)، قبلوم زه سوال د غوښتونکی په هغه وخت کښی چه وبولی ما نو ښايی چه دوی هم ومنی حکم زما(طاعت) او ټينګ دی اوسی په ايمان په ما باندی ښايی چه دوی په سمه لاره محکم پاتی شی.

تفسیو: پرومبی داسی حکم و، چه د رمضان المبارک د شپی په اوله برخه کښی خوړل او څښل او شغو ته نژدی کیدل روا وو، مگر وروسته له ویده کیدلو څخه به دا ټول شیان ممنوع کیدل. ځینو خلقو له دی حکم ځنی چپ (خلاف) کار وکړ، او له ویدیدلو څخه وروسته له خپلو ښځو سره نژدی شول، بیا زمونږ د پاک رسول صلی الله علیه وسلم حضور ته راغلل، او د خپلی خطا او قصور اظهار ئی سره له حسرت او ندامت وکړ، او د توبی په نسبت ئی له ده مبارک څخه پوښتنی وکړی. نو په دی مناسبت دا آیت نازل شو ستاسی توبه مو ومنله او تاکید وشو چه د الله تعالیٰ احکام ومنځ، او پخوانی حکم منسوخ وگڼځ، او وروسته له دی نه اجازه ورکړه شوه، چه د رمضان المبارک په ټولو شپو کښی له ماښامه تر سپیده داغه پوری تاسی خورځ! او څښځ! او له خپلو ښځو سره ناسته ملاسته کړځ! چه د هغی ذکر په وروستنی آیت کښی راځی. پخوانی آیت کښی پر بندگانو د هغه سهولت او عنایت ذکر چه راغلی ؤ، دلته د هغه تاکید او تائید له دی کښی پر بندگانو د هغه سهولت او عنایت ذکر چه راغلی ؤ، دلته د هغه تاکید او تائید له دی وربت اجابت او اباحت څخه لا زیات شو، او د دی آیت د ربط سبب دا هم کیدی شی چه په پومبنی آیت کښی د الله تعالیٰ د لویی او عظمت حکم بیان شوی ؤ، نو په دی نسبت ځینو پومبنی آیت کښی د الله تعالیٰ د لویی او عظمت حکم بیان شوی ؤ، نو په دی نسبت ځینو خلقو پوښتنی وکړی چه «زمونږ رب که لری وی نو مونږ به په زور سره ورغږ کړو. او که نژدی وی نو ورو ورو ورو ورو به ورسره وغړیږو» په دی سبب دا آیت نازل شو یعنی الله تعالیٰ نژدی دی. هره

خبره اوری. که ورو ورو وغړیږئ ا، او که په چیغو ورناری کړئ ! هغه تول اوری. په هغو ځایو کښی چه په زور سره د تکبیر ویلو حکم شوی وی د هغو وجوه او اسباب، نور او په همغو ځایو پوری محدود او خاص دی. او سبب ئی دا نه دی چه الله تعالیٰ (معاذ الله) ورو خبره نه اوری.

# اُحِلَّ لَكُمْ لَيُكَةَ الصِّيَامِ الرَّفَّ إلى نِسَا إِكْمُ

حلال کړی شوی دی تاسی ته په شپه د روژی کښی یوځای والی (جماع) ښځو خپلو سره

تفسیر: د رمضان المبارک په شپو کښی چه وروسته له خوبه خوړل او څښل او له خپلو ښځو سره نژدی کیدل حرام وو، په هغه کښی ئی هم آسانی وفرمایله، اوس که د شپی په هره برخه کښی مو هری مشروعی او مرغوبی چاری ته زړه کیږی، هغه وکړئ!

#### هُنّ لِبَاسٌ لَكُمُ وَآنْتُمُ لِبَاسٌ لَهُنَّ \*

دوی لباس دی تاسی لره او تاسی لباس یئ دوی لره.

تفسیو: له لباس او کالیو (جامو) څخه خورا (ډیر) اتصال او ډیر اختلاط مقصود دی، یعنی همغسی چه ستاسی په وجود کالی (کپری) نښتی او پیوست دی، هم دا رنګه ښځه او نارینه هم دیر سره نژدی او د شودو او شگری په شان یو له بل سره محدون او امتزاج لری.

# عَلِمَ اللهُ أَنَّكُمْ كُنْتُمْ تَغْتَانُونَ أَنْفُسَكُمْ

معلوم دی الله ته چه بیشکه تاسی یئ چه خیانت کوئ په ځانو خپلو.

تفسیر: له خپل نفس سره له خیانت کولو ځنی مطلب دا دی، چه له ویدیدلو محخه وروسته تاسی خپل ځانونه خپلو ښځو ته نژدی کیدئ!. او د پاک الله د حکم د مخالفت لامله (له وجی) تاسی خپل ځانونه ګنهګارول، چه د هغه له سببه ستاسی نفس د عقاب مستحق ګرځیده، او ستاسی په ثواب کښی نقصان پیښیده، نو پاک الله په خپل فضل او کرم سره تاسی معاف کړئ او وروسته له دی تاسی ته اجازه وشوه، چه په ټوله شپه کښی هر هغه حلال عمل چه مو زړه غواړی ویی کړئ!.

### فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَاعَنْكُمْ أَفَا لَكُن بَاشِرُوهُ يَ وَابْتَغُوامَا كُتَبَاللهُ لَكُمُ

پس رجوع ئی په رحمت سره وکړه په تاسی باندی او عفوه ئی وکړه له تاسی (د تیر خیانت) نو اوس جماع کوئ! له خپلو ښځو سره (د روژی په شپو کښی) او وغواړئ! هغه شی چه لیکلی (مقرر کړی دی) الله ستاسی له یاره.

تفسیر: یعنی هغه اولاد چه په لوح محفوظ کښی ستاسی له پاره د الله تعالیٰ له لوری مقدر شوی دی، ښایی چه د ښځو په مباشرت کښی همغه مطلوب وی، او تش شهوانی کارونه مو مقصود نه وی. په دی کښی د عزل کراهت، او د لواطت ممانعت ته هم اشاره ده.

# وَكُلُوا وَاشْرُبُوا حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُوا لَغَيْظُ الْرَبْيَضُ مِنَ الْغَيْطِ الْأَسُودِ مِنَ الْفَجْرِ

او خورئ! او محښى! تاسى تر هغه پورى چه ښكاره شى تاسى ته تار سپين (جلا) (جلا) له تاره توره (چه سپين تار) له سبا ځنى (دى).

تفسیر: یعنی همغسی چه په توله شپه کښی د مجامعت اجازه ورکړی شوی ده، هم داسی د رمضان المبارک په شپو کښی هم تر سپیده داغه پوری د خوړلو او څښلو اجازه ورکړی شوی ده.

#### ثُعَّ آنِتُواالصِّيامَ إِلَى الَّيْلِ

بیا پوره کړئ! روژه (خپله) تر شپي پوري،

تفسیر: یعنی له سپیده داغه محخه تر شپی پوری خپلی روژی پوره کړئ! له دی محنی دا هم راښکاره شوه چه د محو ورځو داسی متصله روژه نیول، چه د شپی له مخی هم افطار ونه شی مکروه ده.

#### وَلَاثُبَاشِرُوهُنَّ وَأَنْتُمُ عَكِفُونَ فِي الْمَسْجِيرُ

او مه نژدی کیږئ! ښځو ته (په جماع سره) حال دا چه تاسی معتکفان یئ په مسجدو کښي.

تفسیر: یعنی په روژه کښی د شپی له مخی د مباشرت اجازه شته. مګر د اعتکاف په شپو کښی په شپه او ورځ په هیڅ وخت کښی ښایی چه خپلی ښځی ته ورنژدی نشځ په مسجد کښی وی که د باندی.

# تِلُكَ حُدُودُ اللهِ فَكَلاتَقُرَبُوهَا لَكَ اللهُ الله النتاسِ لَعَلَّهُمُ يَتَقُونَ ١٠٠٠

دا احكام او حدودد الله دى نو مه نژدى كيږى، دوى ته (په ماتولو سره) هم داسى (لكه چه دا ئى درته بيان كړل) بيانوى الله آيتونه خپل له پاره د خلقو چه دوى ځان وساتى (د دى حدودو له مخالفته).

تفسیر: هغه د حل او حرمت حکمونه چه د روژی او اعتکاف په نسبت تیر شول، د الله تعالیٰ له خوا مقرر شوی دی، شایی چه له دغو څخه هیڅ تجاوز ونه کړئ! بلکه هغو ته هیڅ مه نژدی کیږئ! یا ئی مطلب دا دی چه پخپله رأیه یا د بل کوم حجت په اساس د یوه ویښته په اندازه هم ځنی مه لری کیږئ!.

# وَلَاتَأَكُلُوۡۤآاَمُوَالَكُمُ بَيۡنَكُمُ بِالۡبَاطِلِ

او مه خورئ! مالونه خپل (چه واقع دی) په منځو د تاسو کښي په ناحقه سره

تفسیر: له روژی محنی د نفس طهارت مقصود و اوس مالونو د پاکوالی بیان کیږی. او ښکاره شوه چه د حلال مال د نه خوړلو حکم خو یواځی د روژی په ورځو پوری تړلی دی، مګر د حرام مال نه خوړل، او روژه تری نیول، د ژوند په ټول عمر کښی یو ضروری امر دی. او د هغه له پاره کومه ټاکلی (مقرره) زمانه او حد نشته، لکه غلا، خیانت ټگی، رشوت، غصب، قمار، ناروا بیه، سود او نور چه په دغه ډول (طریقه) د مال ګټل، بالکل حرام او ناجایز دی.

# وَتُدُلُوا بِهِمَا إِلَى الْحُكَامِ لِتَاكُنُوا فِرِيْقًا

# مِّنُ آمُوالِ النَّاسِ بِالْإِنْتِمِ وَآنُتُوْتَعُ لَمُونَ فَ

او مه رسوئ! دا مال تر حاکمانو پوری له پاره د دی چه وخورئ (تاسی په دی رسولو سره) او تاسی په په طلم (ناحقه سره) او تاسی پوهیږئ (چه دا ظلم دی)

تفسیر: «مه ئی رسوئ تر حاکمانو پوری». یعنی د کوم سری د مال خبر ظالمو حاکمانو ته مه رسوئ یا خپل مال د رشوت په ډول (طریقه) حاکمانو ته مه ورکوئ! چه حاکم د خپل ځان مل کړئ، او د بل چا مال د هغه په زور سره وخورئ!. هم دا راز (قسم ) د دروغو په شاهدی، یا د دروغو په دا مال مه آخلئ! او حال دا چه تاسی په خپله ناحقی هم پوهیږئ!

#### يَنْعَلُونَكَ عَنِ الْآهِلَةِ ا

پوښتنه کوی خلق له تا څخه (ای محمده!) له حاله د نويو مياشتو

تفسیر: لمر تل په یو صورت او په یو حال وی، او د سپوږمی شکل تل بدلیږی، او د هغی د رڼا (رنړا) مقدار تل کمیږی او زیاتیږی نو ځکه خلقو د سپوږمی د دی زیاتوالی او کموالی په نسبت زمونږ له رسول اکرم صلی الله علیه وآله وصحبه وسلم څخه پوښتنی وکړی، نو دا آیت نازل شو. په پومبنی آیتونو کښی د رمضان المبارک د میاشتی او د روژی ذکر ؤ په دی آیت کښی د هلال ذکر دی، او د روژی تعلق د هلال له رؤیت سره ښکاره دی، ځکه چه یو په بل پوری اړه (حاجت) لری وروسته له دی نه د «حج» او د هغه د احکامو ذکر راځی چه د هلال ذکر له هغه سره هم ښه مناسبت لری.

#### قُلُ هِيَ مَوَاقِيْتُ لِلنَّاسِ وَالْحَيِّرُ

ووایه (ای محمده! دوی ته) چه دا میاشتی ټاکلی (مقرر) شوی وختونه دی له پاره د خلقو او د حج.

تفسیر: یعنی ای محمده ا دوی ته ووایه چه د سپوږمی په ختلو او بدلون سره ډیری چاری او معاملی تعلق لری. او د سپوږمی په وسیله دینی ورځی، د عباداتو او معاملاتو وختونه، د قرض، اجاری، حمل، رضاعت، روژی، زکوة، عدت، عقود، شروط، مزدوری او د نورو شیانو نیتی څرګندیږی، او هره یوه نیټه او تاریخ له هغی څخه پر ډیر ښه شان سره ښکاریږی. په تیره بیا د

«حج» د تخصیص بله وجه هم دا ده چه ذیقعدة الحرام، ذیحجة الحرام، محرم الحرام او رجب المرجب دا مخلور میاشتی حرامی میاشتی بللی کیدی چه په دغو میاشتو کښی جنګ او وژل حرام ؤ که په دغو میاشتو کښی به عربو ته کوم جنګ پیښیده، نو هغوی به تاریخونه سره وړاندی وروسته کول، او په یوه پلمه (تدبیر) او بهانه سره به ئی په هماغو حرامو میاشتو کښی جنګونه کول، مثلاً که په «ذی الحج» یا «محرم» کښی به له جنګ سره مخامخ کیدل، نو هغه به یی په «صفر» سره تعبیر کاوه، او کله چه به په «صفر» کښی کوم کار د دوی په مخ کښی راته، نو هغه به یی په هغه به یی په «ذی الحج» او «محرم سره یاداوه، نو د دوی د دی خیال د ابطال له امله (وجی) ئی دلته د «حج» تصریح وفرمایله، هغه ورځی چه حق تعالیٰ جل وعلیٰ شانه د «حج» له پاره تاکلی (مقرر کړی) دی، په هغو کښی وړاندی وروسته کول، هیڅکله جایز نه دی. اوس له دی تاکلی (مقرر کړی) دی، په هغو کښی وړاندی وروسته کول، هیڅکله جایز نه دی. اوس له دی

# وَلَيْسَ الْبِرُ بِأَنْ تَأْتُوا الْبُنُوْتَ مِنْ ظُهُوْرِهِمَا وَالْإِنَّ الْبِرَّمَنِ اتَّفَى وَلَيْنَ الْبِرَّمَنِ اتَّفَى وَلَيْنَ الْبِرَّمَنِ اتَّفَى اللهَ لَعَلَّكُمُ تَفْتُ لِحُوْنَ ﴿ وَانْتُوا اللهَ لَعَلَّكُمُ تَفْتُ لِحُوْنَ ﴿ وَانْتُوا اللهَ لَعَلَّكُمُ تَفْتُ لِحُوْنَ ﴿

او نه ده نیکی (دا کار) چه راځئ (تاسی) کورو ته د شا له لوری د هغو او لیکن (خاوند) د نیکی هغه څوک دی چه ویریږی (له الله) په ترک د مخالفت کښی او راځئ کورو ته له طرفه د دروازو د هغوی او وویریږئ له الله څخه د دی له پاره چه تاسی خلاص شئ! (د الله له عذاب) او په خپل مراد ورسیږئ!

تفسیر: د جاهلیت په زمانه کښی داسی دود (رواج) او دستور ؤ، چه کله به دوی د «حج» احرام تاړه، او له خپلو کورو ځنی به وتل، او بیا به اتفاقاً هغوی ته کوم هسی ضرورت پیښیده چه بیرته به د خپلو کورو ورتګ ته اړ (محتاج) کیدل، نو دروازو له لاری به نه ورتلل، او په بام باندی به ورختل، او له هغی لاری به خپلو کورو ته ننوتل، یا به د شا له خوا پکښی ننوتل، یا به ئی د شا له لوری سوری واهه، او پکښی به ننوتل، او دا کار به ئی نیکی او ښیګټه (فائده) کتله، دا دی چه یاک الله دا کار غلط وښود.

(فائده): په ړومبنی جمله کښی د «حج» ذکر ؤ او دا حکم هم د «حج» په نسبت دی نو په هم دی مناسبت سره یی دا حکم هم دلته بیان وفرمایه. ځینی عالمان وایی چه ظاهر دا دی چه په آیت کښی له «اهله» ځنی د «حج» میاشتی مرادی دی یعنی شوال المکرم، ذی قعدة الحرام او لس شپی د ذی حجة الحرام چه «حج» او «احرام» په دغو کښی کیږی. خلقو زمونډ له رسول الله صلی الله علیه وسلم ځنی پوښتنی وکړی، چه د «حج» ورځی هم دا ورځی دی؟ که په نورو ورځو کښی هم «حج» کول روا دی؟ پاک خدای د هغوی په ځواب کښی وفرمایل چه د حج د ادا

کولو له پاره د حج میاشتی مقرری او معینی دی، او د دی خبری په مناسبت د «احرام» په وخت کښی خپل کور ته د بیرته ورتگ ذکر هم وشو. له دی څخه دا هم راښکاره کیږی، چه له خپله ځانه جائز او مباح شیان د نیک کار په شان گرځول، او هغه په دین کښی داخلول، منموم او حرام دی. چه له دی څخه د ډیرو شیانو بدعت او منمومیت راښکاریږی.

### وَقَارِتُوا فِي سَبِيلِ اللهِ اللهِ اللهِ يَنْ يُقَارِتُ لُوْنَكُمُ

او جنگ کوئ (ای مؤمنانو!) په لاره د الله کښی! له هغو کسانو سره چه جنگ کوی له تاسی سره.

تفسير: د حضرت ابراهيم عليه السلام له وخته راهيسي مكه معظمه دارالامن ده. كه د چا لاس به یه خپل دښمن باندی هم په مکه معظمه کښی بر کیده، نو به ئی څه غرض ورسره نه کاوه، او په اشهرالحرم كښي به چه ذي قعدة الحرام، ذي حجة الحرام، محرم الحرام او رجب المرجب دي هم کامل امنیت و، به دی څلورو میاشتو کښی به به ټول عربستان کښی جنګ او جګړه نه کیده، او هیجا به چاته څه نه ویل، د هجرت په شپړم کال د ذی قعدة الحرام په میاشت کښی کله چه حضرت محمد رسول الله صلى الله عليه وعلىٰ آله واصحابه وسلم له خپلو اصحابو رضى الله تعالىٰ عنهم سره د عمری په قصد او د بیت الله د زیارت په نیت مکی معظمی ته تشریف یووړ، نو له مکی معظمی سره نژدی مشرکین سره راتول شول، او مسلمانان ئی د جنگ یه توربریبو، د مکی معظمی له زیارت څخه ستانه (صفت) کړل. په یای (آخر) کښی ئی په دی باندی روغه سره وکړه، چه اوس دی مسلمانان بي د مکې شريفي له زيارت کولو څخه، بيرته لاړ شي، بل کال ته دی بیا ورته راشی، او عمره دی ادا کړی، او یواځی دری شپی دی په ډاډ سره په مکی مکرمی کښي تيري کړي. کله چه په بل کال کښي د هجرت په اوم کال د ذي قعدة الحرام په مياشت کښي رسول الله مبارک د مکې شريفي قصد وفرمايلو نو د دوې اصحابو ته داسې انديښنه ورپيدا شوہ چی که مکی مکرمی خلق سرِ کال هم وعدہ خلافی وکړی، او جنګ ته بیا تیار شی، نو موند به څه کوو؟ که وجنګیږو، نو دا جنګ به یه اشهر الحرم کښي او په خپله په بیت الحرام کښي، او په حالت د «احرام» کښي څرنګه وی؟ که ونه جنګیږو، نو څرنګه به خپله عمره ادا کوو؟ نو په دی مناسبت د الله تعالیٰ داسی حکم نازل شو «که هغوی په دی اشهر الحرم کښی له خپل عهد ځنی مخالفت، او له تاسی سره جنګ وکړی، نو تاسی هم بلا تأمله هغوی سره وجنگیږئ!» هو! نه ښایي چه ستاسي له خوا په جنګ ابتدا او یا زیادت پکښي وشي، د «حج» په ضمن کښي د حديبيي د عمري په مناسبت له کفارو سره د قتال ذکر هم راغلي دي، نو ځکه د «جهاد» د ځینو آدابو او احکامو ذکر هم د دی مقام په مناسبت کیږی، وروسته له هغه بیا د «حج» د احکامو ذکر کیږی.

#### وَلَاتَعْتُدُوا

#### او مه کوئ زیادت (پر هیچا باندی ای مؤمنانو!)

تفسیر: یعنی تیری مه کوئ!. د دی معنٰی دا ده چه په جنگ کښی دی وړوکی، ښځی او سپین ډیری قصداً ونه وژل شی! او دننه په بیت الحرام کښی دی په جگړو باندی لومړی پیل (ابتدا) ونه کړ شی.

# إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ المُعُتَدِينَ ⊕وَاقْتُلُوهُ مُحَيْثُ ثَقِفْتُهُوْهُمُ وَاللهَ لَا يُحِبُّ المُعُتَدِينَ ⊕وَاقْتُلُوهُمُ وَاللهَ لَا يُحِبُّ المُعُتَدِينَ وَوَاقْتُلُوهُمُ وَاللهِ اللهَ لَا يُحِبُّ المُعُتَدِينَ وَاقْتُلُوهُمُ وَاقْتُلُوهُمُ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

بیشکه چه الله نه خوښوی تیریدونکی له حده. او وژنئ! دوی په هر ځای کښی چه مومئ دوی اوباسئ! دوی له هغه ځایه چه ایستلی دی دوی تاسی

تفسیر: هر چیری چه یی مومئ ویی باسئ یعنی په «حرم» کښی وی یا پرته (علاوه) له حرمه. له هغه ځایه چه تاسی یی ایستلی یئ یعنی له مکی معظمی څخه یی وباسئ.

#### وَالْفِتْنَةُ ٱشْكُامِنَ الْقَتْلِ

او فتنه (شرک او له دین ځني اړول) ډیر سخت دی له وژلو څخه.

تفسیر: یعنی له دین ځنی ګرځیدل، یا له دین ځنی د بل چا ګرځول، له هغو وژلو څخه چه په اشهر الحرم کښی واقع شی، ډیره لویه ګناه ده. مطلب ئی دا دی چه د مکی معظمی په حرم کښی د کفارو شرک او کفر او نورو ته د کفر او شرک په لوری لار ښوونه کول ډیر قبیح او خورا (ډیر) خراب کار دی. نو تاسی ای مسلمانانو د حرم له مقاتلی څخه هیڅ اندیښنه مه کوئ! او د هغوی د تیری ځواب په توره سره ورکوئ!

# وَلاَتُفْتِأُوهُ مُ عِنْكَ الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ حَتَّى يُقْتِلُوْكُمُ

#### فِيُهِ ۚ فَإِنْ ثَمَتُلُوْكُمْ فَاقْتُلُوهُمْ ثَكَنَالِكَ جَـزَاءُ الْكَفِي يُنَ®

او جنگ مه کوئ! له دوی سره په نزد د مسجدالحرام کښی تر هغه پوری چه وجنګیږی دوی له وجنګیږی دوی له تاسی سره په دغه (حرم) کښی پس که جنګ وکړی دوی له تاسی سره نو وژنئ! دوی هم داسی (لکه تیری شوی جزا) جزا ده د کافرانو.

تفسیر: یعنی مکه معظمه هرومرو (خامخا) د امن ځای دی. ولی که هغوی پر تاسی باندی برید وکړی، یا په ظلم باندی لاس پوری کړی، او په ایمان راوړلو کښی له تاسی سره دښمنی وکړی، چه دا خبره له وژلو ځنی هم سخته ده، نو بیا هغوی لره امان نه پاتی کیږی، او هر چیری چه ئی ومومئ ویی وژنئ! آخر ته چه مکه معظمه فتح شوه رسول اکرم صلی الله علیه وسلم هم داسی امر وفرمایه «هغه څوک چه د مسلمانانو په مخ کښی توره په لاس ودریږی، ویی وژنئ! او نورو کسانو ته امن ورکړئ!»

# فَإِنِ انْتَهُوا فَإِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَّحِيْدٌ ﴿

پس که منع راوړی (له شرکه نو الله به ئی وبخښی) نو بیشکه الله ډیر بخښونکی پوره رحم لرونکی دی

تفسیر: یعنی سره له دومره خبرو که اوس هم دوی ایمان راوړی، او له کفر او شرک ځنی توبه وباسی، نو د هغوی توبه منله کیږی.

# وَقْتِلُونُهُ مُ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتُنَةً وَيَكُونَ البِّينَ التَّلِينَ التَّلِينَ التَّلِينَ التَّلِينَ الْتُعَلِّينَ التَّلِينَ التَّلِينِينَ التَّلْلِينِينَ التَّلْمُ التَّلْلِينِينَ التَّلْمُ التَّلْلِينِينَ التَّلْمُ التَّلُمُ التَّلْمُ التَّلُمُ التَّلْمُ التَلْمُ التَّلْمُ الْمُلْمُ التَّلْمُ التَّلِمُ التَّلْمُ التَلْمُ التَّلْمُ التَلْمُ التَّلْمُ التَّلْمُ الْمُنْ الْمُلْمِ الْمُنْ الْمُلْمُ الْمُ اللْمُلْمِ الْمُنْ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُلْمُ الْمُلِمِ الْمُلْمِ الْمُلْمُ الْمُل

او جنگ کوئ تاسی! له دوی سره تر هغه پوری چه پاتی نشی فتنه (شرک او فساد) او شی دین (حکم) خاص الله لره، پس که چیری و گرځیدل (دوی له شرکه نو تاسی تجاوز مه کوئ پر دوی باندی) نو نشته هیڅ تیری مگر (خو شته جزا د ظلم) پر ظالمانو باندی.

تفسير: يعنى له كفارو سره د دى له امله (وجي) جنگ وكړئ! چه ظلم او تيرى بيخي (بالكل)

ورک شی، او دوی ته داسی یو قوت او قدرت پاتی نشی چه د هغه په واسطه نور خلق کافران کړی، او له سمی لاری ځنی ئی وباسی، او خاص د الله تعالیٰ احکام جاری وی. که دوی له شرک ځنی مخ واړوی، نو تیری او زیادت پر بل هیچا نشته، پرته (علاوه) له ظالمانو څخه یعنی هغه کسان چه له بدی ځنی لاس آخلی، هغوی له ظلم او تجاوز ځنی وځی، نو پر دوی باندی تیری او زیادت مه کوئ! هو! هغه کسان چه له فتنی ځنی نه اوړی نو په ډیره مینه سره هغوی وژنئ!

# اَشَّهُوُالْحَرَامُ بِالشَّهُ وِالْحَرَامِ وَالْحُرُمْتُ قِصَاصُّ فَمَنِ الْمُعَدِّرُهُ وَالْحُرُمْتُ قِصَاصُّ فَمَنِ الْعُتَدِى عَلَيْكُوُ الْعُتَدِينِ مَا اعْتَدَى عَلَيْكُوُ اللهَ مَعَ الْمُتَّقِيْنَ ﴿ وَالْتُعَوِّالِلّٰهُ وَاعْلَمُوا اللهَ مَعَ الْمُتَّقِيْنَ ﴿

میاشته حرامه په بدل د میاشتی حرامی کښی ده. او تعظیمونه (د دی شیانو) سره برابر دی پس هر چا چه تیری وکړ پر تاسی باندی نو تاسی هم تیری کوئ! په هغوی باندی په شان د هغه چه تیری ئی کړی ؤ پر تاسی باندی او وویریږئ له الله څخه! او پوه شئ! چه بیشکه الله له پرهیزگارانو سره دی (په علم او نصرت سره)

تفسیر: دا د حرمت میاشت یعنی ذی قعدة الحرام چه د عمری د قضا لپاره پکښی درومئ د هغه حرمت میاشتی په ځای ده ، چه د پروسرکال تیر شوی کال په ذی قعدة الحرام کښی تاسی د کفارو له خوا د عمری او د بیت الله شریف له زیارت څخه ممنوع شوی وئ، او پری ئی نه ښودئ چه مکی معظمی ته لاړ شئ، یعنی اوس تاسی په ډیره خوښی سره له هغوی څخه خپل بدل واخلئ! ځکه چه په ادب او حرمت لرلو کښی برابری ده . یعنی که کوم کافر د حرام د میاشتی عزت او حرمت وکړی او په دی میاشت کښی له تاسی سره جنگ ونه کړی، نو تاسی هم همغسی وکړئ. مکیانو (مکی خلقو) چه پروسرکال (تیر شوی کال) پر تاسی باندی ظلم وکړ، نه ئی د حرام د میاشتی حرمت وساته، او نه ئی د بیت الله شریف پت، نه ئی ستاسی احرام ته وکتل، او خخه سترکی پتی کړی، او جنگ ته تیار شی: نو تاسی هم د هیڅ حرمت لحاظ ونه کړئ! بلکه څخه سترکی پتی کړی، او جنگ ته تیار شی: نو تاسی هم د هیڅ حرمت لحاظ ونه کړئ! بلکه خپه وړاندی او وروسته ټول کسات (بدله) او انتقام ورڅخه واخلئ! او د الله تعالیٰ له احکامو چه په هغه کښی له (رب العلمین جل وعلیٰ شانه) څخه وویریږئ! او د الله تعالیٰ له احکامو څخه مخالف هیڅ یو کار مه کوئ! ځکه چه پاک الله خامخا د پرهیزگارانو ناصر او مددګار دی.

# وَ انْفِقُو إِنْ سَبِيْلِ اللهِ وَلَائُلْقُو إِيانَيْ يُكُو إِلَى التَّهْلُكُة وْ

او صرفوئ (مالونه خپل) په لاره د الله کښی! او مه غورځوئ ځانونه خپل په هلاکت کښی (چه جهاد ترک کړئ! او خپل مالونه په غزا کښی ونه لګوئ!)

تفسیر: مطلب دا دی چه د الله تعالیٰ په اطاعت یعنی جهاد او نورو ښو کارونو کښی خپل مال صرف کړئ! او خپل ځانونه په هلاکت کښی مه اچوئ!. یعنی چه جهاد پریږدئ! او په هوسایی (آرام) سره کینځ یا خپل مال په جهاد کښی صرف نه کړئ! چه له دی وضعیت (حالت) څخه به تاسی ضعیفان او دښمن به مو قوی شی.

# وَآحْسِنُوْا ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴿ وَآتِتُوا الْحَجِّ وَالْعُمُرَةَ لِللَّهِ ﴿

او نیکی کوئ! (له هر چا سره مخصوصاً له غازیانو سره) بیشکه چه الله دوستی کوی له نیکو کارانو سره (چه ثواب ورکوی دوی ته) او پوره ادا کرئ حج! او عمره خاص الله لره.

تفسیر: د «حج» په ضمن کښی ئی د «جهاد» هغه ذکر چه مناسب ؤ، بیان وفرمایه، او پس بیا د «حج» او عمری احکام راښیی.

# فَإِنْ أُحْصِرُتُهُ فَمَا اسْتَيْسَرِمِنَ الْهَدَٰئِ وَلاتَعْلِقُوا رُءُوسَكُمْ حَتَّى يَبُلُغُ الْهَدَى عَجِلَّهُ \*

بیا که چیری منع کړی شوئ (له تمامولو د حج او عمری) نو (واجب دی پر تاسی) هغه څه چه آسان دی له هدیی څخه (چه مذبوحه ده) او مه خریئ! (ای محصرانو!) سرونه خپل تر هغه پوری چه ورسیږی هدیه (چه مذبوحه ده) ځای د حلالی خپلی ته

تفسیو: مطلب دا دی کله چه څوک «حج» یا «عمره» شروع کړی یعنی احرام وتړی، نو پر هغه باندی دا خبره لاژمه ده چه پوره ئی کړی، او پای (آخر) ته ئی ورسوی، او داسی نشی کیدی چه هغه په نیمایی کښی پریږدی، او له احرام څخه ځان وباسی. مګر که کوم دښمن یا مرض ورپیښ شی او د هغه له سببه «حج» او «عمره» پای (آخر) ته ونه شی رسولی، نو پر ده باندی وینه اوړی، چه سم له خپل توان سره حیوان حلال کړی، چه ادنٰی ئی یو پسه دی او دا حیوان به د بل چا په وسیله مکی شریفی ته لیږی، او دا دی هم ورته ووایی چه تر دغی ورځی پوری دا مذبوحه د حرم ځمکی ته ورسوه! او هلته ئی ذبحه کړه!، او هر کله چه ډاډه شی، چه اوس د ده هغه مذبوحه خپل تاکلی (مقرر) ځای حرم شریف ته رسیدلی ده، او ذبحه شوی ده، نو هلته دا خپل سر لنډ یا وخریی او پخوا له هغه دی هیڅکله ځان نه حلالوی. داسی وینی ته د «حصار وینه» وایی چه د «حج» یا د «عمری» د نه تمامولو له سببه پر «حاجی» یا «معتمر» باندی

# فَكَنْ كَانَ مِنْكُوْمِ رِيْضًا أَوْلِهِ أَذًى مِّنَ رَالْسِهٖ فَفِنْ يَةٌ مِّنْ صِيَامٍ أَوْصَدَقَةٍ أَوْنُسُكٍ

نو هر څوک چه وی له تاسی ځنی ناجوړه یا وی په ده پوری ضرر له (طرفه) د سر د ده نو لاژمه ده په ده باندی فدیه له روژی څخه یا له خیراته یا له حلاولو (د یسه)

تفسیر: یعنی که د «احرام» په حالت کښی څوک رنځور شی یا د هغه په سر کښی درد یا زخم وی نو هغه لره د ضرورت له امله (وجی) د احرام په حالت کښی هم سر خرییل، یا د ویښتانو لنډول روا دی. مګر د هغه «فدیه» دی ورکوی، چه هغه د دری ورځو روژه نیول، یا شپږو تنو مسکینانو ته طعام ورکول دی یا د یوه پسه (ګه) حلالول دی دا وینه د «جنایت وینه» بولی چه د «احرام» په حالت کښی د ناچاری له کبله (وجی) د «احرام» د مخالفو امورو په کولو باندی لاژمېږی.

### فَاذَا آمِنْ ثُنُّو فَمَنْ تَمَتَّعُ بِإِنْعُنْرُةِ إِلَى الْحَدِ فَمَا اسْتَيْسَرُمِنَ الْهَدِّي

سيقول(٢)

نو هر کله چه په امن شئ پس هر چا چه نفع واخیسته په عمری سره (چه یو ځای ئی کړه) له حج سره نو (واجب) دی پر ده باندی هغه چه آسان وی له هديی څخه (چه مذبوحه ده)

تفسیر: یعنی هغه «محرم» چه د دښمن او مرض له خوا مطمئن وی، اعم له دی نه چه هغه ته له سره کومه اندیښنه ورپیښه نشی، یا خو دښمن یا رنځوری څه عارضه او حادثه ورپیښه شوی وی، خو په خیر سره زائله او له مینځه ورکه شوی وی، او د هغه له امله (وجی) د هغه په احرام او «حج» او «عمره» کښی څه خلل ورپښ شوی نه وی، هغه لره ښایی چه فکر وکړی که «حج» او «عمره» ئی دواړه سره یو ځای ادا کړی وی یعنی قران یا تمتع ئی کړی وی او افراد ئی نه وی کړی. نو په ده باندی یو پسه یا د غویی یا د اوښ اوومه برخه قربانی اوړی، چه دی وینی ته د قران او تمتع وینه وایی او زمونږ د لوی امام ابوحنیفه رحمة الله علیه په مذهب کښی د قران او تمتع د غوښی خوراک روا دی. ځکه چه دی (د شکر وینه) ورته وایی. ولی امام شافعی رحمة الله علیه دی ته (د جبر وینه) وایی، او قربانی کوونکی ته اجازه نه ورکوی چه د هغی له غوښی څنی څه وخوری.

# فَمَنُ لَمُ يَجِدُ فَصِيَامُ ثَلْثَةِ أَيَّامِرِ فِي الْحَجِّ وَسَبْعَةٍ إِذَارَحَعْتُمْ تِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ "

هر چا چه ونه مونده هدیه (چه مذبوحه ده) نو (واجب) دی په ده باندی روژی د دری ورځو په (ورځو د) حج کښی او اووه ورځی (نوری) کله چه وګرځئ (تاسی) دا لس ورځی دی پوره

تفسیر: یعنی هغه څوک چه قران او تمتع ئی وکړه، او مذبوحه ورته میسره نه شوه، نو هغه لره ښایی چه دری ورځی د «حج» په ورځو کښی روژه ونیسی، چه د «عرفی» یعنی د «ذی الحجی» په نهمه ورځ کښی پای (آخر) ته ورسیږی، او اووه ورځی د «حج» له فراغت څخه وروسته روژه ونیسی، چه دا تولی سره لس ورځی شوی.

# ذلك لِمَنْ لَمْ بَكُنْ آهُلُهُ حَاضِرِي الْسَجِدِ الْحَرَامِرْ

#### دا (حکم د تمتع) هغه چا لره دی چه نه وی عیال د ده اوسیدونکی په (حوالی (احاطه) د) مسجد حرام کښی.

تفسیر: یعنی قران او تمتع هغه چا لره مخصوص دی چه په مسجد الحرام کښی یعنی په مکه معظمه کښی یا هغی ته نژدی نه اوسیږی، بلکه د «حل» یعنی له «میقات» څخه د باندی هستوګنه ولری. هغه کسان چه دننه په مکی معظمی کښی اوسیږی، هغوی دی یواځی (افراد) وکړی.

# وَاتَّقَوُ الله وَاعْلَمُوا آتَ الله شَدِيدُ الْعِقَابِ أَلَكَ حُرَّا أَشْهُرْ مَّعَنُومْتَ

او ویریږئ له الله څخه او پوه شئ! چه بیشکه الله ډیر سخت عذاب ورکوونکی دی دی (وخت د) حج (څو) میاشتی معلومی دی

تفسیر: د شوال المکرم له اول محخه نیولی (شروع) د لوی اختر یعنی د ذیحجه الحرام د لسمی شپی تر سحر پوری د دی میاشتو نومونه (اشهر الحج) دی. محکه چه د حج احرام د هم دی مودی په منځ کښی وی، که پخوا له دی نه څوک د حج «احرام» وتړی نو هغه به ناجائز یا مکروه وی. یعنی د حج له پاره څو میاشتی مقرری دی. او تولو ته ښکاره دی، هغه تغیر او تبدیل چه د عربو مشرکینو به د خپل ضرورت له مخی په دی میاشتو کښی کاوه، او د هغو په نسبت په بل عربو مشرکینو به د خپل ضرورت له مخی په دی میاشتو کښی کاوه، او د هغو په نسبت په بل آیت کښی داسی فرمایلی شوی دی 

آیت کښی داسی فرمایلی شوی دی

# فَئَنُ فَرَضَ فِيهُونَ الْحَجَّ فَلَارَفَتَ وَلَافُنُونَ وَلَاحِبَالَ فِي الْحَجِّ وَمَا تَقَفْعُلُوْ امِنْ خَيْرِ كَيْعُلَمْهُ اللَّهُ

نو هر چا چه فرض کړ (په خپل ځان) په دی میاشتو کښی حج نو نه دی کوی جماع (او نه دواعی د هغی) او نه ګناهونه او نه جګړی په (ورځو) د حج کښی. او هر څه چه کوئ (تاسی) له نیک کار ځنی نو پوهیږی په هغه ماندی الله

تفسیو: «حج» ئی لازم کر یعنی «احرام» ئی وتاړه په داسی ډول (طریقه) چه په زړه ئی نیت وکړ، او په خوله ئی «تلبیه» وویله.

#### وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَالزَّادِ التَّقُوٰى وَاتَّقُوٰنِ يَأُولِي الْأَلْبَابِ

او توښه واخلئ (له ځانو سره) نو بیشکه بهتره د توښی ځان ساتل دی له سواله او ویریږئ! له ما ځنی ای خاوندانو د (صافو) عقلو!.

تفسیر: یو داسی غلط دود (رسم) او دستور په کفر کښی دا هم ؤ چه بی د لاری د څوری (خرچه) تش لاس «حج» ته تلل ئی ثواب ګڼل، او هغه ته به ئی «توکل» وایه، او هلته به تلل له هر چا ځنی به ئی سوال او غوښتنی کولی. نو الله تعالیٰ هغو کسانو ته چه قدرت لری، امر ورکوی چه هغوی دی د لاری څوری (خرچه) له ځان سره اخلی او بیا دی «حج» ته ځی او بی له زاد او راحلی دی لاړ نشی، چه هم په خپله دی سرګردانیږی، او نورو ته هم سرګردانی پیښوی.

#### لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَنْ تَنْتَغُوا فَضُلَامِّنُ رَّتِكُمْ الْمِنْ رَبِّكُمْ

نشته په تاسی باندی هیڅ ګناه په دی کښی چه غواړئ روزی له فضل د رب خپل

تفسیر: که د «حج» په سفر کښی سوداګری هم وکړئ څه ګناه نه لری، بلکه مباح ده. خلق له دی خبری څخه په شبهه کښی ؤ چه ښایی له تجارت کولو څخه به په «حج» کښی څه نقصان پیښیږی، نو اوس داسی هدایت صادر شو هغه څوک چه اصلی مقصود ئی «حج» وی او د هغه په ضمن کښی سوداګری هم وکړی، نو د هغه په ثواب کښی به څه نقصان نه راځی.

#### فَإِذْا أَفَضْتُهُ قِنْ عَرَفْتٍ فَاذْكُرُواالله عِنْمَ الْمُشْعَرِ الْحَرَامِ"

نو هر كله چه راكوز شئ (د بيت الله طواف ته) له عرفات څخه نو يادوئ الله په نزد د مشعر الحرام (آخر د مزدلفي كښي)

تفسیر: مشعرالحرام په مزدلفه کښی یو غر دی چه په هغه باندی امام دریږی. په دی غره باندی دریدل افضل دی. او په توله مزدلفه کښی هر چېری دریدل جائز او روا دی پرته (علاوه) د

(محسر) له کندی او وادی څخه، چه هلته دی نه دريږي.

### وَاذْكُووْهُ كُمَّا هَالْ الصَّالِيْنَ ﴿ وَإِنْ كُنْ تُمْرِقِنْ قَبْلِهِ لَمِنَ الصَّالِيْنَ ﴿

او یادوئ دی (یعنی الله) لکه چه لاره ئی درښودلی ده تاسی ته او بیشکه چه وئ تاسی پخوا له هدایته خامخا له کمراهانو ځنی.

تفسیر: یعنی کفارو خو به هم د پاک الله ذکر کاوه مگر په شرک سره، نو ښایی چه هسی ذکر دی ونه کړی شی، بلکه سره له توحیده ئی همغسی ذکر وکړئ چه تاسو ته ئی هدایت درکړی دی.

#### ثُمَّ آفِيْضُوا مِنْ حَيْثُ آفَاضَ النَّاسُ وَاسْتَغُفِرُوا الله والله عَفُورُ مِن حِيْدُ

بیا راکوزیږئ (اَی قریشو د طواف دپاره) له هغه ځایه (عرفات څخه) چه راکوزیږی (نور) خلق (مزدلفی ته) او مغفرت غواړئ له الله څخه د (خپلو ګناهونو) بیشکه چه الله ښه مغفرت کوونکی (د ګناهونو) پوره رحم لرونکی دی. (د اجر او ثواب په اکرام سره)

تفسیر: د کفر په زمانه کښی یوه غلطی دا هم وه، چه مکیان (مکی والا) به تر عرفاته پوری نه تلل، چه عرفات له حرم څخه د باندی دی. بلکه د حرم په حد کښی به چه مزدلفه ده، دریدل، او د مکی شریفی له قریشو څخه پرته (علاوه) نور تول به تر عرفات پوری تلل، او بیا به له عرفات څخه د طواف له پاره مکی شریفی ته راتلل. نو ځکه ئی وفرمایل له هغه ځایه چه تول خلق د طواف له پاره راځی. تاسی هم همغه ځای ته ورشئ، او له هغه ځایه له عرفات د طواف له پاره بیرته راشئ، او په خپلو پخوانیو ګناهونو باندی نادم اوسئ!.

# فَإِذَا قَضَيْتُهُ مِّنَاسِكَكُمُ فَاذُكُرُوااللهَ كَذِكُرُكُمُ اللهَ كَذِكُرُكُمُ اللهَ كَذِكُرُكُمُ البَاءَكُمُ أَوْ اللهَ كَذِكُرُ اللهَ كَذِكُمُ البَاءَكُمُ أَوْ اللهَ كَذِكُرُ اللهَ كَذِكُمُ البَاءَكُمُ أَوْ اللهَ كَذِكُرُ اللهَ اللهَ كَذِكُرُ اللهَ اللهَ كَذِكُرُ اللهَ اللهَ كَذِكُرُ اللهَ اللهَ كَذِكُمُ اللهُ اللهَ كَذِكُمُ اللهُ اللهَ اللهُ اللهُولِي اللهُ الله

نو هر کله چه ادا کړل تاسی افعال د حج خپل نو یادوئ الله لکه یادول تاسی پلرونو خپلو لره (په جاهلیت کښی په فخر سره) بلکه ډیر زیات یادول

تفسیر: یعنی د ذیحجه الحرام په لسمه کښی چه د «حج» د افعالو یعنی د جمرو ویشتلو، قربانی کولو، سر خرییلو، یا د ویښتانو لنډونو د کعبی شریفی د طواف او د صفا او مرویٰ له سعی فارغ شوئ، نو د منیٰ د قیام په وخت کښی د الله تعالیٰ ذکر وکړئ! لکه چه د کفر په زمانه کښی تاسی د خپلو پلرونو او نیکونو ذکر کاوه، بلکه له هغه څخه دی هم زیات ذکر وکړ شی! دوی له قدیمی زمانی راهیسی داسی عادت درلود (لرلو) چه د «حج» له فراغت څخه وروسته به دری ورځی په منیٰ کښی دیره کیدل، او لوی بازار به ئی جوړاوه، او د خپلو پلرونو او نیکونو ستاینه (صفت) او یادونه به ئی کوله. او د دوی لوینی او فضایل به ئی بیانول. دا دی چه پاک الله له هسی ویناؤ څخه هغوی منع کړل او ویی فرمایل چه په دی ورځو کښی د الله تعالیٰ ذکر ډیر وکړئ او د هغه الله تعالیٰ جلت عظمته د لویی او عظمت یادونه کوئ!.

# قِبنَ النَّاسِ مَنُ يَعُولُ رَبَّنَ الْتِنَافِ النَّ نُبِ وَمَا لَهُ فِي الْاَخِرَةِ مِنُ خَلَاقٍ ﴿ وَمِنْهُ مُرَّمِّنَ يَقَنُولُ رَبَّنَا التِنَافِ النُّنِيَاحَسَنَةً قَرْفِ الْاَخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ التَّارِ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ كَاهُمُ نَصِيبٌ مِّمَّا كَسَبُواْ

نو ځینی له خلقو څخه هغه څوک دی چه وایی ای ربه زمونږه! راکړه مونږ ته! په هغه دنیا (لږ ژوند) کښی (زمونږ برخه مال او جاه) او نشته ده لره په آخرت کښی هیڅ برخه او ځینی له دوی څخه هغه څوک دی چه وایی

(چه دنیاکړی غوره څوک په آخرت بی له برخی به وی پاتی په قیامت)

ای ربه زمونږه راکړه مونږ ته! په دغه دنیا (لږ ژوند) کښی نیکی (نعمت) او په آخرت کښی نیکی (جنت) او وساته مونږ له عذابه د اور (د دوزخ) دغه کسان شته دوی لره لویه برخه له سببه د هغو (ښو اعمالو) چه کړی دی دوی (هغه)

تفسیر: رومبی ئی فرمایلی ؤ چه د الله تعالیٰ ذکر وکرئ!. د نورو ذکر مه کوئ! اوس دا راښوول کیږی، چه د پاک الله ذکر کوونکی او له هغه څخه د مطلب غوښتونکی په دوه ډوله (قسمه) دی: یو خو هغه دی چه د هغوی مطلوب یوازی دنیا ده، او د هغوی دعا هم دغه ده: «هر هغه دولت او عزت چه مونډ ته راکول کیږی، په هم دی دنیا کښی دی راکړ شی» نو داسی خلق د آخرت له نعمتو څخه بی برخی دی. بل هغه دی چه د هغوی مقصود آخرت دی، چه د دنیا ښیکنی (فائدو) او نیکی یعنی د فائدو) او نیکی یعنی ثواب، رحمت او جنت دواړه غواړی، نو داسی کسانو ته په آخرت کښی د هغوی د حج او دعا او حساتو پوره برخه وررسیږی.

څوک چه غواړی دين دنيا له خپل موليٰ نه

په دارينو کښي به ئي زيات کړي له هر چانه

#### وَاللهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ @

او الله ژر اخستونکی د حساب دی (چه ډیر ژر د ټولو مخلوقاتو حساب خلاصوی.)

تفسیر: یعنی په قیامت کښی به له ټولو څخه یو ځای او یو ځلی او په یوه شیبه حساب آخیست کیږی، یا دا چه قیامت لری مه ګڼئ ځکه چه هغه د جزا ورځ ډیر ژر راتلونکی ده. او له هغه څخه یه هیڅ ډول (طریقه) سره خلاصی امکان نه لری. نو د هغی له فکره مه غافل کیږئ!

#### وَاذُكُرُوااللهُ فِنَ ٱلِيَّامِرِمَّعُدُوٰدُتٍ ۗ

او یادوئ! الله (د تکبیراتو په ویلو سره) په څو ورځو شمیرلیو شویو (د تشریق) کښی

تفسیر: له ﴿ آیَامًا مَعُدُاوُدُتِ ﴾ محخه د ذیحجه الحرام یوولسمه، دولسمه، دیارلسمه ورځ مراد ده. چه په دی ورځو کښی چه په دی ورځو کښی واوسیږی. په دی ورځو کښی د جمرو ویشتل، او له هر لمانځه محخه وروسته د تکبیراتو ویل، اجراء کړئ! او په نورو وختونو کښی هم دلته تکبیر او تهلیل په ډیر محبت سره ووایئ!. او د پاک الله په ذکر کښی کثرت او مداومت وکړئ!.

# نَهُنُ تَعَجَّلَ فِي يَوْمَنِي فَلَآ إِثْمُ عَلَيْهِ وَمَنُ تَأَخَّرَ فَكَآ إِنْثُمَ عَلَيْهِ لِهِنِ الثَّقِيْ

نو هر چا چه بیړه (تلوار) وکړه (په تلو کښی له منٰی مکی ته) په دوو ورځو کښی (چه (۱۱) (۱۲) د ذی الحجی دی) نو نشته هیڅ ګناه پر دغه تلوار کوونکی او هر چا چه تاخیر وکړ (او دری ورځی په منٰی کښی پاتی شو) نو نشته هیڅ ګناه په ده باندی دا بیګناهی هغه چا لره ده چه پرهیز ئی کړی وی (له مناهیو څخه)

تفسیر: گناه خو دا ده چه له شرعی ممنوعاتو څخه پرهیز ونه کړئ! او هغه څوک چه له الله تعالیٰ څخه وویریږی، او په تیره بیا د «حج» په وخت کښی تقویٰ او پرهیزگاری هم وکړی نو بیا په دی خبره کښی هیڅ نه گناهگاریږی، چه په «منٰی» کښی دوه ورځی هستوگنه وکړی، یا دری ورځی پکښی واوسیږی، ځکه چه الله تعالیٰ دا دواړه جائز فرمایلی دی. ولی افضل او بهتر خو په (منٰی) کښی د دری ورځو قیام دی.

### وَالْتَقُوااللهُ وَاعْلَمُوااللَّهُ وَاعْلَمُوااللَّهُ وَالْكُهُ إِلَيْهِ تَعْشَرُونَ ﴿

او (تل) ویریدِئ! له الله څخه او پوه شئ چه بیشکه تاسی خاص الله ته ورټولیږئ (په قیامت کښی د مکافاتو (جزا او سزا) له پاره)

تفسیر: یعنی په «حج» پوری څه خصوصیت نشته بلکه ښایی چه هر سړی په هر وخت او هر کار کښی له پاک الله څخه تل وویریډی، ځکه چه تاسی ټول به له خپلو قبرو څخه پانجیډئ! او د هغه الله جل جلاله وعم نواله په حضور کښی به ټول سره د خپل حساب او کتاب له پاره ټولیډئ!. دلته د حج ذکر ختم شو، خو د حج په ضمن کښی د دوو ډولو (قسمو) خلقو ذکر هم راغلی ؤ.

(١). ﴿ فَهِنَ التَّأْسِ مَنْ يَتَغُولُ ﴾ الآبه

(٢). ﴿ وَمِنْكُوْمَ مَنْ يَعَنُولُ ﴾ الآيه

یعنی مؤمّن او کافر اوس د هغه په مناسبت د دریم قسم ذکر هم فرمایی، یعنی د منافق حال بیانوی.

### وَمِنَ التَّاسِ مَنْ يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيْوَةِ الدُّنْيَا وَيُشْهِدُ

# الله عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَ الدُّالَخِصَامِ وَاذَا تُولَى سَعَى فِي الْاَرْضِ لِيُفُسِدَ فِيهُا وَيُهُلِكَ الْحَرُّثَ وَالنَّسُلُ وَاللهُ لا يُحِبُ الْفَسَادَ وَ وَإِذَا قِيلَ لَهُ اثْنِ اللهَ آخَذَاتُهُ الْعِزَّةُ بِالْاِنْمِ فَحَسُبُهُ جَهَنْهُ وَلَبِشْ الْمِهَادُ اللهَ الْعِدَادُ

او ځینی له خلقو څخه هغه څوک دی چه په تعجب کښی آ چوی تا خبره د ده په (کارو د دی) ژوندون لږ کښی او شاهد کوی دی الله په هغه شی چه په زړه د ده کښی دی حال دا چه دی ډیر سخت دی په جګړه او عداوت کښی او کله چه بیرته وګرځی (له تانه ای محمده!) نو ګړندی ګرځی په ځمکه (د مدینی) کښی دپاره د دی چه فساد وکړی په ځمکه کښی او هلاکوی کښت (فصل) او ساکښان (ذی روح) (په سوځولو او وژلو سره) حال دا چه الله نه خوښوی فساد (او معصیت) او کله چه وویل شی ده ته چه وویریږه له الله نیسی دی غرور (عار او ننګ په کولو د) ګناه نو پس کافی دی ده لره (عذاب د اور) دوزخ او هرومرو(خامخا) بد بستر دی (دا اور د دوزخ)

تفسیر: دا حال د منافق دی، چه په ښکاره سره خوشامندی او تملق کوی. او الله تعالیٰ ځانته شاهد گرځوی، او وایی چه زه رښتین یم! او په زړه کښی می د اسلام محبت دی، خو د جگړی او فساد په وخت کښی د هغه اعمال له دی ویناوو ځنی مخالف وی، او که ئی لاس بر شی، له داړی، غلا، لوټ او تالا ځنی هم خپل مخ نه اړوی. او که له هسی چارو ئی څوک منع کړی، نه منع کیږی، بلکه ضد او مخالفت کوی، او په خپلو بدو چارو کښی ترقی کوی. وایی چه یو منافق چه ډیر فصیح او بلیغ او نوم ئی (اخنس ابن شریق ؤ) کله به چه د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم په حضور کښی حاضریده، نو خپل ډیر اخلاص او محبت به ئی د اسلام په نسبت ښکاره کاوه . او د دوی په غیاب کښی به ئی کښتونه (فصلونه) خرابول، او درمندونه به ئی سوځول، او د بودهؤ (څارؤو) پښی به ئی پریکولی، نو په دی مناسبت د منافقینو په تقبیح او خرابی کښی دغه پاس آیت نازل شو.

#### وَمِنَ النَّاسِ مَنُ يَتَثُرِئُ نَفُسَهُ ابْتِكَاءُ مَرْضَاتِ اللهِ اللهِ

او ځنی له خلقو څخه هغه څوک دی چه خرڅوی نفس خپل دپاره د طلب د رضا د الله (چه له خپله ځانه او ماله تيريږی).

تفسیر: په پخوانی آیت کښی د هغه منافق ذکر ؤ، چه دین ئی د دنیا په بدل کښی له لاسه ایست، دلته د هغه په مقابل کښی د هغه کامل الایمان مخلص مسلمان ذکر راځی چه دنیا، مال او ځان د دین په طلب کښی صرفوی. وایی چه حضرت صهیب رومی غوښتل چه د هجرت په اراده د رسول الله صلی الله علیه وآله وصحبه وسلم حضور ته حاضر شی، په لار کښی د مشرکینو په لاس کښیوت (راګیر شو). صهیب رضی الله تعالیٰ عنه هغوی ته وویل «زه خپل کور او ټول مال تاسو ته په دی شرط سره درکوم، چه ما خوشی کړئ! چه مدینی منوری ته لاړ شم. او له هجرت څخه می مخه مه نیسئ!» په دی باندی هغوی راضی شول، او صهیب رضی الله تعالیٰ عنه ئی پریښود چه د رسول صلی الله علیه وسلم په حضور مشرف شی، نو دا آیت د مخلصینو په تعریف کښی نازل شو.

#### وَاللَّهُ مَاءُوفَ إِبِالْعِبِهَادِ ۞

او الله ډير مهربان دی پر بندګانو باندی (چه د ده په توفيق له ځانه او ماله تيريږی.)

تفسیر: دا د الله تعالیٰ محومره لوی رحمت دی، چه خپلو بندګانو ته ئی توفیق ورکړی دی، چه د هغه د خوښی او رضا غوښتلو په لاره کښی خپل ځان او مال قربانوی، حال دا چه د دوی د هر یوه مال او ځان د الله تعالیٰ ملکیت دی. خو سره له هغه هم د هغه په بدل کښی هغوی ته (جنت) ورکوی، دا یوازی د ده فضل او احسان دی.

#### يَاكُمُ اللَّذِينَ الْمَنُواادُخُلُوا فِي السِّلْمِ كَأَفَّةً"

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) ننوځئ! په اسلام کښی (د هغه له ټولو شرایطو سره) ټول.

تفسیو: په ړومبی آیت کښی ئی د مخلص مؤمن مدح وفرمایله، چه له هغه څخه د نفاق ابطال منظور ؤ. اوس فرمایی چه تاسو په کامل ډول (طریقه) سره اسلام ومنئ! یعنی په ظاهر او باطن، او په عقیده او عمل کښی یواځی د اسلام د احکامو متابعت وکړئ!، او نه چه یه خپل سر او

عقل. یا د بل چا په خوله کوم حکم ومنئ!. یا کوم کار وکړی!. نو له دی ځنی د «بدعت» قلع او قمع او له بیخه ایستل مقصود دی. ځکه چه «بدعت» په حقیقت کښی هم دا شی دی، چه د بل چا کومه عقیده یا کوم عمل چه ښه او مستحسن وګاڼه (وګنړلي) شی هغه له خپل لوری په دین کښی داخل کړی شی، مثلاً لمونځ او روژه چه ښه د عبادتونو دی، که بی له شرعی حکمه ئی څوک له خپله ځانه مقرر کړی بدعت دی، لکه د اختر په ورځ په عیدګاه کښی په نفلونو باندی امر ورکول یا د اخترونو په ورځو کښی د روژی نیول د دغو آیتونو خلاصه داسی شوه «په اخلاص سره ایمان راوړئ! او له بدعتونو څخه لری ګرځئ!». له یهودانو ځنی څو تنه مشران په اسلام مشرف شوی وو، دوی د اسلام له احکامو سره د «توریت» د احکامو رعایت کول هم غوښتل. مثلاً د هفتی (خالی) ورځ به ئی لویه ورځ ګڼله، او د اوښانو غوښی او شودی به ئی حرامی بللی، او «توریت» به ئی لوست، نو په دی مناسبت دا آیت نازل شو، چه په هغه سره ئی د بدعت انسداد په کامل ډول (طریقه) سره وفرمایه.

# وَلَاتَكَيْهُوا خُطُو تِ الشَّيْطِنِ إِنَّهُ لَكُوْعَدُوُّمُ مِينَ @

او مه کوئ پیروی د (اثر د) قدمو د شیطان! بیشکه دا (شیطان) تاسی لره دسمن دی شکاره

تفسیر: یعنی په خپله وسوسه سره بی اصله شیان ستاسو په زړونو کښی اچوی، او په دین کښی بدعتونه شاملوی، او دین مو خرابوی، او تاسی هم هغه غوره کوئ.

# فَإِنُ زَلَلْتُمُّرُضِّ ثَابَعُٰ مِاجَآءَتُكُمُ الْمَيِّنْتُ فَاعْلَمُوْا آقَ اللهَ عَزِيُرُ ّ حَكِيُرُ۞

بیا که وښوئیدئ تاسی وروسته له هغه چه راغلی دی تاسی ته ښکاره معجزی نو پوهیږئ چه بیشکه الله ډیر غالب (په انفاذ د احکامو) لوی حکمت والا دی (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی).

تفسیر: یعنی د محمدی شریعت د صافو احکامو له ښکاره کیدلو څخه وروسته که څوک په هغه باندی بیا هم قائم پاتی نشی، بلکه په بل لوری سترګی ونښلوی. نو ښه وپوهیږئ چه الله تعالیٰ پر ټولو باندی ډیر غالب دی، هر چاته چه اراده وکړی سزا ورکوی. هیڅوک د هغه د عذاب مخه نشی نیولی، لوی حکمت والا دی. هر څه چه کوی له حق او مصلحت سره سم دی. که عذاب

ورکوی، یا که په عذاب او سزا ورکولو کښی څه ډیل او ځنډ (ایسارتیا) کوی، یعنی نه چاته ژر سزا ورکوی او نه ئی د هیچا هیڅ یو شی هیریږی، او نه له انصاف او عدالت (نیاو) څخه تیریږی. او نه کوم نامناسب امر صادروی.

# هَلُ يَنُظُرُونَ إِلَّا أَنُ يَيَالِتِيَهُمُ اللهُ فِي ظُلَلٍ مِّنَ الْغَمَامِرِ وَالْمَلِيْكَةُ وَقُضِى الْرَمُنُ وَإِلَى اللهِ تُرْجَعُ الْوُمُورُ فَ

انتظار نه کوی دوی مگر دی ته چه راشی دوی ته (عذاب د) الله په سیورو (سورو) کښی له وریځو څخه او (راشی دوی ته) پرښتی (د عذاب) او خلاص شی کار (د اهلاک د دوی) او (خاص) الله ته بیرته گرځول کیږی ټول کارونه (په قیامت کښی د مجازاتو دپاره)

تفسیر: یعنی هغه کسان چه د حق تعالیٰ له دی صافو او ښکاره ؤ احکامو ځنی مخالف کار کوی او له خپل کاږه تگه نه اوړی، او سمی صافی لاری ته نه راځی، نو دوی په پاک قرآن او رسول معظم صلی الله علیه وسلم باندی یقین او باور نه لری اوس گواکی دوی دی خبری ته سترگی نیولی دی، چه (العیاف بالله) په خپله الله تعالیٰ او د هغه پرښتی پر دوی باندی راشی، او د جزا او سزا کومه واقعه چه په «قیامت» کښی راتلونکی ده، هغه په هم دا نن ورځ پای (آخر) ته ورسیږی، او فیصله شی. خو بالاخره د تولو امورو حساب او کتاب، ثواب او عقاب او د ورتګ ځای همغه رب الارباب دی، او د تولو مرجع او مآب همغه عزیز الوهاب دی، او تول احکام د همغه ملک القادر له حضوره صادریږی. او په دی کښی هیڅ یو د تردد او ویری کومه خبره نشته.

# سَلْ بَنِي ٓ إِسْرَآءِيلَكُو التَيْنَهُ وُمِّنَ الْيَوْ بَيِّنَةٍ \*

پوښتنه و کړه (ای محمده!) له بنی اسرائیلو څخه چه څومره ور کړی دی مونږ دوی ته له معجزاتو څرګندو څخه؟

تفسیر: له دی نه ئی پخوا فرمایلی ؤ چه د حق تعالیٰ د صاف حکم له ښکاره کیدلو څخه وروسته، له هغه ځنی مخالفت، د عذاب موجب دی، اوس د هغه په تائید کښی فرمایی چه په خپله له بنی اسرائیلو اولاده د یعقوب ځنی پوښتنه وکړئ چه مونږ دوی ته څومره ښکاره آیات او صریح او واضح احکام رالیږلی دی؟ کله چه دوی له هغو ځنی منحرف او چپ شول، نو زمونږ په

عذابو اخته شول. او داسی نه دی چه مونږ پخوا له نافرمانی څخه هغوی په عذاب اخته کړی وو.

# وَمَنْ يَتُبَكِّلُ نِعُمَةَ اللهِ مِنْ بَعُهِ مَا جَآءُتُهُ فَإِنَّ اللهَ شَهِ يُدُ الْعُقَابِ ﴿

او هر څوک چه بدل کړی نعمت د الله (په ناشکری سره) وروسته له هغه چه راغلی ؤ دا (نعمت) ده ته نو بیشکه الله سخت دی عذاب (د ده) (په دنیا کښی په عقوبت).

فائده: له نعمت رسیدلو څخه دا مطلب دی چه په هغه باندی ئی علم حاصل شی یا بی له تکلفه ئی په لاس ورشی.

# زُيِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُواالْحَيْوةُ الدُّنْيَاوَيَسُخَرُونَ مِنَ الَّذِينَ الْمَنْوَا

ښائسته کړی شوی دی هغو کسانو لره چه کافران شوی دی دغه ژوندون لږ خسیس او مسخری کوی دوی پر هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (په سبب د فقر د دوی او غنا خپلی)

تفسیر: یعنی کافران چه د الله تعالیٰ له صافو احکامو ځنی په ښکاره ډول (طریقه) سره مخالفت کوی. او د هغه د انبیاؤ له هغو ښکاره ؤ احکامو څخه مخ اړوی. چه پاس یاد شول د هغه وجه دا ده چه د هغوی په نظر کښی د دنیا ښیکټو (فائدو) او ښه والی داسی کلک ځای نیولی دی، چه د هغه په مقابل کښی د آخرت زحمت او راحت ته هیڅ فکر نه کوی، او هیڅ خیال نه ورته لری، بلکه پر هغو مسلمانانو باندی چه د آخرت په ذکر او فکر کښی مشغول دی، او د پاک الله د حکمو په تعمیل کښی مصروف دی، خاندی او ذلیل ئی ګڼی، نو هسی احمق النفس بندګان به څرنګه د الله تعالیٰ د احکامو تعمیل وکړی هر کله چه به د مشرکانو مشران پر حضرت بلال رضی الله تعالیٰ عنه یا عمار رضی الله تعالیٰ عنه یا د حضرت بلال رضی الله تعالیٰ عنه یا د

مهاجرینو پر نورو فقراؤ رضوان الله تعالیٰ علیهم اجمعین باندی تیریدل، یا به ئی دوی لیدل، نو پر دوی باندی به ئی چه «دغه ناپوهانو ته و گورئ! چه د وی باندی به ئی چه دغه ناپوهانو ته و گورئ! چه د آخرت په خیال د دنیا تکالیف، او مصائب پر ځانو باندی اخلی، او محمد صلی الله علیه وسلم ته و گورئ! چه د دغو فقیرانو په ملګرتوب غواړی چه د عربو پر مشرانو بری ومومی، نو ځکه دوی تل د غلبی په فکر کښی لګیا، او د دنیا د اصلاح په چرت کښی مشغولتیا لری!.»

# ۅٙاڵۜۮؚؽؙ**ڹٵڷ**ٛٛٛٛڠؙۏٛٳڡؘۏ۬ڡۧۿؙۮۛؽۅؙٙؖؗٙٙٙؗؗۯٳڶڨٟڮٷٷٳڶڶۿؙؽۯڒؙؿؙڡؘؽؙؾٛؽٵٚٛ۫ۯؠۼؽڔۣڿڛٵڽؚۥ

او هغه کسان چه ئی ساتلی دی (ځانونه له شرکه) د پاسه د دوی (یعنی کفارو) به وی په ورځی د قیامت کښی او الله روزی ورکوی هغه چا لره چه اراده وکړی بی له حسابه (ډیره پراخه)

تفسیر: الله تعالیٰ د هغوی په ځواب کښی ارشاد فرمایی چه دا د دوی ناپوهی او ناقص خیال دی چه په دنیا پسی لیونیان دی، او نه پوهیږی چه هم دا فقیران او غریبان به د قیامت په ورځ له دوی ځنی اعلیٰ او لوړ وی او الله تعالیٰ په دنیا او عقبا کښی هغه چاته چه اراده وفرمایی بیشماره رزق او روزی ورکوی. لکه چه هم دی فقیرانو ته ئی چه کافرانو به پر دوی باندی خندل، د بنی قریظه او بنی نضیر اموال او جایداد ورپه برخه کړل. او همدوی ئی د (روم) او د (پارس) پر شهنشاهی باندی مسلط کړل.

كَانَ النَّاسُ أُمِّنَةً وَاحِدَةً وَمَعَتَ اللهُ النَّيِبِينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينٌ وَآنُزُلَ مَعَهُمُ الْكِتٰبَ بِالْحَقِّ لِيَحُكُم بَيْنَ النَّاسِ فِيمُا اخْتَكَفُوْ فِيُهِ وَمَا اخْتَكَفَ فِيُهِ إِلَّا الَّذِينَ الْوَثُولُهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتُهُو الْبُيِّنْ تُ بَغْيًا بَيْنَهُ وَ فَهَدَى اللهُ الَّذِينَ الْمَثْوُ الِمَا اخْتَكَفُو الذَي ومِنَ

### الْحَقِّ بِإِذْ نِهِ وَاللَّهُ يَهُدِى مَنْ يَثَاءُ إلى صِرَاطٍ مُسْتَقِيْمٍ ﴿

وو ټول خلق (په ابتدا کښی) ټولی يو په يوه حق دين (بيا ځينې کافران او ځينې مسلمانان پاتې شول) پس وليږل الله انبياء زيرې ورکوونکې (مؤمنانو ته په نعيم سره) او ويروونکې (کافرانو ته په جحيم سره) او راوئې ليږه له دوې سره کتاب (بيانونکې د دين) په حقه سره دپاره د دې چه حکم وکړې (الله يا نبي يا کتاب) په مينځ د خلقو کښې په هغه کار کښې چه اختلاف کړې دې دوې په هغه کښې او اختلاف نه دې کړې په هغه (حق يا کتاب يا اسلام) کښې مګر هغه کسانو چه ورکړې شوې ؤ دوې لره کتاب (اختلاف چه ئي کړې ؤ) د وروسته له هغه چه راغلي ؤ دوې ته دليلونه ښکاره په سبب د کينې په منځ د دوې کښې پس سمه صافه لاره وښووله الله هغو کسانو ته چه ايمان ئي راوړې دې هغه شي ته چه جګړه کړې وه دوې په هغه کښې (چه عبارت دې) له حقه په اذن (حکم) خپل سره او الله هدايت کوې هغه چاته چه اراده (يې د هدايت) وکړې طرف د لارې سمې ته.

تفسیر: د حضرت آدم علیه السلام له وخته راهیسی هم دا یو حق دین پاتی دی، وروسته له هغه شخه تر یوی مودی پوری هغه دین پاتی ؤ، او بیا خلقو په هغه کښی اختلاف و کړ. نو پاک الله د هغو د اختلافاتو د لری کولو لپاره خپل انبیاء ولیږل چه د ایمان او اطاعت اهل ته ئی د ثوابو زیری او بشارت ورکاوه، او د کفر او معصیت اهل ئی له عذابو محنی ډاراوه، او له دوی سره ئی یو حق کتاب هم ورلیږلی ؤ، چه په دی د خلقو اختلاف او نزاع لری شی او حق دین د دوی له اختلافاتو شخه محفوظ او قائم پاتی شی. او د الله تعالیٰ په احکامو کښی همغو کسانو اختلاف واچاوه، چه هغوی ته کتاب ورکړی شوی ؤ، لکه یهودانو او نصرانیانو چه په (توریٰت) او (انجیل) کښی اختلاف او تحریف وکاوه، او د انزاع ئی هم په ناپوهی سره نه کوله. بلکه ښه پری پوهیدل، او یواځی د دنیوی اغراضو، ضد او حسد له امله (وجی) ئی داسی کول. نو الله تعالیٰ په خپل فضل او کرم سره د ایمان اهل ته د حق او هدایت طریقه وروښودله، او د کمراهانو له اختلافاتو و کمره سره د ایمان اهل ته د حق او هدایت طریقه وروښودله، او د گمراهانو له اختلافاتو و عمل په نسبت د حق امر تعلیم وفرمایه، او د یهودانو او نصرانیانو د اختلافاتو او هری عقیدی او عمل په نسبت د حق امر تعلیم وفرمایه، او د یهودانو او نصرانیانو د اختلافاتو او افراط او تفریط مخنی ئی دوی محفوظ وساتل.

فائده: له دی آیت ځنی دوه خبری معلومیږی

(۱): دا چه الله تعالىٰ هغه رسولان او متعدد كتابونه چه راليدلى ئى دى، د دى له پاره نه دى چه د هرى فرقى له پاره بيله لاره وښيى، بلكه ټولو لره الله تعالىٰ اصلاً همغه يوه لاره مقرره كړى ده كله چه دوى له هغى سمى لارى ځنى وښوئيدل نو الله تعالىٰ دوى ته بيا رسول صلى الله عليه وسلم

او کتاب ورولیږل، چه سم د هغو له احکامو سره تګ وکړی. کله چه وروسته له هغه، هغوی بیا کمراهان شول. بیا بل نبی علیه السلام او بل کتاب الله دوی ته ور واستاوه شو چه دوی په یوه لاره باندی قائم پاتی شی. د دی خبری مثال داسی دی لکه چه روغتیا یوه ده او ناروغی ګانی بی شماره دی کله چه یوه ناروغی پیدا شوه نو سم د هغه له علاجه سره ئی یوه دوا او پرهیز وفرمایه څه وخت چه بل کوم مرض پیدا شو نو له هغه سره ئی بله دوا او پرهیز وتاکه (مقرر کړ) اوس ئی په آخر کښی هسی یوه طریقه او قاعده وفرمایله، چه په هغی سره له تولو ناروغیو ځنی نجات ممکن دی. او د تولو په بدل کفایت کوی. او هغه د اسلام پاکه طریقه ده. چه د هغی له پاره آخرالزمان رسول صلی الله علیه وآله وصحبه وسلم او دا عظیم الشان فرقان لیږلی شوی

(۲): دا خبره معلومیږی چه د الله تعالی هم دا سنت جاری دی، چه بدانو د رسولانو په خلاف په هر وخت او هره زمانه کښی کار کاوه، او د هر آسمانی کتاب په نسبت به ئی اختلاف درلود (لرلو). او د حق او حقانیت په نسبت به ئی تل جنګ او جگړی کولی، او په هم دی کښی به بوخت (مشغول) او لګیا وو، نو اوس نه ښایی چه د ایمان اهل د کافرانو له بدسلوکی او فساد څخه زړه تنګی او خپه شی.

# 

بلکه ایا گمان کوئ تاسی (ای مؤمنانو) چه ننه به وځئ تاسو جنت ته حال دا چه راغلی به نه وی په تاسی باندی په مثل (د سختیو) د هغو کسانو چه تیر شوی دی پخوا له تاسی نه چه رسیدلی وه دوی ته سختی (لکه فقر او مرض) او رنځ او گرځول شوی وو دوی (په سختیو سره) تر هغه پوری چه ویل به (هم) رسول او (هم) هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی وو سره له ده چه کله به وی نصرت د الله خبردار شئ! واورئ! چه بیشکه نصرت د الله ندی دی (مؤمنانو ته).

تفسير: دا يخوا له دى نه ذكر شو، چه د دسمنانو له لاسه انبياء عليهم السلام او د هغو امتيانو

ته تل ربرونه (تکلیفونه) او ایذاوی رسیدلی، نو اوس مسلمانانو ته ارشاد وشو چه آیا تاسی هیله (امید) لرئ چه په جنت کښی به داخلیږئ؟ حال دا چه هغه ضررونه او ربرونه (تکلیفونه) چه پخوانیو امتو ته ور وړاندی شوی وو، هغه به ستاسی په مخ کښی نه در وړاندی کیږی؟. هو! پخوانیو امتو ته فقر، فاقه، مرض او د کفارو ویړه دومره زیاته ور وړاندی کیده، چه د مجبوری او عاجزی په حالت کښی به نبی او د ده امتیانو الله تعالیٰ جل جلاله ته داسی دعوی او عرضونه کول «ای الها! ستا هغه اعانت او امداد چه وعده ئی کړی شوی ده، کله به راورسیږی؟» یعنی د بشریت په مقتضاء سره د پریشانی په وخت کښی به د مأیوسی په ډول (طریقه) سره داسی خبری د هغوی له خولو څخه وتلی. لکه چه زمونږ بلخی مولوی حضرت مولنا جلال الدین رحمة الله علیه په مثنوی کښی هم فرمایی

چه بدانو اتفاق وکړ انکار ته

اندیسمن پیغمبران شول دی کار ته

لکه چه پاس وویل شول داسی اوضاع به د اضطرار په وخت کښی د انسانیت په تقاضا سره واقع کیدله، چه له هغی ځنی په دوی د شک او د شبهی هیڅ کوم الزام نه راته، او کله چه به خبره تر دی حده پوری رسیده نو د الهی جل جلاله رحمت به متوجه شو، او ارشاد به وشو چه «هوښیار شئ! چه د الله تعالیٰ مدد در ورسید، او مه ویریږئ!». نو ای مسلمانانو! تاسی هم د دنیوی تکالیفو او د دښمنانو له غلبی ځنی مه ویریږئ! صبر او تحمل وکړئ! او ثابت قدم واوسئ!.

#### يَنْ عَلُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ \*

پوښتنه کوی له تانه (ای محمده! مؤمنان) چه څه شی صرف کړی دوی (په لاره د الله کښي؟)

تفسیر: په پخوانیو آیاتو کښی په کلی ډول (طریقه) دا مضمون په ډیر تاکید سره بیان شو چه کفر او نفاق پریږدئ! او په اسلام کښی په پوره ډول (طریقه) سره ننوځئ! او د پاک الله جل جلاله د حکم په مقابل کښی بل د هیچا خبری ته غوږ مه ږدئ! او د الله تعالیٰ په خوښی کښی خپل ځان او مال جار (قربان) کړئ! او هر راز (قسم) شدت او تکلیف پر ځان باندی واخلئ! له دی ځای نه وروسته د دی کلیی په نسبت د جزئیاتو تفصیل بیانیږی، چه د ځان او د مال او نورو معاملاتو په نسبت لکه نکاح، طلاق او نورو پوری تعلق لری چه د دی کلیی تحقیق او تاکید په ښه ډول (طریقه) سره په زړه کښی کینی.

# قُلُ مَا اَنْفَقَتُ تُوْمِنَ خَيْرٍ فَلِلُوَ الِدَيْنِ وَالْاكَثْرِيْنَ وَالْيَتْلَى وَالْمَسْلِكَيْنِ وَابْنِ السَّبِيُلِ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللهَ بِهِ عَلِيْحٌ ﴿

ووایه (ای محمده!) هر شی (لبریا ډیر) چه صرفوئ (خرچ کوئ) تاسی له مالو څخه نو (یی صرف کړئ) له پاره د مور او پلار او (له پاره د) خپلوانو او (له پاره د) یتیمانو (پلار مړیو) او مسکینانو (چه څه شی نه لری) او (له پاره د) مسافرانو او هر هغه څه چه (یی) کوئ تاسی له نیک کاره نو بیشکه چه الله په هغه باندی (لکه په نورو اشیاؤ) ښه عالم دی.

تفسیر: ځینی اصحاب چه مالداران وو، له رسول اکرم صلی الله علیه وآله صحبه وسلم ځنی ئی پوښتنه وکړه چه له مال ځنی مونږ څه صرف کړو؟ او په څه شی باندی ئی ولګوو؟ نو ځکه داسی حکم وشو چه لږ یا ډیر هر څه چه د الله تعالیٰ له پاره صرفوئ (خرچ کوئ)، هغه د مور او پلار او اقاربو او یتیمانو او محتاجانو او مسافرانو له پاره دی. یعنی که د ثواب د حصول لپاره ئی ښندل او صرفول غواړئ نو هغومره مو چه زړه غواړی صرف ئی کړئ! د هغه له پاره څه تعیین او تحدید نشته، هو! دا ضروری ده چه هغه په همغو مواقعو باندی صرف کړ شی چه مونږ ئی درښیو!

#### كُتِبَ عَلَيْكُو الْقِتَالُ

فرض کړی شوی دی پر تاسی باندی جنګ کول (له کفارو سره)

تفسیر: یعنی د دین له دشمنانو سره جنګیدل فرض کړی شوی دی.

فائده: تر هغه وخت پوری چه رسول الله صلی الله علیه وسلم په مکی شریفی کښی اوسیدل، په جنگ سره مجاز نه ؤ، کله چه ئی مدینی منوری ته هجرت وفرمایه، نو دوی ته د مقاتلی اجازه وشوه، مگر یواځی د هغو کفارو په مقابل کښی چه له مسلمانانو سره جنگیږی، وروسته تر دی له ټولو کفارو سره د مقاتلی اجازه وشوه او «جهاد» فرض شو، او که د دین دښمنان پر مسلمانانو باندی «جهاد» فرض عین گرځی، که نه فرض کفایی دی، ولی په دی شرط سره چه د «جهاد» هغه ټول شرطونه وموندلی شی، چه په فقهیه ؤ کتابو کښی راغلی دی. هو اهغه خلق چه له هغو سره مسلمانان مصالحه وکړی؛ یا له دوی سره معاهده ولری، یا کفار د مسلمانانو تر حفاظت او امن او ځیرمی (ضمانت) لاندی راشی، نو له هسی کفارو سره جنگیدل، یا د دوی په مقابله کښی د دوی له مخالفینو سره

مرستی (مدد) کول، مسلمانانو سره هیڅکله روا نه دی.

#### وَهُوَكُرُهُ لِكُوْ

#### حال دا چه دغه (جنګ) بد ښکاري تاسي ته،

تفسیر: د بد شکاره لیدلو مطلب دا دی چه پر نفس باندی سخت او دروند معلومیدی دا نه چه درد او د انکار وړ (لائق) په نظر راځی، او له حکمت او مصلحت څخه مخالف ورښکاری او د تنفر او خپگان موجب وی، نو په دومره خبره باندی پر هیچا باندی هیڅ الزام نشته ځکه چه انسانان بالطبع له ژوندانه سره ډیر عشق او مینه لری، او بل هیڅ شی له ژوندانه سره نه برابروی نو ځکه جنګ او مقاتله انسانانو ته فطرتاً دروند او سخت کار ښکاری.

### ۅؙۘۘۼڵٙؽٲؽؙڰڒؙۄؙۅؙٳۺٙؽٵٛٷۿۅؘڂؽڒؖڰڬٛڋٷۼڵؽٲڽڠؙؚڹؙۅؙٳۺؽٵٞ ٷۿۅؘۺٙڗ۠ڰڰؙڒؙۅؙٳڶڶۿؽۼڶۮۅٲٮ۫ػؙۯڒٮۜۼڶڮۅٛڹۿ

او ښايي چه بد ګڼځ تاسي يو شي حال دا چه هغه ډير بهتر وي تاسي لره، او ښايي چه ښه وګڼځ تاسي يو شي حال دا چه هغه به ډير بد وي تاسي ته او الله عالم دي (په خير ستاسي) او تاسي نه پوهيږځ (په خير خپل)

تفسیر: یعنی دا خبره ضروری نه ده ، چه هر هغه شی چه تاسی ئی خپل محان ته نافع یا مضر و گنئ هغه په رښتیا سره هم ستاسی په حق کښی همغسی وی. بلکه کیدی شی، چه تاسی یو شی د خپل محان له پاره بد و گنئ، او هغه په واقع کښی مفید وی. یا کوم شی تاسی ښه و گنئ او هغه په حقیقت کښی مضر وی. دا چه تاسی وایئ «په جهاد کښی د ځان او مال د تولو شیانو نقصان دی، او د «جهاد» په پریښودلو او ترک کښی، د تولو حفاظت دی» خوشی یو چتی او فضول خیال دی. تاسی نه پوهیږئ چه په «جهاد» کښی د دنیا او آخرت لوی لوی منافع شته. او د «جهاد» په ترک کښی ډیر نقصانات دی، ستاسی په گته او تاوان، نفع او نقصان باندی یواځی الله تعالیٰ جلت کلمته ډیر ښه پوهیږی، او تاسی نه پری پوهیږئ. نو ځکه هر هغه حکم چه الله تعالیٰ ئی پر تاسی باندی کوی، هغه خامخا حق دی، او تاسو ئی د زړه له کومی ومنئ! او په هسی چتی (بیکاره) خیالاتو پسی مه گرځئ!.

#### يَنْ كُونَكَ عَنِ الشَّهُ وِالْحَرَامِ قِتَالِ فِيهُ ا

پوښتنه کوی خلق له تانه (ای محمده!) له میاشتی حرامی څخه له جنګ کولو په دی کښی (چه روا دی که ناروا؟)

تفسیر: حضرت فخر عالم صلی الله علیه وآله وصحبه وسلم د مسلمانانو یو تولی د کفارو د مقابلی له پاره ولیده، دوی کفار ووژل، او مالونه ئی په غنیمت سره راوړل، مسلمانان بنه پوهیدل چه هغه د «جهاد» وخت د جمادی الاخری وروستنی عشره، او د رجب المرجب اوله شپه ده کافرانو د دی په نسبت په طعنی ویلو باندی پیل (شروع) وکړ محمد صلی الله علیه وسلم حرامه میاشته حلاله کړه، او خپلو امتیانو ته ئی حکم ورکړی دی چه په اشهرالحرم کښی دی هم له خلقو سره جګړی وکړی، او د دوی مالونه دی په الجه (غنیمت) او لوټ یوسی په دی ملحوظ مسلمانان د رسول اکرم صلی الله علیه وآله وصبحه وسلم په حضور کښی حاضر، او پوښتنه ئی وکړه، چه «اوس څه حکم دی؟ له مونډ ځنی خو اشتباها دا کار صادر شوی دی!» په دی

#### قُلُ قِتَالُّ فِيُوكِكِيُرُّ

ووایه (ای محمده! دغو سائلینو ته) چه جنگ کول په دی (اشهرالحرم) کښی (عمدأ) لویه گناه ده.

تفسیر: یعنی په حرامه میاشته کښی جنګیدل، خو بیشکه د ګناه خبره ده ولی لویو اصحابو رضی الله عنهم سم له خپلو پوهنو سره په جمادی الثانی کښی «جهاد» کړی ؤ، او په حرامه میاشته کښی یی چه رجب المرحب دی نه ؤ کړی نو د دی له امله (وجی) د عفوی مستحق دی، او په دوی باندی هیڅ یو الزام نه اوړی نو په هغوی داسی الزام لګول، بی انصافی ده .

# وَصَنَّ عَنْ سَبِيلِ اللهِ وَكُفُرُّكِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ آهْلِهِ مِنْهُ ٱكْبِرُعِنْ كَاللهِ

او منع کول له لاری (دین) د الله څخه او کافر کیدل په الله او (منع کول له) مسجد حرام نه او ایستل د اهل د مسجد حرام له ده څخه (گناه) ډیره لویه ده په نزد د الله (له قتاله په اشهرالحرم کښی)

تفسیو: یعنی د اسلام محخه د مسلمانانو ممانعت، او په خپله د اسلامی دیانت محخه بغاوت او د بیت الله شریف د زیارت محخه د خلقو مخ نیول، او د مکی معظمی اوسیدونکی د باندی شرل دا خبری د اشهرالحرم له مقاتلی محخه هم لویی گناوی دی. او حال دا چه کفار پرله پسی هسی کارونه کوی. لنډه ئی دا چه «په حرامه میاشته کښی بی سببه او ناحقه جنگیدل، خو بیشکه لویه گناه ده. مگر هغه خلق چه په حرم شریف کښی کفر خپروی (خوروی). او لوی لوی فسادونه پکښی کوی. او په اشهرالحرم کښی هم د مسلمانانو د ریړولو (آزارؤلو) محخه لاس نه آخلی نو له هسی کفارو سره د جنگیدلو ممانعت نشته. برسیره په دی کله چه پخپله مشرکان په داسی بدو امورو کښی لگیا دی، نو په داسی یوه وړوکی گناه باندی چه هغه هم د لاعلمی له امله (وجی) واقع شوی ده، پر مسلمانانو باندی د داسی ظالمانو او متجاوزو (حد نه تیریدونکو) کافرانو له لوری طعنی وهل، د شرم او تعجب خبره ده.»

# وَالْفِتُنَةُ ٱكْبُرُمِنَ الْقَتْلِ

او فتنه (له دين څخه د خلقو ايستل) ډيره لويه (ګناه) ده له جنګ څخه.

تفسیر: یعنی په دین کښی فتنه او فساد اچول، چه خلق له دین څخه وگرځی، له هغه قتل نه چه له مسلمانانو څخه سهواً په حرامه میاشت کښی واقع شوی دی، په څو درجو بد دی. مشرکانو داسی عادت درلود (لرلو)، چه د اسلامی دین په خبرو کښی ئی راز راز (قسم قسم) شبهی او خدشی پیدا کولی، څو نور خلق په شبهو کښی ولویږی، او د اسلام دین ونه منی. لکه چه په هم دی پیښه کښی چه د ځینو مسلمانانو له لوری سهواً په اشهرالحرم کښی واقع شوی وه، مشرکانو ډیری خبری وکړی، او له دی ویناؤ ځنی د هغوی مقصد دا ؤ چه نور خلق د اسلام له قبلولو ځنی متنفر کړی. نو ئی لنډه داسی شوه «په هغه قتل باندی چه د مسلمانانو له لاسه صادر شو، مشرکان پیغورونه ورکوی چه خلق د حق دین له لاری واړوی، حال دا چه دا د دوی فتنه او له حق دین ځنی لغزول (خویول) له قتل څخه په څو درجو منموم او شنیع دی».

# وَلا يَزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ حَثَّى يَرْدُوكُمُ عَنْ دِيْنِكُمُ إِنِ اسْتَطَاعُوا \*

او همیشه به وی دوی (یعنی کافران) چه جنگ به کوی دوی له تاسی سره تر هغه پوری چه بیرته و گرځوی دوی تاسی له دینه ستاسی که ئی لاس ورسیږی. (او موقع ومومی).

تفسیو: یعنی تر غو چه تاسی په حق دین باندی قائم اوسیدئ، دا مشرکان په هیڅ یوه حالت او په هیڅ یوه حالت او په هیڅ یوه موالت څخه لاس نه اخلی. اګر که د مکی معظمی په حرم شریف او اشهرالحرم کښی هم وی، لکه چه د حدیبیی په عمره کښی ئی هم داسی وکړل چه کافرانو نه د مکی شریفی حرمت وساته او نه ئی د حرامو میاشتی څه لحاظ وکړ. او بی سببه ئی یوازی د بغض او عناد له امله (وجی) قتل او جدال ته ملاوی وتړلی. او مسلمانان ئی مکی شریفی ته له ورتګ څخه ستانه کړل (منع کړل). او پری ئی نه ښودل چه عمره ادا کړی. بیا نو د داسی معاندینو طعنی او بد ویلو ته نه ښایی چه څه اهمیت ورکړ شی او نه ښایی چه له هغوی سره په اشهرالحرم کښی له مقاتلی کولو څخه ډډه ( څنګ) وشی.

# وَمَنُ لِيُرْتِكِ دُمِنُكُمُ عَنَ دِيْنِهِ فَيَكُتُ وَهُوَكَافِرٌ فَأُولِلٍكَ حَبِطَتُ اَعْمَالُهُمُو فِ الثَّنْيَا وَالْاِخِرَةِ ۚ وَأُولِلٍكَ اَصُحٰبُ النَّارِ ۚ هُمْ فِيهَا خِلِكُ وُنَ ۖ

او هر څوک چه ګرځی له تاسی نه له دینه خپله پس مړ شی حال دا چه دی کافر وی نو دغه کسان ضایع شوی دی (تیر) عملونه د دوی په دنیا او آخرت کښی او دغه کسان صاحبان د اور (د دوزخ) دی. هم دوی به په دی (اور) کښی تل (همیشه)وی.

تفسیر: یعنی له اسلامی دین څخه غاړه غړول او په کفر باندی ترآخره پوری تینګ پاتی کیدل. داسی یوه سخته بلا ده چه د ګرد (تول) عمر نیکی له منځه وړی! په دنیا کښی د هغوی مال او ځان محفوظ نه پاتی کیږی، نکاح ئی فسخ کیږی. له میراث ځنی بی برخی پاتی کیږی. هو! که بیا اسلام ومنی، نو یوازی د هغو نیکو عملونو جزا پوره او کامله ورکول کیږی چه له اسلام څخه وروسته ئی کړی وی.

# إِنَّ الَّذِينَ المَنْوُا وَالَّذِينَ هَاجُرُوا وَجُهَ لُوْا فِي سَبِيلِ اللهِ أُولَلِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتُ اللهِ وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيْدُو

بیشکه هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او هغه کسان چه هجرت ئی کړی

دی او جهاد ئی کړی دی په لاره (دین) د پاک الله کښی دغه کسان امید لری دوی د رحمت (مهربانی) د الله او الله ښه مغفرت کوونکی (د خطیاتو) پوره رحم لرونکی دی (د اجر او ثواب په زیاتوالی سره)

تفسیو: له رومبنی آیت څخه پورتنیو اصحابانو ته دا خبره معلومه شوه چه پر مونږ باندی په دی باره کښی هیڅ مؤاخذه نشته. مگر په دی تردد کښی پاتی ؤ چه آیا مونږ ته د هغه «جهاد» چه مونږ کړی دی ثواب رارسیږی که نه؟ نو دا آیت نازل شو هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او هجرت ئی کړی دی، او د الله تعالیٰ له پاره بی د کوم شخصی غرض څخه ئی د هغه له دښمنانو سره «جهاد» کړی دی، نو دوی بیشکه د الله تعالیٰ د رحمت امیدوار، او د هغه مستحق دی، او پاک الله د خپلو بندګانو خطاوی بخښی، او پر دوی باندی انعام کوونکی دی نو الله تعالیٰ به هسی مطیعان او حکم منونکی بندګان نه محروموی.

# يَنْ كُونَك عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ

پوښتنه کوی دوی له تانه (ای محمده!) (له حکمه د څښلو). د شرابو او (له کوښتنه کوی دوی له تانه (ای محمده!)

تفسیر: د شرابو او قمارو (جواری) په نسبت څو آیتونه نازل شوی دی، او په هر یوه کښی د هغو خرابی راښکاره شوی ده، آخر ئی د (المائدة) په (۹۰) آیت (۱۲) رکوع کښی په ښکاره ډول (طریقه) سره ممانعت وکړ شو، نو ټول هغه شیان چه نشه راوړونکی دی له یوه مخه حرام دی او هغه شرطونه چه په کوم شی باندی تړل کیږی او ګټل او بایلل پکښی وی حرام دی او یو طرفه شرط تړل حرام نه دی.

# قُلُ فِيهِمَا إِثْ وَكَهِ يُرُ وَمَنَافِعُ لِلتَّاسِ وَإِثْنُهُمَا آكُبُرُ مِنْ تَفْعِهِمَا ا

ووایه (ای محمده! دوی ته) په دی دواړو کښی ګناه لویه ده او ګټی دی له یاره د خلقو او ګناه د دی دواړو نه.

تفسیر: د شرابو له محبلو محخه هغه عقل چه انسان له تولو بدو امورو محخه محان پری ژغوری (ساتی)، زائل کیږی. او سری د مامور به پریښولو او د ممنوع عنه کولو ته باعث کوی چه جنگ، قتل او نوری خرابی تری پیدا کیږی او راز راز (قسم قسم) هسی روحانی او جسمانی ناروغی ورځنی زیږی چه ډیر محلی د هلاکت موجب محرمحی او په قمار کښی د حرام مال خوړل،

سيقول(٢)

غلا کول او د مال او عیال تضییع او یو له بل سره دسمنی مینځ ته راځی، او راز راز (قسم قسم) ظاهری او باطنی مفاسد تری پیدا کیږی. هو! په دوی کښی څه سرسری ګتی هم شته. مثلاً د شرابو له څښلو څخه موقتاً خوند، لذت، خوښی او سرور ورحاصلیږی. او له قمار وهلو ځنی بی له مشقته ویړیا مال او شته په لاس ورځی.

#### وَيَسْعُلُونَكَ مَاذَايُنُفِقُونَ أَهُ قُلِ الْعَفْوَ

او پوښتنه کوی دوی (ای محمده! له تا ځنی) چه څومره صرف کړی دوی (په لاره د الله کښی؟) ووايه (ای محمده! دوی ته صرف کړئ! هغه چه وی) زیات (ستاسی له خرڅ نه)

تفسیر: زموند له رسول اکرم صلی الله علیه وسلم څخه خلقو داسی پوښتنی کړی وی چه «د الله تعالیٰ له پاره څومره مال صرف کړ شی؟» حکم وشو چه «هغه مال د پاک الله په لاره کښی صرف کړئ!، چه ستاسی له ضروری مصارفو څخه زیات وی.» ځکه څنګه چه د آخرت فکر یو ضروری او حتمی کار دی، د دنیا فکر هم یو ضروری کار دی.

دنیا ته دی زیار کاږه (محنت کوه)! چه واصل شی په نعمت عقبی ته دی زیار کاږه (محنت کوه)! چه داخل شی په جنت

هو! که تاسی خپل ټول مال په یوه لاره کښی صرفوئ! نو خپل ضروریات به څرنګه پوره کړی شئ؟ او هغه حقوق چه په تاسی باندی لازم دی، هغه به څنګه ادا شی؟ او په دی تقدیر، الله تعالیٰ خبر دی چه د دنیوی او اخروی په څه راز راز (قسم قسم) خرابیو کښی به اخته کیږئ.

#### كَنْ لِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُو الزُّنْتِ لَعَلَّكُمُ تَتَفَكُّرُونَ ﴿ فِي اللَّهُ نَيَّا وَالْرَخِرَةِ

هم داسی (پاس بیان په شان) بیانوی الله تاسی ته احکام (او د خپلی مهربانی علامی) له یاره د دی چه تاسی فکر وکړئ د (الله تعالیٰ) په دلائلو او احکامو کښی) په (کارو د) دنیا او آخرت کښی

تفسیر: یعنی فانی دنیا خو د حوائجو ځای دی. او باقی عقبٰی خو د ثوابونو ځای دی، نو

ځکه په ډیر فکر او اندیښنه سره ښایی چه په هر امر کښی سم د هغه له حال سره مال صرف کړ شی! او اخروی او دنیوی مصالح دی دواړه په نظر کښی ونیول شی!.

په دنيا کښې ګټه کيږي د عقبا

ژر شه هم دا نن فکر وکړه د سبا

او د احکامو له واضح بیان څخنی هم دا خبره مطلوبه ده چه تاسی ته د فکر کولو موقع په لاس درشي.

#### وَيَشْتُلُونَكَ عَنِ الْيَتْلَى

او پوښتنه کوی دوی (له تانه ای محمده!) له معاملاتو د) پتيمانو؛

تفسیو: ځینو خلقو به د یتیمانو (پلار مړیو) په مالو کښی احتیاط نه کاوه نو د هغه په نسبت داسی حکم صادر شو ﴿ وَلَاتَقُرْبُوْامَالَاالْیَتِیْوِ اِلَّایِالِیَقُ هِیَاحَسُنُ ﴾ او ﴿ اِیَّاالْتِیْنِیُ اِلَّایُونِ اَمْوَالَ الْیَتْخَلَی ظُلْمُا ﴾ الآیه \_ دلته هغه کسان چه د یتیمانو پالنه ئی کوله وویریدل او د هغوی ډوډی او نور لګښت (خرچه) ئی له خپله ځانه بیخی جلا (جدا) کړه . ځکه چه د یتیمانو مالونه د شرکت په حالت کښی خوړل کیدل، دلته داسی یوه سختی پیښه شوه چه کوم شی به یتیم له پاره تیاریده د هغه پاتی برخه به خرابیده او ایسته به غوزاریده او په دا رنګه احتیاط کښی به د یتیمانو نقصان کیده ، نو زمونډ د رسول الله صلی الله علیه وسلم په حضور کښی دا خبره عرض شوه نو د دی په نسبت دا آیت نازل شو

#### قُلْ إِصْلَاحٌ لَهُمْ خَنْدٌ وَإِنْ تُخَالِطُوهُمْ فَإِخْوَانْكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ الْمُفْسِدَ مِنَ الْمُصْلِحِ

ووایه (ای محمده دوی ته چه سمول (برابرؤل) او ساتل او) اصلاح د مال د دوی بهتر دی (له بیزاری نه) او که یو ځای کړئ (خرڅ د) دوی (له ځانه سره نو) دوی وروڼه ستاسی دی او الله ته معلوم دی ضایع کوونکی د (مال له) اصلاح کوونکی نه

تفسیر: یعنی مقصود خو یوازی هم دا خبره ده، چه د یتیم د مال اصلاح او اداره او ساتنه دی

په ښه ډول (طريقه) سره وکړی شی له نو هر وخت چه په جلا والی (جدا والی) کښی د يتيم ګټه وی، هغه دی اختيار او غوره کړی شی! او چبری چه په شرکت کښی د يتيم خير او ښيګټه (فائده) وليده شی، نو د هغه خرڅ دی هم د خپل ځان له خرڅ سره ګډ کړی شی!. په دی کښی هيڅ يوه مضائقه او خبره نشته چه کله تاسی د هغوی له خوړو څخه وخورئ!، او کله په دوی باندی له خپلو خوړو ځنی وخورئ!. ځکه چه هغه يتيمان خو ستاسی دينی يا نسبی وروڼه او خويندی دی، او د وروڼو ګډون په خوړلو کښی څه بده خبره نه ده، هو! دا يوه ضروری خبره ده چه د يتيمانو د اصلاح او ګټو رعايت دی په پوره ډول (طريقه) سره وکړی شی! او پاک الله ښه عالم دی چه په دی شرکت کښی د چا مقصود خيانت او د يتيم د مال فساد دی؟ او د چا منظور د يتيمانو اصلاح او دوی ته نفع رسول دی؟.

#### وَلُوْشَاءُ اللهُ لَاعْنَتَكُمْ

او که اراده کړی وی الله (د مشقت ستاسی) نو خامخا به ئی مشقت راوست په تاسی باندی.

تفسیر: مشقت راوستل یعنی په خوړلو او څښلو کښی به ئی د یتیمانو مشارکت د صلاح په توګه (طور) هم مباح نه ګرځاوه. یا دا که بی علمه او بی قصده به په کښی کوم کموالی یا ډیر والی پیښیده په هغه کښی به ئی هم مؤاخذه کوله.

#### ٳؾؘٳڷڰۼۯ۬ؽڒٛۘػؚڮؽؙۄ۠<sub>ڰ</sub>

بیشکه چه الله ښه غالب (د احکامو په انفاذ کښی قوی) ښه تدبیر والا دی (چه هر کار په حکمت او مصلحت سره کوی)

تفسیر: یعنی ډیر سخت او خورا (زیات) دروند حکم ورکولی شی، ځکه چه هغه ډیر قوی او غالب دی خو داسی ئی ونه کړل، بلکه دآسانتیا حکم ئی ورکړ، ځکه چه هغه سم له حکمت او مصلحت سره حکم کوونکی دی (عم نواله!).

ۅٙڵڒؾؘڰؚڮٷٳٲڵۺ۫ڔڬؾؚڂٙؿؽؙٷؙڡؚؾۧٷڵٙڡؘڎ۠ٞؗۺ۠ٷؙڡؚڹؘڎ۠ۜۼؽڒ۠ۺؽۺ۫ۺ۬ڔػڐؚۊۜڶٷٲۼۘڹؾؙڬ۠ٷٛ ۅٙڵٳٮؙٮؙ۬ؽڮٶٳٲڵۺؙڔڮؽڹؘڂؿ۠ؽٷ۫ڡؚڹ۠ٷٝ

#### وَلَعَبْثُ مُّؤْمِنٌ خَيْرُشِنَ مُّشْرِكٍ وَلَوْاعُجَبَكُمُ ۖ

او په نکاح مه آخلئ! مشرکی ښځی تر هغه پوری چه ایمان راوړی دوی او خامخا وینځه مؤمنه بهتره ده له مشرکی اصیلی څخه اګر که ښه درښکاره شی تاسی ته هغه (کافره) او په نکاح مه ورکوئ (مسلمانانی ښځی) کافرانو ته تر هغه پوری چه ایمان راوړی دوی او خامخا مریی مؤمن بهتر دی له کافر سړی نه اګر که ښه درښکاره شی تاسی ته (هغه کافر)

تفسیو: پومبی د مسلمان نارینه له کافری ښځی سره او د کافر له مسلمی سره د نکاح اجازه وه په دی آیت سره هغه امر منسوخ شو. که نارینه یا ښځه مشرکه وی، نو د هغی نکاح له مسلمان سره روا نه ده. یا که وروسته له نکاح څخه یو له زوجینو څنې مشرک شي نو پخواني نکاح ماتیږی. او مشرک دا دی چه د الله تعالیٰ جل وعلیٰ شانه په علم یا په قدرت یا په بل کوم صفت کښی د هغه جل وعلیٰ شانه په مقابل کښی بل کوم شی مماثل ودروی یا ئی تعظیم وکړی. او لکه الله تعالیٰ داسی ئی وګنی. یا بل چا یا بل شی ته سجده وکړی. یا بل څوک یا بل شی مختار وبولی، او له هغه څخنی خپل حاجت وغواړی دا خبره له نورو آيتو څخه څرګند شوی ده، چه د یهودانو او نصرانیانو له ښځو سره د مسلمان نارینه نکاح روا ده، او دوی په دی مشرکینو کښي نه دی داخل، مګر په دی شرط سره چه هغوی په خپل دین قائم وی. او خپل کتاب او نبي منى، اكر كه عيسٰى بن الله او عزير بن الله هم ووايى «العياذ بالله!» او ملحدان او دهريان نه وى. لکه چه زیاتره کتابیان نن ورځ هم داسي لیدل کیږي، د دی آیت خلاصه دا ده «د مسلمان نارینه نکاح له مشرکی ښځی سره تر هغه پوری روا نه ده څو چه مسلمانه نشی. یه رښتیا سره چه مسلمانه وینځه له کافری ښځی څخه بهتره ده، اګر که دا کافره ښځه اصیله، شریفه او ډیره ښکلي ميرمنه هم وي او د مال او جمال او شرافت او عزت لامله (له وجي) ستاسي خوښه هم شي. هم دا راز (قسم) دی د مسلمانی ښځی نکاح له مشرک نارینه سره ونه تړله شی! مسلمان مریی هم له مشرک ځنی ډیر ښه دی اګر که دا مشرک اصیل، شریف او ښه ښاغلی (محترم) هم وی او د دولت ، شرافت، صورت او نورو سیکنو (فائدو) له پلوه (طرفه) ستاسی په سترګو کښی دروند هم درشی. یعنی خورا ډیر ادنٰی مسلمان سری له خورا ډیر اعلیٰ مشرک ځنی، افضل او اعلیٰ دی.

#### اُولِيْكَ يَدُعُونَ إِلَى التَّارِ الْ

دغه کسان بولی (خلق په بد عمل سره) په لوری د اور (د دوزخ)

تفسیو: یعنی له هغو مشرکینو او مشرکاتو سره چه د هغوی ذکر په پاس آیت کښی وشو مینه، محبت، اختلاط او د هغو اقوالو ته غوږ نیول، او افعالو ته کتل نفرت کموی. او د مینی او رغبت سبب گرځی. چه د دی کار انجام دوزخ دی، نو ځکه له مشرکانو سره له نکاح تړلو څخه بیخی اجتناب او ځان ژغورنه (ساتنه) لاژمه ده.

#### وَاللَّهُ يَكُ عُوَا إِلَى الْجَنَّةِ وَالْمَغُفِرَةِ بِإِذْنِهُ ۚ وَيُبَيِّنُ الْلِيَهِ لِلنَّاسِ كَعَلَّهُ مُنَّذَنَّ كُرُونَ ﴿ وَيَسُّئُلُونَكَ عَنِ الْمَحِيُضِ قُلُ هُوَاذَى فَاعْتَزِلُوا الشِّنَاءَ فِي الْمَحِيْضِ

او الله (او دوستان یی) بولی (خلق) په لوری د جنت او مغفرت په اذن (حکم او ارادی) خپلی سره او بیانوی احکام خپل خلقو ته دپاره د دی چه دوی نصیحت ومنی (پند واخلی) او پوښتنه کوی دوی له تانه (ای محمده!) له (احکامو د) حیض څخه، ووایه (ای محمده دوی ته) دا یوه پلیتی ده نو په څنګ (جدا) شئ (له جماع د) ښځو (خپلو) په وخت د حیض کښی.

تفسیر: «حیض» هغو وینو ته وایی چه له ښځو ځنی سم د هغو له عادت سره بهیږی په دی حالت کښی مجامعت، لمونځ، روژه، طواف، د قرآن تلاوت، مسجد ته ننوتل تول حرام دی. هغه وینه چه بی له عادت څخه لیدل کیږی، هغه ناروغی ده، نو په دی ناروغی کښی چه د فقهاؤ په اصطلاح ورته «استحاضه» وایی دغه پاس ټول ممنوعه شیان روا دی. او د هغی وینی حال هسی دی لکه چه له کوم زخم یا پوزی یا رګ وهلو ځنی وینه بهیږی. یهودانو او مجوسیانو د «حیض» په وخت کښی له ښځو سره ډوډی خوړل، او په یوه کور کښی هستوګنه کول، او نور شیان هم ناجائز ګڼل، مګر نصرانیانو حتٰی د حائضاتو له مجامعت ځنی هم ځانونه نه ژغورل (ساتل) مسلمانانو په دی مورد کښی له رسول اکرم صلی الله علیه وآله وصحبه وسلم څخه پوښتنه وکړه، نو د آیت نازل شو. حضرت پیغمبر صلی الله علیه وسلم په ښکاره ډول (طریقه) سره فرمایلی دی چه د «حیض» په حالت کښی مجامعت حرام دی. لیکن له دوی سره خوړل، څښل، هستوګنه، ناسته د «حیض» په حالت کښی مجامعت حرام دی. لیکن له دوی سره خوړل، څښل، هستوګنه، ناسته د ولاړه تول روا دی. او د یهودانو افراط او د نصرانیانو تفریط، دواړه مردود شول.

#### وَلِا تَقْرُبُوْهُنَّ حَتَّى يَطْهُرُنَّ

او مه نژدی کیږئ! (په جماع سره) دوی ته تر هغه پوری چه (ښی) پاکی شی،

تفسیو: په پاکیدلو کښی دا تفصیل دی که «حیض» پخپله پوره موده یعنی (۱۰) ورځو کښی بند شو، نو هلته مجامعت روا دی که له لسو ورځو څخه پخوا وچه شوه مثلاً وروسته له (٦) ورځو او د ښځی عادی هم شپږ ورځی وی نو مجامعت د وینی له وچیدلو څخه وروسته تر هغه پوری روا نه دی، چه ښځه ولامبی، یا د یوه لمانځه وخت پری تیر شی، نو وروسته له هغه به له هغی سره مجامعت روا شی. که د ښځی عادت اوه یا اته ورځی وی، نو د دی ورځو د ختم (بشپړ) کیدلو څخه وروسته به مجامعت ورسره روا کیږی.

#### فَإِذَا تُطَهِّرُنَ فَأَتُوْهُنَّ مِنْ حَبْثُ آمَرُكُمُ اللَّهُ

نو هر کله چه ښی پاکی شوی دوی نو راځی دوی ته (په جماع سره) له هغه ځایه چه حکم کړی دی تاسی ته الله.

تفسیر: له هغه ځای څخه چه د مجامعت اجازه پکښی ورکړی شوی ده، یعنی د مخ له خوا چه له هغه ځایه کوچنیان (بچی) زیږی، او بل ځای ته راتګ (یعنی لواطت) حرام دی.

#### إِنَّ اللهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَغُيِبُ الْمُتَطَهِرِينَ اللهَ يَحِبُ الْمُتَطَهِرِينَ

بیشکه چه الله خوشوی بیا بیا توبه ایستونکی (له گناهونو څخه) او خوشوی ځان ساتونکی له (پلیتیو څخه).

تفسیو: یعنی هغه کسان چه توبه کوی له هغی کناه ځنی چه له دوی ځنی اتفاقاً صادره شوی وی مثلاً د «حیض» په حالت کښی د «وطی» مرتکب شوی وی، او هغه کسان چه له ناپاکی یعنی له گناهونو او د «حیض» په حالت کښی، له «وطی» او د نجسی موقعی له «وطی» ځنی ځان ژغوری (بچ کوی).

#### نِسَأَوْ كُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأَتُوا حُرْثُكُمُ الْيُشِئُّتُمُ

ښځی ستاسی ځای د کرلو (د نسل) ستاسی دی، نو راځی ځای د کرلو خپلو ته (چه قبل دی) په هر ډول (طریقه) سره چه خوښه وشی ستاسی.

تفسیر: یهودانو د شا له لوری له ښځو سره مجامعت کول، ممنوع ګڼل، او ویل به یی «که څوک داسی مجامعت وکړی، هغه کوچنی (بچی) چه له هسی مجامعت ځنی پیدا کیږی، احول (کوږ سترګی) (چپی) به وی.» کله چه زمونږ پاک رسول صلی الله علیه وآله صحبه وسلم ځنی په دی مورد کښی پوښتنه وشوه، نو دا آیت نازل شو. «یعنی ستاسی ښځی تاسو لره لکه ستاسو کښت (فصل) داسی دی، چه په دوی کښی نطفه د تخم په شان او اولاد د پیداوار غوندی دی. یعنی له هغه ځنی اصلی مقصد یواځی د نسل پاتی کیدل، او اولاد زیږیدل دی، نو تاسی واک (اختیار) لرئ، چه له خپلو ښځو سره د مخ له خوا، ناسته، یا ملاسته، یا ولاړه یا په اړخ، یا د شا له لوری، د مخ په خوا په هر ډول (طریقه) مو چه زړه غواړی، مجامعت وکړئ!. مګر دا خبره ضروری ده، چه تخم شیندل دی په همغه خاصه موقع کښی وی چه له هغه څخه مولود موجودیږی. یعنی مجامعت دی هرومرو (خامخا) په فرج کښی وشی! او له لواطت ځنی دی خامخا ځان وژغوری ا(وساتی) ځکه چه ځای د مرداری او نجاست دی. د یهودانو دا خیال غلط دی، چه له هسی مجامعت څنی احول «چپی» مولود موجودیږی.»

#### وَقَدِّمُوْالِاَنْفُسِكُمْ ۗ

او په مخ کښي وليږئ تاسي! دپاره د ځانو خپلو (نيک عمل)!

تفسیر: یعنی صالحه اعمال تل د محان له پاره کوئ! یا دا چه له «وطی» محنی مو ښایی صالح اولاد مطلوب وی. او یواځی نفسانی حظ مو مقصود نه وی.

#### وَاتَّقُوااللهَ وَاعْلَمُوٓااَثُكُمُ مُّلْقُولًا وَبَيِّرِالْمُؤُمِنِيُنَ ﴿ وَكِلْجَعُلُوا اللهَ عُرْضَةً لِائِمَانِكُمُ اَنُ تَبَرُّوا وَتَتَقُوْا وَتَصْلِحُوْا بَيْنَ التَّاسِ

او وویریږئ! له الله څخه او وپوهیږئ! چه بیشکه تاسی ملاقات کوونکی یئ له الله سره او زیری ورکړه (ای محمده!) مؤمنانو ته (د جنت) او مه ګرځوئ! (نوم د) الله نښانه له پاره د قسمو خپلو (پر دغه) چه (نه) به نیکی کوئ او (نه) به پرهیزګاری کوی او (نه) به روغه کوئ په مینځ د خلقو کښی.

تفسیر: یعنی د کوم ښه کار په نه کولو باندی په الله تعالیٰ قسم یادوئ. مثلاً له خپلی مور او پلار سره به خبری نه کوم. یا فقیرانو ته به خیر خیرات نه ورکوم. یا له هیچا سره به مصالحت یعنی روغه نه کوم یعنی په هسی قسمو کښی د پاک الله نوم د خرابو کارو وسیله ګرځوی، نو وروسته له دی هسی قسمونه مه خورئ! که څوک بیا داسی قسمونه یادوی، نو د هغه ماتول او «کفاره» ئی ورکول پری واجبیږی.

#### وَاللَّهُ سَمِيْعٌ عَلِيْمٌ ﴿

او الله ښه اوريدونکي (د ټولو اقوالو) ښه عالم (پر ټولو اعمالو) دی.

تفسیر: یعنی هر شحوک چه قسم یادوی الله تعالیٰ ئی اوری. که شحوک د پاک الله د جلال او عظمت له ویری له قسم خوړلو شخه ځان ساتی، نو (سمیع او علیم الله) د هغه په نیت ښه عالم او ښه خبردار دی. ستاسی هیڅ یوه پته او ښکاره خبره له الله تعالیٰ شخه پته نه ده. نو څکه د زړه په نیت او د ژبی په خبرو او نورو کارونو کښی ډیر زیات احتیاط په کار دی.

#### لَا يُوَاخِذُكُمُ اللهُ بِاللَّغِوفِ آيمًا نِكُمُ

نه نیسی تاسی الله په لغو (او په کمان) سره په قسمو ستاسی کښی

تفسیو: لغو او چتی (بیکاره) قسم (لوړل) هغه دی، چه له خولی ځنی سم له عادته یا عرفه سره چتی پتی (بیکاره) ووځی، او د زړه له کومی (منځ) او په عمدی او ارادی ډول (طریقه) سره نه وی. له هسی قسم یادولو ځنی نه په چا باندی «کفاره» اوړی، او نه پری ګناهګاریږی. هو! که څوک په قصد او اراده سره د قسم الفاظ لکه «والله» «بالله» «تالله» ووائی، او له دی قسم ځنی ئی یوازی تاکید مقصود وی، او قسم خوړل او لوړل ئی په زړه نه وی، نو پری «کفاره» اوړی. د «کفاری» بیان وروسته له دی نه راځی.

#### وَالْكِنَ يُؤَاخِنُ كُمْ بِمَاكْسَبَتُ قُلُونُكُمْ

او لیکن نیسی (الله) تاسی په هغه (قسم) چه قصد کړی وی (د هغه) زړونو

ستاسي (پس له حنثه).

تفسیر: یعنی هغه قسم چه عمدی او په قصد سره وی، او په هغه کښی زړه او ژبه سره بیخی یو شی وی، نو د هسی قسم په ماتولو باندی هرومرو (خامخا) «کفاره» آوړی. دا مذهب د «امام شافعی رحمة الله علیه» دی، او زمونړ د حنفیانو په مذهب لغو قسم هغه دی چه په تیره زمانه کښی ئی کار کړی وی په تخمین او گمان سره، او قسم پری وکړی، او په واقع کښی هغسی نه وی دا یمین «قسم لغو» او معفو دی.

#### وَاللَّهُ غَفُورٌ حَلِيُكُو

او الله ښه مغفرت کوونکی (د خطیئاتو) ښه تحمل کوونکی دی (په تاخیر د عقوبت لیاره د انابت).

**تفسیر:** «غفور» او مغفرت کونکی دی چه په لغو او چتی (بیکاره) قسمو باندی موأخذه نه کوی. او «حلیم» دی چه په مؤاخذه کښی تلوار نه کوی، ښایی چه بنده توبه وکړی.

## لِلَّنِيُنَ يُؤُلُونَ مِنْ نِسَالِهِمْ تَرَبُّصُ اَرْبُعَةِ اَشَهُ ﴿ فَإِنْ فَا مُؤُوفَانَ اللهَ عَفُورُ تُحِيدُهُ ﴿ وَإِنْ عَزَمُوا الطَّلَاقَ فَإِنَّ اللهَ سَعِيعٌ عَلِيُهُ ﴿

دی هغو کسانو لره چه قسمونه کوی له (جماع د) ښځو خپلو نه (مطلقاً یا تر څلورو میاشتو پوری) انتظار د څلورو میاشتو، نو که بیا رجوع و کړه دوی (او سره یو ځای شول) پس بیشکه چه الله ښه بښونکی (د خطیئاتو) پوره رحم لرونکی دی (د اجر او ثواب په انعام سره). او که قصد و کړ دوی طلاق (او رجوع ئی ونه کړه) پس بیشکه چه الله ښه اوریدونکی (د ټولو اقوالو) ښه عالم دی (یر ټولو احوالو).

تفسیر: یعنی که څوک قسم وخوری چه زه به خپلی ښځی ته نه نژدی کیږم! بیا که دی د څلورو میاشتو په منځ کښی هغه ته ورنژدی شو، نو د خپل قسم «کفاره» به ورکوی او ښځه به د هغه په نکاح کښی پاتی کیږی. که څلور میاشتی تیری شوی او دی هغی ته ورنژدی نه شو نو

د ده ښځه به په «بائن طلاق» سره طلاقه شي.

فائله: په شرع کښی «ایلای» دی ته وایی چه سړی قسم وخوری چه زه خپلی ښځی ته تر څلورو میاشتو یا له څلور زیات یا بی د مودی له قیده نه نژدی کیږم. «ایلای» څلورو میاشتو څخه لړه نه کیږی. د «ایلای» په دی دری واړو صورتونو کښی که نارینه خپلی ښځی ته د دی څلورو میاشتو په منځ کښی ورنژدی کیږی «نو کفاره» پری اوړی، او ښځه ئی په نکاح کښی پاتی کیږی، که نه د څلورو میاشتو په پای (آخر) کښی له ده څخه بی د طلاقو د یادولو هغه ښځه په «بائن طلاق» سره جلا (جدا) کیږی. که له څلورو میاشتو ځنی په لړه قسم وخوړ. لکه چه ووایی تر دریو میاشتو پوری خپلی ښځی ته نه ورنژدی کیږم، نو دا شرعی «ایلای» نه ده، او حکم ئی دا دی که هغه قسم ئی مات کړ، مثلاً په هم دی یاد شوی صورت کښی د دریو میاشتو په منځ کښی هغی ښځی ته ورنژدی شو، نو د هغه قسم «کفاره) واجبیږی، او که ئی د قسم موده پوره شوه، یعنی تر دریو میاشتو پوری هغی ته ورنژدی نه شو نو نه ښځه ورباندی طلاق کیږی او نه ورباندی «کفاره» لاژمیږی.

#### وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبِّصُنَ بِأَنْفُسِهِنَ ثَلْثَةَ قُرُونَ ﴿ وَلِا يَجِنُ لَهُنَّ أَنْ يَكْتُمُنَ مَاخَكَ اللهُ فِي آرُحَامِهِنَ إِنْ كُنَّ يُؤْمِنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْاِخِرِ

او طلاقی کړی شوی ښځی دی انتظار کوی په ځانو خپلو (له نکاح نه تر) دريو حيضو (کاملو) پوری او نه دی روا دوی لره چه پتوی به دوی هغه شی چه پيدا کړی دی الله په ارحامو د دوی کښی (له ولده يا حيضه) که وی دوی چه ايمان لرونکی وی په الله او په ورځی آخری (چه قيامت دی).

تفسیر: کله چه نارینه خپلی ښځی ته طلاق ورکړی، نو هغه ښځه له بل چا سره تر هغه پوری خپله نکاح نشی تړلی، څو چه دری «حیضه» ئی پوره نشی، دا د دی دپاره که چیری حامله وی، حمل به ئی ښکاره شی. او د یوه اولاد، به د بل چا نه شی. نو ځکه پر ښځی باندی فرض دی چه هر هغه شی چه د هغی په ګیډه کښی وی. هغه ښکاره کړی حمل وی او که حیض وی، او دی مودی ته په شرع کښی «عدت» وایی.

فائله: دلته له مطلقاتو ځنی خاص هغه ښځی مرادی دی چه هغوی ته له نکاح څخه وروسته د صحبت (مجامعت) یا «شرعی خلوت» نوبت وررسیدلی وی، او دی ښځو ته «حیض» هم ورځی، پر هغی ښځی باندی چه ورسره مجامعت یا «صحیحه خلوت» نه وی شوی، وروسته له طلاقه بیخی

«عدت» نشته. او هغه ښځه چه بیخی نه حائضه کیږی مثلاً وړه یا داسی بوډی او زړه وی چه له وینی پاکه وی، یا حامله وی، نو په دوه ؤ وړاندنیو (اولنو) صورتونو کښی، د دوی د عدت موده دری میاشتی دی. او د اولاد لرونکی (حاملی) عدت، د هغی د اولاد زیږول (د حمل وضعه) ده. هغه ښځه چه خپلواکه (آزاده) نه وی بلکه د کومی شرعی قاعدی په موجب وینځه شوی وی، که حائضه کیږی، نو د صغارت او که حائضه کیږی، نو د صغارت او کبارت په صورت کښی د هغی عدت یوه نیمه میاشته ده، او په هغه صورت کښی چه حامله وی نو د اولاد زیږول (د حمل وضعه) ده. دا تفصیلات له نورو آیتونو او احادیثو څخه ثابت شوی

#### وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِهِ قَ فَي ذَلِكَ إِنْ أَزَادُ وَٱلْصَلَاحًا \*

او میړونه (خاوندان) د دوی ښه لائق (وړ) دی په بیا کولو د دی ښځو په دی (موده) کښی که اراده لری دوی د جوړښت (په خپلو منځو کښی).

تفسیر: یعنی که نارینه د عدت په موده کښی وغواړی چه هغه ښځه بیرته ځان ته وګرځوی، کولی شی، که څه هم د هغی ښځی خوښه نه وی. خو ښائی چه په دی ګرځولو کښی مقصود ښه سلوک او اصلاح وی. او ښځه ونه ربړوی، او ویی نه ویروی، او په دی ئی نه مجبوره وی چه خپل «مهر» ورپریږدی. چه دا تول ظلم او تیری دی که داسی کوی ګنهګاریږی که څه هم رجعت ئی صحیح دی.

#### ۅؘڵۿڽۜڡؚؿؙڷ١ڷڹؚؽؘعؘڵؽڣۣؾؘۑؚٲڵؠۼۯٷڣٷڸڵڗؚۼٳڸۘۼڵؽڣؚؾؘۮڗۘۼ<sup>ڎ</sup>۠

او شته دی ښځو لره (حقوق پر میړونو (خاوندانو) باندی) په شان د هغو (حقوقو) چه په دوی دی (د خاوندانو) په معروف (ښه وجه) سره او شته نارینه ؤ لره په دی ښځو باندی بهتروالی (فضیلت).

تفسیر: یعنی دا امر خو حق دی، همنسی چه د نارینه ؤ حقوق پر ښځو باندی دی، همغه شانی د ښځو حقوقو په ځای راوړل پر د ښځو حقوقو په ځای راوړل پر د ښځو حقوقو په ځای راوړل پر دواړو باندی ضروری دی، نو اوس نارینه لره ښایی چه له خپلی ښځی سره په هیڅ ډول (طریقه) بده ګذاره او خراب سلوک ونه کړی. بلکه د ښځی هر راز (قسم) حق تلفی ممنوعه ده. مگر دا یو فضیلت او فوقیت نارینه پر ښځو باندی لری چه د رجعت واک او اختیار خامخا نارینه لره دی.

## وَاللهُ عَزِيْزُ حَكِينُهُ ﴿ الطَّلَاقُ مَرَّاثِنَ فَإَمْسَاكُ اللَّهُ عَزِيْزُ حَكِينُهُ ﴿ الطَّلَاقُ مَرَّاثِنَ وَامْسَاكُ المِمْدُونِ وَاللَّهُ اللَّهِ الْمُعَالِثُ اللَّهُ اللّلَّةُ اللَّهُ اللَّالِي الللَّالَّ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّالَ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ

او الله ښه غالب (د احکامو په انفاذ) او ډير تدبير والا دی (چه هر کار په حکمت او مصلحت سره کوی) (رجعی) طلاق دوه کرته دی نو بيا ساتنه (د ښځو) ده (په رجوع سره) په معروف (ښه وجه) سره يا پريښوول دی (د دی ښځو) په ښه وجه سره.

تفسیو: پخوا له اسلام څخه داسی دود (رواج) او دستور ؤ چه لس شل محلی هر محومره چه د نارینه زړه غوښته، خپلی ښځی ته به ئی طلاق ورکاوه، مگر پخوا د عدت له ختمیدلو څخه به ئی بیا رجعت ورته کاوه، او بیا به ئی طلاق کوله او په دی ډول (طریقه) محینو نارینه ؤ خپلو ښځو ته زیات تکلیف او زحمت ورپیښاوه، نو بنا پر دی دا آیت نازل شو، هغه طلاق چه رجعت پکښی کیدی شی، تول سره دوه محلی دی، چه په هغه کښی نارینه واکمن دی چه د «عدت» په شپو کښی بیرته له سره رجعت وکړی، یا ئی په ښه ډول (طریقه) سره خوشی کړی. وروسته د «عدت» له تیریدلو څخه «رجعت» نه پاتی کیږی. هو! که دوی دواړه بیا سره خوښ وو، بیا نکاح تړلی شی، او که دری طلاقه ورکړی، نو بیا سره له خوښی هم دوی نکاح نشی سره تړلی، تر څو چه هغه ښځه بل میړه (خاوند) ونه کړی، او له هغه سره جماع او خلوت ونه کړی. فائله: له «امساک بمعروف» او له «تسریح باحسان» څخه دا غرض دی چه که رجعت کوی نو ښائی چه د موافقت او حسن معاشرت دپاره وی، او د ښځی بند ساتل او رېړول (ازارؤل) مقصود نه وی، لکه چه د دوی په منځ کښی دستور ؤ که نه په سهولت او ښه ډول (طریقه) سره دی پروردی.

#### ۅؘۘڒڒؽڝؚڷؙڷڴؙۄ۫ٲڹؙؾؙٲڂ۠ڹٛۏؙٳڡؚؾٵۧٲؾؙؿؙٮؙؙؠؙٛۅٛۿؾۺؽٵٞ ٵۣڒٙٲڹٛؾۼٚٵڣٵۧٲڒؽؙڣۣؽ۫ؠٵڂؙۮؙۉۮٵٮڶۼ

او روا نه دی تاسو ته (ای خاوندانو) چه واخلئ تاسی له هغه مال څخه چه ورکړی وی تاسی دوی ته (په «مهر» کښی) هیڅ شی مګر که ویریږی دوی (یعنی میړه (خاوند) او ارتینه) (زوجه) چه وبه نشی ساتلی دوی دواړه احکام د الله.

سيقول(٢)

تفسیر: یعنی نارینه و لره دا روا نه ده چه له ښځو ځنی د طلاق په بدل کښی هغه مهر بیرته واخلی چه ورکړی ئی دی. هو! دا هلته روا دی چه څه ناچاری وی، او په هیڅ ډول (طریقه) د دوی په منځ کښی موافقت سره رانشی، او دوی له دی خبری ځنی ویریږی، چه مخالفت له شدته د الله تعالیٰ په احکامو باندی تینګ نه شی پاتی کیدی، او په ښه ډول (طریقه) یو له بله سره معاشرت او ژوندون نشی کولی، او د نارینه له جانبه د ارتینی (زوجی) د حقوقو په ادا کښی څه تیری او قصور هم نه وی. که نه د هغه مال اخیستل نارینه لره ناروا او حرام دی.

#### فَإِنْ خِفْتُو ٱلاَيْقِيمَا حُدُودَ اللهِ فَلَاجْنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا افْتَاتُ بِهُ

پس که ویریبرئ تاسی چه وبه نشی ساتلی دوی (دواړه) حکمونه د الله (په زوجیه ؤ امورو کښی) نشته هیڅ ګناه په دوی دواړو باندی په هغه شی کښی چه فدیه ورکړی په هغه سره (دا ښځه او ځان خلاص کړی)

تفسیر: یعنی ای مسلمانانو! که تاسی له دی نه ویریپی چه د نارینه او ښځی په منځ کښی داسی جگړی او مخالفتونه دی چه د هغوی په ژوندون کښی موافقت نه سره راځی نو په دی صورت کښی په دوی باندی څه ګناه نشته چه ښځه څه مال ورکړی، او خپل ځان د هغه د نکاح له قیده جلا (جدا) کړی، او نارینه د هغی مال واخلی. دی ته «خلع» وایی، کله چه د ضرورت په حالت کښی د میړه (خاوند) او د ارتینی (زوجی) له پاره «خلع» کول، روا شول، نو ټولو مسلمانانو ته ښایی چه یه دی کښی سعی وکړی.

فائده: یوه ښځه د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم حضور ته حاضره شوه او ویی ویل چه زه له خپله میړه (خاوند) څخه خفه یم او نه غواړم چه د هغه سره واوسم رسول الله صلی الله علیه وسلم چه د دی موضوع تحقیق وفرمایه، هغی ښځی وویل چه میړه (خاوند) می نه زما د حقوقو په ادا کولو کښی کمی کوی، او نه زه د هغه په اخلاقو او دیانت باندی څه اعتراض لرم، خو زما هغه طبعاً بدی شی رسول اکرم صلی الله علیه وسلم له هغی ښځی ځنی «مهر» بیرته واخیست، او میړه (خاوند) ته ئی ورکړ، چه طلاقه ئی کړه، نو په دی مناسبت دا آیت نازل شو.

## تِلْكَ حُدُودُ اللهِ فَلَا تَعْتَدُ وُهَا ، وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَأُولَا للهِ فَكُودَ اللهِ فَأُولَا للهِ فَأُولِلِهُ وَنَ ﴿

دا (ذکر شوی احکام) حدود د الله دی نو تاسی مه تیریبرئ! له حدودو د الله

او هر (هغه) څوک چه تيريږی له حدودو د الله نه نو دغه کسان هم دوی دی ظالمان (چه شيان بي ځايه ږدی).

تفسیر: یعنی دا تول مذکوره احکام طلاق، رجعت، خلع، حدود او قواعد د پاک الله مقرره اصول دی، نو د هغو تعمیل او پابندی ډیره ضروری ده. او ښایی چه هیڅ یو قسم مخالفت، تغییر او کوتاهی په هغه کښی ونه کړه شی!.

# فَإِنَ طَلَّقَهَا فَلَا تَحِلُّ لَهُ مِنَ بَعُدُ حَتَّى تَنْكِحَ زَوُجًا غَيْرَةُ وَإِنْ طَلَّقَهَا فَكِرَةُ وَإِنْ طَلَّقَهَا فَلَاجُنَاحَ عَلَيْهِ مِنَ ابْعُدُ حَتَّا إِنْ ظَلَّا آَنُ يُتَقِيمًا حُدُودَ اللهِ يُبَيِّنُهَا لِقَوْمِ يَعُلَمُونَ ۞ حُدُودُ اللهِ يُبَيِّنُهَا لِقَوْمِ يَعُلَمُونَ ۞

نو (وروسته له دی دوو طلاقو څخه) که بیا ئی طلاقه کړه دا ښځه (دریم ځلی) پس بیا حلاله نه ده (دا ښځه) ده لره پس (له دی نه) تر هغه پوری چه په نکاح واخلی دا ښځه میړه (خاوند) بل پرته (علاوه) له ده نه، نو که طلاقه کړه دوهم میړه (خاوند) (هم) دا ښځه (او عدت ئی تیر شو) پس نشته هیڅ ګناه په دغو دواړو ښځه او ډومبنی میړه (خاوند)، چه بیا سره رجوع وکړی دواړه که ګمان وی د دی میړه (خاوند) او ښځی په دی چه اقامه به کړی دوی احکام د الله (او په ځای به ئی کړی)، او دا (ذکر شوی احکام) حکمونه د الله دی چه بیانوی ئی (د هغه) قوم دپاره چه پری پوهیږی (او په مقتضاء د علم عمل کوی).

تفسیو: یعنی که میره (خاوند) خپلی سځی ته دریم ځلی «طلاق» ورکړی، نو بیا به هغه سځه ده ته هیڅ نه روا کیږی، تر څو هغه سځه له بل کوم سری سره خپله نکاح ونه تړی، او هغه بل میړه (خاوند) له دی سره صحبت (جماع) ونه کړی. او بیا پخپله خوښه سره «طلاق» ور نه کړی، او د هغه دوهم میړه عدت هم پوره نشی، وروسته له دی نه چه د «فقهاؤ» په اصطلاح ورته «حلاله» وایی د هغه پومبنی میړه (خاوند) سره دوهمه نکاح هلته تړله کیږی چه د پاک الله د احکامو د ساتلو فکر له دوی سره وی. یعنی هر یو د بل حقوق په ښه شان سره وساتی او پخپلو نفسو باندی په ښه شان سره اعتماد او اطمینان ولری که نه خامخا بیا د دوی په منځ کښی جنګ جنجال او شورماشور پیښیږی او بیا د حقوقو اتلاف ته نوبت رسیږی، او په ګناه کښی اخته کیږی حال دا چه د نکاح اساس په محبت او مودت دی او مینه او الفت او ښه ژوندون د

نکاح غرض او غایه ده اګر که د صحت شرط ئی نه دی.

#### 

او کله چه طلاقی کړئ تاسی ښځی نو ورسیږی دوی (آخر د) عدت خپل ته (یعنی چه د عدت ختمیدلو ته نژدی شی) نو وساتی! دوی په ښه ډول (طریقه) سره (یعنی رجوع ورته وکړئ!) یا خوشی کړئ! دوی په معروف ښه ډول (طریقه) سره او مه ساتئ تاسو! دا ښځی (په رجعت سره) له پاره د ضرر رسولو له جهته د دی چه (یر دوی باندی) تیری وکړئ!

تفسیر: یعنی د عدت تر ختمیدلو پوری میړه (خاوند) واکمن او مختار دی، چه له هغی ښځی سره بیا موافقت او اتحاد وکړی او رجوع ورته وکړی، یا ئی په خوښی او خوشالی سره بیخی پریږدی. دا هیڅکله ورته روا نه ده چه په بند کښی ئی وساتی، او د رېړولو (ازارؤلو) لامله (له وجی) بیا رجوع ورته وکړی. لکه چه ځینو سریو هم داسی کول.

فائده: په پخوانی آیت ﴿ اَلطَّلَاقُ مَرَّشِ ﴾ کښی دا ښوولی شوی ؤ، چه تر دوو طلاقو پوری میړه (خاوند) ته اختیار شته، چه یا ښځه په ډیر ښه ډول (طریقه) سره له خپل ځان سره پخلا (راضی) کړی یا ئی بیخی پریږدی. اوس په دی آیت کښی داسی ارشاد فرمایی، چه دا اختیار یواځی تر «عدت» پوری دی، او وروسته له عدت څخه دا واک (اختیار) میړه (خاوند) ته نه پاتی کیږی، نو ځکه نه ښایی چه دلته چاته د تکرار شبهه پیدا شی.

# وَمَنْ يَفْعَلُ ذَٰلِكَ فَقَدُ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴿ وَلَا تَتَخِذُ وَالْبِ اللهِ هُزُوالُ وَمَنْ يَفْعَدُ وَمَا اللهِ هُزُوالُ وَالْمَاكُمُ وَمَا اللهُ عَلَيْكُمُ مِنَ الكُتْبِ وَالْمُكُمُ وَمَا اللهَ وَعَلَيْكُمُ وَمَا اللهَ وَعَلَيْكُمُ وَمَا اللهَ وَعَلَيْكُمْ وَمَا اللهَ وَعَلَيْكُمْ وَالْمُكُمُ وَاللهُ وَاعْلَمُوْ آنَ اللهَ وِعُلِي شَمَّ عَلِيهُ هُ وَالْمُعُوالله وَاعْلَمُوْ آنَ الله وَعَلِي مُنْ عَلِيهُ هُ وَالْمُعُوالله وَاعْلَمُوْ آنَ الله وَعِلْ الله وَعَلَيْهُ وَالله وَاعْلَمُوْ آنَ الله وَعَلَيْ الله وَعَلَيْهُ وَالله وَاعْلَمُوالله وَاعْلَمُوالله وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَالله وَالله وَاعْلَمُ وَالله وَالله وَاعْلَمُ وَالله وَاعْلَمُ وَاللهُ وَالله وَاعْلَمُ وَاللهُ وَاللهُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاللهُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاللهُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاللهُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاللهُ وَاعْلَمُ وَلَهُ وَاعْلَمُ وَلَهُ وَاعْلَمُ وَاعْلِمُ اللهُ وَاعْلَمُ وَاعْلُمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمْ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمْ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْ

او هر هغه څوک چه وکړی داسی کار نو په تحقیق سره ظلم ئی وکړ په ځان خپل او مه ګرځوئ! آیاتونه د الله (داسی چه په اعراض او تهاون سره) مسخری (پری وکړئ!) او یاد کړئ! نعمت د الله (چه اسلام دی) په تاسی

باندی او (یاد کرئ!) هغه چه نازل کړی دی (الله) په تاسی باندی چه کتاب دی او حکمت (احکام د کتاب) دی چه پند درکوی الله تاسی ته په هغه (منزل من الله) سره او وویریږئ! له الله نه او پوه شئ! تاسی چه بیشکه الله پر هر شی باندی ښه یوه دی.

تفسیو: په نکاح، طلاق، ایلای، خلع، رجعت، حلاله او نورو کښی لوی لوی حکمتونه او مصلحتونه دی، په دوی کښی پلمی (تدبیرونه) او بهانی کول، او د بیهوده او چتی (بیکاره) اغراضو لامله (له وجی) مداخله کول، داسی دی لکه چه څوک د پاک الله جل وعلیٰ شانه په احکامو باندی مسخری او توقی کوی نعوذ بالله من ذلک! مثلاً چه څوک رجعت وکړی او مقصود لی داسی وی، چه ښځه وربړوی (تکلیف کړی) ، نو پاک الله ته داسی خبری او ارادی تولی ښکاره دی، او له داسی پلمو (فریبونو) ځنی پرته (علاوه) له ضرره بل کوم شی په لاس نه ورځی.

## وَإِذَا طَلَقَتُ مُ الرِّسَاءَ فَهَلَغْنَ آجَلَهُ تَ فَكَلَ تَعْضُلُوهُ مَّ وَإِذَا طَلَقَتُ فَكَلَ تَعْضُلُوهُ مَّ أَنَ يَنْكِمُنَ أَزُواجَهُنَ إِذَا تَرَاضَوُا بَيْنَهُمُ بِالْمُعُرُّوْفِ \*

او هر کله چه طلاقی کړئ تاسی ښځی پس ورسیدی دوی ټاکلی (مقرری) مودی خپلی ته (په دی شانی چه عدت ئی تیر شی) نو مه منع کوئ تاسی دوی! له دی نه چه په نکاح واخلی دوی میړونه (خاوندانو) خپل کله چه دوی سره خوښ وی په خپلو منځو کښی په معروف (سم له دستوره) سره.

تفسیر: یوی ښځی ته د دی میړه (خاوند) یو یا دوه طلاقه ورکړل، او بیا ئی په «عدت» کښی «رجعت» هم ورته ونه کړ، کله چه د دی ښځی د عدت موده ختم شوه نو د نورو غوښتونکو په منځ کښی د دی مخطوبی ښځی هغه پخوانی میړه (خاوند) هم د خپلی نکاح پیغام ورولیږه. ښځه هم په دی خبره باندی خوښه وه، مګر د دی ښځی ورور ته قهر ورغی، او دا نکاح ئی معطله کړه، په دی خبره باندی دا حکم نازل شو، چه ښایی د ښځی خوشالی او هوسایی (آرام) تر نظر لاندی ونیوله شی! او لارم دی چه هغی له خوښی سره سم نکاح وتړله شی! او نه ښایی چه د کوم بل چا خیال او ناخوښی پکښی مداخله وکړی، دا خطاب عام دی. او تولو هغو کسانو لره شامل دی چه د ښځو د نکاح مخه نیسی، او هغه نه پریږدی، چه پخپله خوښه سره د خپل نوی ژوندون سرشته او انتظام وکړی. عام له دی نه چه دا منع کوونکی همغه ډومبی میړه (خاوند) وی، چه دی ښځی مخه نیسی چه له بل چاسره وی، چه دی ښځی مخه نیسی چه له بل چاسره نکاح ونه تړی. یا د دی ښځی کوم ولی او وارث وی، چه دا ښځه نه پریږدی چه همغه خپل

پخوانی میړه (خاوند) یا بل کوم میړه (خاوند) وکړی. هو! که کومی بی قاعدی خبری په منځ کښی راغلی وی، لکه چه د کوم غیر کفو (ناسیال) سره ښځه خپله نکاح تړل غواړی، یا ئی عدت نه وی پوره شوی، نو هلته دوی ته د هسی نکاح د ممانعت حق شته. او د «بالمعروف» له فرمایلو څخه هم دا مطلب دی چه دوی له حلالی نکاح، روا مهر او ښه ژوند څخه مه منعه کوئ.

#### ذلك يُوْعَظُ بِهِ مَنْ كَانَ مِنْكُمْ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْاِخِرِ الْمِخِرِ

دا (حکم د نه منع کولو) پند ورکاوه کیږی په ده سره هغه چاته چه وی دی له تاسی نه چه ایمان لری په الله او په ورځی آخری باندی.

تفسیر: یعنی له هغه حکمه چه مذکور شو ایماندارو ته پند ورکاوه شی، ځکه چه له دی پند څخه هم دوی ګټه اخلی او که نه دا پند ورکول د ټولو خلقو لپاره دی، او په هغه کښی د هیچا څه خصوصیت نشته، او د مؤمنانو له اختصاص څخه ضمناً نورو ته تهدید او د هغو تحقیر هم تری څرګندیږی، یعنی هغه خلق چه په دی احکامو باندی عمل نه کوی، ګواکی دوی په الله تعالیٰ او جزا په ورځی باندی ایمان نه لری.

#### ذلِكْمُ أَذَكَ لَكُمُ وَ أَظْهَرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمُ لِاتَّعْلَمُونَ ﴿

دا (د منع او ضرر ترک) ډير غوره دی تاسي (او دوی) ته او ښه پاکيزه دی او الله عالم دی (پر هر شي) او تاسي نه پوهيږئ. (په خپل خير هم).

تفسیر: یعنی د هغی ښځی په نه ستنولو (واپس کولو) له نکاح ځنی او د هغی ښځی په نکاح کښی داسی ښیګنه (فائده) او پاکیزګی ده چه د نکاح په ممانعت کښی هغه هیڅ کله نشته، کله چه ښځه خپل ړومبنی میړه (خاوند) ته راغبه وی، نو ښایی چه له هغه سره ئی نکاح وتړله شی، ځکه په دی نکاح کښی هسی ښیګنه (فائده) او پاکیزګی ده چه د بل چا په نکاح کښی داسی ښیګنه (فائده) هیڅ نشته الله تعالیٰ ته د هغوی د زړو خبری او راتلونکی ګټی او تاوان داسی ښه معلوم دی، چه تاسی پری نه پوهیږئ!

#### وَالْوَالِلْتُ يُرْضِعُنَ الْوَلَادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ آزَادَ آنُ يُتِوَرِّالرَّضَاعَةُ ﴿

او میندی (مور) دی شودی (پئ) ورکوی اولاد خپل ته دوه کاله پوره دا (حکم) هغه چا لره دی چه اراده لری د دی چه پوره کړی (نیټه د) تی ورکولو

تفسیر: یعنی په میندو باندی حکم دی چه خپل اولاد ته دی تر دوو کلو پوری شودی ورکړی!.

او دا موده هغه چا لره ده چه مور او پلار ئی وغواړی چه هغه موده پوره کړی. که نه په دی موده کښی لږوالی هم روا دی. لکه چه په وروستنی آیت کښی راځی. او په دی حکم کښی هغه میندی هم داخلی دی، چه د هغوی نکاح باقی وی. یا طلاقی شوی وی او یا د هغوی د «عدت» موده تیره وی. هو! دومره فرق شته چه په هر حال میړه (خاوند) نفقه او کالی (جامی) منکوحی ته او معتدی ته ورکوی عام له دی نه چه ښځه هغه مولود ته شودی ورکوی، یا ئی نه ورکوی، او کله ئی چه «عدت» ختم شو نو بیا به نفقه او کالی (جامی) د شودو ورکولو لامله (له وجی) ورکوی. او له دی آیت څنی دا معلومه شوه چه د شودو ورکولو د مودی انتهاء پوره دوه کاله دی، چه ښایی هغه موده په مور یا په بله کومه ښځه باندی پوره شی! او پلار هم په هم دغو دوو کلونو کښی مجبور دی چه د خپل وړوکی د شودو اجرت اداء کړی.! او دا تری نه معلومیږی چه د شودو ورکولو موده له دوو کلونو ځنی زیاته نه ده.

## وَعَلَى الْمَوْلُوْدِ لَهُ رِزْفَهُنَ وَكِسُوتُهُنَّ بِالْمَعُوْفِ لِائْتَكَافُ نَفْسُ إلا وُسْعَهَا الْرَفْضَا لَا وَالْمَوْلُودُ لَهُ بِولِدِهُ

او ده پر هغه چا چه زیږول شوی دی ورته (یعنی پلار) روزی د دوی (یعنی د میندو) او کالی (جامی) د دوی (یعنی د میندو) په معروف (سم له دستوره) سره او زور نشی کولی په هیڅ نفس باندی مگر په اندازه د توان د ده سره نه دی ضرر رساوه کیږی مور ته په سبب د ولد د دی سره او نه (دی ضرر رساوه شی) پلار د دی ولد ته په سبب د ولد د ده سره.

تفسیر: یعنی پلار ته سایی چه د وړکی مور ته ډوډی او کالی (کېړی) په هر حال کښی ورکړی! په اول صورت کښی ده ، او په دوهم صورت کښی ده ، او په دوهم صورت کښی ده ، او په دریم صورت د شودو ورکولو اجرت صورت کښی د دی له پاره چه په «عدت» کښی ده ، او په دریم صورت د شودو ورکولو اجرت (باړه) په ده باندی کیږی . او نه سایی چه د وړوکی مور او پلار یو بل ته د هغه وړوکی لامله (له وجی) څه رېړ (ازار) او تکلیف ورکړی . مثلاً مور ته لازم نه دی چه بی سببه له شودو ورکولو

څخه مخ واړوی. يا پلار بی سببه وړوکی له مور څخه جلا (جدا) کړی، او د بلی کومی ښځی په شودو ئی وروزی، يا د هغه د مور په نفقه او پوښاک کښی څه تنګی وکړی.

#### وعَلَى الْوَارِثِ مِثْلُ ذَٰ لِكَ

او شته په وارث (د پلار) باندی په شان د هغه (نفقه چه په پلار وه)

تفسیو: یعنی که پلار مر شی، نو په وړکی او د وړکی په وارثانو باندی هم دا خبره لاژمه ده چه د شودو رودلو په موده کښی د هغه مور ته د ډوډی او کالیو (جامو) مصارف ورکړی، او هیڅ څه تکلیف ورته ونه رسوی!. او له وارث ځنی هغه وارث مراد دی چه محرم هم وی.

#### فَإِنُ أَرَادَ افِصَالًا عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلَاجُنَاحَ عَلَيْهِمَا \*

نو که وغواړی دوی دواړه (مور او پلار) بیلول (له تی ځنی پخوا له دوه کلونو څخه) په خوښی سره چه وی له دوی دواړو نه او په مشوری (د دواړو سره) پس نشته هیڅ ګناه پر دوی دواړو باندی (په دی کښی)

تفسیر: یعنی که مور او پلار د کوم مصلحت له امله (وجی) د دوه کلونو په منځ کښی له مشوری او رضامندی څخه وروسته، وړکی له تی بیلوی، او شودی نه ورکوی، نو پکښی څه ګناه نشته. مثلاً چه د مور شودی ښی نه وی.

#### وَإِنْ آرَدُتُ مُ إِنْ تَسْتَرْضِعُوا آوُلادَكُمُ فَلاجُنَاحَ عَلَيْكُمُ إِذَ اسْكَمْتُو الْآيَتُمُ بِالْمَعْرُونِ

او که قصد وکړئ تاسی چه دایی ونیسئ! (بله ښځه له پاره) د تی ورکولو اولاد خپل ته نو نشته هیڅ ګناه پر تاسی باندی کله چه وسپارئ تاسی! هغه شی چه قصد د ورکولو کړی وی تاسی دوی ته په معروف (سم له دستوره) سره

تفسیر: یعنی ای نارینه و ا که تاسی د کوم مصلحت او ضرورت لامله (له وجی) پرته (علاوه) له موره د بلی کومی سځی په شودو باندی خپل وړکی وروزئ (ویالی) نو په دی کښی هم څه ګناه

نشته، مگر داسی نه چه د مور له برخی او حق ځنی کوم شی کم شی، بلکه سم له دود (رواج) او دستور سره د کوم شی ورکول چه مور لره وی هغه پوره ورکړئ!. او دا مطلب هم کیدای شی چه د دایی حق پوره ورکړئ!.

## وَاتَّقَوُااللهَ وَاعْلَمُوَاكَ اللهَ بِمَاتَعْلُونَ بَصِيْرُ وَاللَّذِينَ الْتَوَفَّوْنَ مِنْكُمُ وَاللَّذِينَ اللهَ وَاللَّذِينَ اللهُ وَاللَّذِينَ اللهُ وَاللَّذِينَ اللَّهُ وَاللَّذِينَ اللَّهُ وَاللَّهِ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهِ مَا اللَّهُ وَاللَّهِ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّالِ فَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ وَاللَّهُ وَاللّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّذِاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّذِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ و

او وویریږئ! له الله او پوه شئ!. چه بیشکه الله په هغو شیانو چه کوئ ئی تاسی ښه لیدونکی (عالم په پتو او ښکاره ؤ) دی او هغه کسان چه مړه شی له تاسی نه او پریږدی دوی ښځی انتظار دی کوی دا ښځی (د نکاح کولو څخه) په ځانو خپلو څلور میاشتی او لس (ورځی).

تفسیر: پخوا له دی نه دا خبره تیره شوه چه د طلاق په عدت کښی د دری حیضونو انتظار دی وکړ شی! اوس فرمایی چه د مرګ په عدت کښی دی د څلورو میاشتو او لسو ورځو انتظار وباسی!. په دی موده کښی که دا خبره ښکاره شوه، چه هغه ښځه حامله نه ده، نو له بل چا سره د نکاح تړلو اجازه ورته شته. که نه وروسته د اولاد زیږولو (د حمل له وضعی) څخه ورته اجازه ده. د دی تشریح به د «الطلاق» په سورت کښی راشی. په حقیقت کښی دری حیضه یا د څلورو میاشتو او لسو ورځو انتظار د حمل د ښکاره کیدلو لپاره ټاکلی (مقرر) شوی دی. (او د وینځی عدت د اصیلی نیمایی دی).

#### فَإِذَابِكَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلَاجْنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا فَعَلَنَ فِي أَنْفُيهِنَّ بِالْمُعَرُونِ

نو کله چه ورسیږی دوی مودی د عدت خپل ته پس نشته هیڅ ګناه پر تاسی باندی په هغه کار کښی چه کوی ئی دا ښځی په (حق د) نفسونو خپلو کښی په ښه توګه (طور) (سم له شرعی اصولو) سره.

تفسیر: کله چه کونډی ښځی خپل عدت پوره کړی یعنی غیر حامله ښځه مخلور میاشتی او لس ورځی، او حامله ښځه د اولاد تر راوړلو پوری معطله شوه، نو بیا دوی ته د شریعت له احکامو سره سم له بل چا سره د نکاح تړلو اجازه شته او نه پری ګناهګاریږی. زینت، عطر وهل او د خوشبویی استعمالول، تول ورته جائز دی.

#### وَاللَّهُ بِمَاتَعُمَلُوْنَ خَبِيُنُ وَلَاجُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمُاعَرَّضُتُمُ بِهِ مِنْ خِطْبَةِ النِّمَاءِ اَوَالْكَنَّةُمْ فِي اَنْفُسِكُمْ عَلِمَ اللهُ اَنْكُمْ سَتَنْ كُرُونَهُنَّ وَالْكِنْ لَاتُواعِدُوهُنَ سِتَوَا إِلَّا اَنْ تَعُولُوْا قَوْلًا مَعْرُوفًا وَلِانَعِزْمُواعُقْلَةَ النِّكَاحِ حَتَّى يَبُلُغَ الكِيثِ اَجَلَهُ النَّا

او الله په هغو شیانو چه کوئ (یی) ښه خبردار دی (نو جزا به پری درکړی).
او نشته هیڅ گناه په تاسی باندی په هغه (کار) کښی چه اشاره کوئ تاسی
په هغه سره چه غوښتل (د هغو) ښځو دی (چه په عدت کښی وی) یا (یی)
پټ ساتئ په زړونو خپلو کښی معلوم دی الله ته چه بیشکه تاسی ژر به یاد
کړئ په غوښتلو سره د نکاح دا ښځی ولیکن وعده مه کوئ! له دوی سره (د
نکاح) په پټه مګر (هم دا) چه ووایئ تاسی ویل ښه! (نیک له شریعت او
رواجه سره سم) او مه کوئ قصد (د تړلو) د غوتی د نکاح (د دوی) تر هغه
پوری چه ورسیږی ټاکلی (مقرر) عدت انتها د نیټی خپلی ته.

تفسیر: د دی آیت خلاصه دا ده کله چه ښځه د خپل میړه (خاوند) له نکاح ځنی جلا (جلا) شوه ، نو تر هغه پوری چه د دی «عدت» پوره شوی نه دی. بل چاته دا خبره جائزه نه ده ، چه له هغی سره خپله نکاح وتړی، یا صافه او ډانګ پیلی (واضحه) وعده له هغی ځنی واخلی، یا په ښکاره ډول (طریقه) سره پیغام ور ولیږی. لیکن که په نړه کښی نیت وکړی، چه وروسته له عدته به له هغی سره خپله نکاح وتړم. یا په اشاره سره خپل مطلب ورواوروی، چه بل څوک له ده نه وړاندی پیغام ور ونه لیږی، لکه چه هغی ښځی ته واوروی چه «ستا غوندی میرمنی قدر او عزت هر څوک ساتی. یا زه غواړم چه له کومی پتمنی (غیرتی) میرمنی سره خپله نکاح وتړم.» نو دی په هسی خبرو باندی هیڅ نه ګناهګاریږی. مگر صاف او ښکاره پیغام هیڅکله باید ور ونه لیږی.

## وَاعْلَمُواَكَ اللهَ يَعْلَمُ مَا فِنَ اَنْفُسِكُمْ فَاحْدَارُوْهُ وَاعْلَمُواَ اللهَ عَفُورُ حَلِيمُ أَ

او پوه شئ تاسی! چه بیشکه الله معلوم دی ده ته هغه څه چه په زړونو ستاسی کښی دی نو وویریږئ! له ده نه (او د نامشروع شی قصد مه کوئ!) او پوه شئ تاسی! چه بیشکه الله ښه بښونکی (د خطیئاتو) ډیر تحمل والا دی (د عقوبت په تاخیر له پاره د انابت)

تفسیر: یعنی پاک الله ستاسی د زړونو له خبرو ځنی ښه خبر دی ـ نو له ناروا ارادو ځنی تل ځانونه ژغورئ (ساتی)!. او که چیری مو کومه ناجائزه اراده وکړه، نو ژر تر ژره له هغی ځنی توبه وکړئ!. چه الله تعالیٰ لوی مغفرت کوونکی دی، او په دی خبری باندی نه ښایی چه سړی ډاډه او مطمئن شی، چه ولی پر هغه بل ګناهګار باندی څه عذاب مسلط شوی نه دی، ځکه چه پاک الله لوی حلیم دی. او په عقوبت او سزا کښی تلوار نه فرمایی.

#### لَاجُنَاحَ عَلَيُكُمُ إِنَّ طَلَقَتُهُ النِّسَاءَ مَا لَهُ تَمَسُّوهُ فَيَ اوَ تَعَلَّمُ الْمُوسِمِ قَدَارُهُ و تَقُلُ ضُوالَهُنَّ فَرِيْضَةَ ﴿ وَمَتِعُوهُ فَيَ عَلَى الْمُوسِمِ قَدَارُهُ وَ عَلَى الْمُقْتِرِقَدُارُهُ مَتَاعًا لِإِلْمُعُرُونِ حَقَاعَلَ الْمُحُسِنِينَ ﴿ عَلَى الْمُحْسِنِينَ ﴾

نشته هیڅ تکلیف (ګناه او مهر) په تاسی باندی که طلاقی کړئ تاسی ښځی (خپلی) تر څو چه صحیح خلوت مو نه وی کړی له دوی سره او مقرر کړی مو (نه) وی له پاره د دوی تاکلی (مقرر) مهر او څه خرڅ ورکړئ! دوی ته (واجب) دی پر غنی (میړه) باندی په اندازه (د توان) د ده او (شته) په فقیر (میړه) په اندازه (د توان) د ده خرڅ چه په معروف (سم له اصولو) سره وی حق (لاژم) دی په نیکی کوونکو (مسلمانانو) باندی.

تفسیر: که د نکاح ترلو په وخت کښی د مهر ذکر ونشو، او بی د مهر له ټاکلو (مقررولو) ځنی نکاح وتړله شوه، نو دا نکاح صحیح او روا ده، او مهر به وروسته له نکاح څخه مقرریږی. لیکن په دی صورت کښی که پخوا له صحیحه خلوته او لاس ورغځولو او مجامعت څخه میړه

(خاوند) طلاق ورکړی، نو څه مهر پری نشته، خو په میړه (خاوند) باندی لاژم دی چه له خپله طرفه هغی ښځی ته څه شی ورکړی هغه دا چه لږ تر لږه دری کالی (جامی)، کمیس پرتوګ او تکری (څادر) دی سم له خپله حاله سره به ډیره خوښی او خوشالی سره ورکړی!.

#### وَإِنَ طَلَّقَتُنُو هُنَّ مِنْ قَبُلِ آنَ تَنَسُّوهُنَّ وَقَلُ فَرَضْتُمُ لَهُنَّ فَرِيْضَةً فَنِصْفُ مَا فَرَضْتُمُ الآلاَآنُ يَّعُفُونَ آوْيَعُفُوا الَّذِي بِيكِ مِعُقُلَ لَا الذِّكَاحِ وَآنَ تَعْفُواۤ اقْرَبُ لِلتَّقُوٰى وَلاَتَنْسُواالْفَضُلَ بَيْنَكُمُ إِنَّ اللهَ بِمَاتَعُ مَلُوُنَ بَصِيرُ ﴿

او که طلاقی کړئ تاسی دوی (یعنی ښځی) پخوا د مسه کولو د دوی (یعنی د ښځو) او په تحقیق سره ټاکلی (مقرر) ؤ له پاره د دوی مهر نو (لازم) دی (په تاسی باندی) نیمایی د هغه څه چه ټاکلی (مقرر) مو وی مګر که عفوه وکړی دا ښځی (چه ټول میړه (خاوند) ته ورپریږدی) یا عفوه وکړی هغه سړی (میړه) چه په لاس د ده کښی ده غوټه د نکاح (چه کامل مهر ورکړی) او دا چه عفوه وکړئ تاسی (ای ښځو او میړو (خاوندانو) دغه عفوه) ډیره نژدی ده پرهیزګاری ته او مه هیروئ تاسی فضل (احسان کول) پخپلو منځو کښی بیشکه چه الله پر هغه څه چه کوئ (یی تاسی ښه لیدونکی (په پټو او سکاره ؤ عالم) دی.

تفسیر: که د نکاح په وقت کښی مهر مقرر شوی وی، او له لاس وروړلو څخه پخوا میړه (خاوند) خپلی ښځی ته طلاق ورکړی، نو نیمایی مهر پری لاژمیږی، مگر که هغه نارینه یا ښځه چه د نکاح د غوتی تینگول او پرانیتل د هغه په اختیار کښی دی، له خپل حقه تیر شی ښه دی. د ښځی ښیگڼه (فائده) دا ده چه هغه نیم مهر هم ورپریږدی. او د نارینه ښیگټه (فائده) دا ده چه همغه مقرر مهر پوره ورورسوی او که پوره مهر ئی رسولی وی، نو نیم دی تری بیرته وانخلی، بلکه تول مهر دی ورپریږدی. بیا ئی وفرمایل «که نارینه ورتیر شی، نو له «تقویٰ» سره ډیر وړ (لائق) او مناسب دی ځکه چه پاک الله نارینه ته لویی ورکړی ده، او د نکاح د ساتلو، او د طلاق ورکولو واکمن او مختار ئی گرځولی دی». کله چه د نکاح په سبب په ده باندی تول «مهر» لاژمیږی، او اوس دی غواړی چه په لاس نه وروړلو او په طلاق ورکولو سره ځان د نیمایی مهر څخه خلاص کړی، نو دا کار له تقویٰ سره مناسب نه دی، ځکه چه د ښځی له پلوه هیڅ

سيقول(٢)

قصور نه دی شوی، او هر څه چه شوی دی، د نارینه له خوا شوی دی، نو بنا په دی نارینه لره ښایی چه له عفوی او میړانی (بهادری) ځنی کار واخلی.

**فائـده:** د طلاق «مهر» د «وطی» په لحاظ څلور صورته لری

(۱): چه نه «مهر» ټاکلي (مقرر) شوی وی، او نه «وطي» ته وار رسيدلي وي.

(۲): چه مهر ټاکلي (مقرر) شوی وی خو «وطی» واقع شوی نه وی.

د دی دواړو صورتونو حکمونه له يورتنيو دوو آيتونو ځنې معلوميږي.

(۳): چه «مهر» مقرر شوی وی او «وطی» ته هم نوبت رسیدلی وی په دی صورت کښی همغه
 «مهر» چه مقرر شوی وی، پوره ورکاوه شی. دا خبره د کلام الله په بل یو آیت کښی راغلی ده.
 (٤): چه «مهر» ئی نه وی ټاکلی (مقرر) او له لاس وروړلو څخه وروسته طلاق ورکړی په دی

ره). په «مهر» کی په وی په کنی (عفور) او په دین وروړتو عفه وروسته فهری ور تړی په دی. تقدیر سره پوره «مهر مثل» لاژمیږی یعنی هومره چه د هغی ښځی په تبر کښی د «مهر» دود. (رواج) او دستور وی.

هم دا څلور صورتونه د میړه (خاوند) د مړ کیدلو په وخت کښی هم پیښیږی، مګر د مړینی حکم د طلاق له حکمه څخه مخالف دی. که «مهر» ئی ونه ټاکه، او لاس ئی هم ورنه ؤړ، او مړ شو، یا ئی لاس ورؤړ، او بیا تری ،مړ شو، په دی دواړو صورتونو کښی «مهر مثل» پری لاژمیږی او که ئی «مهر» مقرر کړی، او لاس ئی وروړ، یا ئی ورنه ووړ، په دی دواړو صورتونو کښی همغه «مهر» چه مقرر شوی دی، ښایی چه پوره ورکړ شی!.

#### حَافِظُوْاعَلَ الصَّلَوٰتِ وَالصَّلُوةِ الْوُسُطْيُّ وَقُومُوا بِللهِ قَنِتِينُ®

ساتنه کوئ تاسی! پر (ټولو) لمونځونو باندی او (خصوصاً) په لمانځه منځنی باندی (چه مازدیگر دی) او ودریږئ تاسی! الله ته ویریدونکی (په ادب سره)

تفسیر: له منځنی لمانځه ځنی مراد د مازدیگر لمونځ دی، چه د شپی او ورځی په منځ کښی دی. د دی لمانځه تاکید ئی ځکه زیاد وفرمایه، چه په دی وخت کښی دنیوی مشاغل او کارونه ډیر پیښیږی. او ویی فرمایل چه ودریږئ په ادب سره! یعنی په لمانځه کښی هسی کوم حرکت ونه کړئ! چه له هغه څخه داسی څرګند شی، چه ګواکی تاسی لمونځ نه کوئ یا مو لمونځ پری مات شی، لکه خوړل او څښل یا له چاسره خبری کول یا خندل یا ئی د تولو حقوقو ساتنه کوئ لکه طهارت، آذان، اقامت، جمع او جماعت، د نیت خلوص، حضور، خشوع، خضوع، طمانیت، فرائض، واجبات، سنن او مستحبات.

فائله: د طلاق په حکمونو کښی د لمانځه د حکم بیانول یا دا وجه لری چه نه ښایی دنیوی معاملی او یو له بله جګړی تاسی د پاک الله له یاده غافل کړی، یا ئی دا وجه ده د هوا او هوس بندګانو ته د حرص او بخل د غلبی لامله (له وجی) د عدل پوره کول، او له انصافه څخه

کار اخیستل، او بیا هغه هم د رنځ او د طلاق په حالت کښی، ډیر سخت او درانه دی. بیا په داسی صورت کښی چه د و وَآنَتَعْفَقَ او د و و رَتَنَیْوُاالْقَطْلَ کی رعایت هم پکښی وشی، له هغوی ځنی د هسی تعمیل توقع او هیله (امید) لرل، بیخی مستبعد او لری په نظر راځی، نو چاره ئی داسی وفرمایله چه د لمانځه محافظت او د هغه ساتنه او تل ادا کول او د هغه د تولو حقوقو او شرایطو رعایت، د هغو عمده علاج دی ځکه چه لمونځ د فضائلو په تحصیل او د رذائلو په ازاله کښی لوی اثر لری!

#### فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالًا أَوْرُكُهَا نَا ۚ فِإِذَّا اَمِنتُمْ فِاذُكُرُوا اللهَ كَمَا عَلَمَكُمْ مَا لَهُ تِتَكُونُواْ تَعْلَمُونَ۞

نو که ویریدئ تاسی (له دښمنه یا له بل شی نه) نو (لمونځ کوئ تاسی!) په پلی (پیاده) تګ یا په سورلی سره نو کله چه په امن شئ تاسی نو یادوئ تاسی! الله لکه چه ښوولی ئی دی تاسی ته هغه څه چه نه وئ تاسی چه (پری) پوهیدئ!.

تفسیر: یعنی د جنگ او د دښمن د ویری په وخت کښی له مجبوریته په سورلی او په پلی (پیاده) تک کښی هم په اشاره سره لمونځ کول روا دی. اګر که د هسی لمونځ کوونکی مخ د قبلی په لوری هم نه وی.

#### ۅٙٳڷڹؽؙؽؙؽؾؘۅۜڡٚۏؽؘڡؚڹؙڬؙۄ۫ۅٙؽؽۯۏؙؽٵۯ۫ۅٳۼٵٷٙڝۜؿؖۿٙڷؚڒۯۯۅٳڿؚۿؚۄؙ متتاعًاٳڶؽٳڬٷڶؚۼؽۯٳڂٛۯٳڿ

او هغه کسان چه مړه شی له تاسی نه او پریږدی دوی (خپلی) ښځی (لاژم دی پر دوی باندی چه) وصیت دی وکړی دپاره د ښځو خپلو د خرڅ ورکولو تر یوه کاله یوری بی له ایستلو (له خپلو کورونو څخه)

تفسیر: دا حکم پخوانی دی. کله چه د میراث احکام نازل شول، او د ښځو برخی څرګندی شوی، او د ښځی د «عدت» موده څلور میاشتی او لس ورځی وټاکلی (مقرر) شوی، نو وروسته له هغه د دی آیت حکم منسوخ شو.

## فَانْ خَرَجُنَ فَلَاجْنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي مَا فَعَلْنَ فِي اَفْسُوهِنَ مِنُ اللهِ عَرْيُرُ مَا فَعَلْنَ فِي اَفْسُوهِنَ مِنُ اللهُ عَرْيُرُ حَكِيمُ ﴿

نو که پخپله ووتلی (دا ښځی له خپلو کورونو څخه) نو نشته هیڅ ګناه (او نفقه او مسکن) په تاسی باندی په هغه شی کښی چه کوی ئی دوی په خپلو ځانو کښی له معروفه (له ښو کارونو چه پاکی او زینت دی او الله ډیر غالب (قوی په انفاذ د احکامو) ښه حکمت والا دی (چه هر کار په حکمت او مصلحت سره کوی)

تفسیر: یعنی که هغه ښځه پخپله خوښه سره د کال له ختمیدلو څخه پخوا له کوره ووځی، نو ای وارثانو! په دی کار کښی چه ښځی ئی سم له شریعته سره د خپلو ځانو له پاره وکړی، پر تاسی باندی هیڅ ګناه او وبال نشته. یعنی که وغواړی چه میړه (خاوند) وکړی ـ یا ښه کالی (کپړی) واغوندی، او عطر استعمال کړی، په دی کښی په دوی باندی هیڅ یو حرج نشته.

#### وَلِلْمُطَلَقْتِ مَتَاعٌ رِالْمَعُرُونِ حَقّاعَلَى الْمُتّقِينَ ﴿

او شته طلاقی کړی شویو ښځو ته خرڅ ورکول په معروفی (نیکی طریقی) سره. چه مقرر لارم کړی شوی دی پر پرهیزګارانو باندی.

تفسیر: پخوا له دی نه د خرخ یعنی د کالیو (جامو) ورکولو حکم د هغه طلاق په نسبت راغلی ؤ، چه نه «مهر» تاکلی (مقرر) شوی وی، او نه میره (خاوند) لاس وروړی اوس په دی آیت کښی هم دغه حکم د نورو له پاره هم صادر شو. مگر دومره فرق شته چه تولو طلاق ورکړی شویو لره کالی (جامی) ورکول، یواځی مستحب دی، او کوم ضروری امر نه دی. او په ړومبی صورت کښی ضرور دی.

#### كَنْ لِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمُ النَّهِ لَعَلَّكُمُ تَعْقِلُونَ ﴿

هم داسی (لکه چه دا احکام ئی بیان کړل) بیانوی الله تاسی ته آیتونه (احکام) خپل له پاره د دی چه تاسی وپوهیږئ! (او شرعی احکامو ته عقل متوجه کړئ!).

سيقول(٢)

تفسیر: یعنی غرنګه چه الله تعالیٰ دلته د نکاح ـ طلاق او عدت احکام بیانوی، هم دا راز (قسم) خپل احکام او آیتونه واضح فرمایی څو چه پری وپوهیږئ! او عمل پری وکړئ! دلته د نکاح او طلاق احکام پای (انتها) ته ورسیدل.

#### ٱلْهُرَّرَ إِلَى الَّذِيْنَ خَرَجُوُامِنُ دِيَارِهِمُ وَهُوَالُوْنُ حَذَرَالْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ اللهُ مُوْتُوَلَّ تُعْرَاحِيًاهُمُ إِلَّ اللهَ لَذُوْفَضْلٍ عَلَى النَّاسِ وَالْإِنَّ ٱكْثَرَ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ \*

آیا نه ده لیدلی تا (یعنی نه دی رسیدلی علم ستا ای عبرت اخیستونکیه! قصی د) هغو کسانو ته چه وتلی وو له کورونو خپلو نه حال دا چه دوی په زرگونو و له ویری د مرګه پس وفرمایل دوی ته الله چه مړه شع (پس مړه شول) بیا ئی ژوندی کړل دوی بیشکه الله خامخا څیښتن (خاوند) د فضل (مهربانی) دی په خلقو باندی ولیکن ډیر د خلقو شکر نه باسی. (لکه چه ښایی او پند تری نه اخلی).

تفسیر: دا د یوه پخوانی امت قصه ده چه څو زره سړی د خپلو کورنیو سره له خپل هیواد (علاقه) څخه د دی له امله (وجی) وتښتیدل چه له دښمن ځنی ویریدل او له جنګ څخه ئی خپل ځانونه ګوښه (جدا) کول. یا له وبا ځنی ویریدل او په تقدیر او توکل باندی ئی یقین او باور نه و. بیا کله چه دوی یوه مزله ته ورسیدل، د الله تعالیٰ په حکم ټول سره مړه شول، او وروسته له اوو ورځو د خپل نبی علیه السلام په دعا او غوښتنه سره بیرته ژوندی شول، چه له خپلو پخوانیو کناهونو ځنی توبه وکړی او وروسته له دی نه په ښو کارونو مشغول شی. د دی پیښی قصه دلته ځکه فرمایی چه د کافرانو له «جهاد» یا د فی سبیل الله له خرڅه د مال او د ځانو د مینی او محبت له سببه نه ښایی چه سړی مخ واړوی. او ودی پوهیږی چه که الله تعالیٰ حکم وکړی نو له هغه ځنی د ژغورنی (ساتنی) هیڅ یو صورت او چاره نشته. او که د ژوندون اراده وفرمایی نو مړی په یوه سلګی کښی بیا ژوندی کولی شی. له مرګ څخه د ژوندیو ژغورنه (ساتنه) کومه لویه خبره نه ده ، نو بیا د هغه د حکم په تعمیل کښی له مرګ څخه د ژوندیو ژغورنه (ساتنه) کومه لویه ایستل یا د افلاس له ویری له خیراتونو او صدقاتو ځنی لاس نیول او پر نورو باندی د احسان او فضل او عفوی ورونه ټړل برسیره په بدنیتی، پوره ناپوهی او حماقت هم دی.

#### 

او جنگ کوئ (ای مؤمنانو!) په لاره د الله کښی (د دین د ترقی له پاره) او پوه شئ تاسی! چه بیشکه الله ښه اوریدونکی (د ټولو اقوالو) ښه عالم (په ټولو احوالو) دی. څوک دی هغه سړی چه قرض ورکوی الله لره قرض نیک (د زړه له اخلاصه د الله په لاره کښی په صرفولو سره) نو زیات به کړی الله (ثواب د) قرض ده لره په زیاتوالی ډیر او الله تنګوی (رزق) او فراخوی (رزق) او هم (خاص) بیا به ده ته بیولی کیږئ! (د اعمالو د جزا له پاره).

تفسیر: یعنی کله چه دا خبره ښکاره شوه چه ستاسی ځان او مال د پاک الله په حکم کښی دی، نو اوس تاسی ته ښایی چه د الله تعالیٰ د دین له پاره د کافرانو سره جنګ و کړئ! او وپوهیږئ! چه پاک الله تول شیان ګوری، او د پلمو (تدبیرونو) او بهانو کوونکو او د نورو تولی خبری اوری او پری پوهیږی. او ښایی چه د الله تعالیٰ په لاره کښی مال صرف کړئ! او له تنګسی او فقیری څخه هیڅ اندیښنه ونه لرئ! او وپوهیږئ! چه تنګسه او پراخی او نور شیان تول د پاک الله په واک او اختیار کښی دی. او د تولو مرجع او ورتګ د ده په لوری دی. «قرض حسنه» هغه پور (قرض) ته وایی چه له ورکولو څخه وروسته د هغه دبیرته اخیستلو زیاته تقاضا ونه کړای شی او پور (قرض) ورکوونکی په پوروړی باندی خپل منت او احسان کښینږدی. او عوض او بدل ئی ونه غواړی، او هغه ته په سپکه سترګه ونه ګوری. او الله تعالیٰ ته د مال ورکولو ځنی دا مراد دی چه سړی د «جهاد» او غزا په لاره کښی خپل مال صرف کړی. او په اخلاص ئی وښندی (وکړی). یا ئی محتاجانو ته ورکړی.

#### ٱلْمُرْتَوَالَى الْمَلَامِنَ كَبَيْ إِسْرَاء يُلَمِنَ بَعُدِ مُوسَى

آیا نه دی لیدلی تا (یعنی نه دی رسیدلی علم ستا ای عبرت اخیستونکیه! قصی د) ډلی ته له بنی اسرائیلو (اولادی د یعقوبه ځنی). وروسته له موسٰی نه.

تفسیر: له دی قصی څخه د حق تعالیٰ هغه قبض او بسط ښه ثابتیږی، چه ذکر ئی پخوا له دی نه وشو، یعنی فقیر ته باچایی ورکوی، او له باچایانو ځنی باچایی اخلی. ضعیف قوی ګرځوی،

او قوی ضعیف.

# إِذْ قَالُوْالِنَهِ ۗ لَهُ هُوابُعَ كُنَامَلِكَا نُقَاتِلُ فِي سِيلِ اللهِ قَالَ هَلْ عَسَيْتُهُ اِذْ قَالُوا اللهِ قَالَ اللهُ عَسَيْتُهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْهُمُ الْقِتَالُ تَوَلُوا اللهِ عَلَيْهُمُ الْفَالِدُيْنَ اللهُ عَلَيْكُوا اللهِ اللهُ عَلَيْكُوا اللهِ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ ا

کله چه وویل دوی یوه نبی ته (چه راغلی ؤ) دوی ته چه مقرر کړه مونږ ته یو باچا چه جنګ وکړو (مونږ په تدبیر او اتفاق د هغه) په لاره د الله کښی، (نو) وویل (نبی) آیا نژدی ده چه تاسی (یعنی توقع شته) که فرض کړی شی په تاسو باندی جنګ چه ونه کړئ جنګ (بلکه دا توقع شته) وویل دوی څه (مانع) دی مونږ لره چه وبه نه کړو جنګ په لاره د الله کښی؟ حال دا چه په تحقیق سره ایستلی شوی یو مونږ له کورونو خپلو او له ځامنو خپلو (په ظلم سره او دا سبب د جنګ دی) نو کله چه فرض کړی شو په دوی جنګ نو وګرځیدل دوی (ټول له جنګه) مګر (ونه ګرځیدل) لږ له دوی نه او جنګ نو کلی دوی ته).

تفسیو: له حضرت موسی علیه السلام څخه وروسته تر یوی مودی پوری د بنی اسرائیلو چاری ښی وی، بیا کله چه د دوی نیتونه خراب شول، نو پر دوی باندی یو غلیم (ظالم) کافر باچا چه جالوت نومیده، مسلط شو، دوی ئی له ښاره وویستل، او د دوی کورونه ئی لوټ او تاراج کړل، او مریان ئی وګرځول، بنی اسرائیل وتښتیدل. او په بیت المقدس کښی سره ټول شول. په دی وخت کښی حضرت اشموئیل علیه السلام نبی ؤ، دوی له هغه څخه وغوښتل، چه یو باچا مونډ ته مقرر کړه! چه مونډ د هغه په ښوونه او ملګرتیا سره فی سبیل الله «جهاد» وکړو.

وَقَالَ لَهُمْ نَبِيَّهُمُ إِنَّ اللهُ قَدُ بَعَثَ لَكُهُ طَالُوْتَ مَلِكًا ۚ قَالُوٓاَ أَنْ يَكُونُ لَهُ النُمُلُكُ عَلَيْنَا وَخَنُ اَحَقُ بِالْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ نُؤْتَ سَعَةً مِنَ الْمَالِ

## قَالَ إِنَّ اللهُ اصْطَفْهُ عَلَيْكُمُ وَزَادَ لا بَسُطَةً فِي الْعِلْمِ وَالْجِسْمِ وَالْجِسْمِ وَالْجِسْمِ وَاللهُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

او وویل دوی ته نبی د دوی چه بیشکه الله په تحقیق سره مقرر کړی دی تاسی ته طالوت باچا وویل دوی (یعنی بنی اسرائیلو) چه څرنګه به وی ده لره (یعنی طالوت لره) باچاهی پر مونږ باندی؟ حال دا چه مونږ ډیر مستحق یو په باچایی سره له ده نه او نه ده ورکړی شوی ( ده ته) پراخی له مال څخه وویل (نبی) چه بیشکه الله غوره کړی دی دا طالوت په تاسی باندی او زیات کړی ئی دی هغه له جهته د پراخی په علم او (په) جسم کښی او الله ورکوی ملک (سلطنت) خپل هر چاته چه اراده کړی (د ورکولو یی) او الله پراخ دی (احسان، فضل رحمت د ده) ښه عالم دی (په استعداد او مراتب د هر چا)

تفسیر: پخوا له دی نه د طالوت په قوم او تبر کښی سلطنت نه ؤ د دی یو خوار او غریب کار سری ؤ او د بنی اسرائیلو په نزد د سلطنت وړ او لایق نه ؤ او د مال او شتو له امله (وجی) دوی هر یوه خپل ځان د سلطنت او حکومت وړ (لائق) باله، اشموئیل علیه السلام وفرمایل چه «سلطنت د هیچا حق نه دی، او د سلطنت لوی لیاقت د علم په وسعت او بدن په قدرت پوری تړلی دی، چه یه دی کښی طالوت له تاسو ځنی ښه او غوره دی،»

فائده: کله چه بنی اسرائیلو دا خبره واوریده نو خپل نبی اشموئیل علیه السلام ته ئی وویل چه «پرته (علاوه) له دی نه بل کوم دلیل د ده په سلطنت باندی مونږ ته راوښیه! چه زمونږ په زړونو کښی هیڅ یوه اندیښنه پاتی نشی.» اشموئیل علیه السلام دعا وکړه او د الله تعالیٰ له لوری ئی د طالوت د باچایی نور علایم هم وروښودل.

# وَقَالَ لَهُ مُ نَبِينَهُمُ إِنَّ الْيَةَ مُلُكِهَ آنُ يَّا أَتِيكُوْ التَّا بُوْتُ فِيهُ وَمُهُ الْكَابُوْتُ فِيهُ وَسَكِينَكُوْ التَّا بُوْتُ فِيهُ السَّكِينَكُوْ التَّا بُوْتُ فَي فَرَقِيَّةً مِّمَّا تَرَكَ الْمُوْسَى وَالْ هَارُوْنَ تَعَيْدُكُ الْمُوسَى وَالْ هَارُوْنَ تَعَيْدُكُ اللَّهُ الْمُلْكِكَةُ إِنَّ كُنُ تُمُو مُؤْمِنِينَ فَي تَعِيدُكُنَ اللَّهُ الْمُلْكِكَةُ إِنَّ كُنُدُتُمُ مُؤْمِنِينَ فَي

او وویل دوی ته (د یعقوب اولادی ته) نبی د دوی چه بیشکه علامه د پاچایی د ده (د طالوت) دا ده چه رابه شی تاسی ته (یو) صندوق «چه وی به» په

هغه کښی آرام د زړه له (طرفه د) رب ستاسی او باقی پاتی شوی له هغه شیانو چه پریښی وو اولادی د مولی او اولادی د هارون حال دا چه بار کړی به وی هغه (صندوق) پرښتو، بیشکه چه په دی (راتلو د دی صندوق) کښی خامخا علامه ده (په باچایی د طالوت) تاسی ته که چیری یئ تاسی مؤمنان (یقین لرونکی ـ نو ویی منځ!)

تفسیو: په بنی اسرائیلو کښی له پخوا زمانو راهیسی یو صندوق موجود و چه د هغه په منځ کښی به د حضرت موسیٰ او هارون او نورو انبیاؤ علیهم السلام ځینی تبرکات وو. بنی اسرائیلو به تل په جنګونو کښی دا صندوق لکه زمونږ علم شریف د لښکرو په مخ کښی ووړ او د هغه په برکت به د الله تعالیٰ په فضل فتح او بری د دوی په برخه کیده، کله چه جالوت بری وموند، نو دا صندوق ئی هم له دوی ځنی واخیست، خو څرنګه چه د الله تعالیٰ اراده داسی وه، چه هغه صندوق بیرته بنی اسرائیلو ته ورکړی، نو داسی وشوه چه دی کافر به دا صندوق په هر ښار کښی چه کیښود هلته به هر راز (قسم) وباوی (وباگانی) او بلاوی څرګندیدی، لکه چه په دی منځ کښی پنځه ښارونه وران او ویجاړ شول. تر څو چه جالوت ناچاره شو او دا صندوق ئی پر منځ کښی پنځه ښارونه وران او ویجاړ شول. تر څو چه جالوت ناچاره شو او دا صندوق ئی پر طالوت تر ور پوری ورسول یا خو دا صندوق ملائکو واخیست او آسمان ته ئی پورته کړو، او بیرته ئی راکوز کړ او د طالوت په مخ کښی ئی په داسی حال کښی کیښود، چه بنی اسرائیلو ورته کتل بنی اسرائیلو د دی علامو په لیدلو د طالوت په باچایی باندی باور وکړ. او په نتیجه ورته کتل بنی اسرائیلو د دی علامو په لیدلو د طالوت په باچایی باندی باور وکړ. او په نتیجه کښی طالوت د جالوت پر لښکر باندی سره له خپل فوځه حمله او یرغل ورؤړ خو په دی وخت کښی موسم خورا ګرم ؤ او تودوخی (ګرمی) ډیره زیاته وه.

فَكَتَافَصَلَ طَالُوْتُ بِالْجُنُودُ قَالَ إِنَّ اللهَ مُبْتَلِيَكُمْ بِنَهَرِهِ فَمَنُ شَرِبَ مِنُهُ فَكَيْسُ مِنْ وَمَنُ لَمُ يَظْعُهُ فَإِلَّهُ مِنْ إِلاَمْنِ اغْتَرَفَ غُرُفَةً بِيدِ فَ فَيَرِبُولُمِنْهُ اللّاقِلِيلَامِنْهُ وَلَكَمَا جَاوَزَة هُوَ وَالّذِيْنَ الْمُنُولِمِعَهُ قَالُوالِكَافَةَ لَنَا الْيُومَرِ عَالُوتَ وَجُنُودٍ لا قَالَ الّذِيْنَ يَظُنُونَ الْمُهُومُ مُلْقُوا اللهِ كَمُوسِّ فِنَة قِلِيلَةً عَلَيْتُ فِنَةً كَيْدِيرًةً لِإِذْنِ اللهِ وَاللهِ مَعَ الطّيدِينَ قَ فَلِيلَةً نو کله چه راووت طالوت سره د لښکرو (نو) وويل طالوت چه بيشکه الله ازمويونکی ستاسی دی په يوه وياله (نهر) سره نو هر هغه څوک چه (اوبه) وڅښی له هغی ويالی (نهر) څخه نو نه دی له (تابعانو) زما، او هر هغه څوک چه ونه څکی دا (اوبه) نو بيشکه دی له (تابعانو) زما دی مگر (خو له تابعانو) زما دی) هغه څوک چه اخلی يو ورغوی اوبه په لاس خپل سره نو ويی څښلی دوی (اوبه) له هغی (ويالی ـ ټولو) مگر (ونه څښلی زيات له يوه ورغوی نه) لږو له دوی نه نو کله چه تير شو له هغه ويالی نه دی (يعنی طالوت) او هغه کسان چه ايمان لرونکی ؤ (تير شول) له ده سره وويل دوی (متخلفينو) (وروستو پاتی کيدونکو) چه نشته طاقت مونږ لره نن ورځ له جالوت سره او لښکرو د ده سره (د جنګ کولو) وويل هغو کسانو چه يقين جالوت سره او لښکرو د ده سره (د جنګ کولو) وويل هغو کسانو چه يقين ئی ؤ (په دی) چه بيشکه دوی ورتلونکی دی الله ته. ډير (کرته) له لږو ډلو (د مؤمنانو) غلبه کړی وه په ډلی ډيری (د کفارو سرکښانو) په اذن (حکم) د الله سره . او الله سره له صابرانو دی (په نصرت او اثابت)

البقرة (٢)

تفسیر: خلق له هوسه، د طالوت سره د تللو او حرکت په نیت تول سره تیار شول. طالوت وویل «یوازی هغه ځلمیان دی له ما سره ملگری شی چه متوکلان پیاوړی (غیرتمن)، زحمت کښ، قوی او زړور وی» د دغو شرائطو سره سم (۸۰۰۰۰) ځلمیان له ده سره ووتل، بیا طالوت وغوښتل، چه دوی وازمویی په لومړی مزل کښی اوبه نه وی خو کله چه په دوهم مزل د اوبو ویالی ته ورسیلل، نو طالوت حکم وکړ «هغه ځلمی مجاهد چه له یوه ورغوی (لپه) ځنی زیاتی اوبه ونه څښی، هغه دی له ماسره ځی! او هغه سړی چه له یوه ورغوی (لپه) ځنی زیاتی اوبه وغښی، له ما سره دی نه درومی!» په نتیجه کښی له دوی ځنی یوازی (۳۱۳) تنه ځلمیان پاتی شول، او نورو ډیری اوبه وڅښلی او جلا (جدا) شول، هغه ځلمیان چه له یوه ورغوی څخه ئی زیاتی اوبه نه وی غښلی وی، د هغو تندی لا پسی زیاتیدی، او د وړاندی تللو توان ئی نه درلود (لرلو) .

وَلَمَّا بَرَزُوْالِجَالُوْتَ وَجُنُوْدِهٖ قَالُوْارَتَبَاۤ اَفْرِخُ عَلَيْنَاصَابُرَاقَتَٰبِّتُ اَقْدَامَنَاوَانْصُرُنَاعَلَى الْقَوْمِ الكَفِي يُنَ۞فَهَزَمُوهُمْ بِإِذْنِ اللَّهِ وَقَتَلَ دَاوُدُجَالُوْتَ وَاللّٰهُ اللهُ الْمُلْكَ وَالْحِكْمَةَ وَعَلَمَهُ مِثَا

## يَشَاءُ وَلَوُلَادَفَعُ اللهِ النّاسَ بَعُضَهُمْ بِبَعْضٍ لَفَسَكَتِ الْكَرْضُ وَلِكِنَّ اللهَ ذُوْفَضُلِ عَلَى الْعُلَمِينَ @

او کله چه راووتل (مخامخ شول) دوی لپاره (د جنگ) د جالوت او د لښکرو د ده نو ویل دوی (یعنی مؤمنانو) ای زمونږ ربه نازل (راتوی) کړه پر مونږ صبر او کلک کړه قدمونه زمونږ (په جنگ کښی) او مرسته (مدد) وکړه له مونږ سره! په قوم د کافرانو. مات کړل مؤمنانو دوی (یعنی کافران) په اذن (حکم د الله سره او مړ کړ داؤد جالوت لره او ورکړ ده ته (یعنی داؤد ته) الله سلطنت او حکمت (او نبوت وروسته له مرګه د طالوت او اشموئیل، علیه السلام) او ویی ښودل ده ته له هغو شیانو چه اراده ئی کوله او که چیری نه وی دفع (منع) کول د الله خلقو لره ځینو د دوی لره په ځینو نورو سره (نو) خامخا به خرابه شوی وه ځمکه (هیواد په ظلم سره) ولیکن الله څیښتن (خاوند) د فضل (احسان) دی په خلقو باندی (نو ځینی په ځینو نورو سره له فساد څخه منع کوی).

تفسیر: کله چه د جالوت سره مخامخ شول. یعنی همغه (۳۱۳) تنه سری چه په دوی کښی د حضرت داؤد عليه السلام بلار (الشع) او د ده شهر ورونه او به خپله داؤد، عليه السلام هم ؤ. او په لاره کښي درې تيږو (ګټو) پر داؤد ، عليه السلام باندې غږ وکړ چه «مونږ درې سره واخله! چه مونږ دری واړه د جالوت په ککره باندی لګیدونکی، او د هغه وژونکی یو» نو ده واخیستی هر کله چه دواړه فوځونه سره مخامخ شول، پخپله جالوت راووت، او ویی ویل چه «زه یوازی ستاسی د جگری له یاره بس یم، او تول به مات او مغلوب کرم یو یو ما ته راتیر شی حضرت اشموئيل، عليه السلام د داؤد، عليه السلام بلار ووغوست، او ورته ئي وويل چه خپل ټول ځامن دى ماته راوښيه! ده خپل شپږ واړه هلكان چه ډير جك، پياوړى (غيرتمند) او قوى ځلميان ؤ وروښودل او حضرت داؤد، عليه السلام ئي ورسره مخامخ نه کړ، ځکه چه هغه يو تيټکي او غوند كى (چيت) شپون ؤ، او پسونه (كدان) ئى څړول. اشموئيل، عليه السلام هغه هم راوغوښت، او ورته ئى وويل چه «ته جالوت وژلى شى؟». داؤد عليه السلام وويل هو! بيا د جالوت مخى ته ورووت، او همغه دری واړه تیږی (ګټی) ئی په میچینوغزی (مچنوغی) کښی کیښودی او جالوت ئی یه تندی داسی بری وویشت، چه له څټه ئی دری واړه د باندی ووتلی، ځکه چه د جالوت نور تول وجود په اوسپنه کښې پټ و. د جالوت لښکر وتښتيد، او مسلمانان بريالي (فتح مند) شول. بيا طالوت خپله لور داؤد عليه السلام ته واده كړه، او وروسته له طالوت نه هم ده داؤد، عليه السلام تولواک (باچا) شو. دی په عین تولواکی (باچاهی) کښی نبی هم ؤ، او اوسپته ئی په لاس لکه موم گرخولی شوی وه . ډیری ښکلی ځغری ئی جوړولی . د مرغانو په خبرو باندی هم پوهیده . او د نورو ستاینو (صفتونو) او مناقبو خاوند هم ؤ علیه وعلیٰ نبینا الصلوٰة والسلام . له دی څخه دا راښکاره شوه چه د «جهاد» حکم له پخوانیو پیریو راهیسی جاری دی . او په «جهاد» کولو کښی د الله تعالیٰ لوی رحمت او احسان دی خو ناپوهان وایی چه جنګ او «جهاد» کول د انبیاؤ کار نه دی .

#### تِلْكَ الْيُتُ اللهِ نَتُلُوْهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ وَاتَّكَ لَمِنَ الْمُؤْسَلِينَ ﴿

دا چه (تیر شول) آیتونه (دلائل د قدرت) د الله دی چه موند ئی لولو پر تا باندی (ای محمده!) په حقه سره او بیشکه ته چه ئی (ای محمده!) هرومرو (خامخا) (زموند) له مرسلانو څخه یی.

تفسیر: دا د بنی اسرائیلو قصه وه ، چه تیره شوه یعنی د زرهاؤ سریو وتل ، او د هغوی ناخاپه مره کیدل او ژوندی کیدل. او د طالوت تولواکی او باچا کیدل دا تول د الله تعالیٰ د قدرت علامی دی ، چه تاته اورولی کیدی ، او ته ای محمده صلی الله علیه وسلم بیشکه د الله تعالیٰ له رسولانو (استائیو) محخه یی! یعنی همغسی چه پخوا له تا شخه مرسلان مبعوث شوی دی ، ته هم د هغوی په شان په حقه او یقین سره مرسل یی! چه د پخوانیو زمانو قصی په خورا (ډیر) ښه ډول (طریقه) او حقه بیانوی! حال دا چه دا خبری تا نه په کوم کتاب کښی لیدلی دی! او نه دی له چا گخنی اوریدلی دی.

#### تِلْكَ الرُّسُلُ فَصَّلْنَا بَعُضَهُمْ عَلَى بَعْضِ مِنْهُمُ مِنْ كَلَّمَ اللهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجْتٍ وَانْيَّنَا عِيْسَى ابْنَ مَرْيَحَ الْبَيِّنْتِ وَانْيَكُ نَهُ بِرُوْجِ الْقُكُسِ

دا ټول رسولان (چه له آدم تر محمده پوری یاد شول) فضیلت ورکړی دی مونږ ځینی د دوی ته پر ځینو نورو ځینی له دوی څخه هغه دی چه کلام کړی د الله ( له دوی سره چه آدم، موسیٰ او محمد دی) او پورته کړی ئی دی ځینو د دوی ته درجی (لکه محمد) او ورکړی دی مونږ عیسیٰ ځوی د مریمی ته ښکاره معجزی او قوی کړی دی مونږ هغه په روح القدس (جبریل یا انجیل یا اسم اعظم یا عیسوی روح) سره

تفسیو: دی رسولانو ته چه ذکر ئی وشو، موند فضیلت ورکړی دی، ځینو ته پر ځینو نورو باندی (د رسالت نه برسیره په نورو صفاتو سره) ځنی په دوی کښی داسی دی چه الله جل جلاله له هغوی سره کلام کړی دی. لکه آدم، موسیٰ او محمد علیهم السلام. ځینی د ګرد (ټول) جهان له پاره ټاکلی (مقرر) شوی دی لکه زمونډ رسول الله محمد مصطفیٰ صلی الله علیه وسلم چه په دغه شرف سره مخصوص او مبعوث شوی دی او د ځینو درجی یی لوړی کړی دی لکه چه ځینی د یوه کلی او ځینی د یو ښار او ځینی د یوه قوم دپاره مقرر شوی دی او حضرت عیسیٰ علیه السلام ته ښکاره معجزی ورعنایت شوی دی لکه مړی ژوندی کول د اکمه ؤ (مادرزاد ړاندو) ابرصه ؤ (برګو) او نورو روغول او مرسته (مدد) ورکړه مونډ هغه ته په پاک روح سره یعنی حضرت جبریل علیه السلام مو د هغه د مرستی (مدد) له پاره ولیږه.

وَلُوْشَآءَ اللهُ مَا اَفَتَتَلَ الَّذِينَ مِنْ بَعْدِ هِمُوَمِّنُ بَعُدِ مَا جَآءَتُهُمُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا افْتَتَلُوْا فَمِنْهُمُ وَمَنْ اللهُ مَا افْتَتَلُوْا وَلِكِنَ الله يَفْعَلْ مَا يُرِدِينُ فَ

او که اراده کړی وی الله (د ټولو خلقو د هدايت) نو نه به ؤکړی جنګ

تلك الرسل(٣) البقرة (٢)

(اواختلاف) هغو کسانو چه وروسته له دی رسولانو څخه وو (د دوی له امتونو څخه) وروسته له هغه څخه چه راغلی دوی ته ښکاره معجزی ولیکن دوی اختلاف (او جگړی) سره وکړی نو ځینی له دوی څخه هغه څوک دی چه ثابت پاتی شوی دی په ایمان او ځینی له دوی څخه هغه څوک دی چه کافران شول، او که اراده کړی وی الله (د دوی د هدایت) نو دوی به نه ؤ کړی (مخالفت او) مجادله ولیکن الله کوی هغه کار چه اراده لری (د چا د هدایت او ضلالت)

تفسیر: هغه خلق چه په دی انبیاؤ باندی ئی ایمان راؤړی دی، او زموند د رسول صلی الله علیه وسلم د نبوت، صافی او رونی (واضحه) علامی او حکمتونه ئی لیدلی او اوریدلی دی، که پاک الله اراده کړی وی، نو دوی به په خپلو منځو کښی نه سره جنگیدل، او یو له بله سره به ئی مخالفت نه کاوه او ځینی به د دوی له منځه مؤمنان او ځینی به د انبیاؤ په مخالفت سره کافران نه کیدل، لیکن حق تعالیٰ مختار دی د هر څه اراده چه وکړی، همغه کوی. هیڅ یو کار د هغه له حکمت څخه خالی نه دی. او په تدبیر او مصلحت باندی بنا دی.

## يَاكَيُّهَا الَّذِينَ المَنُوَّا اَنْفِقُوا مِتَارَزَقُنَكُمْ مِّن قَبْلِ اَن يَا بِيَا مَنُوَّا اَنْفِقُوا مِتَارَزَقُنَكُمْ مِّن قَبْلِ اَن يَا بِيَ

ای هغو کسانو! چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) صرف کړئ (په زکوة یا په جهاد یا په نورو واجبی صدقاتو کښی) ځینی له هغو مالونو څخه چه درکړی دی مونږ تاسی ته پخوا د راتلو د هغی ورځی نه چه نه پیرودل (اخیستل) او نه پلورل (خرڅول) پکښی شته (چه سړی مال پیدا کړی بیا پری خپل ځان له عذابه خلاص کړی) او نه دوستی او نه شفاعت (او نه بی له اذنه د الله سپارښت پکښی شته)

تفسیر: په دی سورت کښی د عباداتو او معاملاتو په نسبت زیات احکام بیان شوی دی، چه د هغو ګردو (ټولو) تعمیل په نفس باندی دروند او سخت دی. او د انسان له پاره له ګردو (ټولو) اعمالو ځنی خورا (ډیر) دروند عمل په ځان او مال سره (جهاد) کول، او د پاک الله په لاره کښی د هغو جارول (قربانول) دی. او د الله جل جلاله زیاتره حکمونه یا د ځان په نسبت وی، یا د مال په نسبت، هو! ډیر ځلی بندګان د ځان یا مال په مینه او رعایت سره په ګناه کښی اخته کیږی. ګواکی د هم دی دوو شیانو بی مورده مینه د ګناهونو اصل او بنست (بنیاد)

تلكالرسل(٣)

دی، او له هغوی ځنی نجات او ژغورنه (ساتنه) د ګردو (ټولو) عباداتو د سهولت اساس او منشاء ده، نو ځکه ئی د هغو ګردو (ټولو) بدنی او مالی حکمونو له بیان فرمایلو ځنی وروسته، د «قتال» او د «انفاق» بیان وفرمایه، چه یو له بل سره ډیر مناسبت لری.

البقرة (٢)

﴿ وَقَاتِلُوْا فِي سَدِيْلِ الله ﴾ الآية - د دورستنى بيان و او ﴿ مَنْ دَاالَّانِ يُنْفُرضُ الله ﴾ الآية - د وروستنى بيان شو. پس له هغه ئى د (طالوت) قصه د همغه دومبنى آيت د تاكيد دپاره وفرمايله او ﴿ اَنْفِقُو اَمِمَالِدُ فَنَاكُمُ ﴾ د وروستنى تاكيد دى. څرنګه چه د مال پر «انفاق» د عباداتو او معاملاتو زيات امور موقوف دى، نو د هغه په بيان كښى ئى زيات تفصيل او تاكيد وفرمايه، لكه چه اوس كومه ركوع چه راځى په هغى كښى زياتره د وروستنى امر يعنى د مال د (انفاق) ذكر شته. د معنى خلاصه دا ده چه «د عمل كولو وخت هم دا دى په آخرت كښى نه عمل پلورل (اخيستل) كيږى، او نه په خپلوى، دوستى، او آشنائى سره په لاس راځى او نه په سپارښت سره شوك ځان خلاصولى شى تر څو ئى چه پاك الله پرى نه ددى، چه د هغه نيوونكى دى يا د ده په نسبت د شفاعت امر ونه كړى.»

#### وَالْكُفِرُ وَنَ هُمُ الطَّلِبُونَ ١

او کافران هم دوی دی ظالمان (نو ای مؤمنانو تاسی د دوی په شان مه کیدئ!)

تفسیر: یعنی په خپله کفارو په خپلو ځانونو باندی ظلم وکړ. چه د هغه له شأمته، په سختو عذابونو ککړ شول، چه په آخرت کښی نه د چا دوستی او خپلوی دوی ته ګته او نفع رسولی شی، او نه ئی سپارښت په ښه ورتلی شی.

#### اَللهُ لِاَ إِلهُ إِلاَهُوَّالَحَيُّ الْقَيْدُومُوْ

الله (چه دی) نشته هیڅوک لایق د عبادت مگر هم دی دی چه تل ژوندی، په یو حال باقی، قایم، کامل، تدبیر والا دی

تفسیر: له پرومبنی آیت محخه د حق سبحانه تعالیٰ عظمت او شان هم معلومیږی وروسته له هغه دا آیت نازل شو چه د ذات توحید، او د هغه د تقدس او جلال او د عظمت غایت په ډیر وضاحت سره پکښی بیان شوی دی ـ د دی آیت لقب «آیة الکرسی» دی، چه په مبارک حدیث کښی د کتاب الله خورا (ډیر) لوی آیت ښودل شوی دی او ډیر فضیلت او ثواب ئی منقول دی. اصلی خبره دا ده چه حق تعالیٰ پخپل پاک کلام کښی په مخلوط ډول (طریقه) سره دری ډوله (قسمه)

البقرة (٢)

مضامین ځای په ځای بیان کړی دی.

- (۱) د توحید او د صفاتو علم.
  - (۲) د احکامو علم.
- (٣) د قصصو او حكاياتو علم، چه له دغه علم څخه هم د توحيد او صفاتو تقرير او تائيد مقصود دى.

یا د علم الاحکام تاکید او ضرورت مطلوب دی. د توحید او د صفاتو علم او د احکامو علم هم يو له بل سره دومره مربوط او تړلي دي، چه يو د بل له پاره لکه علت او علامت داسي دي. د حق تعالیٰ صفات د شرعیه و احکامو له باره منشاء او اصل دی، او شرعیه احکام د الله جل جلاله صفاتو ته لکه ثمرات او فروع داسی دی. نو اوس ښکاره ده چه د قصصو له علم څخه او د احكامو له علم څخه د توحيد علم ته خامخا اعانت او تقويت رسيږي او د قصصو د علم او د توحید او د صفاتو له علم څخه د احکامو د علم تاکید، او د هغه ضرورت بلکی حقیقت او اصلیت ثابتیږی. او دا طریقه چه له دریو طریقو ځنی مرکبه ده، خورا (ډیر) زیاته ښه، آسانه او د قبول او منلو وړ (لائق) ده . اول خو له دی وجی چه د یوی طریقی یابندی، د ملال موجب وی او له يوه علم ځني بل علم ته انتقال داسي ښكاري لكه چه سړى د يوه باغ له سير او تفريح کولو څخه وروسته، د بل باغ په سير او تماشي کښې مشغول شي، بل د دې درې واړو طريقو يو ځای کیدلو حقیقت، منشاء، ثمره او نتیجه ګرد (ټول) سره له ورا معلومیږی، او په دی کښی د احکامو تعمیل یه خورا (ډیر) شوق، چمتوالی، (تندئ) رغبت او بصیرت سره دی، نو ځکه دا یاس ذکر شوی طریقی خورا (ډیر) عمده او ګټوری دی او په عظیم الشان قرآن کښی ډیری استعمال شوى. دلته وګورئ! چه ړومبي ئي احکام په څه کثرت او تفصيل سره بيان کړل او وروسته له هغه ئی د مصلحت او ضرورت په اندازه قصی بیانی کړی. او د مذکوره ؤ احکامو فوائد او نتائج ئی گواکی موندِ ته زموندِ یه سترگو راوښودل، وروسته له دی نه ئی «**ایة** الکوسمی، بیان کره چه د توحید او صفاتو به موضوع کښی یو ممتاز حیثیت لری، او په دی سره ئی د ګردو (ټولو) حکمونو اساس او ریښی (ریشی) په زړونو کښی داسې تینګی او مضبوطی کری، چه که څوک ئی وکاږی ایستلی ئی نه شی.

لَا تَأْخُنُ الْهِ سِنَةُ وَلَا نَوْمُ لَهُ مَا فِي السَّهُ وَعَافِي الْكَرْضِ مَنُ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْكَ الْ اللابِإِذُنِ الْمَيْكُمُ مَا بَيْنَ آيْدِي يُهِمُ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيُّطُونَ شِيْمٌ أُمِّنَ عِلْبِهَ إللابِمَا شَاءَ وَسِعَ كُرُسِيَّهُ السَّمُ وَتِ وَالْكَرْضَ وَلَا يَنُودُهُ وَفَظُهُمَا وَهُو الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ هَ نه نیسی ده لره پرکالی د خوب (یعنی نه رائحی پر الله د خوب پرکالی) او نه په خپله خوب، ده لره دی هر هغه څه چه په آسمانونو کښی دی او هر هغه څه چه په آسمانونو او ځمکی ملکاً، خلقاً وعبیداً)، څوک به وی هغه چه سپارښت (سفارش) وکړی په نزد د ده؟ (هیڅوک ئی نشی کولی!) مگر (خو کولی شی) په اذن (حکم) د ده سره، عالم دی په هغو شیانو چه په مخ د مخلوقاتو کښی دی (د دنیا له امورو) او په هغو شیانو چه وروسته له دوی دی (د عقبیٰ له امورو) او نه شی احاطه کولی دوی په هیڅ شی له معلوماتو د ده مگر (احاطه کولی شی) په هغه شی کولی دوی پر ټولو آسمانونو او ځمکی باندی او نه ستومانه کوی ده لره ساتنه د ده پر ټولو آسمانونو او ځمکی باندی او نه ستومانه کوی ده لره ساتنه د آسمانونو او ځمکی او هم دی (الله) دی (له گردو(ټولو) ځنی) خورا (ډیر) پورته (په باچاهی او غلبه خپله کښی) خورا (ډیر) لوی (په کمالیه ؤ صفاتو پورته (په باچاهی او غلبه خپله کښی) خورا (ډیر) لوی (په کمالیه ؤ صفاتو

تفسیر: په دی آیت کښی د پاک الله د ذات د توحید او د صفاتو د عظمت بیان شوی دی چه الله تعالیٰ موجود او تل دی. او هیڅوک د هغه شریک نه دی، د گردو (تولو) مخلوقاتو موجد او مالک هم دی دی، له گردو (تولو) نقصاناتو او هر راز تبدلاتو او فتورو ځنی پاک او منزه دی، د گردو (تولو) شیانو بالندی د ده علم کامل او په تولو باندی پوره قدرت لری، خورا (ډیر) لوړه درجه او عظمت ورته حاصل دی، هیچا ته دومره مجال نشته او نه حق لری چه بی د ده له حکمه څخه د بل سپارښت و کړی شی او هیڅ یو داسی کار او امر نشته چه د هغه کول ده ته کومه سختی او مشکلات ولری. له گردو (ټولو) شیانو او له هر څه څخه لوړ او بهتر دی. د الله تعالیٰ د کبریاء او لوئی په مقابل کښی (ټولو) شیانو او له هر څه څخه لوړ او بهتر دی. د الله تعالیٰ د کبریاء او لوئی په مقابل کښی

(۱) د حق تعالیٰ ربوبیت او حکومت او زمونږ او د نورو مخلوقاتو محکومیت او عبودیت، چه د هغه له مخی د حق تعالیٰ ګرد (تول) ذکر شوی، او نا ذکر شوی احکام بی له څرنګه، او څه ویلو ځنی واجب التصدیق او واجب التعمیل کیدل، او د هغه په احکامو کښی د هیڅ یوه راز شک او شبهی اعتبار نه کول ـ معلوم شول.

(۲) کله چه له پخوانیو ذکر شوو ډیرو عباداتو او معاملاتو څخه او د نعمتونو او عذابونو له لیدلو ځنی چاته داسی شبهه پیدا کیده، چه د هر سړی دومره زیات معاملات او عبادات دی، چه هغه ګرد (ټول) دومره زیاتیږی، چه تر حساب او کتاب او انضباط لاندی د هغو راتلل محال، بلکه ناممکن په نظر راځی، بیا د هغو په مقابل کښی هر یوه ته ثواب او عقاب ورکول، له عقله

وتلی او ناممکن په نظر راځی نو په دی آیت کښی حق سبحانه و تعالیٰ څو داسی خپل مقدس صفات بیان کړل چه هغه ګرد (ټول) خیالات او چرتونه په آسانی سره لری شول. یعنی د هغه علم او قدرت داسی کامل دی چه هیڅ یو شی داسی نه دی، چه له هغه ځنی بهر او خارج وی. د هغه کثیر الصفات ذات علم او قدرت چه دومره لوړ او غیر متناهی او تل یو شان قائم او باقی دی، نو هغه ته د جهان د ګردو (ټولو) جزئیاتو انضباط، او د هغوی د ثواب او عقاب ورکول، کوم سخت او ګران کار نه دی، بلکه ډیر سهل او آسان دی.

#### لَا إِكْرَاكَا فِي اللِّينِ عَلْ أَتَبَاكِنَ الرُّشُكُ مِنَ الْعَقَّ

نشته هیڅ زور په (منلو) د دین کښی په تحقیق سره ښکاره شوی ده سمه لاره (د ایمان) له ګمراهی (کفر) ځنی.

تفسیو:کله چه د توحید گرد (ټول) دلائل په ښه شان سره بیان شول، چه له هغو ځنی هیڅ یو کافر ته هم هیڅ یو عذر پاتی نشو، نو اوس په زور او زیاتی سره د هیچا مسلمانولو ته حاجت پاتی نشو \_ ښائی چه عاقلان پخپله وپوهیږی. او په شریعت کښی هم داسی حکم نشته چه په زور سره څوک مسلمانی ته اړ (مجبور) کړی شی د افغان او مال محفوظ او ساتلی پاتی کیږی. نص په اساس هغه څوک چه «جزیه» منی د هغه ځان او مال محفوظ او ساتلی پاتی کیږی. (ځینی وائی چه دا اخبار دی په معنی د نهی یعنی په زور او زیاتی سره هیڅوک دین ته مه اړ (مجبور) کوئ! دغه نهی یا خو عامه او د «التوبی» د (۱۰) رکوع په (۷۳) آیت سره چه پوری خاصه ده چه په «جزیه» ورکولو سره خپل ځان ساتلی شی. نو په دغه تقدیر سره به نه وی منسوخ).

#### فَمَنْ يَكُفُنْ بِالطَّاغُوْتِ وَيُؤُمِنَ بِاللهِ فَقَدِ السُتَمْسَكَ بِالْعُرُوَةِ الْوُثْفَىٰ لَا انْفِصَامَ لَهَا وَاللهُ سَبِمِيعٌ عَلِيهُ

پس هر خوک چه کافر (منکر) شو له (عبادت د شیطان او) بتانو او ایمان ئی راؤړ (یقین ئی وکړ) په (وحدانیت) د الله باندی نو په تحقیق سره ئی ټینګه نیولی ده کړئ کلکه چه له سره نشته پریکیدل هغی لره، او الله ښه اوریدونکی (د ګردو (ټولو) اقوالو) ښه عالم دی (پر ټولو احوالو)

تفسیر: یعنی کله چه د هدایت او ضلالت په منځ کښی تمیز وشو نو اوس څوک چه له ضلالت ځنی مخ اړوی. او هدایت خوښوی نو هغه داسی یوه تینګه او مضبوطه کړئ نیولی ده چه د هغی د شکیدلو او خوشی کیدلو هیڅ خوف او ویره نشته. او حق تعالیٰ ګرد (ټول) ښکاره اقوال ښه اوری، او په ټولو پټو کارونو او نیتونو او د زړونو په خبرو او احوالو باندی ډیر ښه عالم دی. او له ده څنی د هیچا خیانت او بدنیتی پټی نه پاتی کیږی.

الله وله الذين المنوا في به مُوسِن الظّلَاتِ إِلَى النُّورِةُ وَالنَّذِينَ كَفَرُ وَالْكُورِةُ اللَّا عَوْتُ فَيْخِرِجُومَهُمْ مِن النُّورِ وَالنَّذِينَ كَفَرُ وَالنَّا وَلِيكَ النَّا عَفْ فُتُ فَيْخِرِجُومَهُمْ مِن النُّورِ النَّا وَلَيْكَ اصْحَابُ النَّا وَهُمُ وَفَيْهَا خَلِلُ وَنَ خَلَى النَّا وَلَهُ اللهُ النَّا وَلَهُ اللهُ النَّا وَلَهُ مُ وَيُعِينُكُ قَالَ اللهُ الله

الله دوست (مرستیال ـ مددگار) دی د هغو کسانو چه مؤمنان دی چه باسی دوی له تیارو (د کفر او گمراهی نه) د رنا (د ایمان او هدایت) لوری ته او هغه کسان چه کافران (منکران) شوی دی دوستان د دوی شیطانان دی چه باسی دوی له رنا (د فطری ایمان او هدایت نه) د تیارو (د کفر او گمراهی) لوری ته دغه کسان (چه فطری ایمان ئی په عملی کفر سره بدل کړی دی) صاحبان د اور (د دوزخ) دی هم دوی په دی اور کښی تل پاتی کیدونکی دی. آیا نه دی لیدلی تا (یعنی ای محمده ستا علم نه دی رسیدلی قصی د) هغه سری (نمرود) ته چه جگړه (حجت بازی) ئی کړی وه ابراهیم سره په (حق د) رب د ده کښی له دی جهته چه ورکړی ؤ ده ته الله ملک (سلطنت). کله چه وویل ابراهیم رب زما هغه ذات دی چه ژوندی کوی او مړه کوی وویل (نمرود) چه زه (هم) ژوندی کوم (واجب القتل په عفوی سره) او مړ کوم

تلكالرسل(٣) البقرة (٢)

(بیگناه په ظلم سره)، وویل ابراهیم «نو بیشکه الله راولی نمر له (لوری د) مشرقه نو ته (ای نمروده!) راوله هغه (نمر) له (لوری د) مغربه!» نو حیران (او شرمنده) شو هغه چه کافر شوی ؤ (یعنی نمرود)، او الله نه ښئی (د خیر سمه صافه لاره) قوم د ظالمانو ته (په سبب د ظلم د دوی پر خپلو نفسونو)

تفسیر: به لومړی آیت کښی د مؤمنانو او د کافرانو او د اسلام د نور او د کفر د ظلمت ذکر ؤ، اوس د هغو د تائید له یاره څو مثالونه راوړی په اول مثال کښې د نمرود باچا ذکر دی چه ده د خپلي شهنشاهي په غرور خلق دي ته مجبورول چه سجدي ورته وکړي. کله چه ابراهيم عليه السلام له ده سره مخامخ شو نو سجده ئي ورته كښينښوده نمرود له ده ځني د هغي د سبب پوښتنه وکړه ابراهيم عليه السلام ورته وويل چه «زه برته (علاوه) له خپله ربه بل هيچا ته سجده نه كوم.» نمرود وويل چه «رب خو زه يم!» ابراهيم عليه السلام وويل چه «زه يوه مجازى حاكم ته رب نشم ویلی. زما رب هغه ذات دی چه ژوندی کول او مړه کول د ده په واک (اختیار) کښي دی.» نمرود وويل چه «دوه تنه بنديان چه يو واجب القتل او بل بي ګناه وي ژر راحاضر کړئ !» نو سم د لاسه نمرود حکم وکړ، چه «واجب القتل بندی دی خوشی (ازاد) شي! او بي گناه بندی دی وواژه (قتل) شی!.» او یه یای (آخر) کسی ئی حضرت ابراهیم علیه السلام ته وویل «ودی لیدل چه زه هم هر سړی چه وغواړم وژنم ئی ـ او هر څوک چه وغواړم ژوندی کوم ئي.» دلته حضرت ابراهيم عليه السلام د نمر دليل ور وړاندي كړ او هغه مغرور احمق ئي ساكت او بی ځوابه کړ خو هدایت ئی په برخه نشو. یعنی سره د بی ځوابه یاتی کیدو د حضرت ابراهیم علیه السلام ارشاد ته ئی غور کښینښود؟ او ایمان ئی رانه ؤړ. یا داسی ووایئ چه د حضرت ابراهيم عليه السلام د دوهم سوال حُواب ئي ونه شو ويلي. حال دا چه همغسي لكه نمرود چه د ده د اول سوال ځواب ورکړي ؤ، د هم داسي ځواب ورکولو امکان دلته هم ؤ. چه داسي ئی ویلی وی (چه د مشرق نه ئی زه راخیژوم ستا خدای دی له مغربه راوخیژوی.)

#### ٱۅؙۘػٵڷڹؽؙڡۜۘڞۜٷۼڶۊؘۯ۫ؽۊۭٙٷٙۿؚؽڂٙٳۅؽڎ۠ۼڶۼ۠ۯۅۺۿٵٷٙٲڶٲڽٝؽؙۻ ۿڹؚ؋ٳٮڵۿڹؘۼ۫ػڡۘۅؙؾۿٵٷؘٲڡۧٲؾؘڎؙٳٮڵۿڝؚٲؿؘۊؘۼٳٟڡٟڗؿؙۜڗۘڹۼؿؘڬ

یا (آیا ستا علم نه دی رسیدلی قصی د) هغه سری (عزیر) ته چه تیر شو په یوی قرئی او هغه (قریه) پریوتلی وه (دیوالونه ئی) پر بامو د دوی باندی (نو عزیر) وویل څرنګه به (بیا ودانه او) ژوندی کړی الله دا (قریه یا ئی خلق) وروسته له (ورانیدو او) مړ کیدو (د اهل) د هغی؟ نو مړ کړ دی الله (او مړ ئی پریښود) سل کاله بیا ئی پورته (ژوندی) کړ دی.

تفسیر: هغه سری حضرت عزیر علیه السلام ؤ چه ګرد (تول) توریت ئی یاد ؤ. بخت نصر یو كافر باچا ؤ، هغه بيت المقدس وران كړ، او د بني اسرائيلو ډير كسان ئي بنديان كړل، او ځان سره ئى بوتلل، چه يه هغوى كښى حضرت عزير عليه السلام هم ؤ. كوم وخت چه عزير عليه السلام، له بنده خوشی (ازاد) شو، نو په لاره کښې په يوه وران ښار باندې تير شو، چه د هغه گرد (ټول) دیوالونه بر سیره پر چتونو باندی لویدلی وو، نو د ده په زړه کښې دا خبره تیره شوه، چه د دی ښار ګرد (ټول) اوسیدونکی مړه شوی دی. نو دوی به څرنګه د حق تعالیٰ له لوری بیا ژوندی شی؟ او دا ښار به بیا څرنګه ودان شی؟ دلته د ده روح قبض او سا ئی الله تعالیٰ وښکله او خر ئی هم مړ شو. سل کاله هم داسی مړ پاتی شو ـ نه څوک د ده په مړه کیدلو باندی خبر وو، نه د چا نظر بری لګیدلی ؤ یه دی موده کښی بخت نصر هم مړ شو، او يوه بل باچا يه دى موده كښي بيت المقدس بيا ودان كړ، او همغه ښار ئي هم ښه جوړ كړ، چه د حضرت عزير عليه السلام د انديښني سبب ګرځيدلي ؤ. دلته عزير عليه السلام وروسته له سلو کلونو بیا ژوندی کړ شو. که ګوری چه د ده د خوړلو او څښلو شیان (چه یوه توکری ـ تازه انځر او انګور ـ لږ شوده او څه عصیر ؤ) همغسی صاف ـ یاک او تازه ورته پراته دی. او د ده خر چه مړ شوی ؤ هډوکې ئې ګرد (تول) سره وراسته شوی، او کوته براته وو. اوس همغه هډوکي د ده تر سترګو لاندې بيا ژوندې شول. د دې سلو کلونو په منځ کښې بنې اسرائيل هم له بنده خوشی (ازاد) شوی وو. او یخپلو ښارونو کښی ئی هستوګنه کوله. حضرت عزیر علیه السلام همغسی چه نوی ژوندون ئی ولید. د هغه وران ښار نوی ودانی ئی هم یه خپلو سترګو وليدلى (ځينى وائى په ﴿ كَالَّذِي ﴾ كښى (ك) زائد دى. او دغه ﴿ الَّذِي ﴾ به تيره ﴿ الَّذِي ﴾ عطف دى. يعنى ﴿ أَوْكَالَّذِن مُوَّعَلَ قَرْبَيْةٍ ﴾ .

#### قَالَ كَمُ لِبِثْتُ وَالَ لِبِثْتُ يَوْمًا أَوْبَعُضَ يَوْمِ ا

وویل (الله عزیر ته چه) «څومره ځنډ (تاخیر) کړی دی تا (دلته)،» وویل (عزیر) «ځنډ (تاخیر) می کړی دی یوه ورځ یا یوه برخه د ورځی»،

تفسیر: کله چه حضرت عزیر علیه السلام مر کیده، نمر لد څه هسک (اوچت) راغلی ؤ ـ او کله چه بیا ژوندی شو، لا ماښام شوی نه ؤ نو ړومبی ئی داسی خیال کړی ؤ، که زه دلته پرون ویده شوی یم، خو لا پوره یوه ورځ ـ او که هم دا نن ویده شوی یم، خو لا پوره یوه ورځ هم نه ده تیره. (دلته د زمانی تعیین غرض نه دی، بلکه د مودی لډوالی مقصود دی)

#### قَالَ بَلْ لِبِثْتُ مِائَةً عَامِ فَانْظُرُ إلى طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمُ يَيَّسَنَّهُ وَانْظُرُ

### الى حِمَادِكَ وَلِنَجْعَلَكَ اللهَ النَّاسِ وَانْظُرُ إِلَى الْحِطَامِ كَيْفُ نُنْشِزُهَا ثُمَّرِ نَكْسُوْهَا لَحُمَّا "

وویل (الله داسی نه ده لکه چه ته وائی) بلکه ځنډ (تاخیر) کړی دی تا (دلته) سل کاله نو وګوره خوړو خپلو ته (چه انځر او انګور دی) او (شیانو د) څښلو خپلو ته (چه شوده او عصیر دی) چه هیڅ نه دی خراب شوی (سره له تیریدلو د سلو کلونو) او وګوره خره ته دی (چه هډوکی ئی څرنګه تک سپین ځلیږی) او دپاره د دی چه مونږ وګرځوو تا دلیل (د قدرت) له پاره د خلقو (په بیا ژوندی کیدو سره) او وګوره طرف د هډوکو (د خره خپل) ته چه څرنګه راخوځوو (مونږ) هغه بیا ور آغوندو هغوی ته غوښه

تفسیو: د حضرت عزیر علیه السلام په مخ کښی هغه ګرد (ټول) هډوکی د بدن له ترکیب سره سم ټول کړل شول، بیا په هغوی باندی غوښی زرغونی شوی. او پوستکی پری وغوړیدل بیا د الله تعالیٰ په قدرت په هغه کښی سا ننوتله، او له خپل ځای څخه پاڅیده! او ودریده او وئی هنګل (اواز ئی وکړو). او له «العظام» نه د هغو مړو هډوکی مراد دی چه د تعجب مورد ګرځیدلی ؤ.

#### فَلَتَاتَبَيُّنَ لَهُ وَاللَّهُ عَلَمُ إِنَّ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيُّ قَدِيرٌ ١

نو کله چه ورښکاره شو ده ته (دا حال په مشاهده سره نو) وويل (عزير چه اوس) پوهيږم (په مشاهده سره هم) چه بيشکه الله په هر شي باندي (چه اراده وفرمائي) ښه قادر دي.

تفسیر: کله چه حضرت عزیر علیه السلام دا گردی (ټولی) پیښی په خپلو سترگو سره ولیدی، نو وئی ویل چه لا می ښه باور او یقین راغی چه پاک الله پر هر شی باندی ښه قادر دی. یعنی په دی خبره باندی خو پخوا له دی نه هم معتقد وم، چه د مړی ژوندی کول الله جل جلاله ته ډیر آسان کار دی، خو اوس می د ده دا قدرت په خپلو سترگو ولید. «دا ئی مطلب نه دی چه پخوا ئی په یقین کښی څه کمی ؤ. هو! داسی ننداره ئی په خپلو سترگو نه وه لیدلی» بیا حضرت عزیر علیه السلام له دی ځایه پاڅید، او د بیت المقدس په لوری رهی (روان) شو هلته ئی هیڅوک ونه پیژندل، ځکه چه دی همغسی ځلمی پاتی ؤ، او د ده د پخوا زمانی هلکان څوک مړه او ځینی سپین ډیری شوی وو. کله چه ده وویل چه «زه عزیر یم.» خلقو ونه منله، نو

ده د خپلی دعوی د ثبوت له پاره دوی ته توریت له یاده واوراوه. نو د خلقو باور پری وشو، چه دی بیشکه همغه نبی علیه السلام دی، ځکه چه بخت نصر گرد (ټول) کتابونه سوځولی وو، چه د هغو په منځ کښی توریت هم ؤ.

#### وَاذْقَالَ إِبْرَهِمُ رَتِّ آرِ نَ كَيْفَ ثُنِي الْمُوْثَ قَالَ آوَلَهُ تُؤْمِنُ قَالَ بِلِي وَالْإِنْ لِيُطْلَبِينَ قَلْبِيْ

او (یاد کړه ای محمده!) هغه وخت چه وویل ابراهیم ای ربه زما وښیه ماته چه څرنګه ژوندی کوی ته مړی؟ وویل (الله) آیا ستا لا باور نشته (په ژوندی کولو د مړو؟ بیا) وویل (ابراهیم) چه هو! (باور می شته!) ولیکن (غواړم دا) د دی له پاره چه مطمئن شی زړه زما.

تفسیر: لنډه ئی دا چه یقین ئی پوره ؤ، خو یواځی د مشاهدی او د عین الیقین غوښتونکی ؤ. چه هغه هرومرو (خامخا) په کتلو باندی موقوف دی.

### قَالَ فَخُنُ أَرْبَعَةً مِّنَ الطَّيْرِفَصُرُهُنَّ اِلَيْكَ ثُقَّاجُعَلُ عَلَى كُلِّ جَبَلٍ مِّنْهُنَّ اللَّكِ ثُقَّاجُعَلُ عَلَى كُلِّ جَبَلٍ مِّنْهُنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُلِيَّةِ مِنْهُنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُلِيَّةُ مُنْ اللَّهُ عَلَى اللْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه

وویل (الله) نو ونیسه! مخلور له مرغانو نه پس رانژدی کړه! دوی ځان خپل ته (چه ښه ئی وپیژنی بیا ئی حلال کړه!) بیا ئی کیږده! په هر یوه غره باندی له دوی ځنی یوه یوه برخه بیا راوبوله! (ای ابراهیمه!) دوی (یعنی دغه مرغان) (نو) رابه شی دوی تاته (ای ابراهیمه!) په منډو،

تفسیر: پاک الله له ارشاد سره سم حضرت ابراهیم علیه السلام مخلور مرغان واخیستل چه طاؤس ـ چرگ \_ کارغه او کوتره یا تپوس ؤ، او مخلور واړه ئی له خپله ځانه سره رویدی (آموخته) کړل، چه په بللو باندی به هر یو په تلوار سره ورته راته، او د ده معرفت او پیژندگلوی هم له هغو سره ډیره زیاته شوه، بیا ئی د پاک الله په امر سره دا مخلور واړه مرغان حلال کړل، او په مخلورو غرونو ئی د دی مرغانو اجزاء داسی سره وویشلی، چه پر اول غره باندی ئی د دی مخلور واړو سرونه کیبودل او په دریم باندی ئی د دی مخلور

پښی وغورځولی او په مخلورم غره باندی ئی د هغوی تنی کیښودی. او دی په خپله د دی مخلورو واړو غرونو په منځ کښی ودریده، او یوه مرغه ته ئی غږ وکړ، نو د هغه سر د یو غره له سره والوت، او په هوا شو، د هغه پښی، ځانګونه او تنی هم ورسره والوتی او په هوا کښی سره ونښتلی، او روغ رمت بیرته په ځمکه کښی کیناست او د حضرت ابراهیم علیه السلام مخ ته په خپلو پښو راغی. هم داسی د دوهم، دریم، او مخلورم مرغه اجزاء پرله پسی الوتلی او په هوا کښی سره پیوند کیدلی. او د خپلو جثو له جوړیدلو مخخه وروسته د خلیل الله علیه السلام په مخ کښی په خپلو پښو راتلل. یا دا چه ځان ته ئی رانژدی کړه! او حلال ئی کړه! او غوښی، هډوکی، په خپلو پښی ئی تول سره وتکوه! او سرونه ئی له ځان سره وساته! دا ګډه غوښه ئی سره کلوله کړه! او په څلورو غرو باندی ئی کیږده! بیا ورناری کړه! نو را به شی دوی تاته بیرته په تلوار سره.

#### وَاعْلَمُ آنَ اللهَ عَزِيْرٌ حَكِيْمُ فَ

او پوه شه! (ای ابراهیمه!) چه بیشکه الله ډیر غالب دی (د احکامو په انفاذ) ښه حکمت والا دی (چه هر کار په تلبیر او مصلحت سره کوی).

تفسیر: دلته د دوو خرخشو (اشکالو) او سوداگانو د پیلا کیدلو قوی احتمال شته، اول د بیگانو او متفرق الاجزاو جسم ژوندی کیدل، قابل د انکار کیدی شی. دوهم داسی خصوصیات چه مرغان دی وی، او په شمیر کښی دی هم څلور وی، او دا څلور دی هم هغه او دغه مرغان وی، او په دا ډول (طریقه) دی د هغوی اجزاء تیت پیت (منتشر) او متفرق شی، او بیا دی وبلل شی، نو هغه به ژوندی کیږی، او په ډیر تلوار به تاسی ته راځی. ظاهراً د دی شروطو هیڅ دخل، او د دی قیودو هیڅ یوه گته او فایده نه جکاری، نو ځکه ئی د ډومبنی سودا د دفعی له پاره «عزیز» او د وروستنی سودا د لری کیدلو له پاره ئی «حکیم» وفرمایل، چه دواړه شبهی بیخی له منځه لاړی شی. یعنی په دی باندی چه وپوهیوئ چه الله تعالیٰ د خورا (ډیر) لوی قدرت څیښتن (خاوند) دی، څه چه اراده وکړی، همغسی کوی. د هغه په هر حکم کښی ډیر حکمتونه شته، که مونډ د هغوی ادراک او احاطه ونه شو کولی، نو دا زمونډ د پوهی او علم نقصان دی، او هیڅ وخت نه جائی چه د هغه له حکمتونو څخه انکار وشی. والله اعلم.

په «آیة الکرسی» کښی ئی د علم او قدرت او نورو الهٰیه ؤ صفاتو ذکر وفرمایه، وروسته له هغه ئی دا دری واړه قصی بیانی کړی، الله تعالیٰ هر چاته که د هدایت اراده وکړی، نو هغه ته لار خوونه کوی. او که د چا د ګمراهی اراده وکړی، هغه ګمراه کوی او ژوندی کول او مړه کول ګرد (تول) د هغه په قدرت او اختیار کښی دی. اوس د «جهاد» او د الله تعالیٰ په لاره کښی د مال صرفولو او دولت لګولو فضیلت، او د هغه په نسبت د قیودو او شرائطو بیان فرمائی چه د تلك الرسل (٣) البقرة (٢)

هغه ذكر لو څه پخوا له دى نه هم تير شوى دى، ځكه چه د «جهاد» او د مال د انفاق هغه گرد (تول) موانع چه په نظر راځى د حق تعالىٰ په علم او قدرت باندى له يقين او باور كولو او د هغه د قدرت د عجائبو له معلومولو څخه وروسته كه دغه تول موانع له منځه لاړ نه شى نو هرومرو (خامخا) به لړ او متزلزل شى.

#### مَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ آمُوالَهُمُ فِي سَبِيْلِ اللهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ اَتُبَتَتُ سَبُعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِّائَةُ حَبَّةٍ وَاللهُ يُضعِفُ لِمَنْ يَشَاءُ وَاللهُ وَالسِمُّ عَلِيُمُ

مثال (صفت د نفقی او ورکړی) د هغو کسانو چه صرفوی مالونه خپل په لاره د الله (په جهاد او نورو عبادتونو) کښی په مثل د یوی دانی (د تخم) دی چه زرغونه کړی دا (دانه) اوه وږی په هر یوه وږی کښی سل (سل) دانی وی، او الله زیاتوی (اجر) دپاره د هغه چا چه اراده وکړی (اجر د زیاتولو) او الله پراخ دی (احسان، فضل او رحمت د ده) ښه عالم دی (په ټولو احوالو)

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ په لاره کښی د لږ مال ثواب هم ډیر دی. لکه چه له یوی دانی ځنی اوه سوه دانی پیدا کیږی، او الله تعالیٰ هر چا ته چه اراده وفرمائی لا ئی پسی زیاتوی، او له اوو سوو ځنی اوه زره او له دی نه ئی هم زیاتوی او الله جل جلاله لوی مغفرت کوونکی، او د هم صرف شوی مال په مقدار، او د مال په کیفیت او په نورو شیانو باندی ښه عالم دی، او د هر یوه سره مناسبه معامله کوی.

#### ٱلَّذِيْنَ يُنُفِقُونَ آمُوالَهُمُ فِي سَبِيُلِ اللهِ ثُمَّرَلَايْتَبِعُونَ مَا اَنْفَقَتُوا مَثَا وَلَا اَذَى لَهُمُ اَجُرُهُمُ عِنْدَرَبِهِمُ وَلَاخُونٌ عَلَيْهِمُ وَلَاهُمُ يَعُزَنُونَ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَيْهِمُ وَلَاهُمُ

هغه کسان چه صرفوی مالونه خپل په لاره د الله (په جهاد او نورو عبادتونو) کښی بیا نه ورپسی کوی (دوی) په هغه شی پسی چه خیرات کړی ئی وی (بارول د) احسان او نه (رسونه د) ضرر (شته) دپاره د دوی اجر (د نفقی ثواب) د دوی په نزد د رب د دوی او نه به وی هیڅ ډول (طریقه) ویره په دوی باندی او نه به دوی (هیڅکله) غمجن کیږی (د ثواب په نقصان سره).

تفسیر: هغه خلق چه د الله تعالیٰ په لاره کښی مال صرفوی، او د هغه صرف شوی مال په نسبت نه په ژبه چا باندی احسان پدی، او نه چا ته د هغه په مقابل کښی په پیغور ورکولو او خدمت اخیستلو، او تحقیر کولو، ربر (تکلیف) او زحمت پیښوی (یعنی هیڅ ډول (طریقه) قولی یا فعلی رنځ او آزار نه وررسوی) نو د هغوی له پاره کامل ثواب شته دی. او نه د ثواب له کمیدلو څخه به دوی ته څه ویره او اندیښنه وی او نه به د ثواب له نقصانه غمجن کیږی.

#### قُولُ مِّعُرُونٌ وَمَغُفِمَ قَالَا خَيْرُمِنَّ صَكَاقَةٍ يَّتُبَعُهَا أَذًى وَاللهُ غَنِيُّ حَلِيُرُ

خبره معروفه نیکه (خوږه پسته فقیر ته) او عفوه (ده ته که الحاح یا شور وکړی) ډیره ښه ده له خیراته چه په هغه پسی وی ضرر (رسونه په منت یا په پیغور د سؤال سره،) او الله غنی دی (بی پروا له هر چا او هر شی) نهایت تحمل والا (د عذاب په وروسته والی د پښیمانتیا له پاره)

تفسیر: یعنی سوالگر ته په ورو ځواب ورکول، او د هغه له تینگار (تکرار) او بدخوئی ځنی 
تیریدل له هغه خیرات څخه ښه دی چه خو ځلی ئی سپک کړی او وئی شرموی یا پیغور ورکړی، 
یا احسان پری کیږدی. او الله تعالیٰ «غنی» دی چه د هیچا (انفاق ته چه په من او اذی وی او) 
مال ته، څه حاجت او اړه (احتیاج) نه لری. هغه خیراتونه او «صدقی» چه تاسی ئی د هغه په 
لاره کښی ورکوئ، وپوهیږئ چه خپلو ځانونو ته ئی ورکوئ. او «حلیم» دی چه په هسی ریړولو 
(تکلیف ورکولو) باندی د عذاب په مقررولو او لیږلو کښی تلوار نه کوی.

#### يَّا يُّهَا الَّذِيْنَ الْمَنُو الا تُبُطِلُوا صَدَافَتِكُمْ بِالْمَنِّ وَالْاَذِيِّ كَالَّذِي يُنُفِقُ مَا لَهُ رِثَاءَ النَّاسِ وَلا يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْاِحْدِ

ای هغو کسانو! چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو!) مه باطلوئ

تلكالرسل(٣) البقرة(٢)

تاسی خیراتونه خپل (مه ضایع کوئ ثوابونه ئی) په احسان بارولو او ایذا (او ضرر رسولو) سره په شان (د ابطال د ثواب د انفاق) د هغه (سړی) چه صرفوی مال خپل دپاره د ښودنی د خلقو او ایمان نه لری په الله او په ورځی آخری باندی (چه قیامت دی)،

تفسیر: یعنی په «صدقی» او «خیرات» ورکولو سره د معتاجانو ربرول (تکلیف ورکول) ، او په دوی باندی احسان او منت بارول د صدقی او خیرات ثواب ضایع کوی. یا د نورو د ورښودلو له پاره د دی امله (وجی) خیرات ورکوی، چه خلق ورته «سخی» ووائی، نو د هسی ریائی خیرات ثواب هم هیڅ وی. پاتی شو دا ارشاد چه هغه په الله تعالیٰ او د قیامت په ورځی یقین نه لری نو دا د «صدقی» د ابطال له پاره قید او شرط نه دی، ځکه چه «صدقه» خو یوازی، له ریا یخنی باطله کیدی شی، اګر که صرف کوونکی ئی مؤمن هم وی، مګر دا قید ئی یوازی د دی له پاره زیات کړ، چه معلومه شی، چه ریا یکاری د مؤمن له شانه لری ده، بلکه دا کار د منافقانو له حاله سره وړ (لاتق) او مناسب دی.

### فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ صَفُوانٍ عَلَيُهِ ثَرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلَّمً الْاَيَقُدِرُونَ عَلَيْهِ ثَرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلَّمً الْاَيَقُدِرُونَ عَلَيْهِ لِيَهُدِى الْقَوْمُ الْكَلِفِرِينَ ﴿ عَلَى شَمَّ اللَّهُ لَا يَهُدِى الْقَوْمُ الْكَلِفِرِينَ ﴿

نو مثال د دی (ریاء کار په صرفولو د مال کښی) په شان د صفت د هغی ښوئی تیږی (گټی) دی چه پرته وی په هغی باندی څه خاوری پس ورسیږی هغی ته زورور باران نو پریږدی دغه تیږه (گټه) پاکه (صافه له گرده) نه به قادریږی (دا ریاء کاران) په هیڅ شی باندی له ثوابه د) هغه شی چه کسب کړی دی دوی، او الله نه ښئی (سمه صافه لاره د خیر او ارشاد) قوم کافرانو ته (په سبب د ظلم د دوی پر خپلو نفسونو).

تفسیر: مخکښی وویل شول چه په اخلاص سره خیرات ورکول هسی دی، لکه چه له یوی کرلی شوی دانی ځنی (۷۰۰) دانی پیدا شی. اوس فرمائی چه په «خیرات» کښی نیت شرط دی. که څوک د «ریاء» او خلقو ته د ځان ښوولو په نیت «صدقه» ورکړی، نو د هغه مثال هسی وګڼئ، لکه چه څوک کومه دانه پر یوه داسی ښویه تیږه (ګټه) باندی وکړی چه پر هغی باندی لږ څه خاوره پرته وی، خو کله چه باران ووریږی نو هغه بیخی صافه او پاکه شی ـ نو په هغی باندی به

هغه دانه څرنګه زرغونه شی؟ هم داسی به په صدقاتو کښی ریاکارانو ته څه ثواب ورسیږی؟بلکه نه ورسیږی.

## وَمَثَلُ الَّذِينَ لِنُفِقُونَ آمُوالَهُمُ الْبَعِنَآءَ مَرْضَاتِ اللهِ وَ تَثَبِيتًامِّنُ اَنْفُسِهِمُ كَمَثُلُ اللهِ وَ تَثَبِيتًامِّنُ اَنْفُسِهِمُ كَمَثُلُ جَنَّةً إِبَرْبُوقٍ اَصَابَهَا وَابِلٌ فَالْتَثُا كُلُهَا ضِعْفَيْنِ فَالْتُ إِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيْنُ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيْنُ وَاللهُ عِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيْنُ وَاللهُ عِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيْنُ وَاللهُ عَلَا اللهُ عِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيْنُ وَاللهُ عَلَا اللهُ عَمَلُونَ وَاللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الل

او مثال (صفت د صرفولو) د هغو کسانو چه صرفوی (لګوی) مالونه خپل له پاره د طلب د رضاء د الله او له پاره د ثبات (د زړه او صدق چه پیدا دی) له نفسونو د دوی څخه (په ایمان باندی) په شان د یوه باغ دی په لوړه ځمکه (مستعده مامونه) باندی چه ورسیږی دی (باغ) ته زورور باران نو ورکړی میوی خپلی دوچنده نو که ونه رسیږی دی (باغ) ته زورور باران نو نری باران (یا پرخه پری اوری هم) کافی ده ، او الله په هغو شیانو چه تاسی ئی کوئ ښه لیدونکی دی (په پتو او ښکاره ؤ عالم دی).

تفسیر: له زورور باران محنی مراد ډیر مال صرفول دی. او له نری محنی د لږ مال صرفول مقصد دی. د زړونو له تثبیت محخه مطلب دا دی، چه ثابت کړی زړونه په ثواب میندلو کښی یعنی یقین ولرئ چه د خیرات ثواب هرومرو (خامخا) دوی ته رسیدونکی دی. که د دوی نیت سم وی، نو له ډیرو صرفولو محخه به دوی ته ډیر ثواب ور رسیږی، او په لږ خیرات سره هم د ثواب فائده ورحاصلیږی. لکه چه په خالصی (مستعدی ـ هواری ـ معتدلی ـ هواداری لمریزی) محمکی کښی (یو ښکلی ښه میوه دار) باغ وی نو محومره چه باران (متدرجاً) ووریږی، هغومره کته به ور ورسیږی. که ئی نیت سم نه وی په هره اندازه چه زیات مال صرف کړی، هغومره مال ئی ضایع، او دی زیانمن کیږی. محکه چه په زیات مال ورکولو کښی به ریاء او محان ښوول هم زیات وی. لکه چه په ښویه تیږه (ګټه) باندی دانه نه زرغونیږی نو محومره زورور باران چه ووریږی هغومره زیان رسوی.

#### ٱڽۅۘڎؙٳٙػۮؙڬؙۄٛٳڽٛؾڰ۬ۏؽڶۿؘڿۜؿڐ۠ۺٞ يٞۼؽڸۣٷٳٙڠڹٵۑۼٞڔۣؽ۫ڡڹؾۼ۫ؾٵٳڒڹۿڒڒڶۮڣؽۿٳ

#### مِنْ كُلِّ التَّمَرْتِ وَأَصَابَهُ الكِبَرُولَة دُرِّيَة تُضْعَفَا أُوَّ فَأَصَابَهَا إِعْصَارُ فِيهِ نَارُّ فَاحْتَرَقَتْ كَذَالِكَ يُبَرِّينُ اللهُ لَكُمُ الْإِيْتِ لَعَلَّكُمُ تَتَفَكَّرُوْنَ ۖ

آیا خوښوی یو د تاسی دا چه وی دی ده لره یو باغ له خرماؤ څخه او له انګورو څخه چه بهیږی له لاندی (د ونو) د هغو ویالی چه وی ده لره په دغه (باغ) کښی له (نورو) هر ډوله (قسمه) میوو او ورسیږی ده ته زوړوالی او وی ده لره اولاد ضعیفان پس ورسیږی هغه (باغ) ته سخت باد چه وی په هغه کښی اور نو وسوځی دا (باغ) هم داسی (په شان د دی تیر شوی بیان) بیانوی الله تاسی ته دلایل (د خپل قدرت) له پاره د دی چه تاسی فکر وکړئ! (په هغه کښی او تری پند واخلئ!)

تفسیر: دا مثال د هغه چا دی چه د ریاء او ځان ښکارولو \_ او د خلقو د خبرولو له پاره خیر او خیرات کوی. یا د خیرات ورکولو په مقابل کښی پر مسکینانو باندی خپل منت او احسان پدی. یا ایناء \_ ضرر، او ربړ (تکلیف) وررسوی. یعنی دا داسی دی لکه چه یو سړی د خپل ځلمیتوب، او قوت په وخت کښی یو ښه باغ (بڼ) تیار کړی، چه د ضعف او زړښت په وخت کښی ئی میوی وخوری، او د ضرورت په وخت کښی ئی په ښه او کار ورشی، نو کله چه دی ضعیف او سپین پیری شی، او د هغه باغ میوی هم خپلی ترقی او زیات والی ته ورسیږی، نو دا باغ د ده د عین احتیاج او اړتیا (محتاجی) په وخت کښی وسوځی. یعنی خیر خیرات او صدقات لکه میوه دار باغ داسی دی، چه د هغه میوه په آخرت کښی په کار ورځی. کله چه د چا نیت خراب وی، نو د ده دا باغ سوځی نو بیا به د هغه میوه چه ثواب دی، په آخرت کښی څرنګه د هغه په ښه ورشی؟ حق سبحانه وتعالیٰ داسی په ښکاره او صاف ډول (طریقه) سره خلقو ته پند ورکوی. او دوی پوهوی \_ څو ښه وپوهیږی او د ده د قدرت په علائمو او آثارو ښه غور، او فکر وکړی.

مناسب د پاک مولا د دربار نه دی رب د کبر او ریا خریدار نه دی کوم عمل چه په ريا شي په کار نه دی عاجزی او اخلاص هر چاته په کار دی

#### يَأَيُّهَا الَّذِيْنَ امْنُوَّا انْفِقُوا مِنْ طَيِّبتِ مَاكَسَبْتُهُ وَمِتَّا اَخْرَجْنَا لَكُهُ مِّنَ الْرَضِ

### وَلَا تَيَهَّمُواالْخَبِيْكَ مِنْهُ تُنْفِقُونَ وَلَسْتُمُ بِالْخِذِي يُهِ إِلَّا اللهَ عَنِيٌّ حَمِيُكُ اللهَ عَنِيٌّ حَمِيُكُ اللهَ عَنِيٌّ حَمِيُكُ اللهُ عَنِيُّ حَمِيُكُ اللهُ عَنِيُّ حَمِيْكُ اللهُ عَنِيٌّ حَمِيْكُ اللهُ عَنِيُّ حَمِيْكُ اللهُ عَنِيُ اللهُ عَنِيُ عَمِيْكُ اللهُ عَنِيْ عَمِيْكُ اللهُ عَنِيْ عَلِيْكُ اللهُ عَنِيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَنِيْكُ عَمِيْكُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنِيْكُ عَلَيْكُوا اللهُ عَنِيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَنِيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنِيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَنْكُ اللهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ

ای هغو کسانو! چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو!) لګوئ! له حلالو (پاکو، غورو) د هغو مالونو چه (په کسب سره) تاسی ګټلی او له هغو (شیانو) چه ایستلی دی مونږ تاسی لره له ځمکی څخه (له حلالو پاکو غورو شیانو) او قصد مه کوئ تاسی (ورکولو) د خبیثو (حرامو نابودو شیانو) له هغه ماله چه لګوئ ئی تاسی (د الله په لاره کښی) حال دا چه نه یئ تاسی اخیستونکی د هغه (ناکاره شی په خپل حق کښی) مګر «خو ئی داسی اخلئ» چه سترګی پټی کړئ په (اخیستو د) هغه کښی او پوه شئ! چه بیشکه الله غنی دی (بی پروا له هر چا او هر شی ـ ورته تل ښه ستاینه (صفت) او) ثنا ویلی شوی.

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ په نزد د صدقاتو د مقبولیت شرط دا دی هغه خیرات چه له حلال گتل شوی مال محنی وی او حرام مال او څه شبهه او شائبه پکښی نه وی، او له ښو شیانو څخه ښه شی د الله تعالیٰ په لاره کښی ورکړ شی، او داسی خراب شیان په خیراتونو کښی صرف نه کړئ که تاسی ته دروړاندی شی، نو تاسی ئی په اخیستلو کښی وړاندی وروسته کوئ! او زړه مو نه غواړی! او نه ئی اخلئ! یا ئی په اخیستلو شرمیږئ! او په خوښی او خوشالی سره ئی له سره نه اخلئ! او وپوهیږئ چه پاک الله بی پروا دی او تاسی ورته اړ (مجبور) او محتاج یئ، او هغه تاسو ته هیڅ احتیاج نه لری. او د ډیرو محامدو او ښیکټو (فائدو) څښتن (خاوند) دی که تاسی له ښو شیانو څنی ښه شی د هغه په لاره کښی په مینه، شوق او محبت سره صرف کړئ! او شه خیر ورکړئ! نو دی هغه خوښوی.

### ٱلشَّيُظُنُ يَعِنُ كُمُّ الْفَقُرُ وَيَأْمُ رُكُمْ بِالْفَحْشَآءَ وَاللهُ يَعِنُ كُمُّ الْفَعْشَآءَ وَاللهُ يَعِنُ كُمُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلِيمُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلِيمُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلِيمُ اللهُ وَاللهُ عَلِيمُ اللهُ وَاللهُ عَلِيمُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلِيمُ اللهُ وَاللهُ عَلَيْمُ اللهُ وَاللهُ عَلِيمُ اللهُ وَاللهُ عَلَيمُ اللهُ اللهُ وَاللهُ عَلَيمُ اللهُ وَاللهُ عَلَيمُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ وَاللهُ عَلَيمُ اللهُ وَاللهُ عَلَيمُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ عَلَيمُ اللهُ وَاللهُ عَلَيمُ اللهُ وَاللهُ عَلَيمُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ عَلَيمُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ عَلَيمُ اللهُ وَاللهُ عَلَيمُ اللهُ وَاللهُ عَلَيمُ اللهُ وَاللهُ عَلَيمُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ عَلَيمُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ عَلَيمُ اللهُ اللهُ وَاللهُ عَلَيْمُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ

شیطان وعده درکوی تاسی ته د خواری (او ویروی مو چه خوار به شع!) او حکم کوی تاسی ته په (کولو د) ناوړو (غلطو) کارونو (لکه بخل) او الله وعده کوی له تاسی سره د مغفرت (د ګناهونو) له خپله (لوری) او د فضل (د انفاق په بدل کښی)، او الله پراخ دی (رحمت، فضل او احسان د ده) ښه

#### عالم دی (پر ټولو احوالو)

تفسیر: که د چا په زړه کښی داسی خیال و گرځی «که خیرات ورکړم، نو خوار او مفلس به شم» او د الله تعالیٰ د اوامرو او تاکیداتو له اوریدلو سره بیا هم همت او میرانه (بهادری) نه کوی، او پخپل زړه کښی دا خبره گرځوی چه له خپله ماله هیڅ شی صرف نه کړی، او د الله تعالیٰ له وعدی ځنی مخ اړوی، او په شیطانی وعدو باندی د ده د طبیعت میلان او اعتماد وی، نو ښائی چه دی یقین او اعتماد ولری چه دا خبره د شیطان له خوا د هغه په زړه کښی لویدلی ده او داسی دی نه وائی چه «ما خو د شیطان شکل په ستر گو نه دی لیدلی، نو د هغه حکم به ماته څرنگه القاء کیږی؟» او که دا خیال ئی په زړه کښی و گرځی چه د «صدقی» او خیرات په وسیله ئی مغفرت ورپه برخه کیږی او په مال کښی ئی زیاتوالی او برکت پیدا کیږی نو ودی پوهیږی، چه دا خبره د الله تعالیٰ له خوا د هغه په زړه کښی لویدلی ده، نو د الله جل جلاله شکر دی وباسی، او د الله عم نواله په خزانه کښی د هیڅ کمی نشته، او د گردو (تولو) په ظاهر او باطن «خبیر» او د هر سړی په نیت او عمل باندی «بصیر» دی.

#### 

ورکوی (الله) حکمت (نافع علم سره له عمله) هر چا ته چه اراده وکړی (د ورکولو ئی) او هر چا ته چه ورکړ شو حکمت (نافع علم سره له عمله) نو په تحقیق سره ورکړی شو (ده ته) خیر ډیر، او نه اخلی پند مګر خاوندان د عقلونو (صافو چه د وهم او نفسی غوښتنو شوائب پکښی نه وی).

> «باقی» واخمله! «فانی» پریدده! نایوهانو ته «جهل» یریدده!

مال «فانی» او علم «باقی» دی «علم» خوښ دی د پوهانو «قارون» ډوب په ځمکه پريږده! په «اسفارو» خر بار پريږده! «ادریس» وخوت په آسمان «یؤت الحکمة» تل لوله!

### وَمَأَ اَنْفُقُ تُوُمِّنُ ثَفَقَةٍ آوُنَذَرُتُهُ مِنْ اَنْفَادِ فَا وَانَدَادُ اللهَ يَعُلَمُهُ وَمَا لِلطَّلِمِينَ مِنْ اَنْصَادِ ﴿ فَإِنَّ اللهَ يَعُلَمُهُ وَمَا لِلطَّلِمِينَ مِنْ اَنْصَادِ ﴿

او هغه شی چه صرف کړئ تاسی له نفقی (لکه زکوة او خیرات ـ لږ یا ډیر) یا (ئی) لاژم کړئ (پخپل ځان) له کوم نذره نو بیشکه الله ته معلوم دی هغه (لکه نور شیان)، او نشته له پاره د ظالمانو (چه بی ځایه مال صرفوی) هیڅ مدد کوونکی (ساتونکی له عذابه د الله)

تفسیر: یعنی هغه شی چه په خیرات کښی ورکاوه کیږی، لږ وی که ډیر، په ښه نیت وی که په خراب، په حقه لاره ئی لکوئ که په باطله، په پټه ئی ورکوئ که په ښکاره، د خلقو د ښودنی له پاره یا «نذر» په ځان اخلئ، په شرط یا غیر شرط، په طاعت یا په معصیت کښی، په هر ډول (طریقه) سره چه وی بیشکه الله تعالیٰ ته هغه او نور ګرد (تول) امور ښکاره او معلوم دی. او هغه کسان چه د مال په «انفاق» یا په «نذر» کښی د الله له احکامو ځنی پرته (علاوه) کار کوی د هغوی هیڅوک مددګار نه دی. او په هر چا باندی چه الله تعالیٰ اراده وفرمائی خپل عذاب نازلوی.

(فائده): «نذر» په منلو سره واجبیږی، نو که بیا ئی ادا نه کړی ګنهګاریږی «نذر» پرته (علاوه) د الله تعالیٰ په نامه د بل چا په نامه روا نه دی. مګر داسی ووائی چه د الله تعالیٰ په نامه ئی فلاتی ته ورکوم. یا د دی «نذر» ثواب دی هغه ته ورسیږی. نو په دی صورتونو کښی هیڅ پروا نشته.

### إِنْ تُبُدُوا الصَّدَ فَتِ فَنِعِمَّا هِي وَإِنْ تُخْفُوْهَا وَتُؤُوهَا الْفُقَرَآءَ فَهُوَ خَهُو اللهُ اللهُ وَمَا الفُقَرَآءَ فَهُو خَدُرٌ لَا اللهُ وَمَا تَعُمُلُونَ خَبِيرُ ﴿ وَاللهُ وِمَا تَعُمُلُونَ خَبِيرُ ﴿ وَاللهُ وِمَا تَعُمُلُونَ خَبِيرُ ﴿ وَاللهُ وِمَا تَعُمُلُونَ خَبِيرُ ﴿ وَاللهُ وِمِمَا تَعُمُلُونَ خَبِيرُ ﴿ وَاللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَالَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ واللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ واللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ واللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّالَاللَّالِمُ اللَّالَالِمُ اللَّلَّا لَاللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ لَا اللَّهُ ا

که ښکاره کوئ تاسی خیراتونه پس ښه کار دی (ښکاره کول د) هغه او که پټوئ ئی تاسی (په وخت د ورکولو کښی) او ورکوئ ئی تاسی فقیرانو ته نو دا (پټ ورکول بهتر او) خیر دی تاسی ته، او لری به کړی (الله) له تاسی نه ځینی د ګناهونو ستاسی، او الله په هغو کارونو چه کوئ ئی تاسی ښه خبردار دی ( او هیڅ شی تری پټ نه دی).

تفسیر: یعنی که خلقو ته د ورښوولو په نیت نه وی، نو خیرات ورکول په ښکاره ډول (طریقه) سره بهتر دی چه د نورو شوق او رغبت هم ورته وشی. او په پټه سره هم خیرات ورکول ښه دی چه اخیستونکی ته حیاء ورنشی، لنډه ئی دا چه اظهار او اخفاء دواړه بهتر دی. مګر د هری موقع او مصلحت لحاظ یوه ضروری خبره دی.

#### كَيْسَ عَكَيْكَ هُلُ لَهُمْ وَلَكِنَّ اللهَ يَهُدِى مَنْ كَيْشَآءُ وَمَا تُنُفِقُوُا مِنْ خَيْرٍ فَلِاَنْفُسِكُمُ وَمَا تُنْفِقُونَ إِلَّا ابْتِغَآءَ وَجُهِ اللهِ \* وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ خَيْرِ يُوكَ إِلَيْكُمُ وَاَنْتُمُ لَا تُظْلَمُونَ \*

نشته پر تا باندی (پر سمه صافه لاره) برابرول د دوی ولیکن الله (په سمه صافه لاره) برابروی هغه شوک چه اراده وکړی (د برابر والی ئی) او هر هغه شی چه صرفوئ (ئی) تاسی له خیره (له مال نه) پس له پاره د نفسونو (محانونو) ستاسی دی، او نه صرفوئ تاسی (ای مؤمنانو!) مگر (صرفوئ ئی) خاص له پاره د طلب د رضا د الله، او هر هغه شی چه صرفوئ (ئی) تاسی له خیره ( له مال نه) نو پوره به در کړ شی تاسی ته (ثواب د هغه ) او په تاسی به ظلم ونه کړ شی (د ثواب په کموالی سره).

تفسیر: کله چه رسول اکرم صلی الله علیه وآله وصحبه وسلم خپلو اصحابو ته امر ورکړ چه له مسلمانانو ځنی پرته (علاوه) بل هیچا ته خیرات مه ورکوئ! او په دی امر کښی دا مصلحت ؤ چه د مال او شتو له امله (وجی) کافران د اسلام په لوری راغب شی، نو وروسته له دی نه ئی داسی امر وفرمایه چه دا ثواب به هلته دررسیږی چه له خیرات ورکولو ځنی د الله تعالیٰ خوښی مطلوبه وی نو دا آیت نازل شو، او په دی کښی عام حکم راغی، چه د پاک الله په لاره کښی چه هر چا ته مال ورکړئ!، د هغه ثواب تاسو ته درکاوه کیږی!، د مسلم او غیر مسلم څه تقئید نشته، یعنی هر چا ته چه صدقه ورکوئ ښائی چه یوازی د پاک الله په نامه وی، په هغه کښی د مسلمان او نامسلمان څه تخصیص نه دی په کار یوازی په صدقه ورکولو کښی دغه خبره ضروری ده چه محض «لوجه الله» وی.

#### لِلْفُقَرَآءِ الَّذِينَ الْحُوسِرُ وَا فِي سَبِيلِ اللهِ لَالْيَسْتَطِيعُونَ ضَرُبًا فِ الْأَرْضِ يَعُسُبُهُ مُ الْجَاهِ لُ أَغْنِينَاءَ مِنَ التَّعَقُّفِ تَعْرِفُهُمُ بِسِيْمُهُ مُ ۚ لَا يَسُعُلُونَ النَّاسَ الْحَافَا "

(خیراتونه ستاسی) له پاره د هغو فقیرانو دی چه بند کړی شوی دی په لاره د الله (په جهاد او نورو طاعاتو) کښی چه توان نه لری دوی د ګرځیدلو په ځمکه کښی (له پاره د معاش او تجارت د طاعت د مشغولتیا په سبب) ګمان کوی په دوی باندی ناپوه (په حال د دوی) د غنیانو په سبب د نه سوال کولو په کوښښ سره پیژنی به ته (ای سامعه!) دوی په څیرو (علائمو د تواضع او اثر د مجاهدی) د دوی سره، نه کوی دوی سوال له خلقو ځنی په سختی (په الحاح او کوښښ) سره،

تفسیر: یعنی داسی خلقو ته صدقه ورکول ـ ډیر ثواب لری چه د الله جل و علیٰ شانه په لاره کښی او د هغه د دین په کار کښی مشغول او مقید وی، او د تګ او راتګ او د خوړو، لباس او نورو له ګټلو ځنی پاتی وی، او هیچا ته خپل حاجت او اړتیا (محتاجی) نه ښکاروی. لکه د رسول الله صلی الله علیه وسلم ځینی اصحاب داسی هم وو چه دوی خپل کور کهول خوشی کړی و، او د (صفی) په اصحابو کښی شامل شوی وو، او پخپله خوښه او رضاء سره د پاک محمد صلی الله علیه وسلم صحبت او خدمت ئی خپلو ځانو ته غوره کړی و دینی علوم به ئی زده کول، مفسدینو او شر آچوونکو سره به ئی «جهاد» کاوه، هم داسی اوس هم پر مسلمانانو باندی د هغو کسانو امداد او مرسته (مدد) حتمی او ضروری ده چه د قرآن عظیم الشأن په یادولو، یا د هغو کسانو امداد او مرسته (مدد) حتمی او ضروری ده چه د قرآن عظیم الشأن په یادولو، یا د دینی علومو په تحصیل کښی بوخت (ډوب) او مشغول وی. د څیری له پیژندلو ځنی دا مطلب دی چه د هغوی څیری ډیری ژیړی او بدن ئی نری را بریښی، او د جد او جهد آثار د هغوی په مخونو کښی له ورا ښکاریږی.

#### وَمَا ثُنُوٰفُوا مِنْ خَيْرٍ فَانَّ اللهَ بِهِ عَلِيُحُ ﴿

او هر شی چه تاسی صرفوئ (ئی په هر شی کښی) له خیره (له مال نه) پس بیشکه الله په هغه باندی (هم) ښه عالم دی.

تفسیر: یه عام او خاص ډول (طریقه) د داسی خلقو له کارونو ځنی خبردار دی، چه یاد شول.

### ٱلَّذِيْنَ يُنْفِقُونَ آمُوالَهُ مُ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِسِرًّا وَعَلَانِيَةٌ فَلَهُمُ الْذِيْنَ فَكُهُمُ الْفَهُرُ الْفَهُمُ الْفَهُمُ الْفَهُمُ الْفَهُمُ الْفَهُمُ الْفَهُمُ اللَّهُمُ الللَّهُمُ اللَّهُمُ الللِّهُمُ اللْمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الللِّهُمُ الللْمُلِمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللَّهُمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُلِمُ اللللْمُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُ الللْمُلْمُ الللْمُ اللْمُلِمُ الللْمُ الللّهُمُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُ الللْم

هغه کسان چه صرفوی مالونه خپل (د الله په لاره کښی) په شپه او په ورځ کښی په پټه او په ښکاره پس (شته) دوی ته اجر (ثواب) د دوی په نزد د رب د دوی، او نشته (هیڅ ډول (طریقه)) ویره په دوی باندی او نه به دوی هیڅکله غمجن کیږی (د ثواب په نقصان سره).

تفسیر: تر دی ځایه پوری د خیرات بیان، او د هغه د فضیلت د قیدو او شرائطو ذکر و. هر کله چه له خیرات کولو ځنی له یوه لوری په معاملاتو کښی د سهولت او د تسهیل عادت پیدا کیږی، او د بی مروتی او سخت گیری ـ خرابی ورڅرګندیږی، او له بل لوری هغه ګناهونه چه په معاملاتو او اعمالو کښی پیښیږی د هغوی کفاره هم په صدقاتو او خیراتو سره کاوه شی، او هم په خیرات کولو سره په اخلاقو، مروت، خیر غوښتلو او ګټه رسولو کښی زیاتوالی پیدا کیږی، او د پاک خدای مخلوق ته فائدی رسیږی، نو له دی کبله (وجی) ئی په دی متعدو آیتونو کښی د هغه یادونه وکړه.

هر کله چه سود (سوائی) آخیستل له خیرات څخه مخالف دی، ځکه چه په صلقاتو کښی یوازی مروت، احسان او ګټه رسونه او په سود کښی پرته (علاوه) له بی مروتی، ضرر رسولو، ظلم او ځلل (ضرر) څخه بل شی نشته نو د خیراتونو او صلقاتو د فضیلت د بیانولو څخه وروسته د سود منمت او د هغه د ممانعت ذکر ډیر مناسب دی. څومره چه په خیرات کښی ښیکنی (فایدی) او فضایل شته، هومره په سود او (سوائی) کښی خرابی او رذائل موجود دی.

#### ٱلَذِينَ يَا كُلُونَ الرِّلُوالَا يَقُومُونَ إِلَّاكَمَا يَعُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطُنُ مِنَ الْمَسِّ ذٰلِكَ بِأَنْهُمُ قَالُوَ إِلَّهُمُ الْبَيْعُ مِثُلُ الرِّيُوا وَآحَلَ اللهُ الْبَيْعُ وَحَرَّمَ الرِّيْوا

هغه کسان چه خوری (یعنی اخلی) سود (له خلقو) نه پاڅیږی دوی (د قیامت په ورځ کښی) مګر (پاڅیږی داسی) لکه چه پاڅیږی هغه څوک چه حواس ئی خراب کړی وی شیطان (د عربو په ګومان) له (خپله) اثره. دا (حال د دوی) په سبب د دی دی چه دوی ویل چه بیشکه هم دا خبره ده چه تجارت خو هم داسی دی (په جواز کښی) لکه سود حال دا چه حلال کړی دی الله تجارت او حرام کړی ئی دی سود

تفسیر: سود خور په قیامت کښی داسی له خپل قبر ځنی پورته کیږی لکه لیونی او هغه څوک چه حواس ئی خراب شوی وی. او دا حالت به د دی له امله (وجی) وی چه ده حلال او حرام سره ګډول او دا ئی ځکه کول چه په دغو دواړو کښی ئی ګټه مقصوده وه، او دا دواړه ئی حلال ګڼل، حال دا چه د «بیعی» او «ربوا» په منځ کښی ډیر فرق شته، «بیع» د الله تعالیٰ له خوا حلاله، او «ربوا» حرامه ده.

(فَائله): هغه نفع چه په «بیع» کښی ده هغه د مال په مقابل کښی ده لکه څوک چه د یوی درهمی جامه په یوه نیمه درهمه خرڅه کړی، او «سود» هغه دی چه څوک پکښی بلا عوضه نفع واخلي. لکه چه د يوې درهمي په عوض دوې درهمي واخلي. په ړومېني صورت کښي کله چه جامی او درهمی دواړه سره بيل بيل شيان دی، او د دوی د هر يوه نفع او غرض سره جلا (جدا) دی ـ نو ځکه د هغوی په منځ کښې موازنه او مساوات في نفسه غير ممکن دی. او کله چه پلورلو او پیرودلو «خرڅولو او اخیستلو» ته حاجت پیدا شی نو د موازنی او مساوات له یاره د خلقو د ضرورت او حاجت څخه پرته (علاوه) بل کوم شي نشته او د دوی د هر يوه ضرورت او رغبت له حده زیات مختلف دی. یوه سری ته یوه درهمه دومره زیاته په کار وی، چه په خپله خوښه سره د لسو درهمو تکر (کېرا) پرې بلوري (اخلي). او بل سړې ته د يوه ګز تکر (کیری) دومره زیات ضرورت پینیپی، چه د یوی درهمی تکر (کیره) په لسو درهمو باندی پیری (خرڅوی)، یعنی د احتیاج او رغبت له یاره دا دواړه یه دواړو صورتونو کښی ورته یو شان ښکاری. نو که اوس څوک يو ټکر (کېره) په يوی درهمي ييري (خرڅوي)، نو يه هغه کښي سود يعنى نفع خالى عن العوض نه ده. او كه بالفرض همغه تكر (كيره) يه يو زر درهمو واخلی، بیا هم پکښی سود نشته. ځکه چه فی حد ذاته د دوی دواړو په منځ کښی موازنه او مساوات له سره نه کیږی. که د دوی له پاره کومه پیمانه او میچ وی، نو هغه به د هر یوه همغه رغبت او ضرورت او اړتيا (محتاجي) وی او په دوی کښې عموماً دومره تفاوت او توپير (فرق) شته، چه توبه! نو که سود متعین کړ شي، نو دا تعیین به څرنګه وی؟ او که یوه درهمه په دوی درهمو باندي واخلي، نو دلته في نفسه مساوات كيدي شي، چه يوه درهمه د يوي درهمي په مقابل کښي معين کيږي، او بله درهمه خالي عن العوض پاتي کيږي او سود ګرځي، او دغه معامله شرعاً حرامه ده.

#### فَكُنُّ حَبّاءً لا مَوْعِظَة ثِّقنُ رَّبِّهِ فَانْتَهَى فَلَهُ مَاسَلَفَ وَأَصْرُهُ إِلَى اللّهِ ا

#### وَمَنْ عَادَ فَأُولِيكَ أَصْعُبُ النَّارِ هُمْ فِيْهَا خَلِدُ وْنَ اللَّهِ وَمَنْ عَادَ فَأُولِيكَ وَنَ

پس هر خوک چه راشی ده ته پند له (طرفه د) رب د ده پس منع شو (له سوده) پس دی ده ته هغه شی چه پخوا ئی اخیستی دی، او معامله ئی الله ته (سپارلی شوی) ده، او هر خوک چه بیرته و گرځیده (سود ته او حلال ئی وگاڼه) نو دغه کسان صاحبان د اور (د دوزخ) دی، چه دوی به په دی اور کښی تل وی.

تفسیر: یعنی هغه سود چه له حرمت څخه ئی پخوا مو اخیستی دی په دنیا کښی د هغه د استرداد امر د هغه خاوند ته نه ورکاوه کیږی، یعنی تاسی حق نه لرئ چه د هغه مطالبه وکړئ، او په آخرت کښی حق سبحانه و تعالیٰ اختیار لری چه هغه پخپل فضل او مرحمت سره وبخښی، خو وروسته له حرمته که بیا هم څوک د سود له اخیستلو څنی لاس وانخلی، بلکه بی پروا ئی وخوری، نو هغه دوزخی دی، او د الله تعالیٰ د حکمونو په مقابل کښی د خپلو عقلی دلیلونو د وړاندی کولو سزا ئی همغه ده چه پاک الله ئی فرمائی.

#### يَمُحَقُ اللهُ الرِّبُواوَيُرْ بِي الصَّدَاقْتِ

ورک کوی الله (برکت د) سود او زیاتوی (ثواب د) خیراتونو،

تفسیر: الله تعالیٰ د سود مال نابود او پوپنا (تباه) کوی. یعنی په هغه کښی هیڅ خیر او برکت نه وی. بلکه د هغه اصل مال هم ضائع کیږی. کله چه د حضرت نبوی صلی الله علیه وسلم په حدیث کښی راغلی دی، چه «د سود مال په هره اندازه چه زیات شی، آخر ئی افلاس او تاوان دی.» او د خیرات د مال له زیادت ځنی دا مطلب دی چه په هغه مال کښی زیادت راځی، او پاک الله په هغه کښی خیر او برکت پدی او د هغه ثواب ډیروی لکه چه په احادیثو کښی هم راغلی دی.

#### وَاللَّهُ لَايُحِبُّ كُلُّ كَفَّارٍ آشِيْمٍ ﴿

او الله دوستی نه کوی له هر سخت کافر گنهگار سره (بلکه دغه ناشکر د حرامو حلالوونکی معذبوی هم).

تفسیر: مطلب دا چه سود او سوائی اخیستونکی سره له ماله او شتو دومره نه کوی چه

محتاجانو ته بی له سوده حسنه پور (قرض) ورکړی. حال دا چه په ده باندی دا لاژم ؤ چه هغه ئی د خیرات په توګه (طریقه) حاجتمندو خلقو ته ورکړی وی، نو اوس له دی څخنی زیات د الله تعالیٰ د نعمتونو ناشکری او کفران به څه وی؟.

#### إِنَّ الَّذِيْنَ الْمَنُوُ الْحَمِيلُوا الصَّلِحٰتِ وَأَقَامُوا الصَّلُوةَ وَانْتُواالزُّكُوةَ لَهُمُ الْحَمُو اَجُرُهُمُ عِنْدَ رَبِّهِمُ \* وَلَا خَوْثٌ عَلَيْهِمُ وَلَاهُمْ يَغُزَنُوْنَ ۞

بیشکه هغه کسان چه ایمان ئی راؤړی دی (په ټولو مؤمن به شیانو) او کوی دوی ښه (عملونه) او قائموی دوی (سم ادا کوی سره له ټولو حقوقو په ترتیب) لمونځ او ورکوی دوی زکوة شته دوی لره اجر (ثواب) د دوی په نزد د رب د دوی، او نشته (هیڅ ډول (طریقه)) ویره په دوی باندی او نه به دوی (هیڅکله) غمجن کیږی (د ثواب په نقصان سره).

تفسیر: په دی آیت کښی د سود او سوائی اخیستونکی په مقابل کښی د ایماندارانو صفتونه، او د هغو انعامونو ذکر کوی چه د سود اخیستونکی له حالاتو، اوصافو، عاقبت او حکمونو څخنی مخالف دی، چه په هغه سره د سود اخیستونکی پوره تهدید او تشنیع هم شکاره شوه.

#### يَاكِنُهُا الَّذِينَ الْمَنُوا اتَّقَوا الله وَذَرُوا مَا بَقِي مِنَ الرِّبُوا إِنْ كُنْتُومُ وَوَمِنِينَ ﴿

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو!) وویریږئ له الله نه او پریږدئ هغه چه پاتی شوی دی له سوده که یئ تاسی مؤمنان (یقین لرونکی په شریعت په رښتیا سره).

تفسیر: یعنی پخوا له دی ممانعت گخنی څه سود او سوائی مو چه اخبستی ده بلا پسی، خو وروسته له دی ممانعته هغه سود چه اوښتی دی مه ئی اخلئ.

#### فَإِنْ لَمُ تَفْعَلُوا فَاذْنُوْ إِيحُرْبِ مِنَ اللهِ وَرَسُولِهِ وَإِنْ تُبْتُمُ

#### فَلَكُمْ رُءُوسُ مُولِكُمْ لَا تَظْلِبُونَ وَلَا تُظْلَبُونَ ۞

پس که ونه کړ تاسی (دا کار) نو آګاه شئ (او ځان تیار کړئ) تاسی په جنګ له (طرفه د) الله او رسول د ده، او که توبه ګاره شوئ تاسی (له اخیستلو د سوده) نو شته تاسو لره اصل د مالونو ستاسی مه کوئ تاسی ظلم (چه سود به هم غواړئ) او نه دی ظلم کاوه شی پر تاسی (چه له رأس المال څخه مو څه ستون کړی شی).

تفسیو: یعنی هغه پخوانی سود مو چه اخیستی دی که هغه په خپل رأس المال کښی حساب او له رأس المال ځنی ئی کم کړئ، نو پر تاسو باندی ظلم او تیری کیږی. او وروسته له ممانعته که تاسی هغه اوښتی سود وغواړئ، نو دا ستاسی ظلم دی.

#### وَإِنْ كَانَ ذُوْعُسُرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَى مَيْسَرَةٍ وَانَ تَصَلَّ قُواخَيْرُ لَكُمُرِانَ كُنْ تُمُرَّعُ لَكُونَ

او که ؤ پور وړی (قرض وړونکی) خاوند د ناداری نو پر تاسی دی انتظار پور وړی (قرض وړونکی) پور وړی (قرض وړونکی) او دا چه بښنه وکړئ تاسی (دی پور وړی ته)، خیر (ډیره بهټره) ده تاسی ته که یځ تاسی چه یوهیږئ (په هغه خیر).

تفسیر: یعنی کله چه د سود ممانعت وشو، او د هغه اخیستل او ورکول موقوف شول، نو اوس تاسی خپل پور (قرض) له مفلس پوروړی ځنی درګرده غواړئ داسی غوښتنه نه ده په کار بلکه ناداره لره مهلت ورکړئ! او که مو د لاسه کیږی هغه پور (قرض) ورویخښئ!.

### وَاتَّقُواْ يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللهِ تُثْرَّتُوَ فَى كُلُّ نَفْسٍ كَالْسُبُتُ وَهُمُ لِايُظُلَمُونَ ﴿

او وویریږئ تاسی له (عذابه د) هغی ورځی چه بیرته بیول کیږئ تاسی په هغی کښی طرف د الله ته بیا به یوره ورکړی شی هر نفس ته (جزا) د هغه عمل

تلك الرسل(٣)

چه (ده له خیره یا شره) کړی وی او په دوی به ظلم ونه کړ شی ( د عذاب په ډیروالی یا د ثواب په لږوالی سره).

تفسیر: یعنی په قیامت کښی به د ګردو (تولو) اعمالو جزا او سزا ورکوله کیږی، نو اوس دی هر څوک فکر وکړی چه ښه کار کوی که بد؟ ګټه او سود اخلی؟ یا خیرات ورکوی؟ (د «البقرة» د سورت ګرد (ټول) آیاتونه مدنی دی پرته (علاوه) له دی آیت څخه چه مکی دی او په حجة الوداع کښی په «منٰی» کښی نازل شوی دی او وروسته له دی نه بل کوم آیت نه دی نازل شوی او رسول الله صلی الله علیه وسلم وفات شوی دی).

# يَايَّهُ الآنِيُنَ امَنُوْ الذَاتَ ايَنْتُوْ بِدَيْنِ الْ آجَلِ مُسَلَّى فَاكْتُبُو لَا يَكُ الْكَاتِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ الْحَقِّ الْكَاتِ اللهِ عَلَيْهِ الْحَقِّ الْكَاتِ اللهِ عَلَيْهِ الْحَقِّ وَلَا يَنْهُ فَلْ مِنْهُ اللهُ عَلَيْهِ الْحَقْ اللهُ وَلَا يَنْهُ فَلْ مِنْهُ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ الْحَقْ وَلَا يَنْهُ فَلْ مِنْهُ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُل

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو!) کله چه یو له بله سره معاملی کوئ تاسی په پور (قرض) سره تر نیتی تاکلی (مقرر کړی) شوی پوری نو ولیکئ تاسی هغه (پور۔ قرض)!، او ودی لیکی (کاغذ د پور۔ قرض) په منځ ستاسی کښی یو کاتب په عدل (انصاف سره واقعاً نه کم او نه زیات) او منع دی نه راوړی (هیڅ یو) کاتب (د دی کاغذ) له لیکلو څخه (او ښائی چه ولیکی دا معامله) هغسی چه ښوونه کړی ده کاتب ته الله نو ودی لیکی، او بیان دی وکړی (کاتب ته) هغه څوک چه په ده باندی حق (پور۔ قرض) دی او ودی ویریږی (کاتب) له الله چه رب د ده دی او نه دی کموی له هغه (حقه) هیڅ شی، (یعنی دی دی هم په اقرار کښی هیڅ زیاتوالی او کموالی، تغیر او تبدیل نه کوی).

تفسیر: هومبی ئی د صدقاتو او خیراتونو فضیلت، او د هغو د احکامو بیان وکړ. وروسته له هغه ئی د (سود) حرمت او مذمت وکړ، او اوس د پور (قرض) اخیستلو او پور (قرض) ورکولو، او د حجت لیکلو، او د پور (قرض) د بیرته ور رسولو نیټه تر راتلونکی مودی پوری، او د نورو لار ښوونه کیږی. او د پور (قرض) په نسبت داسی معلومیږی چه دا ډول (طریقه) معامله جائزه

تلكالرسل(٣) البقرة (٢)

ده ، مگر هر کله چه دا معامله به راتلونکی مودی پوری اړه (احتیاج) لری، او د هیری، مړینی (مرک)، نشتوالی او د نورو جنگ جگړی احتمال هم پکښی شته، نو ځکه ضروری ده چه د هغی د تأدیبی نیته په داسی اهتمام سره وټاکله (مقرره) شی! چه وروسته له هغه داسی کومه جگړه او مخالفت پکښی پیښ نشی، او د هغی صورت هم دا دی چه دا خبره پر یوه کاغذ باندی ولیکی، او د بیرته وررسولو نیته وټاکله (مقرره) شی!. او د پور (قرض) ورکوونکی او پوروړی (قرض وړونکی) نومونه او ښکاره پیژندګلوی، او د هغی معاملی پوری نور تړلی تفصیلات او لاژمی خبری په صاف او ښکاره ډول (طریقه) سره ولیکلی شی!. او لیکونکی (کاتب) لره ښائی چه بی له انکاره همغسی چه د شرعی شریفی حکم دی له هغه سره ئی سم او برابر ولیکی! او له عدل او انصاف څخه لری نه شی! ښه خو دا دی چه دا حجت پخپله پوروړی (قرض وړونکی) پخپل قلم سره ولیکی! یا ئی لیکونکی ته ووائی، چه هغه ئی سم د ده له وینا سره ولیکی، او د بل چا سره ولیکی! یا ئی لیکونکی ته ووائی، چه هغه ئی سم د ده له وینا سره ولیکی، او د بل چا سره ولیکی! یا ئی لیکونکی ته ووائی، چه هغه ئی سم د ده له وینا سره ولیکی، او د بل چا سره حق کښی هیڅ ډول (طریقه) نقصان او تاوان پیښ نه کړی!.

### فَإِنُ كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقِّ سَفِيهُا أَوْضَعِيْفًا أَوْلا سَنْ تَطِيعُ الْحُنْ الْمُعَالَقُلُا سَنَعُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالُولُ الْمُعَالِقُ الْمُعَلِّقُ الْمُعَلِّقُ الْمُعَلِقُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقُ الْمُعَلِقُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقُ الْمُعِلِقُ الْمُعِلِقُ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِي الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقُ الْمُعَلِقُ الْمُعَلِقُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقِي الْمُعَالِقِ الْمُعَلِقِي الْمُعَلِقِي الْمُعِلِقُ الْمُعِلِقِي الْمُعِلِقُ الْمُعِلِقُ الْمُعِلِقُ الْمُعِلَّقِي الْمُعِلِقِي الْمُعِلَّمِ الْمُعِلِقُ الْمُعِلَّمِ الْمُعِلِقُ الْمُعِلِ

پس که ؤ هغه څوک چه په ده باندی حق (پور(قرض)) دی کم عقل (مبذر، بی وقوف او لیونی) یا ضعیف لکه ووړ (معزور) یا ډیر زوړ (بوډا) یا ئی توان نه وی چه اقرار وکړی (چه ګنګ وی یا د کاتب په ژبه نه پوهیږی) دی پخپله نو بیان دی وکړی ولی (واکدار) د ده په عدل (انصاف سره چه سمه خبره ووائی نه کمه نه زیاته)،

تفسیر: یعنی هغه مدیون او پور وړی چه کم عقل یا ناپوه یا مبذر یا ضعیف یا سست یا بیرا وی لکه چه ووړ (معزور) یا زوړ، او د معاملی د پوهیدلو پوهه نه لری، یا د هغی معاملی لاژمی خبری لیکونکی ته نشی ویلی (لکه چه ګونګی وی یا د کاتب په ژبه نه پوهیږی) نو په داسی صورت کښی د مدیون ـ واکدار یا وارث یا ولی یا وصی دی هغه معامله په عدل او انصاف سره بی له زیاتوالی او کموالی پای (اخر) ته ورسوی! او لیکونکی ته دی ووائی چه وئی لیکی.

#### وَاسْتَشْهِكُ وَاشْهِيْكَيْنِ مِنْ يِجَالِكُوْ فَإِنْ لَهُ تَكُونَا رَجُكَيْنِ فَرَجُلُ وَامْرَاشِ مِكْن

#### تَرْضَوُنَ مِنَ الشُّهَدَاءِ أَنْ تَضِلُّ إِحُدْ مُهَا فَتُنْ كِرَاحُدْ مُمَا الْأُخْرَى \*

او شاهد ونیسئ تاسی (په خپلو معاملو کښی) دوه شاهدان له سړیو ستاسی (چه مسلمانان، عاقلان، بالغان او اصیلان وی) پس که نه وو دوه نارینه (شاهدان) نو یو سړی دی وی او دوه ښځی له هغو کسانو چه تاسی تری راضی یئ (د عدالت له کبله (وجی)) له شاهدانو (د ښځو دا تعدد د دی له پاره دی که) هیره کړی (دا شاهدی) یوه له دی دواړو نو ور په یاد به کړی هغه یوه له دی دواړو نو ور په یاد به کړی هغه یوه له دی دواړو (چه ور په یادوی)

تفسیر: او تاسی ته ښائی چه په دی معاملی کښی لږ تر لږه دوه نارینه یا یو نارینه او دوی ښځی شاهدانی ونیسئ! (ځکه چه په ښځو کښی عقل کم او هیره ډیره ده). او شاهد هم ښائی د غوره کولو وړ (لائق) یعنی لائق د اعتماد او د اعتبار خاوند وی (له سړیو ستاسی یعنی هغه دوه تنه چه مسلمانان، عاقلان، بالغان او اصیلان وی. او د کافر شاهدی قبوله نه ده. مگر د «امام اعظم رحمة الله علیه» په نزد د یوه کافر شاهدی پر بل کافر باندی روا ده.)

#### وَلاَ يَابُ الشَّهُ مَا اَءُ إِذَا مَا دُعُوا ۖ وَلاَ شَنَ عُهُوٓ اَنَ تَكُتُ بُوهُ مَغِيْرًا اَوْكِبِيْرًا اِلَى اجَلِهِ ۚ ذَٰ لِكُمُ اَقْسَطُ عِنْكَ اللهِ وَاقْوَمُ لِلشَّهَادَةِ وَادُنَى ٱلاَ تَرْتَا بُوْآ

او نه دی منع راوړی شاهدان کله چه وبلل شی دوی (شاهدی ته) او مه خوابدی کیږئ (ای معامله دارانو!) له دی چه ولیکئ دا (حق که) لږ وی او که ډیر وی تر نیټی د هغی پوری، دا (لیکل) ستاسی پوره عدل دی په نزد د الله او ښه مرسته (مدد) کوونکی (ډیر محکم) دی دپاره (د اداء) د شاهدی او ډیر نژدی دی دی دی ته چه شکمن نه شئ تاسی (د دی معاملی په نیټه او مقدار کښی).

تفسیو: یعنی هر کله چه شموک د شاهد کیدلو یا د شهادت د ادا کولو دپاره وغوښت شی، نو منع دی نه راوړی او نه دی انکار او پکښی سستی کوی!، او ښائی چه د معاملاتو په لیکلو کښی هیڅ ډول (قسم) قصور او اهمال ونه کړ شی! (تر دی چه نیته دی هم پکښی ولیکلی شی!) عام له دی نه چه هغه معامله وړوکی وی ـ که لویه، ځکه پوره عدل او انصاف په هم دی

کښی دی او په شهادت کښی هم زیات ډاډ په هم دی لیک باندی دی، او د نه هیریدلو او نه تیروتلو او دی. تیروتلو او دی. تیروتلو او د هیچا د حق د نه ضایع کیدلو اطمینان او تسلی هم په هم دغه لیک باندی دی.

#### إِلاَّ آنُ تَكُوْنَ تِجَارَةً حَاضِرَةً تُكِ يُرُونَهَا بَيْنَكُمُ فَلَيْسَ عَلَيْكُمُ جُنَاحُ اللَّ تَكْتُبُوهَا وَآشُهِدُ وَآشُهِدُ وَآلِذَاتَ بَايَعُتُمُ وَلا يُضَالِّ كَاتِبٌ وَلا شَهِيْنٌ مْ

مگر که وی (دا معامله) ستاسی تجارت په حضور (لاس په لاس) چه چلوئ ئی تاسی (په راکړه او ورکړه سره) په خپلو منځو کښی پس نشته پر تاسی باندی هیڅ ګناه چه ونه لیکئ تاسی دا (معامله) او شاهدان ونیسئ تاسی! کله چه یو له بل سره پلورل (اخیستل) یا پیرودل (خرڅول) «بیع او شری» کوئ تاسی او نه دی رسوی نقصان کاتب او نه شاهد، (یعنی په کتابت او شهادت کښی دی څه زیاتوالی او کموالی نه کوی ـ یا) او ضرر دی نه رسولی شی کاتب ته او نه شاهد ته (یعنی که معذور وی زور دی پر هیچا ونه کړ شی.)

تفسیر: یعنی که د سوداگری معامله لاس په لاس وی. د جنس په بدل کښی جنس یا نغده معامله وی ۔ او د پور (قرض) معامله نه وی، نو په دی صورت کښی ئی نه لیکل، وبال نه دی خو شاهد نیول په هسی معاملو کښی ضرور دی چه په هغی کښی وروسته له دی نه کومه جگړه او جنجال پیښ نشی او ښائی چه لیکونکی او شاهد هیچا ته کوم ربړ (تکلیف) او تاوان ورپیښ نه کړی یعنی نه دی مدعی او نه دی مدعی علیه ته څه نقصان او تاوان رسوی، بلکه همغه حق دی ادا یک کړی چه د ده په غاړه واجب دی (او هم داسی کاتب او شاهد ته دی هم څه ضرر نه رسوی.)

وَإِنْ تَفْعَلُوا فَانَّهُ فَنُكُونَ اِيكُمُ ﴿ وَ اثَّقُواالله ﴿ وَيُعَلِّمُكُمُ اللهُ ﴿ وَاللهُ إِكْلَ اللهُ واللهُ وَاللهُ عَلَمُ اللهُ وَاللهُ وَاللَّهُ وَاللّّهُ وَاللّهُ وَاللّه

او که وکړ تاسی (دا کار د اضرار) نو بیشکه دا ګناه ده (لاحقه) په تاسی پوری، او وویریږئ تاسی له الله نه، او ښوونه (د احکامو) کوی تاسی ته الله او الله په هر شی باندی ښه عالم دی. (او ګرد (ټول) شیان ورته ښه معلوم دی) او که یئ تاسی په سفر باندی او ومو نه موند کوم کاتب نو (واخلئ) ګروی قبض کړی شوی ښوی مه امین (معتبر) وګڼل ځینو ستاسی ځینی (نور، چه ګروی ئی وانه خیستله) نو ادا دی کړی هغه څوک چه امین ګرځولی شوی وی امانت د ده (یعنی د پور (قرض) ورکوونکی) او ودی ویریږی له الله څخه چه رب د ده دی او مه پتوئ شهادت (ای شاهدانو یا ای مدیونانو! چه ګویا اقرار هم په خپل ځان باندی شاهدی ده) او هر چا چه پته کړه دا (شاهدی) نو بیشکه دی ګنهګار دی زړه د ده او الله په (هغو کارونو) چه کوئ (ئی تاسی) ښه عالم دی. (او هر شی ښه ورته معلوم دی).

تفسیر: یعنی که په سفر کښی د قرض او پور معامله درپیښه شی او حجت او سند لیکلو ته موقع او فرصت نه وی او لیکونکی مو په لاس درنشی نو پوروړی (قرض وړونکی) دی د خپل پور (قرض) په عوض کښی کوم شی ګرو (ګاڼه) ورته کیږدی.

فائده: په «سفر» کښی د «حضر» په نسبت ګروی (ګاڼی) ته زیات ضرورت پیښیږی ځکه لیکل او شاهدی په «حضر» کښی په آسانی سره صورت موندلی شی او پور (قرض) ورکوونکی ته په آسانی سره اطمینان او تسلی پیدا کیږی نو ځکه په سفر کښی د «رهن» او ګروی (ګاڼی) اخیستلو حکم وشو. که نه په «حضر» او د لیکونکی او د شاهدانو په موجودیت کښی هم د ګروی (ګاڼی) اخیستل روا دی. لکه چه رسول اکرم صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی که پور (قرض) ورکوونکی پخپل پور وړی (قرض وړونکی) باندی اطمینان او اعتبار لری ـ او پری ډاډه وی، او تری ګروی (ګاڼه) ونه غواړی، نو پر پور وړی باندی لاژم دی چه د پور (قرض) د خاوند حق پوره او کامل ادا کړی! او له الله تعالیٰ جل جلاله ځنی دی وویریږی! او د حق د خاوند یه حق کښی دی په امانت سره معامله وکړی!

ڔڵڮۄڡٙٵ؈ٝٵڵڟٷؾؚٷڡٙٵڣۣٵڵۯؙۻٷٳڽؙؾؙؠۘۮٷٳڡٵ؈ٛٙٛٲٮ۬ڡٛۺ۠ڬ۠ۄٛٳۘٷؾؙڂٛڡؙٛٷؖؖ ڽؙؙۘۜڡٵڛڹڴۿڔؚڲؚٳٮڵڎؙٷؘؽۼٛڣؚۯڸؠۜڽٛڲۺٵٷۘؽۼڽٚڮڡؘڽڲۺٵٛٷ ٷڶڵڎٛۼڵڴڸۜۺؙؿؙؙڰ۫ۊۜۘڮؿؙڒٛ۞ تلك الرسل(٣) البقرة (٢)

(خاص) الله لره دی هر هغه محه چه په آسمانونو کښی دی او هر هغه محه چه په محمکه کښی دی. (له موالیدو، عناصرو او نورو ټولو علویاتو او سفلیاتو، سره له آسمانو او محمکی ملکاً و خلقاً و عبیداً) او که ښکاره کړئ تاسی هغه (ارادی او بدنیتونه) چه په زړونو ستاسی کښی دی یا پټ کړئ تاسی هغه، حساب به وکړی له تاسی سره په هغه باندی الله پس مغفرت کوی هغه چاته چه اراده وکړی (الله د مغفرت ئی) او په عذابوی به هغه مخوک چه اراده وکړی (الله د مغفرت ئی) او په عذابوی به هغه مخوک چه اراده وکړی (الله د عذابولو ئی) او الله په هر شی باندی ښه قادر دی (له ثوابه او عقابه او حسابه هم)

تفسير: الله تعالىٰ يه دى سورت كښي د اصولو او فروعو، عباداتو او معاملاتو، او د بدني او مالی هر راز (قسم) احکامو بیان یوره و کر او ښائی چه دی مبارک سورت ته «سنام القرآن» په هم دی سبب ویلی شوی وی. نو ځکه مناسب دی چه بندګانو لره هم پوره تاکید او تهدید له هر لوری ورکړ شي، چه د ذکر شويو احکامو په تعميل او کولو کښي هيڅ ډول (طريقه) قصور او كوتاهي رانشي. او له تولو مناهيو ځني ځان وژغوري (وساتي). دا دى چه د «البقوة» د سورت یه آخر کښي ئي وروسته د احکامو له ارشاد دا آیت د تهدید او تنبیه په ډول (طریقه) سره ارشاد وفرمایه، او د ګردو (تولو) ذکر شویو تیرو احکامو په تعمیل او کړو باندی ئی ټول سره مجبور او مامور کرل هم دا راز (شان) هغه کسان چه په نکاح، طلاق، قصاص، زکوة، بیع، شری، ربوا او نورو کښي زياتره له خپلو جوړو کړيو يلمو (منصوبو) او تدبيرو ځني کار اخلي، او ناروا شیان روا گنی، او د هغو یه روا گرځولو کښی له خپل فکر او خیال څخه نه اوړی، او هر څه ئي چه زړه غواړي همغه کوي، هغوي ئي هم يوره تنبيه او تهديد کړل. هغه ياک ذات چه ير مونږ باندی د عبادت استحقاق لری ښائي چه مالک وی. هغه ذات چه زمونږ د تولو پتو او شکاره و کارونو حساب او کتاب اخیستی شی، ښائی چه په ګردو (تولو) امورو باندی ښه «علیم» او «خبیر» وی. او هغه ذات چه زموند د تمامو شیانو حساب اخیستی شی او موند ته د ښو او بدو چارو په مقابل کښي جزا او سزا راکولي شي، ښائي چه په ګردو (ټولو) شيانو باندي قدرت ولری او سه قادر وی. نو دلته ئی بیا هم دا دری واړه کمالات بیان کړل. چه هغه «ملک ـ علم ـ قدرت» دى او د هم دى صفاتو ذكر ئى يه «آيت الكرسى» كښى هم فرمايلى دى. مطلب ئى دا دى (حق سبحانه و تعالىٰ) د كردو (ټولو) شيانو مالک او خالق دى. د ده علم به ګردو (تولو) مخلوقاتو او موجوداتو باندی محیط دی. د ده قدرت پر ټولو حاوی او شامل دی نو بيا د هسي مالک الملک ـ عليم ـ بصير او قدير ذات احکام نه منل عام له دی نه چه د الله تعالیٰ دغه نافرمانی یه یته سره وی که یه ښکاره سره ، څرنگه به وړ (لائق) او مناسب وی؟ او بيا به دا نافرمان بنده څنګه د الله تعالیٰ له عدابه ځان ژغوری (ساتی)؟

تلكالرسل(٣) البقرة (٢)

#### امَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَ النَّمُ وَمِنُونَ كُلُّ امَنَ بِاللهِ وَمَلَيِكَتِهِ وَكُنْبُه وَرُسُلِه ﴿ لَانْفَرِّقُ بَيْنَ آحَدٍ مِنْ رَسُلِه ﴿ وَقَالُوا سَبِعْنَا وَ اَطَعْنَا عُفْرَانَكَ رَبِّنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيْدُ

تصدیق (باور) کړی دی رسول په هغه شی چه نازل کړی شوی دی ده ته له (طرفه د) رب د ده او مؤمنانو (هم تصدیق او باور کړی دی). تولو (د دوی) تصدیق (باور) کړی دی په الله باندی او په پرښتو د ده او په کتابو د ده او په رسولانو د ده (په داسی حال کښی چه وائی دوی) فرق نه کوو په منځ د هیڅ یو (رسول) له رسولانو د الله کښی. او وائی (رسول الله او مؤمنان). واوریده مونږ (پیغام ستا) او قبول کړ مونږ (حکم ستا غواړو). مغفرت ستا ای ربه زمونږ او (خاص) تا ته دی درتلل (د هر چا).

تفسیر: کله چه له ړومبي آیت څخه دا خبره ښکاره شوه چه د هغو خبرو هم پوښتنه او حساب آخیستل کیږی چه په زړونو کښی ګرځی نو اصحاب الکرام رضی الله عنهم وویریدل، او له دی آیت ځنی داسی زیات متأثر شول، چه د هغه په شان له هیڅ یوه بل آیت ځنی نه وو متأثر شوی نو دوی پاک رسول صلی الله علیه وسلم ته شکایت ور ووړ رسول الله صلی الله علیه وسلم وفرمایل ﴿ وَقَالُوْاسَبِهِعُنَا وَاطْعُمُنَا ﴾ يعنى كه څه سختى مو په نظر درځى يا څه خپګان درېيښ شى نو د حق تعالیٰ د دی امر او ارشاد په منلو او تسلیم کښی لږ څه توقف او ډیل مه کوئ! او د زړه له اخلاصه عرض ورته وكرئ چه ﴿ سَمِعُنَا وَاطَعُمْنَا ﴾ دوى د حضرت رسول الله صلى الله عليه وسلم امر او ارشاد سره سم کار وکړ، نو دغه کلمات د زړه د انشراح په توګه (طور) د دوی پر ژبو باندی جاری شول، چه د هغه مطلب دا دی مونږ ایمان لرونکی یو پر الله تعالیٰ (چه واحد، احد، صمد، لاشریک له، ازلی، ابدی، د کمال یه ټولو صفاتو موصوف. او له هر عیب او نقصان څخه پاک دی) او ایمان لرونکی یو پر ملائکو د الله چه مقربی بندگانی د الله تعالیٰ دی، نه ذکور دى، نه اناث او د الله تعالىٰ ډيرى مطيعى او حكم منونكى، او يوه طرفة العين هم د الله تعالىٰ له عبادت، تسبیح او تقدیس څخه نه غافلیږی او ایمان لرونکی یو په ټولو کتابونو د الله تعالیٰ چه تول حقانی او قدیمی دی ځکه چه د الله تعالیٰ ګرد (ټول) صفات ازلی، قدیمی او ابدی دی، او دغه تول کتابونه د الله تعالیٰ له طرفه لیږل شوی دی. او ایمان لرونکی یو یه رسولانو د الله چه گرد (ټول) په حق دی او بیخې له دروغو معصوم دی، هر څه چه وائي او راوړی ئي دی، هغه تول له الله، جل جلاله څخه دی، او فرق نه کوو مونږ په اصل د رسالت کښی په منځ د هیڅ یو

له دغو رسولاتو او د الله تعالیٰ د حکم اطاعت مو وکړ ـ یعنی خپګان، خطره او نوری ګردی (تولی) خرخشی (بدخیالی) مو پریښودی، او د الله تعالیٰ ارشاد مو تعمیل کړ، او د هغه د پاره مو خپله تیاری او چمتوالی (تندی) ښکاره کړ حق تعالیٰ دا خبره قبوله کړه نو دا دواړه آیتونه نازل شول. اول ﴿ أَمَّنَ الرَّيْسُولُ ﴾ الآية -چه حق سبحانه وتعالىٰ په ده كښى د حضرت رسول صلى الله علیه وسلم او وروسته له هغه د ده د هغو اصحابو چه هغوی ته ذکر شوی تشویش پیښ شوی ؤ او په دی سره ئي دفع وشوه د ايمان مدح او ستاينه (صفت) په تفصيل سره وفرمايله چه له هغي څخه د هغوی زړونه ډاډه او اطمینان ئی ترقی وکړی او هغه پخوانی ـ خطری او خرخشی (بدخیالی) ئی ورکی شی. او وروسته له دی نه به بل آیت کښی چه ﴿ لَایُکِلِّفُ اللَّهُ نَفْمًا **اِلْاُوْسُعُهَا ﴾** الآية ـ دى فرمائى چه له توان او مقدوره زيات هيچا ته تكليف نه وركاوه كيږي. او که د چا په زړه کښې د ګناه خيال يا کومه خطره وګرځي، خو په هغه باندې عمل نه کوي، نو پر ده باندی هیڅ ګناه نشته او سهر او تیرواته ئی هم معاف دی. لنډه ئی دا چه صاف ئی وفرمايل چه له هغو خبرو ځني چه ځان ژغورل (ساتل) ترې سخت دی. لکه د خراب کار خيال، خطره، تیرواته او سهو په هغو باندی هیڅ مواخذه نشته. هو په هغو خبرو باندی چه د بنده په واک (قبضه) او اختیار کښې دې نیول کیږي. نو پخواني آیت چه ورڅخه د اصحابو تشویش ييدا شوى ؤ ښائى چه د هغه معنى هم د دوهمى قاعدى سره سمه واخيستله شي، لكه چه هم داسي هم وشوه، او دغه ياده شوى خطره داسي بيخي له منجَّه لاړه چه سبحان الله!. (فائله): له دی چه «نه کوو فرق په منځ د هیڅ رسول له رسولانو د الله کښی» دا مطلب دی چه موند د یهودانو او نصرانیانو به شان نه یو، چه هغوی یو رسول منی او بل رسول نه منی.

لايُكِلِفُ اللهُ نَفْسًا إلا وُسْعَهَا وَلَهَا مَا كَسَبَتُ وَعَلَيْهَا مَا الْتَسَبَثُ \* رَبِّنَا لا تُوَاخِذُ نَا إِنْ نَسِينَا الْوَاخُطُ أَنَا ثَرَبُنا وَلا تَحْمِلُ عَلَيْنَا وَالْحُمِلُ اللهِ مُنَا وَلَا تُحْمِلُ عَلَيْنَا وَلا عُجِلْنَا مَا لا طَاقَة لَمُولِكُمُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ وَاعْمُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاعْمُ اللهُ اللهُ وَاعْمُ اللهُ اللهُ وَاعْمُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَالهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ الله

نه کوی تکلیف الله پر هیڅ نفس باندی مگر «په اندازی د» طاقت د ده «دی» دی نفس لره «ثواب د» هغه «عمل» چه کړی «ئی» دی او «شته» په

ده باندی «وبال» د هغه «عمل» چه کړی «ئی» دی. ای ربه زمونړه! مه نیسه مونږه که هیر کړو «حکم ستا» یا په خطا سره وکړو «ګناه» ای ربه زمونږه! او مه باروه پر مونږ باندی دروند بار! لکه چه بار کړی ؤ تا دغه «بار» پر هغو کسانو باندی چه وو پخوا له مونږه ای ربه زمونږه! او مه باروه پر مونږ باندی هغه (تکلیف) چه نه وی هیڅ طاقت مونږ ته په هغه سره او محوه کړه «ګناهونه» له مونږه او مغفرت وکړه مونږ ته، او رحم وکړه پر مونږ باندی، هم ته ئی مولیٰ «مددگار» زمونږ ـ نو مدد وکړه له مونږ سره! پر قوم کافرانو باندی.

تفسیر: یه رومبنی آیت کنی لویو اصحابو رضی الله تعالیٰ عنهم ته دیره بریشانی وربیجه شوی وه، نو د هغوی د تسلئ او داد لپاره دا دوه آیتونه نازل شول، چه ﴿ اَمَنَ الرَّسُولُ ﴾ الآیة ـ او ﴿ لَايْكِلِفُ اللَّهُ نَفْمًا ﴾ الآية ـ دى او وروسته له هغه څخه د ﴿ رَبَّــَنَّا لَاتُؤَاخِذُنَّا ﴾ څخه نيولى د دی سورت تر یایه یوری داسی ډاډینه (تسکین) او تسلی راکړی شوی ده، چه د هغه په لوستلو سره د هیخ یو راز تکلیف او سختی، هیڅ یوه اندیښنه او خرخشه (بد خیال) نه دی یاتی **ځکه** یه هغو دعاؤ او غوښتنو سره چه مونږ مامور شوی یو، د هغو مقصود دا دی چه «بیشکه ته پر مونی باندی د هر ډول (طریقه) حکومت حق او د عبادت استحقاق لری. مگر ای زمونیر ربه! ښائی یخپل رحمت او کرم سره مونږ ته داسی حکم صادر کړی چه د هغه کول (تعمیل) پر مونږ باندی سخت او دروند نه وی، او نه موندٍ په تيروتلو او سهو باندی ونيسی! او نه د پخوانيو امتونو یه شان بر موند باندی شدید حکمونه نازل کری! او نه زموند له طاقته ځنی زیات کوم حکم پر موند مقرر کړی! سره له هسی آسانی او سهولته که له موند ځنی کومه خطا او تقصیر څرګند شي له هغه ځني ته راتير شه! او ومو بخښه، او ير مونډ رحم وکړه!» په حديث کښي راغلی دی چه دا کردی (تولی) دعاوی ومنلی شوی، او په هغو سختیو پسی چه لویو اصحابو رضی الله تعالیٰ عنهم ته وربیشی شوی وی اوس د الله تعالیٰ په فضل او کرم او رحمت سره زمونید له هری یوی سختی او ربړ (تکلیف) ځنی ډاډ، امن او سلامتی په برخه شوی ده نو اوس مونډ د دومره یوی خبری هیلمن (امیدوار) یو چه د پاک الله په فضل او کرم سره په کفارو باندی هم بری ومومو، او یاک الله دی پر مشرکینو باندی هم موند ته بری او غلبه راعنایت کړی! که نه د دوی له لوری راز راز (قسم قسم) ربرونه (زحمتونه) او تکالیف، دینی او دنیوی هر ډول (طریقه) زحمتونه راوړاندې کیږي او له هغه صعوبت او سختي ځني چه د الله تعالیٰ په فضل او کرم سره ژغورلی (ساتلی) شوی یو، د کفارو د غلبی یه حالت کښی به بیا همغه اندیښنه او خرخشه (بد خيال) زمونو د سودا او خپګان موجب ګرځی.

تمت سورة «البقرة» بفضل الله رب البرية \_ يا من لك الكبرياء في الدنيا والاخرة الخرة الخرام البررة

تلكالرسل(٣) آلعمران(٣)

(سورة آل عمران مدنية وهي مائتا آية وعشرون ركوعا، تسلسلها ٣ ورقم نزولها ٨٩ نزلت بعد الانفال)

د آل عمران سورت مدنی دی. دوه سوه آیتونه او شل رکوع لری په تلاوت کښی دریم او په نزول کښی ۸۹ سورت دی د «الانفال» له سورت څخه وروسته نازل شوی دی

#### بِنُ سِيرِ اللهِ الرَّحْلِنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

#### الَيِّمُ أَاللهُ لِآلِاللهُ إِلَّاهُ وَالْحَيُّ الْقَيْوُمُ قَ

الله «چه دی» نشته هیڅوک لایق د عبادت مګر هم دی دی چه تل ژوندی په یو حال باقی، قایم، کامل، تدبیر والا دی.

تفسیر: د نجران د عیسایانو یوه شپبته کسیزه مؤقره او معززه جرگه د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم په خدمت کښی حاضره شوه. په دوی کښی دری تنو ډیر شهرت او امتیاز درلود (لرلو). (۱) عبدالمسیح عاقب په امارت او سیادت کښی (۲) ایهم السید په رأیه او تدبیر کښی (۳) ابو حارثه بن علقمه په مذهبی علومو کښی د نصرانیانو لوی عالم. (ابو حارثه) اصلاً د عربو له مشهوری قبیلی (بنی بکر بن وائل) سره تعلق درلود (لرلو)، بیا پوخ نصرانی شو. د روم سلاطینو د ده د مذهبی صلابت، مجد او شرف د لیدلو له امله (وجی) ئی زیات تعظیم او تکریم کاوه. او ډیره مالی مرسته (مدد) ئی ورسره کوله، او یوه کلیسا ئی ورته جوړه، او د مذهبی چارو په اعلیٰ منصب ئی مامور کړی ؤ. دا جرگه د رسالت په دربار کښی په ډیر شان او شوکت چارو په اعلیٰ منصب ئی مامور کړی ؤ. دا جرگه د رسالت په دربار کښی په ډیر شان او شوکت وکړی، چه د هغو پوره تفصیل د محمد بن اسحق رحمة الله علیه په «سیرت» کښی منقول دی. وکړی، چه د هغو پوره تفصیل د محمد بن اسحق رحمة الله علیه په نسبت نازل شوی دی د د آل عمران د سورت اتیا، یا نوی ډومبنی آیتونه د دی واقعی په نسبت نازل شوی دی د عیسایانو ډومبنی او بنیادی عقیده دا وه چه مسیح علیه السلام کتمت (هو بهو) پخپله خدای یا د خدای زوی او یا یو له دریو خدایانو مخنی دی، (معاذالله).

د دی سورت په ړومبنی آیت کښی د پاک الله د خالص توحید ذکر راغلی دی، او د هغه د «حی» او «قیوم» کوم صفات چه ذکر شوی دی په هغو سره د عیسایانو دعوی په ښکاره ډول (طریقه) باطله شوی ده لکه چه زمونږ پاک رسول صلی الله علیه وسلم د مناظری په دوران کښی دوی ته وفرمایل «آیا تاسی نه پوهیږئ چه الله تعالیٰ حی (ژوندی) دی، او هغه لوی ذات ته مرګ

هیڅکله نه پیښیږی، او پاک الله ګردو (ټولو) مخلوقاتو ته وجود ورکړی دی او د دوی د ژوندانه اسباب ئی وربیدا کړی دی. او یخپل کامل قدرت سره د دوی ساتونکی او اداره کوونکی دی. یه خلاف د دی په حضرت عیسیٰ علیه السلام باندی به د مرک او فنا وار خامخا راتلونکی وی. او دا یوه ښکاره خبره ده هغه څوک چه خپله هستي او ژوندون نشي ساتلي، نو د نورو مخلوقاتو ژوندون او هستی به یه څه ډول (طریقه) سره وساتلی شی؟ هر کله چه هغو نصرانیانو، زمونږ د پاک رسول صلى الله عليه وسلم دا وينا واوريده، نو گردو (تولو) سره وويل بيشكه رښتيا ده! شائی چه دوی به دا غنیمت گللی وی چه رسول الله صلی الله علیه وسلم له خپله اعتقاده سره سم د عيسىٰ يأتي عليه الفناء سوال كوي. يعني به عيسىٰ عليه السلام باندي هرو مرو (خامخا) فنا راتلونکی ده. که ئی موند ځواب یه نفی سره ورکړو، نو رسول صلی الله علیه وسلم زموندِ د عیسایانو له عقیدی سره سم چه «ډیره موده کیږی چه حضرت عیسیٰ علیه السلام مر شوی دی» مونبر به صریح ډول (طریقه) سره لا زیات ملزم، مفحم او ساکتولی شی. نو ځکه ئی مصلحت ونه لید چه په لفظی مناقشه کښی خپل ځانونه وغورځوی. او ممکن دی چه دا نصرانیان له هغو فرقو محنى وى چه له اسلامي عقيدى سره سم د مسيح عليه السلام له قتل او صلب محنى قطعاً انكار كوى، او د جسمانى رفعى قائلان دى. لكه چه حافظ ابن تيميه رحمة الله عليه په «الجواب الصحيح» كښي، او د «الفارق بين المخلوق والخالق» مصنف تصريح كړى ده، چه د شام او د مصر نصرانیان رومبی به عمومی دول (طریقه) سره به هم دی عقیدی باندی وو، وروسته له دیری زمانی (پولوس) نومی د «صلب» د عقیدی اشاعت و کړ. بیا دا خیال له یورپ څخه مصر او شام او نورو ځایو ته ورسید په هر حال د نبی کریم صلی الله علیه وسلم له لوری د «ان عیسیٰ أتی عليه الفناء» به ځای د «يأتي عليه الفناء» فرمايل به داسي حال کښي چه په ړومېني جمله کښي سره د مسیح د الوهیت تردید په ښه ډول (طریقه) سره کیږی، او په هغه موقع کښی ښه ښکاره او مسکت جواب کیده، دا خبره ښکاره وی چه زمونږ پاک رسول صلی الله علیه وسلم د الزام په وخت کښې هم دا لارمه ونه ګڼله چه په مسیح علیه السلام باندې پخوا له مړ کیدلو د مرګ اطلاق و کړی.

#### نَزُّلَ عَلَيْكَ الكِيثْبَ بِإِلْحُقِّ

نازل کړی (توټه ټوټه لیږلی) دی په تا باندی کتاب (قرآن) په حقه (په رښتینو اخبارونو او واضحو دلایلو)

تفسیو: یعنی قرآن کریم چه عین حکمت، او له مصالحو سره موافق دی، په نهایت ښه وخت کښی سره له رښتیا او انصاف راښکته شوی دی.

## مُصَدِّقًا لِبَمَا بَيْنَ يَكَ يُهِ وَ اَنْزَلَ التَّوْرُلَةَ وَالْإِنْجِيُلُ مِنْ قَبْلُ هُكًى لِلتَّاسِ

حال دا چه تصدیق کوونکی دی د هغو «کتابونو» چه پخوا له ده نه دی او نازل کړی «یو ځلی لیږلی» دی توریت او انجیل پخوا «له دی قرآنه» له پاره د هدایت د خلقو.

تفسیر: یعنی قرآن عظیم الشأن د پخوانیو آسمانی کتابونو تصدیق کوونکی دی او هغو پخوانیو کتابونو توریت، انجیل او نورو هم لا له پخوا څخه د پاک قرآن د نزول زیری خلقو ته ورکړی و، او د ده د راوړونکی په لوری ئی خلقو ته لار ښوونه کوله، او د خپل وخت له اقتضا سره ئی سم خلقو ته احکام او هدایات ورکول، گواکی دا ئی راښکاره کړه چه د مسیح علیه السلام د «الوهیت» یاد «ابنیت» عقیده په هیڅ یوه آسمانی کتاب کښی نه وه، ځکه چه د دین د اصولو په اعتبار گرد (تول) آسمانی کتابونه یو له بل سره متفق او متحد دی، او د مشرکانو د عقائدو تعلیمات په هغوی کښی نشته.

#### وَٱنْزَلَ الْفُرُقَانَةُ

او نازل کړی ئی دی فرقان «يعنی هسی کتابونه چه د حق او باطل بيلوونکی دی».

تفسیر: یعنی د هری زمانی سره ئی سم داسی شیان رانازل کرل، چه د حق او باطل حلال او حرام \_ دروغو او رښتیا په منځ کښی فیصله کوونکی دی، په دی کښی قرآن کریم، سماوی کتابونه او د انبیاؤ علیهم السلام معجزات ګرد (ټول) سره داخل دی او په دی لوری هم اشاره وشوه چه په هغو مسایلو کښی چه یهودان او نصرانیان له پخوا راهیسی جګړی کوی د دی اختلافاتو فیصله هم د هم دی پاک قرآن په وسیله کیږی.

#### ٳؾٙ۩ۜؽڔؙؽؘؽؘڰؘڡٛۯؙۅٛٳٮؚٳٛڵؠؾؚٵڛ*۠ۅ*ڵۿؙؙڿؙۅؘڬٵۘۘۨ۠ٛۺؘۅؽؽؙؖ ۅؘٲڛؙؙؙؙؙ۠۠۠ڠڔۣ۫ؽ۫ڒ۠ڎؙۅٲڹٛؾؚڨٵڝٟ<sub>۞</sub>

بیشکه هغه کسان چه کافران شوی دی په آیاتونو د الله سره «چه قرآن او

آلعمران(٣)

نور حقانی کتابونه دی» شته دوی لره عذاب سخت، او الله ډیر غالب «قوی د احکامو په انفاذ» څیښتن (خاوند) د انتقام «او د سخت عذاب» دی.

تفسیو: یعنی داسی مجرمان نه بی سزا پاتی کیږی، او نه دوی د ده له زبردست اقتدار څخه ځان ژغورلی (ساتلی)، او نه تری تښتیدلی شی. په دی کښی هم د مسیح علیه السلام د الوهیت د ابطال په لوری یوه لطیفه اشاره وشوه، ولی هر کله چه پوره اقتدار او اختیار الله تعالیٰ لره ثابت شو نو ښکاره ده چه هغه په مسیح علیه السلام کښی نه موندل کیږی. بلکه حضرت مسیح علیه السلام به د نصرانیانو د عقیدی په اساس څرنګه وکولی شی چه نورو ته سزا ورکړی، هر کله چه پخپله ده سره له زیاتی تضرع او الحاح د ظالمانو له منګلو ځنی خپل ځان ونه شو ژغورلی (ساتلی)، نو بیا دی پخپله خدای، یا د خدای ځوی څرنګه کیدی شی؟ ځوی هغه خوک باله شی چه د پلار له نوعی څخه وی، نو ځکه ښائی چه د خدای جل جلاله ځوی هرومرو (خامخا) لکه خدای جل جلاله غوی ویل، په (خامخا) لکه خدای جل جلاله او ځوی باندی سخت عیب لګول دی، العیاذ بالله

#### إِنَّ اللهَ لَا يَخْفَى عَلَيْهِ شَمُّ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ ٥

بیشکه الله پټ نه دی په ده باندی هیڅ شی په ځمکه او نه په آسمان کښی «د مخلوقاتو له ټولو احوالو»

تفسیو: یعنی همغسی چه د هغه اختیار او اقتدار کامل دی، علم ئی هم محیط دی، د گردی (تولی) دنیا هیڅ یو وړوکی او لوی شی د یوی سترگی د رپ (ثانئی) په اندازه هم له ده ځنی نه پتیږی. گرد (تول) بی گناه او گنهگاران، او د گردو (تولو) جرمونو نوعیت او مقدار، د ده په علم کښی ده. که مجرم له ده څخه وتښتی، یا ځان تری پت کړی، نو چیری به پت شی؟ په هم دی سره تنبیه ورکړه شوه چه مسیح علیه السلام خدای نشی کیدی. ځکه چه داسی یو محیط علم مسیح علیه السلام هم دومره پوهیده چه الله تعالیٰ ورښوولی ؤ ـ لکه چه زمونږ د رسول الله صلی الله علیه وسلم په ځواب کښی هم د نجران نصرانیانو اقرار وکړ او نن د مروجو انجیلو له مخی هم ثابته ده.

## هُوَالَّذِي يُصَوِّرُكُمُ فِي الْاَرْحَامِ كَيْفَ يَشَاّ الْالْوَالْهَ اللَّا فَالْاَهُ اللَّا اللَّ

آلعمران(٣)

الله هغه (ذات) دی چه جوړوی صورتونه ستاسی په رحمو (د میندو) کښی په هر ډول (طریقه) چه اراده وکړی «د جوړولو ئی»، نشته بل هیڅ لایق د عبادت مګر هم دی دی ډیر غالب «قوی د احکامو په انفاذ» ښه تدبیر والا «چه هر کار په حکمت او مصلحت سره کوی»

تفسيو: يعنى الله تعالىٰ له خپل علم او حكمت او كامل قدرت او كمال سره سم هر څنګه چه ئی اراده وکړه، همغسی ئی د مور په نس کښی ستاسی صورت جوړ کړ، او جوړوی ئی نارينه يا ښځه ښايسته يا بدرنګه، او څرنګه چه ئې اراده وه، بيدا کوې ئې له يوه څاڅکې اوبو ځنې به څو ډولو (طريقو) تحولاتو د بنيادم بڼه (شکل) راباسي، او هغه ته يوهه او عقل ورکوي. هغه ذات چه قدرت او صنعت ئی داسی وی، نو د هغه به علم کښی به څه نقصان وی؟. یا هر هغه انسان چه ده پخپله د خپلی مور د ګیډی په څو تیارو کښی هستوګنه کړی وی، او د نورو وړوکیو غوندی خوری، او څښي، او له وړاندی او وروسته ځني اودس ماتي ته کښيني نو داسي يو شخص ته به د پاک الله شریک یا ځوی یا لمسی ویل څرنګه وی؟ ﴿ كَابُرَتُ كُلِمَـةٌ تَخُرُيُمُونَ ٱفْوَاهِمِهُمُ اِن يَقُولُونَ اللاكن يا ﴾ عيسايانو به داسي پوستني كولى «هر كله چه مسيح عليه السلام يه سکاره ډول (طریقه) پلار نه لری، نو پرته (علاوه) له خدایه به ئی څوک پلار وی؟» نو په ﴿ يُصَوِّرُكُمْ فِي الْاَرْمَامِ كَيْفَ يَشَاءُ ﴾ كښى د دى خبرى ځواب هم وشو. يعنى الله تعالىٰ قدرت لری چه یه رحم کښی په هر ډول (طریقه) سره ئی چه اراده وی ـ د انسان شکل تیاروی، عام له دی چه د مور او پلار له یو ځای کیدلو څخه وی، یا که یواځی د مور د منفعلی قوی ځنی نو ځکه ئى وروسته له دى نه وفرمايل ﴿ هُوَ**الْعَزَيْرُالْحَكِيْثُر** ﴾ يعنى الله تعالىٰ هسى لوى زورور ذات دی چه د هغه قدرت هیڅ څوک نشی محدودولی او د داسی یوه حکمت څیښتن (خاوند) دی، چه هر چیری هر شی مناسب و گنی، هغه کوی. «بی بی حواه» ئی بی موره، او مسیح علیه السلام ئى بى يلاره، او آدم عليه السلام ئى بى له موره او يلاره يبدا كړل د الله تعالىٰ په حكمتونو باندى څوك احاطه كولى شي؟.

هُوَالَّذِئَ اَنْزَلَ عَلَيْكَ الكِتْبَ مِنْهُ اللَّكُ مُحْكَمْتُ هُنَّ الْمُرَالكِتْبِ وَاُخَرُمُتَشْبِهِكُ فَاكَاالَّذِئِنَ فِى قُلُوبِهِمْ زَنْيَعٌ فَيَكَّبِعُونَ مَا تَثَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَا ءَالْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْوِيْلِهِ

الله هغه «ذات» دی چه نازل کړی «لیږلی» دی پر تا باندی کتاب «قرآن» چه ځینی له ده نه آیات محکمات دی «چه معانی ئی ښکاره دی» دا

«محکم آیات» اصل د کتاب دی «چه د شرعیه ؤ احکامو مبنی دی» او نور «ځینی آیات» متشهابهات دی «چه معنی ئی معلومه او معینه نه دی»، نو هر څه هغه کسان چه په زړونو د دوی کښی کوږوالی دی پس پیروی کوی دوی د هغو «کلماتو» چه متشابه وی له دی «قرآنه» له پاره د طلب د فتنی «او گمراهی» او دپاره د طلب د معنی د هغو.

تفسیر: «یعنی هر څه هغه کسان چه په زړونو د دوی کښی له حقه باطل ته میلان وی. لکه زائغین او اهل البدعت پس دوی متابعت کوی د قرآن د هغو ځایونو چه متشابه وی. یعنی چه په لفظ کښی ئی ډیر احتمالات جاری کیږی ـ او معنی ئی مشکله وی. زائغ د فتنی د طلب یعنی د عوامو د لغزولو او ښویولو دپاره د (۲۹) مقطعاتو، د یدالله، وجه الله، استوی، ظلل من الغمام او نورو متشابهاتو په نسبت وائی (معاذالله) چه ده پخپله خپل ذات ته جسم او مکان ثبت کړی دی «تعالیٰ عن ذلک علواکبیرا» او پخپله خوښه د دغو متشابهاتو د معنی د اړولو د طلب دپاره زیار (کوشش) کوی، او د خپل نفس په غوښتنی بی د شارع له اذنه په کښی تأویلات کوی.

#### وَمَا يَعُكُمُ تِتَأْوِيُكُهُ ٓ إِلَّا اللَّهُ ۗ

حال دا چه نه پوهیږی په «حقیقی معنی او» مطلب د هغه مګر الله «چه دغه مال د هغه مګر الله «چه دغه متشابهات هم لکه نور ټول شیان ورمعلوم دی»

تفسیر: «یعنی د دی متشابهاتو هغه معنی چه حمل ئی پر هغی معنی واجب دی بل هیچا ته نه ده معلومه، مگر یواځی الله تعالیٰ جل جلاله ته ښکاره او معلومه دی ځکه چه د هغه لفظ مراد چه ظاهر الدلالت نه وی هغه بی له متکلمه بل هیچا ته نه وی معلوم.»

#### وَ الرَّسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ الْمَنَّابِ ۗ كُلُّ مِّنَ عِنْدِ رَبِّنَا ۗ وَمَا يَثُ كُرُ الْكَ الْوَالْالْكُلْبَابِ ۞

او هغه کسان چه پاخه دی په علم کښی وائی دوی چه ایمان راوړی دی «باور او یقین لرو» مونږ په دی «متشابه چه په معنی ئی نه پوهیږو، په مثل د ایمان زمونږ په محکم باندی چه دواړه حق دی» دا ټول «محکم او متشابه» له طرفه د رب زمونږ دی. او پند نه اخلی «په دی» مگر «خو پند اخلی» خاوندان د عقلونو «خالصو».

تفسیو: هر کله چه د نجران نصرانیان له ګردو (ټولو) دلایلو ځنی عاجز شول نو د معارضی په ډول (طریقه) ئی وویل « آخر تاسی خو مسیح « کلمة الله» او «روح الله» ګنځ \_ نو زمونډ د مدعی د اثبات له باره هم دومره الفاظ کافی دی» دلته د هغی تحقیقی ځواب د یو عام اصول او ضابطی یه صورت ورکړی شوی دی، چه د هغه له یوهیدلو ځنی وروسته د زرګونو منازعاتو او مناقشاتو خاتمه كيدى شي. داسي ويوهيږئ چه نه يواځي په عظيم الشان قرآن كښي بلكه په ټولو آسمانی کتابونو کښی دوه ډوله (قسمه) آیتونه شته (۱) هغه آیتونه دی چه مراد ئی ښکاره او تاکلی (مقرر) وی، یعنی د عبارت، لغت، ترکیب او نورو یه لحاظ د هغه یه الفاظو کښی څه اجمال او ابهام نه وی او نه ئی عبارت د څو معناګانو احتمال لری او نه ئی هغه مدلول چه ور څخه يوهيدلي شوي دي له عامو مسلمو قواعدو ځني چپ وي، نو داسي آيتونو ته «محكمات» وائي، او په حقیقت کښي د کتاب د ګردو (ټولو) تعلیماتو او احکامو بیخ او د اصولو اصل، هم دا «محکمات» آیتونه دی. (۲) د «متشابهاتو» آیتونه دی چه د هغو مراد ښکاره نه دی، او د هغو چه د متشابهاتو آیتونه دی د محکماتو آیتونو ته راجع کړل شی! او ودی کتل شی هغه معناګاني چه له محکماتو ځني د ده په مخالفي وي د هغو دې بیخې نفي وکړه شي او د متکلم مقصد دی همغه شی واخیست شی چه د محکماتو له آیتونو ځنی مخالف نه وی او که سره له اجتهاده او ډير کوښښ د متکلم مراد په يوره ډول (طريقه) سره متعين نه کړ شي نو د هر شي د پوهيدلو دعوي دي پريښوده شي! او له حده ځني دې وړاندې تيرې ونه کړ شي!، ځکه چه د علم د لږوالی او د استعداد د قصور لامله (له وجی) په ډیرو حقایقو باندی زمونږ فکر نشی رسیدی او زموند عقل د هغه له یوهیدلو ځنی قاصر دی، او دا دی هم یه همغه فهرست کښی شامل کر شی! خبردار چه داسی تأویلات او وړاندی وروستوالی دی ونه کړل شی! چه د مذهب د مسلمو اصولو او محكمو آيتونو ځني مخالف وي.

د قرآن چه څوک له ځانه کړی تأویل ، چه د شرعی پکښی نه وی هیڅ دلیل په مرض د ګمراهی سره علیل دی ، په عقبٰی به ئی رب سپک کړی ډیر ذلیل

مثلاً قرآن حکیم د مسیح علیه السلام په نسبت تصریح فرمایلی ده ﴿ اِنْ هُوَ اِلْاَعَبُدُا اَفْعَمُنَا عَلَیْهُ ﴾ یا ﴿ اِنَّ مُثَلِّ اِلْمُ عَلَقَهُ مِنْ تُرَابٍ ﴾ الآیة ـ یا ﴿ ذَٰلِكَ عِیْسَى الْبُنُ مُرِیّرَ قُولُ الْحَقِ الْاَیْ فَیْهُ الله عَیْسَی الله عَلَیْهُ ﴾ یا ﴿ مَاكَانَ لِلهِ اَنْ یَنْخِذَ مِنْ وَلَهِ سُبْحُنَهُ ﴾ او ځای په ځای نی د هغه د الوهیت او ابنیت تردید کړی دی. اوس که یو سری له دی کردو (تولو) محکماتو آیاتونو ځنی سترکی پتی کړی، او په ﴿ وَکِلِیّتُهُ الله الله مَرْبَعَ وَرُورُ مُرِیّنَهُ ﴾ او نورو متشابهاتو پسی مندی وهی، او د دغو معنی چه له محکماتو سره سمه وی پریږدی، او هسی یوه سطحی معنی غوره کوی، چه د کتاب الله له عمومی تصریحاتو او متواترو

بیاناتو گخنی منافی وی، نو دا که کاپره تلل او سر زوری نه ده، نو څه ده؟ گینی سخت زړی خو غواړی چه دا راز مغالطی واچوی او خلق د گمراهی په کنده کښی نسکور کړی. او گینی متزلزل او سست عقیده کسان له داسی متشابهاتو گنی له خپلی رائی او غوښتنی سره سم تأویلات کوی، او غواړی چه په ډیر کوښښ او سعی سره څه نا څه مطلب تری را واخلی. حال دا چه د هغوی صحیح مطلب خو یوازی الله تعالیٰ ته معلوم دی، او همغه پخپل فضل او کرم سره هر چا ته چه هر څومره اراده وکړی همغومره ورښئی. هغه کسان چه مضبوط علم لری دوی محکمات او متشابهات دواړه حق گنی، او یقین لری چه دا دواړه له یوی چینی راوتلی دی، او په دوی کښی د تناقض او تهافت (منافات) هیڅ امکان نشته نو دا مضبوط عالمان هغه متشابهات محکماتو ته راجع کوی، او د هغو له مخی په مطلب ئی ځان پوهوی او هغه برخه چه د دوی د پوهی له دائری گنی وتلی وی، د هغی معنی او تأویل الله تعالیٰ ته پریږدی او وائی چه د دی په معنی باندی پاک الله ښه پوهیږی، زمونږ کار هم دا دی چه ایمان پری راوړو.

کوم اجمال چه په کلام کښی عارضیږی خپل قائل پری له هر چا نه ښه پوهیږی

فائله: د دی بنده په نزد د دی آیت مضمون د ۱۷ جزء د «حج» د سورت د «۲۰ آیت ۷ رکوع» ﴿ وَمَاۤ اَرْسُلُنَا مِنُ تَبْلِكَ مِنُ تَسُوُلٍ وَلَاَئِيّ اِلْاَلِذَاتَمَنَّ ﴾ الآیة - له مضمون سره زیات مشابه دی چه بیا ئی په همغه موقع کښی ان شاءالله تعالیٰ بیان وکړ شی.

## رَتَبْنَالَاتِزُغُ قُلُوْبَبَابِعُكَ إِذْ هَكَيْتَنَاوَهَبُ لَنَامِنَ لَكُنْكَ رَحْبَةً أَنَّكَ أَنْتَ الْوَهَابِ⊙

«وائی دغه راسخون» ای ربه زمونږه! مه کږوه! زړونه زمونږ وروسته له دی نه چه په سمه صافه لاره دی برابر کړی يو او وبښه «عنايت کړه» مونږ ته له نزده خپله رحمت بيشکه ته هم دا ته ډير بښونکی ئی «د نعمت او رحمت».

تفسیر: یعنی «راسخین فی العلم» په خپل ایمانی قوت او علمی کمالاتو باندی نه مغرور او نه ډاډه کیږی، بلکه تل له حق سبحانه وتعالیٰ ځنی د لا زیات استقامت او د لا زیات فضل او عنایت غوښتونکی دی چه ګتلی پنګه (سرمایه) ئی له لاسه ضایع نشی. او الله دی نه کړی چه د زړونو له سمیدلو ځنی وروسته بیا دوی کاږه شی. په حدیث شریف کښی راغلی دی چه نبی کریم

صلی الله علیه وسلم خپل امت ته د تعلیم په توګه (طریقه) زیاتره داسی دعاوی کولی «یا مقلب القلوب! ثبت قلبی علیٰ دینکی ای اړونکیه د زړونو! ثابت وساته زړه زما پر دین خپل!.

### رَتَبَأَ إِنَّكَ جَامِعُ النَّاسِ لِيَوْمِ لِآرَيْبَ فِيْهِ إِنَّ اللَّهَ لَا يُخْلِفُ الْمِيْعَادَةُ

ای ربه زمونږه! بیشکه ته یو ځای کوونکی د «ټولو» مخلوقاتو ئی «په بعث سره په محشر کښی» دپاره د «حساب د هغی» ورځی چه نشته هیڅ شک شبهه په «راتلو د» هغی کښی، بیشکه چه الله نه کوی مخالفت له وعدی «خپلی» نه.

تفسیر: هغه ورځ ضرور راتلونکی ده ، او هر یو له هغو مجرمینو (زائغینو ، کړو تلونکو) چه په حقانی مسائلو کښی ئی ناحقی جګړی کولی ، له ښکاره فیصلی څنی به وروسته پخپلو سزاګانو باندی ورسیږی ، او هلته به هر یو د خپل بغض ـ عناد ـ سرکښی ـ ربړونه ګالی (تکلیفونه مومی) . له هم دی ویری مونږ د هغو له لاری څنی بیزاره او ستا د رحمت او استقامت غوښتونکی یو . د دغو زائغینو په خلاف زمونږ لاره غوره کول ، په کومی بدنیتی ـ او نفسانیت باندی بنا نه دی او له دی مخالفت څخه زمونږ مقصد یوازی اخروی فلاح ده .

## 

بیشکه هغه کسان چه کافران شوی دی له سره به دفعه نه کړی له دوی څخنی مالونه د دوی او نه اولاد د دوی له «عذابه د» الله نه هیڅ شی «نه لږ، نه ډیر، نه په دنیا نه په عقبیٰ کښی» او دا کسان هم دوی دی خس د اور «د دوزخ»

تفسیر: د قیامت له ذکر سره ئی د کافرانو انجام هم راوښود، چه هیڅ شی دوی په دنیا او آخرت کښی د الله تعالیٰ له عذاب ځنی نشی ژغورلی (ساتلی). لکه چه د دی سورت په اوله کښی ولیکل شو. په دی آیتونو کښی اصلی خطاب د نجران جرګی ته دی، چه ښائی هغی ته د عیسایانو د مذهب او د عیسایانو د قوم لوی نماینده ووایه شی. زمونډ (رازی) امام فخرالدین

رحمة الله علیه «د محمد بن اسحٰق رحمة الله علیه» له سیرته نقل کوی چه د نجران دا جرګه د مدینی منوری یه قصد رهی (روان) شوه، نو د دوی لوی یادری ابو حارثه بن علقمه یر قچر باندی سپور (سور) ؤ، د ده قچر بدری وکړه. د ده د (ورور کرز بن علقمه) له خولی ځنی زمونږ د رسول الله صلى الله عليه وسلم يه نسبت داسي يوه سيرا ووتله «تعس الابعد» هلاك دى وى دا لرى د عزته! له «بعد» تُحنى مراد محمد صلى الله عليه وسلم ؤ العياذ بالله. (ابو حارثه ) وويل «تعس امک مره دی شی ستا مور! چه تا غوندی ځوی ئی ځیږولی دی» (کرز) حیران پاتی شو. او د ورور د دی ښيرا سبب ئي ويوښته. ابو حارثه وويل خدايږو مونږ ښه يوهيږو چه دا محمد صلي الله علیه وسلم همغه نبی دی چه د هغه زیری زمونږ به کتابونو کښی راکړی شوی دی (کرز) وویل نو بيا ئى ولى نه منئ؟ ابو حارثه وويل «الأن هؤلاء الملوك اعطونا اموالا كثيرة واكرمونا فلو آمنا بمحمد لاخذوا منا كل هذه الاشياء كه موند بر محمد صلى الله عليه وسلم باندى ایمان راورو، نو دا باچاهان چه دغه زیات مالونه او عزتونه راکړی دی نو دا ګرد (تول) شیان به بیرته راڅخه واخلی.» (کرز) هم دا خبری پخپل زړه کښي وساتلي، او په پای (آخر) کښي هم دا کلمه د هغه د ایمان سبب شو رضی الله عنه وارضاه زما یه نزد یه دی آیاتونو کښی د ابو حارثه د همغو كلماتو ځواب دى، كواكى په عقليه ؤ او نقليه ؤ دلائلو سره د هغه د فاسدى عقیدی تردید او تنبیه ئی وکړه چه د حق له ښکاره کیدلو ځنی وروسته هغه خلق چه یواځی د دنیوی متاع اموال، اولاد وغیره له امله (وجی) ایمان نه راوړی، دوی دی سه ویوهیږی چه مال، دولت، شته، ملکری او نور نه یه دنیا کښی دوی د الله جل جلاله له عذابه ژغورلی (ساتلی) شی، او نه په آخرت کښي دوی ته له لوی عذاب ځنې نجات ورکولي شي. لکه چه د همغه تازه مثال اوس د بدر په غزا کښې مسلمانانو او مشرکانو دواړو وليد. د دنيا پسرلي او ژوند د څو ورځو له ياره دى، د مستقبل برى او كاميابي هغو لره ده، چه له الله جل جلاله ويريږي. او تقويٰ غوره کوی. دا مضمون اوږد دی، او د عمومی الفاظو په اعتبار یهودان او مشرکان او نور کافران هم په دغه خطاب كښي شامل دي اګر كه اصلاً د نجران له نصرانيانو سره مخاطبه ده. والله اعلم.

## كَدَابُ الله فِرُعَوْنَ وَاللَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَنَّ بُوْا بِالْنِينَا قَاحَدَ هُمُ اللهُ بِدُنُو بِهِمْ وَاللهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ اللهُ بِذُنُو بِهِمْ وَاللهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

«حال د دوی داسی دی» لکه حال «عادت» د تابعانو د فرعون او «لکه حال عادت» د هغو کسانو چه پخوا له دوی ځنی وو، «لکه عادیان ثمودیان» چه نسبت د دروغو به ئی کاوه آیتونو زمونږ ته پس ونیول دوی لره الله «په عذاب مهلک سره» په سبب د ګناهونو د دوی، او الله سخت دی عذاب «د ده یعنی پر کافرانو ئی عذاب سخت او عقاب ئی تل دی.»

تفسیر: یعنی د هیچا پلمی (منصوبی) او بهانی نشی چلیدی، او لکه چه هغوی نیولی شوی دی، تاسی هم د الله تعالیٰ له نیولو ځنی ځان نشی ژغورلی (ساتلی) او نیولی کیږئ

## قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا سَتُغُلَبُونَ وَتُحْتَثَرُونَ إِلَى جَهَنَّمُ وَبِيشَ الْبِهَادُ اللَّهِ الله

ووایه «ای محمده!» هغو کسانو ته چه کافران شوی دی ژر به مغلوب کړی شئ تاسی «په وژلو یا شړلو سره په دنیا کښی» او جمع به کړی شئ تاسی «شړلی به شئ په عقبٰی کښی» طرف د دوزخ ته، او بد ځای د هستوګنی دی «دغه دوزخ».

تفسير: يعني هغه وخت راتلونكي دى. چه ژر به تاسي كرد (تول) يهودان ـ نصرانيان او مشركان د الله تعالیٰ د لښکرو په مخ کښی مغلوب شئ، او خپله وسله به ور واچوئ. داخو د دنیا سپکتیا ده. د آخرت هغه خورا (ډير) سور ځای چه تاسي ته تيار شوی دی خو بيل دی، په ځينو روایتونو کښی دی چه د بدر له بری څخه وروسته رسول اکرم صلی الله علیه وسلم یهودانو ته وفرمایل «تاسی هم حق دین ومنئ که نه ستاسی حال به هم همغسی شی لکه چه د قریشو شو!.» دوی وویل «ای محمده!» تاسی یه دی باندی مه تیروځئ چه د قریشو یه څو بی تجربو سریو باندی مو بری موندلی دی. که ستاسی مقابله له موند سره وشی نو هلته به ویوهیدئ چه موند څرنګه جنګیالیان او بریالیان (کامیاب) یو؟، او جنګ څه شی ته وایه شی؟ نو په دی مناسبت دا آیتونه نازل شول. ځینی وائی چه د بدر د بری د لیدلو په اثر ځینی یهودان د تصدیق لوری ته متمایل شول، خو ځینو نورو دوی ته وویل ګورئ تلوار مه کوئ! او صبر وکړئ! چه وروسته له دی نه څه پیښیږی؟ په دوهم کال کښي د احد د عارضي ماتي له لیدلو ځنې د دوی زړونه لایسي سخت شول، او حوصله ئی زیاته شوه، تر دی چه یخپل تړون باندی هم ونه دریدل، او د مسلمانانو د جنګ دیاره ئی تیاری وکړ کعب بن اشرف له شپیتو تنو سپرو (سورو) سره مکی معظمی ته لاړ، او د ابو سفیان او د قریشو د نورو غتانو سره ملګری شول، او وئی ویل مونو له تاسی سره مله او متحد یو، او ښائی چه ګرد (ټول) سره یو محاذ قایم کړو، او له محمد صلی الله عليه وسلم سره وجنګيږو! نو په دی باره کښي دا آيت نازل شو. والله اعلم. په هر حال له لږو ورځو څخه وروسته الله تعالیٰ دا راوښوله، چه په جزیرة العرب کښی به د مشرکانو نوم هم پاتی نشی. بنی قریظه عهد ماتوونکی یهودان یخپله سزا ورسیدل. بنی نضیر له مدینی منوری ځنی وشرل شول. د نجران عیسایان داسی خوار او سپک شول، چه کلنی «جزیه» ورکول ئی ومنل، او نژدی تر زرو کلونو یوری د دنیا ډیرو مغرورو او خورا (ډیر) متکبرو قومونو د مسلمانانو په تهنیب، تربئى، تعليم، لوئى، سيكنى (فائدى) او ترقى اعتراف كاوه. فالحمد لله على ذالك.

## قَنُكَانَ لَكُمُوالِيَةُ فِي فِئَتَيْنِ الْتَقَتَا فِئَةٌ تُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللهِ وَالْخُرى كَافِرَةٌ يَرَوْنَهُمُ مِّ ثَلَيْهِمُ رَأَى الْعَيْنِ وَاللهُ يُؤَيِّدُ بِنَصْرِمُ مَنْ يَشَا وُانَ فِي ذَٰلِكَ لَعِبْرَةً لِلْأُولِى الْاَبْصَارِ ﴿

په تحقیق سره دی تاسی ته لوی عبرت «نمونه ای ناظرینو!» په هغو دوو فرقو کښی چه سره مخامخ شولی (په «بدر» کښی له پاره د جنګ) یوه فرقه وه چه جنګ ئی کاوه په لاره د الله کښی او بله فرقه وه چه کافره وه. لیدل به دوی هغوی لره دوه چنده د هغوی په لیدلو د سترګو سره، او الله قوت ورکوی په نصرت مرسته (مدد) خپله سره هر چا ته چه اراده وکړی (د نصرت)، بیشکه په دی «زیات او کم لیدلو» کښی خامخا عبرت «پند» دی له پاره د خاوندانو د بصیرت.

#### زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوْتِ مِنَ النِّسَاءِ

ښائسته کړی شوی دی خلقو ته محبت (مینه) د مرغوبو خوندورو شیانو چه ښځی دی.

تفسیر: یعنی کله چه سری له هغو سره علاقمن (تعلق لرونکی)، او له الله تعالیٰ محخه غافل شی. نو بنا پر دی په حدیث کښی راغلی دی «ماترکت بعلی فتنة اضر علی الرجال من النسا اسا نه ده پریښی وروسته له خپله ځانه یوه فتنه چه زیاته ضرر رسوونکی وی نارینه و ته له ښځو څخه هو! که له ښځو ځنی مقصود عفت او د اولادو کثرت وی، نو منموم نه بلکه مطلوب او مندوب دی. لکه چه رسول الله مبارک فرمایلی دی «د دنیا خورا (ډیر) ښه متاع هغه ښه ښځه ده چه که هغی ته وگوری خوښ شی ـ که حکم ورته ورکړی حکم دی ومنی ـ که ور مخنی چیری غائب شی ـ نو مال دی او خپل عصمت او عفت په ښه شان سره ساتی. هم داسی هومره شیان چه وروسته له دی نه د دنیا د متاع په سلسله کښی یاد شوی دی، د هغو گردو (تولو) ښه والی او بدوالی د نیت او عمل په تفاوت سره متفاوت کیږی. خو څرنگه چه په دنیا کښی هسی افراد ډیر دی، چه د عیش او عشرت په سازونو او سامانونو کښی ډوب پراته دی، او له تعالیٰ او خپل انجام هیروی، نو ځکه د «زین للناس» کلام په ظاهر کښی عام راوړل شوی دی.

#### وَالْبَنِيْنَ وَالْقَنَاطِيْرِ الْمُقَنَظرَةِ مِنَ النَّاهَبِ وَالْفِضَّةِ وَالْخَيْلِ الْمُسَوَّمَة

او ځامن دی او ډير مالونه چه راټول کړی شوی دی له سرو زرو نه او سپينو زرو نه او آسونو نه چه نښان داره «يا ښائسته» کړی شوی دی.

تفسیر: یعنی هغه آسونه چه لمبر یا نښان پری ایښود شوی وی، یا هغه ښایسته او ښکلی آسونه چه په لاسونو، پښو او تندی باندی ئی خدائی نښی وی. یا هغه آسونه چه په څړ ځای (چراګاه) ورشو کښی د څړ دیاره خوشی پریښودل شوی وی.

#### وَالْكِنْعَامِ وَالْحَرَّثِ لَا لِكَ مَتَاعُ الْحَيْوِةِ الدُّنْيَا وَاللهُ عِنْدَهُ حُسْنُ الْمَالِب ®

او نور چارپایان دی «لکه اوښ، غوئی، پسه» او کښت «یا مزرعه» دی، دغه «۲ واړه شهوتونه» فائده اخیستل د ژوندون د دنیا دی او «خاص» الله

شته په نزد د ده ښه ځای د ورتللو «چه جنت دی»

تفسیر: یعنی ابدی فلاح له دی شیانو ځنی په لاس نه راځی یوازی د دنیا د څو ورځو موقتی گته تری اخیسته کیږی، که ډک له بری او کامیابی مستقل او ښه ځای غواړئ، نو هغه د الله تعالیٰ سره مونده کیږی، نو تل د الله جل جلاله د خوښی او د قرب د حصول په فکر کښی ووسئ!. په وروستنی آیت کښی دا راښئی چه هغه ښه ځای کوم دی او هغه کومو خلقو ته وررسیږی؟.

## ڠؙڶٲٷؙڹؚۜٮٚٷؙۿڔۼؘؽڔڝٟۜڽؙۮ۬ڸؚڴۿؚ۬ٳڷڵڹؽڹٵؾۜڡۛۏٳۘۼٮٛ۫ٮؘڔؠۜڣۿؚۻۘؿ۠ڰۼۛۯؚؽڡؚڽؙۼؗؾۿٵٲڒڹۿۯ ڂڸڔؽڹۏؽۿٵۅؘٲۮ۫ۅٵڿ۠ۺؙڟۿڒۘۊ۠

ووایه «ای محمده! دوی ته» آیا خبر درکړم تاسی ته په بهتر «څیز» له دغو «۲ واړو دنیوی خوندونو» نه؟، «شته» له پاره د هغو کسانو چه متقیان دی «د الله احکام تعمیلوی» په نزد د رب د دوی جنتونه چه بهیږی لاندی له «ماڼیو او ونو د» هغوی ویالی چه تل به وی «دوی» په دی «جنتونو» کښی او ښځی به وی ښی پاکی.

تفسیر: یعنی له هر راز صوری او معنوی نجاستونو او ګندګیو څخه به «چه دنیوی ښځی طبعاً یا اخلاقاً په هغو ککړی او ناولی کیږی» پاکی او صافی وی.

#### وَّرِضُوَانُ مِّنَ اللهِ اللهِ

او رضامندی (لویه به وی له کریمه ربه دوی ته) له جانبه د الله،

تفسیر: آیا له دغه محنی به بل کوم لوی نعمت او کوم سه احسان او انعام وی؟ نه! په حقیقت کښی جنت د دی له پاره مطلوب او مرغوب دی چه د رضاء محل، او د لقاء محای دی.

#### وَاللهُ بَصِيرُ اللهُ بَصِيرُ اللهُ المِبَادِ ﴿

او الله ښه لیدونکی دی (عالم په پټو او ښکاره احوالو) د بندګانو (نو هر چا

#### ته به د خپل عمل جزا ورکړی)

تفسیر: د بندگانو کرد (تول) اعمال او احوال هغه ته حاضر دی. هر هغه نحوک چه د هری جزا او سزا وړ (لائق) او مستحق وی همغه به بی له زیاتوالی او نقصان نخخه ورکوله کیږی. د دنیا د پسرلی او تازکی مینان او د هغی له فانی خوندونو ځنی ځان ژغورونکی (ساتونکی) تول به خپلو ځایونو ته لیږل کیږی، یا به ئی دا مطلب وی چه په پرهیزکارانو باندی د الله جل جلاله لطف او کرم دی چه د دنیا له چتی (بیکاره) او فضولو چارو او کوډو ځنی ئی محفوظ ساتی، لکه چه په حدیث کښی راغلی دی چه رسول الله مبارک فرمائی «کله چه الله تعالیٰ ته کوم بنده محبوب وی، نو دی له دنیا ځنی داسی لری ساتی او تری پرهیزوی ئی لکه چه تاسی خپل کوم ناروغه له مضرو اوبو او ناوړو (گنده) خوړو ځنی یرهیزوی ئی

#### ٱلَّذِينَ يَقْوُلُونَ رَبَّنَا إِنَّنَا الْمَنَّا فَاغْفِرُ لَنَا ذُنُونَبَّا وَقِنَاعَذَابَ النَّارِ ﴿

هغه (متقیان) چه وائی «ای ربه زمونږه! بیشکه مونږ ایمان راوړی دی (په ټولو مؤمن به شیانو) نو مغفرت وکړه مونږ ته د ګناهونو زمونږ او وساته مونږ له عذابه د اور (د دوزخ).»

تفسير: معلومه شوه چه د ګناه د مغفرت له پاره ايمان راوړل شرط دی.

### الطبريُنَ وَالصّدِقِينَ وَالْقنِتِينَ وَالنُّنُفِقِينَ وَالنُسْتَغْفِرِيْنَ بِالْأَسْحَارِ ﴿

(هسی متقیان چه) صبر کوونکی دی (په طاعت او مصیبت او له معصیت څخه) او صادقان دی (رښتینی دی په ایمان) او په ځای راوړونکی دی د حکم (د الله) او خیرات کوونکی دی په رضا د (الله) او مغفرت غوښتونکی دی په آخر د شپو کښی.

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ په لاره کښی لوی لوی ربړونه (مصیبتونه) او تکلیفونه په ځان اخلی او د الله تعالیٰ د احکامو په منلو کښی ټینګ ولاړ وی، او له ګناه او معصیت ځنی تل ځان ژغوری (ساتی). په ژبه، نیت، زړه او په معامله کښی بیخی رښتینی وی، په پوره تسلیم او انقیاد سره د الله تعالیٰ ګرد (ټول) احکام په ځایوی، او د الله تعالیٰ له خوا ورکړی شوی مال د

هغه په ښوونی سره لازمو ځایو کښی صرفوی، او د شپی په آخره شومه کښی (چه د طمأنیت او اجابت وخت دی، او په هغه وخت کښی له خوبه پاڅیدل کوم آسان کار نه دی) له خپل رب ځنی د خپلو ګناهونو او تقصیراتو مغفرت غواړی لکه چه د ۲۱ جزء د (الذاریات) د لومړی رکوع په ۱۷ آیت کښی راغلی دی. ﴿ گَانُوْائِلْلَائْمُنْکُوْنُونُونُونُونُونُونُونُونَ ﴾ یعنی د شپی زیاته برخه په عبادت کښی تیروی، او د سهار په وخت کښی استغفار وائی چه ای الله! زمونډ هغه تقصیرات او نیمگرتیاوی چه په عبادت کښی رانه شوی دی پخپل فضل او کرم سره ئی ویښه!. (ځینی وائی چه د دغو پنځو واړو متقیانو مشران په ترتیب سره محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم او خلفاء راشدین دی چه زمونډ رسول الله صلی الله علیه وسلم په «صبو»، او عمر فاروق رضی الله تعالیٰ عنه په «قنوت»، او عمر فاروق رضی الله تعالیٰ عنه په «قنوت»، او علی المرتضیٰ رضی الله تعالیٰ عنه په «انفاق» او علی المرتضیٰ رضی الله تعالیٰ علیهم عنه په «استغفار» کښی، له اول الاخیارو او اولی الابرارو ځنی وو). رضوان الله تعالیٰ علیهم اجمعین.

#### شَهِكَ اللهُ آنَّةُ لَآ ِ الهُ إِلَّاهُوِّ

شاهدی اداء کړی ده الله (د وحدانیت او د قدرت د آیتونو د دلائلو په اقامت خلقو ته) په دی شان چه نشته هیڅ مستحق د عبادت مګر هم دی دی

تفسیو: په ابتداء کښی د نجران له نصرانیانو سره مخاطبه وه ، او په ډیر لطیف صورت سره ئی د مسیح علیه السلام د الوهیت د عقیدی ابطال او د خالص توحید اعلان او د ایمان راوړلو ترغیب ئی و کړ ، په منځ کښی ئی د هغو موانعو ذکر وفرمایه چه د حق له وضاحت سره انسان د ایمان له شرفه محروم او بی برخی کوی ، چه مال ، اولاد او د عیش او عشرت نور ساز او سامان دی په دی آیتونو کښی د مؤمنانو د صفاتو له بیانولو څخه وروسته بیا د توحید او نورو اصلی مضمونو په لوری رجوع وشوه . یعنی د خالص توحید په منلو کښی څه تردد او اندیښنه کیدی نه شی ؟ څکه چه په خپله الله تعالیٰ په خپلو تولو کتابو کښی پرله پسی د هم دی مضمون په حقانیت باندی شاهدی لولی ، او د هغه د فعلی کتاب (د کائناتو پاڼی) هر یوه پاڼه ، بلکه هر یوه نقطه شاهدی ورکوی چه له رب العالمین جل علیٰ شانه څخه پرته (علاوه) بل هیڅوک د عبادت وړ (لائق) نه شی کیدی.

«وفى كل شئ له آية - تدل على انه واحد» «به هر شى كسى دى دليل - چه الله دى بى مثيل» ﴿ سَرُّهُ مُعَالِيْنَ الْمُعَالَمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ

(۲٤ جزء د حمّ السجده ٦ ركوع ٥٣ آيت).

ؠڒؠۜڮٵڰ؋ؙۼڵڴڸٟؿؙۿؙؿٝۺؘۿ۪ؽڎ

#### وَالْمَلَيِكَةُ

#### او (شاهدی اداء کړی ده) پرښتو (د وحدانيت په اقرار سره)

تفسیر: ښکاره ده چه د پرښتو شاهدی د الله جل جلاله له شاهدی ځنی هیڅکله مخالفه کیدی نشی. پرښته خو د هغه مخلوق نوم دی چه د صدق او د حق له لاری ځنی غاړه نشی غړولی. لکه چه د پرښتو تولی تسبیح او ګرد (ټول) تمجید په عمومی ډول (طریقه) د باری تعالیٰ په توحید او تفرید باندی مشتمل دی.

#### وَاوُلُواالْعِلْمِ

او (شاهدی اداء کړی ده) خاوندانو د علم (له انبياؤ او مؤمنانو د وحدانيت په اعتقاد سره)

تفسیر: علم والا په هر زمانه کښی د توحید شهادت ورکوی. او نن ورځ په عمومی ډول (طریقه) سره د توحید په خلاف یو لفظ ویل، له مطلق جهل سره مرادف ګڼل کیږی. مشرکان هم په خپلو زړونو کښی د توحید اصول منی. او علمی اصول هم د شرک د عقائدو مؤید نه دی. (له دی نه د علم فضیلت، او د پوهنی په لوری تشویق او رغبت ثبت شو. نو ښائی چه هر مؤمن د علم او معرفت په تحصیل کښی بیړه (تلوار) او کوښښ وکړی!.)

كوښښ وكوه په علم! هم عمل ورسره مل كړه!

ښي فائدي له علمه واخله، هر مشکل د ځان پرې حل کړه!

د علومو په لاس ټول شي، د مقصد د باغ ګلونه!

په مسلک د صالحانو، تګ د علم په مشعل کړه!

#### تَآيِمًا لِالْقِسُطِ ولا إله إلا هُوَالْعَزِيْزُ الْعَكِيْمُ ٥

په دی حال کښی چه ثابت دی (الله او حاکم دی په تدبیر د مصنوعاتو) په عدل سره، نشته هیڅ مستحق د عبادت مګر هم دی دی ښه غالب (قوی په انفاذ د احکامو) ښه حکمت والا (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی).

تفسیو: د عدل او انصاف کولو دپاره دوه خبری ضروری دی (۱) دا چه منصف داسی زورور او

غالب وی چه هیخوک د هغه له فیصلی نه سر ونشی غرولی (۲) حکیم وی چه په حکمت او پوهی سره د هر شی تدقیق او محیرنه (تحقیق) له هری خوا ځنی وکړلی شی او په پوره دقت او قوت سره وکړلی شی چه خپله فیصله صادره کړی، او هیڅ یو نامناسب او بی موقع حکم ونه کړی ـ مرنګه چه حق سبحانه و تعالیٰ عزیز او حکیم دی، نو ځکه د هغه په مطلق عدالت هیڅ یوه شبهه نشی واردیدی. غالباً په دی لفظ د «قائما بالقسط» سره د عیسایانو د کفاری مسئله هم تردیده شوه په رښتیا سره دا څه عدل او انصاف دی، چه د گردی (تولی) نړی جرمونه یوازی پر یوه سری باندی بار کړل شی، او همغه یو مجرم چه سزا ومومی، نور به گرد (تول) مجرمان د تل لپاره پاک او بری گانه شی، حال دا چه د عادل او حکیم الله تعالیٰ لوی دربار له هسی گستاخی او سپین سترگی ځنی خورا (ډیر) لوړ دی.

#### إِنَّ الرِّينَ عِنْ مَاللهِ الْإِسْكَامُرْ

بیشکه دین (چه په ادیانو کښی غوره دی) په نزد د الله دین د اسلام (یعنی محمدی شریعت) دی،

تفسيو: د «اسلام» اصلى معنى ځان سپارل او غاړه كيښودل دى. د «اسلام» مذهب ته هم له هم دی امله (وجی) «اسلام» وایه شی، چه هر مسلمان بیخی خپل ځان الله تعالیٰ ته سپاری، او د ده گردو (تولو) احکامو ته غاړه ږدی، او په وحدانيت باندی اعتقاد او اقرار کوی. ګواکی «اسلام» د انقیاد او تسلیم او د مسلمانی د احکامو د منلو بل نوم دی، هسی خو له شروع ځنی د آخرالزمان رسول الله صلى الله عليه وسلم تر زماني يورى تولو بيغمبرانو عليهم السلام هم دا د «اسلام» مذهب راوړی، او پخپلو زمانو کښې ئي خپلو قومونو ته له وخت سره مناسب احکام وررسولی او د طاعت او عبادت او د حکم منلو او د (الله واحد احد صمد) د خالص پیژندلو او عبادت کولو یه جانب ئی خلق بللی ـ خو یه دی سلسله کښی زمونږ خاتم الانبیاء محمد مصطفیٰ صلى الله عليه وسلم كرد (ټول) عالم ته داسي يو اكمل او ډير جامع او عالم شموله (ټول جهان ته شامل) او نه نسخ کیدونکی هدایت راوړی دی، چه دا مبارک دین نه یواځی ګردو (تولو) سابقه ؤ او حقه ؤ شرائعو لره شامل دى، بلكه د نورو زياتو سيگنو (فائدو) او خصوصياتو لرونكي هم دى، چه دا لارښووني پخپل دى خصوصي رنګ سره د «اسلام» په نامه موسومي او ملقبي شوى دی. په هر حال په دی آیت کښی د نجران د نصرانیانو په مخ کښی عموماً اعلان کړی شوی دی، چه دین او مذهب یواځی د همغه شی نوم کیدی شی، چه بنده په هغه سره د زړه له اخلاصه خپل ځان او مال ياک الله ته ور وسپاری. او په هر وخت کښې هر هغه حکم چه د هغه له جانبه ور ورسیږی، هغه بی له وړاندی او وروسته کولو، او څه ویلو ځنی ژر تر ژره ومنی او تعمیل ئی کړی ـ او تل د خپل تسليم غاړه الله تعالیٰ ته کيږدی، نو هغه کسان چه الله جل جلاله ته ځامن

او لمسی تاکی (مقرروی) - او د مسیح او مریمی علیهما السلام د تصویرونو او د صلیب د شکل عبادت کوی، او د خنزیر (سودر) غوشه خوری، انسان ته خدای وائی او خدای لکه انسان داسی گنی - او د انبیاؤ او اولیاؤ وژل هغوی ته آسان کار شکاری - د حق دین د امحاء له پاره په ناحقو کوششونو مشغول او لگیا وی - او د هغه رسول په تکذیب کشی عمداً او قصداً مشغول وی چه د موسیٰ او عیسیٰ علیهما السلام د بشارتونو (زیری) سره سم مبعوث شوی او له دغو دواړو رسولانو څخه د زیاتو آثارو او لویو علائمو او لوړو آیاتونو او شکاره ؤ معجزو خاوند دی، او د هغه په راوړی کلام او احکامو باندی قصداً او عمداً توکی او مسخری کوی، یا هغه ناپوهان چه تیږو (گتو) ، ونو، ستوریو، لمر سپورمی او نورو ته سجدی پدی. او د حلالو او حرامو معیار یوازی خپلی نفسانی غوشتنی گنی، نو آیا له دغو ډلو ځنی یوه ډله هم د دی وینا او ادعا وړ رقابل) او لایقه ده، چه خپل ځان مسلم، او د ابراهیمی ملت پیرو وبولی؟ العیاذ بالله. وفی روایة محمد بن اسځق رحمة الله علیه فقال رسول الله صلی الله علیه وآله وصحبه وسلم اسلمو!! فقالوا قد اسلمنا! فقال صلی الله علیه وسلم کذبتم! کیف یصح اسلمو!! فقالوا قد اسلمنا! فقال صلی الله علیه وسلم کذبتم! کیف یصح اسلامکم؟ وانتم تثبتون لله ولدا وتعبدون الصلیب وتأکلون الخنزیر. «تفسیر کبیر»

## وَمَااخُتَكَفَ الَّذِينَ أُوْتُوا الْكِتْبَ إِلَّامِنَ بَعُدِ

او اختلاف نه دی کړی هغو کسانو چه ورکړی شوی دی دوی ته کتاب (چه یهودان او نصرانیان دی) مگر وروسته له هغه چه راغی دوی ته علم (په توحید او نبوت د محمد باندی) په سبب د ضد، حسد، کینی چه وه په منځ د دوی کښی،

تفسیر: یعنی «اسلام» یو واضح او روښانه دین دی هغه دلائل چه ثابتوی چه موسیٰ او عیسیٰ علیهما السلام پیغمبران دی او توریت او انجیل آسمانی کتابونه دی له هغو محنی خورا ښه ـ تینګ قوی او زورور دلائل د محمد صلی الله علیه وسلم په رسالت، او د قرآن العظیم په کلام الله توب باندی شته، بلکه په خپله همغه کتابونه د دوی په حقانیت باندی شاهدی ورکوی. خالص توحید یو صاف او ښکاره مضمون دی، چه د هغه په خلاف د زوی او د پلار مفکوره (نظریه) یوه داسی چتی (بیکاره) دعوی او بی معنی چیستان (معمه) دی چه هیڅ یو علمی اصول د هغه تائید نه کوی. اوس چه کتابیان له اسلام سره مخالف شوی دی، نو د دی رونو حقائقو تکذیب ته ئی ملاوی تړلی دی، او د الله تعالیٰ له حکم منلو ځنی غاړه غړوی، نو د دی مخالفت سبب پرته (علاوه) له ضد، حسد، عناد او د مال او جاه له حرصه بل شی نشی کیدی ـ لکه چه ړومبی

د ﴿ اَنَّالَائِنَیُّ اَمْرُوْالَنِ تُعْنِیَ عَنْهُمُ اَمُوالُهُم ﴾ الآیة - په فوائدو کښی د ابو حارثه بن علقمه د نجران د جرګی رئیس په وینا کښی ذکر شو چه هغه په خپله په دی اعتراف او اقرار کړی دی او دا د هغو خلقو پخوانی عادت و، د یهودانو او نصرانیانو هغه اختلافونه چه د دوی په خپلو منځو کښی وو، یا هغه ډیری فرقی چه په یوه مذهب کښی جوړیدی، او بیا په خونړیو جنګونو او جګړو باندی پای (آخر) ته رسیدلی تاریخ د هغو سبب او منشأ عموماً، جهل، ناپوهی او غلط فهمی نه بولی، بلکه د دغو ګردو (تولو) اختلافاتو او پیښو سبب، یوازی هم دا د مال او دولت مینه او محبت او د عزت او پت خوښول ګڼی.

## وَمَنْ تَكُفُرُ بِالبِتِ اللهِ فَإِنَّ اللهَ سَرِيعُ الْحِسَابِ®

او هر څوک چه کافر کیږی (انکار کوی) په آیتونو د الله (او احکام او د قدرت او وحدانیت علامی ونه منی) پس بیشکه الله ډیر ژر حساب والا دی (نو ئی ژر په سزا رسوی).

تفسیو: په دنیا کښی هم. او په آخرت کښی خو خامخا پوره حساب او کتاب ورسره کوی. بیا به ئی هرومرو (خامخا) د عمل په قدر په سزا رسوی.

#### فَإِنْ حَاجُّولِكَ فَقُلُ أَسُلَمْتُ وَجُهِيَ بِللَّهِ وَمَنِ التَّبَعِن ا

پس که بیا جگره کوی دا (کافران) له تا سره (له دغو دلائلو وروسته هم) پس ووایه (ای محمده! دوی ته چه ما خالص تابع کړی دی مخ خپل) یعنی ځان خپل احکامو د) الله ته او هر هغه چه متابعت کوی زما (هغه هم خپل ځان الله ته سپارلی دی.)

تفسیر: لکه چه په دوو پومبنیو فواندو کښی ذکر شول کتابیانو هسی دعوی او جګړی کولی چه مونږ هم مسلمانان یو. دلته دا ورښودل کیږی چه دغسی فرضی اسلام ستاسی په ښه نه درځی راشئ وګورئ اسلام دی ته وائی چه محمد صلی الله علیه وسلم او د هغه ځان جاروونکی (قربان کوونکی) ملګری ئی لری. اوس مو ولیکل چه «اسلام» له تسلیم او انقیاد څخه عبارت دی یعنی بنده د زړه له کومی خپل ځان او مال الله جل جلاله ته وسپاری نو محمد صلی الله علیه وسلم او مهاجرینو، او انصارو او نورو مسلمانانو ته وګورئ چه هغوی په څه ډول (طریقه) له شرک بت پرستی، بداخلاقی، فسق، فجور، ظلم، او عدوان سره مقابلی کولی؟ او خپل ځان، مال، ښځی، اولاد، وطن، کور او کهول لنډه ئی دا چه خپل ټول مرغوب او محبوب شیان ئی د الله تعالیٰ په

لاره، او د ده په خوښی کښی جارول (قربانول)؟ او دوی په څه ډول (طریقه) سره خپل مخونه او سترګی هر وخت د الله تعالیٰ حکم رارسیدلو ته نیولی وی؟ چه کله به ئی حکم راورسیږی، چه مونږ ئی تعمیل کړو. د ده په مقابل کښی تاسی خپلو احوالو ته هم لږ ځیر شئ چه تاسی په خپلو پتو مرکو کښی وایئ «محمد صلی الله علیه وسلم په رښتیا سره د پاک الله رسول دی، خو که مونږ د ده په رسالت اقرار وکړو او وئی منو، نو زمونږ دنیوی مال، شته او پت له لاسه وځی» خیر! که سره د حق له وضاحته تاسی د اسلام په لوری نه راځئ، نو تاسی پوهیږئ او انجام مو، مونږ خو خپل ځانونه همغه یوه خدای جل جلاله ته ورسپارلی دی.

## وَقُلُ لِلَّذِيْنَ أُوْتُواالكِتْبَ وَالْأُمِّةِ بِنَءَ اَسْلَمْتُمُ وَاللهُ اَسْلَمُوا فَقَدِ الْمُتَدَوَّةُ وَاللهُ بَصِيْرُ وَاللهُ بَصِيْرُ وَاللهُ بَصِيْرُ وَاللهُ مَصِيْرُ وَاللهُ مَا الْمِتَدَوَّةُ وَاللهُ مَصِيْرُ وَاللهُ مَصِيْرُ وَاللهُ مَعْدَدُ وَاللهُ مُعْدَدُ وَاللهُ مُعْدَدُ وَاللهُ مُعْدَدُ وَاللهُ مُعْدَدُ وَاللهُ وَاللهُ مُعْدَدُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَعَلَيْكُ الْمُعْدَدُ وَاللهُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

او ووایه (ای محمده!) هغو کسانو ته چه ورکړی شوی دی دوی ته کتاب (یعنی یهودانو او نصرانیانو ته) او ناپوهانو (مشرکانو د عربو) ته آیا اسلام راوړئ تاسی؟، (یعنی اسلام راوړئ!) پس که اسلام راوړ دوی پس په تحقیق چی وموندله دوی سمه صافه لاره، او که وګرځیدل دوی (له اسلامه) پس بیشکه هم دا خبره ده چه پر تا تش تبلیغ (د هدایت) دی، او الله ښه لیدونکی دی (عالم په پټو او ښکاره ؤ احوالو) د بندګانو

تفسیر: یعنی فکر وکرئ! آیا تاسی لکه موند د الله تعالیٰ حکم منونکی بندگان یئ؟! یا وروسته له دی نه تاسی د الله جل جلاله تابع کیدئ؟! که داسی وی، نو وپوهیدئ چه په سمه لاره برابر شوی یئ! او زموند اسلامی ورونه یئ! که نه زموند کار خو پوهول، او د مضر، او مفید، او د لاری لوړه او ژوره درښوول مقصود دی او دا ښوونه مو کړی ده، نور نو گرد (تول) بندگان او د دوی ظاهری او باطنی اعمال د الله تعالیٰ تر نظر لاندی دی، او الله تعالیٰ به هر یو ته د هغو د عمل جزا او سزا یوره ورکوی.

تنبیه: د عربو مشرکانو ته ئی ځکه امی (ناپوه) وویل چه له دوی سره د سماوی کتابونو څه پوهه او تعلیم نه و.

إِنَّ الْكَذِيْنَ يَكُفُّرُوْنَ بِالْبِ اللهِ وَيَقَتُنُونَ النَّبِةِنَ بِغَيْرِ حَقِينًا اللهِ وَيَقَتُنُونَ النَّبِةِنَ بِغَيْرِ حَقِي اللهِ وَيَقَتُنُونَ النَّاسِ عَنِي اللهِ وَيَقَتُنُو مِنَ النَّاسِ عَلَيْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ النَّاسِ عَنْ اللهُ اللهِ عَنْ اللهُ عَلْهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَا عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْكُولِ الللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُولِ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ الللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

### 

بیشکه هغه کسان چه کافران کیږی پر آیاتونو (احکامو) د الله باندی او وژنی دوی انبیاء په ناحقه سره (پخپل اعتقاد کښی هم) او وژنی هغه کسان چه حکم کوی هغوی په عدل (او انصاف) سره له خلقو څخه پس زیری وکړه دوی ته په عذاب دردناک سره. دا همغه کسان دی چه باطل (ضائع) شوی دی (نیک) عملونه د دوی په دنیا کښی (له لعنت او مذلت څخه ئی پری نجات ونه موند) او (هم) په آخرت کښی (چه له دوزخه پری خلاص نشول) او نشته دوی ته هیڅ مدد گاران (د عذاب په دفعه کښی).

تفسیر: په حدیث کښی راغلی دی چه «بنی اسرائیلو په یوه ورځ کښی (٤٣) انبیاء او (١٧٠) یا (۱۱۲) صالحان شهیدان کړل. دلته دا خبری د نجران نصرانیانو او نورو کافرانو ته اورولی شی، چه د الله تعالیٰ له احکامو ځنی انکار، او له انبیاؤ او انصاف خوښونکو ناصحانو سره مقابله، او په منتها درجه شقاوت او سخت زړه توب سره د هغوی په وینو سره خپل لاسونه سره کول، خورا (ډیر) لویه گناه ده. داسی خلق د سخت درد رسوونکی عذاب مستحق، او په دواړو دارینو کښی ناکام او بی برخی کیږی، د دوی گرد (تول) زیار (محنت) به نابوده او کوښښونه به ئی ضائع شی، او کله چه په دنیا او اخرت کښی دوی ته سزا ورکړه شی، نو هیڅوک به د دوی ژغورونکی (ساتونکی) او مرسته (مدد) کوونکی نه وی.

#### ٱلَوْتُولِ لَى الَّذِينَ أُوْتُوانصِيْبًا مِّنَ الْكِتْبِ

آیا نه گوری ته هغو کسانو ته چه ورکړی شوی وه دوی ته څه برخه له کتابه (توریت) نه

تفسیر: یعنی هغه لږه یا ډیره برخه د «توریت» او «انجیل» او نورو چه له لفظی او معنوی تحریفاتو او اړولو را اړولو ځنی پاتی ده. یا د کتاب هغه لږه یا ډیره برخه چه د هغی پوهه او فهم د دوی په برخه شوی دی.

## يُكْ عَوْنَ إِلَى كِتْبِ اللَّهِ لِيَحُكُّرُ بَيْنَهُ وَتَوْ يَتَوَكَّلُ فَرِيْنَ مِّنْهُ وَهُوَمُّ عُرِضُونَ ®

حال دا چه وباله شی دوی طرف د کتاب د الله ته له پاره د دی چه حکم وکړی (دا کتاب) په منځ د دوی کښی بیا مخ ګرځوی یوه ډله له دوی نه حال دا چه دوی تل څنګ کوونکی دی (له قبوله د حقه په تغافل سره).

تفسیر: یعنی کله چه دوی را وبلل شی چه د هغه لوی قرآن په لوری راشئ! چه ستاسی د منل شویو کتابونو له زیری سره سم راغلی دی، او ستاسی د گردو (تولو) جگرو فیصلی په بهه ډول (طریقه) سره کوی، نو د هغوی د پوهانو یوه ډله ځان ناگاره (ناخبره) اچوی، او په تغافل سره تری مخ گرځوی. حال دا چه د لوی قرآن په لوری بلنه په حقیقت کښی د «توریت» او «انجیل» په لوری بلنه دی. بلکه څه لری به نه وی، چه دلته له «کتاب الله» ځنی هم دا «توریت» او «انجیل» مراد وی. یعنی درواخلئ! مونی ستاسی د جگرو فیصلی هم دا ستاسی د کتابونو فیصلی ته پریپدو! مگر مشکل دا دی چه دوی د خپلو نفسانی غوښتنو سپکو اغراضو له امله (وجی) د خپلو کتابونو په هلایتونو باندی هم عمل نه کوی، او مخونه تری اړوی، نه ئی زیری اوری، نه ئی حکمونه منی. لکه چه د زانی په «رجم» کښی «د توریت» له منصوص حکم ځنی ښکاره سترگی پتوی، او عمل پری نه کوی لکه چه وروسته له دی نه دا خبره د ۲ جزی د (المائدة) په ۱۱ آیت ه رکوع کښی راځی.

### ۮ۬ڸؚڮۑٲٮ۫ٞۿؙۮؙۊؘٵڶؙٛۉٳڶؽؙؾؘؠؘۺٙٮؘٵٳڷؽؖٲۯٳڷٚڒٙٲؾؘٳػٵؠٞۼۮؙڎۮڔٟ؞ٷٷٛۿؙ ڣٛڋؚؽڹۿؚڡؙٷٵػٲٮٛٚۉٳؽۿؙؾڒؖۯؽ۞

دغه (ګرځیدل د دوی) په سبب د دی دی چه بیشکه دوی (یهودان) وائی له سره به ونه رسیږی مونږ ته اور (د دوزخ) مګر یو څو ورځی شمیرلی شوی (لږی) او غره کړی (تیر ایستلی) دی دوی په دین خپل کښی هغه شی چه وو دوی چه دروغ به ئی جوړول (په دین کښی).

تفسیر: یعنی د هغو د تمرد او طغیان او په گناهونو باندی د زړورتیا علت دا دی چه د سزا څخه ویره نه لری. د دوی خورا (ډیر) لوی دروغ چه له خپله ځانه ئی جوړ کړی دی دا دی «که مونږ ډیره سخته گناه هم وکړو، نو فقط له شمیرلو ورځو ځنی زیاته موده به نه په عذابیږو»

لکه چه تفصیل ئی په اول جزء د البقرة ۸۰ آیة ۸ رکوع کښی تیر شو او هم دا راز ئی نور دروغ او چتی (بیکاره) خبری له خپلی گیدی څخه را ایستلی دی. مثلاً چه موند د الله تعالیٰ منلی ځامن یو. یا د انبیاؤ له اولادی ځنی یو، او الله تعالیٰ له یعقوب علیه السلام سره وعده کړی ده چه د هغه اولادی ته به سزا نه ورکوی، او که سزا ئی هم ورکوله د قسم په ځای کولو لپاره به یو جزئی او موقتی عذاب وی. نصرانیانو خو د کفاری مسئله را ایستلی ده او د خپلی گناه او سوال او ځواب خبری ئی بیخی خلاصی کړی دی. اللهم اعننا من شرور انفسنا.

## فَكُيْفَ إِذَا جَمَعُنْهُمْ لِيَوْمِ لَا رَبْبَ فِيهُ وَوُفِيْتُ كُلُّ فَفْسِ مَاكْسَبَتْ

نو څه حال به وی هغه وخت کله چه يو ځای کړو مونږ دوی له پاره د (حساب د هغی) ورځی چه نشته هيڅ شک په (راتلو د) هغی کښی، او پوره به ورکړه شی هر نفس ته جزا د هغه عمل چه کړی ئی وی.

تفسیر: یعنی کله چه په محشر کښی د گردو (ټولو) ړومبنیو او وروستنیو او د خپلو مشرانو په مخ کښی شرمنده او رسوا کیږی، هلته به وپوهیږی چه دوی په کومه تیاره کښی لویدلی وو او د هر عمل پوره بدل به ومومی. نه به ئی د کفاری مسئله په خه ورشی، او نه نسبی تعلقات او نه به ئی له خپله ځانه جوړی کړی عقیدی پکار ورشی.

#### وَهُمُولَانُظُلَمُونَ ۞

حال دا چه په دوی به ظلم ونه کړی شی (د حسناتو په کمولو يا د سيآتو په زياتولو).

تفسیر: یعنی په وهمی جرائمو باندی به سزا نه ورکوله کیږی، بلکه پر هغو چارو باندی به دوی ته سزا ورکوله کیږی چه د هغه جرم ثابت وی، او دوی ئی په خپله هم منی. او هومره چه دوی استحقاق لری له هغی ځنی زیاته سزا هغوی ته نه ورکوله کیږی او نه به د چا خورا (ډیر) لږه نیکی ضایع کیدی شی.

## قُلِ اللَّهُ مَّا لِلَّاكَ الْمُلُكِ ثُوْرِي الْمُلُكَ مَنْ تَشَاءُ وَتَنْزِعُ الْمُلُكَ مِنْ تَشَاءُ وَتَنْزِعُ الْمُلُكَ مِثَنَ تَشَاءُ وَتَعْزِمُنَ تَشَاءُ وَتَعْزِمُنَ تَشَاءُ وَيَكِرُ الْحَيْرُ الْمُلُكَ

#### ٳؾۜڰؘۼڶڴؚڵۺؙؙٛڠؙٚۊٙۑؽۯٛ

ووایه (ای محمده!) یا الله (ای) مالکه د سلطنت (واکداره د باچاهی!)
ورکوی ته سلطنت هر هغه چاته چه اراده وکړی (یا الله د ورکولو ئی) او
بیرته اخلی سلطنت له هر هغه چا ځنی چه اراده وکړی (د بیرته اخیستو
ئی) او عزت ورکوی هر هغه چاته چه اراده وکړی (یا الله د عزت ئی) او
خوار ذلیل کوی هر هغه خوک چه اراده وکړی (د ذلت ئی،) په لاس (د
قدرت) ستا (هر راز) خیر (ښیکټی) دی بیشکه ته «یا الله» پر هر شی
باندی (چه اراده وفرمائی) ښه قادر ئی. (هم په ورکولو هم په اخیستلو هم په
عزت هم یه ذلت).

تفسیر: لکه چه بخوا ولیکل شول د نجران د جرګی رئیس ابو حارثه بن علقمه ویلی وو «که مونږ ير محمد صلى الله عليه وسلم باندى ايمان راوړو، نو د روم د باچا له خوا هغه عزت او مال مرسته (مدد) چه را رسیږی، قطع به شی.» ښائی چه دلته به د دعا او مناجات یه ډول (طریقه) د هغه ځواب ورکوی، چه د هغو باچاهانو په سلطنت او په دنيوی عزتونو باندی چه تاسي ډاډه او غره شوی یع، ښه ویوهیږئ چه د هر سلطنت او عزت اصلي مالک یاک الله دی، او هغه یاک ذات واک (اختیار) او قدرت لری، چه هر هغه چاته چه اراده وفرمائی ورکوی ئی، او له هر هغه چا څخه چه اراده وفرمائي، بيرته ئي اخلي. آيا دا امکان نه لري چه د (روم) او (يارس) سلطنتونه، شان، شوكت او عزتونه واخلى؟ او مسلمانانو ته ئى وركړى؟ بلكه له دوى سره وعده شوی ده ، چه خامخا ئی ورکوی. نن تاسی د مسلمانانو د موجوده پریشانی او بی سرو سامانی، او د دښمنانو د قوت او زوروری له مخې په دی خبره باندی هیڅ نشي پوهیدی، نو د هم دی له امله (وجی) به یهودانو او منافقانو به مسخرو او د توکو به ډول (طریقه) سره ویل «وګورئ! دا خواران چه د قریشو د حملی او یرغل له ویری د مدینی په چارچاییر کښی خندقونه کینی، د (قیصر) او د (کسریٰ) د تاج او تخت د نیولو خوبونه وینی. ، مګر الله تعالیٰ د څو کلونو په منځ کښی دا ګردی (تولی) وعدی ټولو ته وروښودی، چه د (روم) او (پارس) د خزانو هغه گردی (تولی) کیلیگانی (کنجیانی) ئی چه د هغو وعده ئی له پاک رسول صلی الله علیه وسلم سره کړی وه، د حضرت عمر فاروق اعظم رضی الله عنه په زمانه کښی ئی څرنګه د مسلمانانو لاس ته وروستلی او په څه ډول (طریقه) سره د اسلامی مجاهدینو په منځ کښی وویشلی شوی؟ اصلی خبره خو دا ده چه دا مادی عزت او سلطنت څه شی نه دی، کله چه لوی قادر او حکیم الله د روحانی عزت او سلطنت آخری مقام (یعنی د نبوت او رسالت منصب) له بنی اسرائیلو ځني منتقل، او بني اسمٰعيلو ته ئي ور وباښه، نو د روم او د عجم د ظاهري سلطنت انتقال عربي کوچیانو (خانه بدوشو) ته کومه ګرانه او لری خبره نه دی، ګواکی دا دعا یوه راز پیشګوئی وه

چه عنقریب د دنیا نخچه (نقشه) بدلیدونکی ده، هغه قوم چه له دنیا څخه لری او جلا (جدا) پروت ؤ، د دنیا د لویو سلطنتو او عزتو خاوند به شی، او هغه کسان چه باچاهی ئی کوله، دوی د خپلو بدو عملونو له امله (وجی) د خواری او ذلت په کندو کښی وغورځول شی. تنبیه: ﴿ بِیکواکالیّیّرُ ﴾ بیشکه چه د پاک الله په قدرت کښی هر راز (قسم) خیر او ښیګه (فایده) شته او د «شر» پیدا کول هم په دی اعتبار سره «خیر» دی، چه د عالم د مجموعی په اعتبار په هغه کښی هم په زرهاؤ حکمتونه پټ او په صحیح حدیث کښی راغلی دی «الخیر کله فی یدیک والشر لیس الیک

د بدی او شر کمان نه کرو له تانه!»

«ای څیښتنه! نیکی خیر ګڼو له تانه

## تُوْلِجُ الكِيْلَ فِي النَّهَ كَارِ وَتُوْلِجُ النَّهَارَ فِي الَّيْلِ

ننه باسی (ته یا الله) شپه په ورځ کښی (چه تل په پسرلی کښی له شپو کموی او په ورځو کښی ئی زیاتوی) او ننه باسی (ته یا الله) ورځ په شپه کښی (چه تل په منی کښی له ورځو کموی او په شپو کښی ئی زیاتوی)

تفسیر: پس تل زیاتوی په هر یوه کښی هغومره چه کموی له هغی بلی نه، یعنی کله چه شپه لنده وی ورځ اوږده وی، او کله د دی عکس کوی مثلاً په یوه موسم کښی (د جدی اوله) شپه ۱۶ گړی، او ورځ لس گړی کوی او څو میاشتی وروسته (د سرطان اوله) کښی له شپی ځنی څلور گړی لنډوی او په ورځ باندی ئی زیاتوی، او شپه لس گړی، ځکه چه لمر او سپوږمی او ګرد (تول) ستوری او نور، بی ستا له ارادی څخه یوه ذره هم حرکت نشی کولی، لنډه ئی داسی شوه چه څه موده ورځی اوږدوی او څه موده شپی اوږدوی، او څه موده د دی پر عکس کوی. (او الی الابد کله ورځ راولی او کله شپه).

## وَتْغُورُجُ الْحَكَمِينَ الْمِيِّتِ وَتَغُورُجُ الْمِيِّتَ مِنَ الْحَيِّ

وباسی (ته یا الله!) ژوندی له مړی نه. (لکه حیوان له نطفی نه، مرغه له هګی کامل له ناقص) وباسی (ته یا الله!.) مړی له ژوندی نه (لکه نطفه له حیوان ـ هګی له مرغه ـ ناقص له کامل نه)

تفسیر: یمنی لکه هکی له چرکی ځنی او چرکه له هکی ځنی بنی آدم له نطفی ځنی او نطفه له بنی آدم ځنی ـ له جاهل ځنی عالم او له عالم ځنی جاهل ـ له کامل څنی ناقص او له ناقص

آلعمران(٣)

څخنی کامل ایستل او جوړول هم دا ستا د قدرت کار دی.

## ۅۜٙڗۯؙۯ۠ؿؙڡؖڽؙؾؘؿؙٳٛٶؚؠۼؽڔۣڝؚڛٵۑؚ

او روزی ورکوی (ته یا الله) هر هغه چاته چه اراده وفرمائی (د روزی ورکولو ئی ډیره زیاته) بی حسابه.

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی یهودانو هسی کنله هغه لوئی چه پخوا په موند کښی وه، هغه به تل پاتی وی، او د الله تعالیٰ له قدرت ځنی غافل وو، چه الله تعالیٰ هر هغه چاته چه اراده وکړی عزت او سلطنت ورکوی، او هغه چاته چه اراده وکړی ذلت او نکبت ورکوی، په جاهلانو کښی کامل پیدا کوی (لکه چه د عربو په امیانو کښی ئی حضرت محمد صلی الله علیه وسلم) او له کاملانو ځنی جاهلان پیداکوی (لکه چه په بنی اسرائیلو کښی ئی وکړ) او هر هغه چا ته چه اراده ئی وشی (حسی او معنوی) بی حساب رزق ورکوی.

## لَا يَتَّخِذِ الْمُؤْمِنُونَ الْكَلِفِي أَنِيَ أَوْلِيَاءَ مِنْ دُوْنِ الْمُؤْمِنِيْنَ وَمَنْ يَفْعَلُ لَا يَكُ خِلِا لَكُوْمُ مَنْ اللهِ فِي شَمْ اللهِ فِي اللهِ اللهِ فَي اللهِ اللهِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِل

نه دی نیسی مؤمنان کافران دوستان بی له مؤمنانو (یعنی مؤمنان دی یو له بله سره دوستی وکړی) او هر خوک چه وکړی دا (کار یعنی دوستی له کفارو سره) نو نه دی (د ده تعلق) له (دین د الله ـ د دوستی د) الله سره په هیڅ شی کښی مګر (خو روا ده دغه دوستی) که ځان ساتئ تاسی له دوی نه یه ځان ساتئ سره،

تفسیر: یعنی کله چه د حکومت او د سلطنت او د جاه او عزت او د هر راز تقلباتو او تصرفاتو واگی یوازی د پاک الله په لاس کښی دی، نو هغو مسلمانانو لره چه په صحیحه معنی سره باور لرونکی دی، نه ښائی چه د خپلو دوستانو په دوستی او د خپلو اسلامی ورور په ورورولی اکتفا ونه کړی او خامخا د خدای جل جلاله د دښمنانو سره دوستی او مدارات وکړی. څکه چه الله جل جلاله او د رسول الله صلی الله علیه وسلم دښمنان هیچیری د مسلمانانو دوستان نه شی کیدی، هر هغه څوک چه تیروځی او په دی خبط او خطا کښی ولویږی، نو ودی پوهیږی چه دوی د الله تعالیٰ له محبت او موالاتو سره هیڅ اړه (تعلق) او علاقه نه لری، ښائی د هر مسلمان خوف او ویره یوازی له الله جل جلاله څخه وی! او تولی هیلی او امیدونه ئی هم دغه پاک

#### وَيُحَدِّرُ رُكُمُ اللهُ نَفْسَهُ وَإِلَى اللهِ الْمَصِيْرُ @

او ویروی تاسی الله له (عذاب د) نفس خپل نه، او (خاص) طرف د الله ته دی ورتله (ستاسی او د ټولو).

تفسیر: یعنی د مؤمن په زړه کښی ښائی اصلی ویره له پاک الله څخه وی. او داسی کومه خبره دی نه کوی، چه د الله تعالیٰ د ناراضی سبب شی. لکه چه له اسلامی جماعت مخنی تجاوز و کړی، او بی له ضرورته له کافرانو سره ظاهری یا باطنی «موالات» و کړی، یا د ضرورت په وخت کښی د موالاتو د غوره کولو په صورت کښی له شرعی حدودو مخنی تیری او تجاوز و کړی یا یوازی موهوم او حقیر خطرونه یقینی او مهم ثابت کړی، یا دا ډول (طریقه) مستثنیات یا شرعی رخصتونه د خپلو نفسانی غوښتنو آله و ګرمځوی، نو داسی کسانو لره ښائی چه دا خبره هم په یاد ولری چه دوی ګرد (ټول) د پاک الله په لوی دربار کښی حاضریدونکی دی، او هلته به دوی د خپلو دغو دروغو، حیلو او پلمو (منصوبو) جزا مومی.

ښائی د قوی مؤمن شان، او د صحیح مسلمان ایمان داسی وی، چه له رخصت محنی تیر شی! او عزیمت او فعالیت ته متوجه او ځیر شی! او له مخلوق ځنی ونه ویریږی او تل تر تله له خالق جل و علا ځنی وویریږی!

### فَكُلِّ إِنْ تُخْفُو ْ امَا فِي صُدُورِكُمْ آوْنَبُكُ وَهُ يَعْلَمُهُ اللهُ ﴿

ووایه (ای محمده! دوی ته) که پټ کړئ تاسی هغه شی چه په سینو (زړونو) ستاسی کښی دی یا ښکاره کړئ تاسی هغه ـ معلوم دی هغه (هم) پاک الله ته،

تفسير: يعنى ممكن دى چه بنيادم خپل نيت او د زړه خبره له نورو ځنى پته كړى ولى په دى ډول (طريقه) الله تعالىٰ نشى تير ايستلى. ﴿ وَاللهُ يَعُلُوْ الْمُفْيِدَ مِنَ الْمُصْلِحِ ﴾ د (١) جزء د البقرة ٢٧ ركوع ٢٢٠ آية.

### وَيَعْلَمُ مَا فِي السَّمْ وَتِ وَمَا فِي الْرَئْضِ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْعً قَدِيْرُ ﴿

او معلوم دی (الله ته ټول) هغه شیونه چه په آسمانونو کښی دی ( له علویاتو) او هغه شیونه چه په ځمکه کښی دی (له سفلیاتو ـ نو الله ته ستاسی پټ او ښکاره هم معلوم دی.) او الله پر هر شی باندی (چه اراده) وکړی ښه قادر دی (چه ځینی ئی د داسی متخلفین تعذیب دی).

تفسیر: کله چه د ده علم دومره محیط او قدرت ئی داسی عام او تام دی نو مجرم ته د جرم پتول هیڅ امکان نه لری. او نه د دی خبری قدرت لری چه ځان له الله جل جلاله ځنی پټ کړی یا چیری ورځنی وتښتی.

## يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسِ مَا عَمِلَتُ مِنْ خَيْرِيُّ فُضَرًا الْكُومَاعِلَتُ مِنْ فُومَ تَجِدُ كُلُوا الْمُعَلِينَ الْمُولِيَّةُ الْمُكَا الْجِيْدُ الْمُ

(او وویریږئ له) هغی ورځی چه مومی به هر نفس (پکښی) هر هغه څه چه کړی وی له خیره (له نیکی پخپل مخ کښی) حاضر کړی شوی او هر هغه څه چه کړی وی ده له بدی نه آرزو به کوی دا (نفس) د دی چه کاشکی په منځ د دی (نفس کښی او په منځ د دغه (بد عمل) کښی مسافه وی لری (اوږده)

تفسیر: یعنی د قیامت په ورځ هر نیکی او بدی د هر انسان په مخ کښی حاضریږی. او د هغو د تول عمر گردی (ټولی) اعمالنامی به د دوی په لاسونو کښی ورکولی کیږی، په دی وخت کښی به ګرد (ټول) مجرمان هیله (امید) کوی، چه کاشکی دا ورځ له مونږ ځنی لری وی، یا زمونږ او د دی بدو عملونو په منځ کښی ډیره لری فاصله وی! چه مونږ هیڅ خپلو دغو عملونو ته نژدی شوی نه وی.

#### وَيُحَنِّ زُكُمُ اللهُ نَفْسَهُ وَاللهُ رَءُونُ كَابِالْعِبَادِحَ

او ویروی تاسی الله له (عذابه، د) نفس خپل نه او الله ډیر مهربان دی پر بندګانو (خپلو).

تفسیر: دا هم د ده له مهربانی ځنی ده چه د هغی لوئی ویروونکی ورځی له راتګه تر مخه تاسی ورځنی ډاروی. او په تکرار سره مو خبروی. چه له خرابو چارو څخه مخصوصاً د کافرانو له دوستی ـ ځنی مو ځانونه وژغورئ (وساتئ)! او د ښیکنی (خیر) په لاره باندی سم لاړ شئ! او د قهار پروردګار له قهر ځنی مو ځانونه لا له پخوا وساتئ! د پاک قرآن دا ځان ته یو دستور دی چه عموماً له خوف سره رجاء او هیلی (امید) سره د ویری مضمون ګډ اوروی. دلته ئی هم د ترهیب او ویری د مضمون د معتدل کولو له امله (وجی) و کالله کوون پالیا کوانه په آخر کښی راؤړ. یعنی له الله جل جلاله څخه وویریږئ! او خراب او بد کارونه پریږدئ! نو د ده مهربانی بیا ستاسی د استقبال له پاره تیاره ده . او نه ښائی چه تاسی بی هیلی (بی امیده) شئ! راشئ چه مونږ تاسی ته داسی یوه لاره دروښیو چه که په هغی باندی لاړ شئ نو د پوره رحمت او مغفرت وړ (لائق) او مستحق ګرځئ، بلکه د الله تعالیٰ په دوستانو کښی هم حسابیدی شئ. لکه اوس چه وائی

## قُلُ إِنَ كُنْتُمْ تُحِنُّبُونَ اللهُ فَالَّبِعُونَ يُحِبِبَكُمُ اللهُ وَيَغُفِّ اللَّمُ ذُنُو لَكُمْ وَاللهُ غَفُورٌ رَّحِبْهُ ﴿

ووایه (ای محمده! دوی ته) که چیری یئ تاسی چه محبت کوئ له الله سره پس متابعت وکړئ زما چه محبت به وکړی الله له تاسی سره (د ثواب په درکولو) او مغفرت به وکړی تاسی ته ګناهونه د تاسی، او الله مغفرت کونکی دی (د خطیاتو) ډیر رحم والا (د اجر او ثواب په انعام سره)

تفسیر: د الله تعالیٰ د دسمنانو د موالات او محبت له منع کولو محخه وروسته د الله تعالیٰ د مینی او محبت معیار راسئی. یعنی که په دنیا کسی شوک د خپل حقیقی مالک د محبت دعوی یا خیال لری نو لاژم دی چه هغه د محمدی صلی الله علیه وسلم دین د متابعت په محک (کسوتئ) باندی وسولولی شی، چه د ده سره او ناسره ښکاره شی. هر سړی په هره اندازه چه د محمدی صلی الله علیه وسلم په شریعت باندی سم ځی، او د اسلامی دین رڼا د خپلی لاری مشعل

گرځوی، نو ښائی په همغه اندازه سره د الله تعالیٰ په محبت کښی صادق او سوچه وپیژانده شی، او په هره اندازه چه دی په دی دعوی کښی رښتین وی په همغه اندازه سره هغه د محمدی صلی الله علیه وسلم شریعت په پیروی کلک او تینګ ګاڼه شی، چه د هغه میوه به ده ته داسی په لاس ورځی چه پاک الله به د ده سره مینه کوی، او د الله تعالیٰ د مینی، او د رسول الله صلی الله علیه وسلم د متابعت په برکت به د ده هغه پخوانی ګناهونه معاف، او وروسته له هغه به د پاک الله د راز، راز (قسم قسم) ظاهری او باطنی مهربانیو مورد وګرځی، ګواکی د توحید له بیان شده وروسته له دی ځایه د نبوت په بیان شروع کیږی، او د آخرالزمان پیغمبر رسول الله صلی الله علیه وسلم اطاعت ته بلنه کیږی.

## قُلُ اَطِيعُوااللهَ وَالرَّسُولَ فَإِنْ تَوَكُوا فَإِنَّ اللهَ لَا يُعِبُ الكَفِرِيْنَ ®

ووایه (ای محمده دوی ته) چه اطاعت کوئ تاسی د الله او د رسول (د الله چه محمد دی) پس که و گرځیدل دوی ( له دی اطاعت نه) پس بیشکه الله دوستی نه کوی له کافرانو سره (نو په عذابوی ئی).

تفسیر: یهودانو او نصرانیانو به ویل چه ﴿ عَنَّ اَبْتُوْاللّهِ وَاَحِیْاَتُوْ ﴾ موند د الله تعالیٰ محامن او دوستان یو.» دلته دا شکاره شوه چه کافر هی خکله د الله تعالیٰ محبوب نشی کیدی او که په رختیا سره مو د هغه محبوبیت په کار وی نو د هغه د احکامو په تعمیل کښی زیار (محنت) وکړئ او د ده د رسول الله صلی الله علیه وسلم احکام ومنئ او د الله تعالیٰ د لوی محبوب او دوست د سنتو متابعت وکړئ! د نجران جرګی هم داسی ویلی وو، چه موند د مسیح علیه السلام تعظیم او عبادت د الله تعالیٰ د تعظیم او د محبت له پاره کوو، په دی سره د هغو محواب هم ورکړ شو. وروسته له دی نه د الله تعالیٰ د هغو محو بندگانو حال را اوراوه شی، چه خدای جل جلاله دوی او دوی خدای جل جلاله دوی او دوی خدای جل جلاله دوی او دوی خدای جل جلاله دوست ګڼی او د نجران د جرګی په رعایت د حضرت مسیح علیه السلام سوانح په شرح او بسط سره بیانیږی، دا هم د خاتم الانبیاء محمد مصطفیٰ صلی الله علیه وسلم د مبارک ذکر تمهید دی، لکه چه وروسته له دی نه راښکاری.

#### إِنَّ اللهَ اصْطَفَى ادْمَرُ وَنُوْحًا وَالْ إِبْرَهِيْمَرُوالَ عِبْرِنَ

بیشکه چه الله غوره کړی دی آدم او نوح او اولاده د ابراهیم (او ابراهیم) او اولاده د عمران (او عمران).

تفسیر: «یعنی بیشکه الله غوره کری دی آدم علیه السلام په نبوت، رسالت، د اسماؤ په تعلیم

تلکالرسل(۳) آلعمران(۳)

د ملاتکو په سجده، په بی له مور او پلاره پیدا کولو او د تولو انسانانو په پلار توب سره او غوره کړی ئی دی نوح علیه السلام په نبوت، رسالت، د عمر په اوږد والی، او د پخوانی شریعت په منسوخولو سره، او ابراهیم علیه السلام او آل د ده چه اسمعیل علیه السلام او اسحق علیه السلام او د دوی اولاده چه زمونږ رسول الله صلی الله علیه وسلم هم په دغه اولاده او آل کښی داخل دی، او آل د (عمران) چه موسیٰ او هارون او بی بی مریمه او عیسیٰ علیهم السلام پکښی شامل دی په خلت، رسالت او نورو مفاخرو او محامدو سره » عمرانان دوه دی، یو د حضرت موسیٰ علیه السلام پلار زیاتره پخوانی او ورستنی علماء له دی (عمران) ځنی ثانی (عمران) مرادوی ځکه چه نو او توگات مرات په هم له هم دی امله (وجی) (آل دعمران) له کورنی څخه قصه کوی، او غالباً د دی سورت نوم به هم له هم دی امله (وجی) (آل عمران) ایښی شوی وی، چه په هغه کښی د ثانی (عمران) د کورنی (یعنی د حضرت مسیح علیه السلام او مریمی رضی الله تعالیٰ عنها) قصه په بسط او تفصیل سره ذکر شوی ده.

## عَلَى الْعُلَمِينَ ﴿ ذُرِّيَّةً لَكُفُهُمَا مِنْ بَعُضٍ

پر ټولو خلقو (د زمانی خپلی په رسالت او روحانی او جسمانی خصائصو سره) حال دا چه اولاده ؤ ځینی د دوی له ځینو نورو څخه،

تفسیو: د الله تعالیٰ په مخلوقاتو کښی ځمکه، آسمان، لمر، سپوږمی، ستوری، پرښتی، جن، شجر، حجر، مدر او نور گرد (ټول) شامل دی، مگر هغه د روحانی ملکاتو او جسمانی کمالاتو مجموعه چه الله جل جلاله په خپل محیط علم او بالغه حکمت سره د حضرت ابوالبشر آدم علیه السلام په وجود کښی په ودیعت ایښی ده، د هغی بل نظیر او مثال د نورو مخلوقاتو په وجود کښی نه لیده کیږی، د آدم علیه السلام له مسجودالملائکه گرځولو ځنی ئی دا خبره ښکاره کړه چه د آدم علیه السلام اعزاز او اکرام د ده په دربار کښی د نورو مخلوقاتو په نسبت زیات دی. د آدم علیه السلام دا انتخاب او غوره والی، فضل او شرف چه مونږ ئی په «نبوت» سره تعبیروو، د ده په شخصیت پوری محدود او مقصود نه ؤ بلکه د ده په اولاده کښی نوح علیه السلام ته هم ور ورسید، بیا له ده ځنی د ده په اولاده کښی حضرت ابراهیم علیه السلام ته ورسید، له دی ځایه ئی یو نوی صورت پیدا کړ. له آدم او نوح علیهما السلام څخه وروسته شومره انسانان چه په جهان کښی پیدا او ودان شوی دی دوی ګرد (ټول) د هم دی دوو معظمو رسولاتو له اولادی، ذرئی او ځوځات ځنی وو. پرته (علاوه) له دی د ابراهیم علیه السلام له زمانی موجود وو مگر هغه پاک الله چه پخپلو بی حسابو مخلوقاتو کښی ئی د نبوت د منصب له پاره موجود وو مگر هغه پاک الله چه پخپلو بی حسابو مخلوقاتو کښی ئی د نبوت د منصب له پاره آدم علیه السلام غوره کړی ؤ، ده په خپل محیط علم او کامل اختیار سره په راتلونکو پیریو

کښی هم د زرهاؤ کورنیو په منځ کښی، د دی لوی منصب له پاره د ابراهیم علیه السلام کورنی مخصوصه کړه څومره انبیاء او رسولان چه له ابراهیم علیه السلام څخه وروسته مبعوث شوی دی هغه تول د ده د دوو څامنو حضرت اسلحق علیه السلام او حضرت اسلمیل علیه السلام له اولادی څخه وو. څرنګه چه د نسب سلسله عموماً پلار ته منسوییږی او حضرت مسیح علیه السلام بی پلاره پیدا شوی دی نو داسی وهم کیدی شو چه د ده نسل به د ابراهیم علیه السلام له نسل مخنی مستثنیٰ وی، له دی کبله (وجی) الله تعالیٰ آل د عمران او ذریه (بعضها من بعض) وفرمایه، او په دی سره ئی تنبیه ورکړه چه هر کله حضرت مسیح علیه السلام یواڅی د خپلی مور له گیدی مخنی پیدا شوی دی، نو د هغه د نسب سلسله هم د مور له لوری اخیسته کیږی. نه چه معاذ الله د الله تعالیٰ که لوری او ښکاره ده چه د ده د مور صدیقی مریمی رضی الله تعالیٰ عنها د پلار د نسب سلسله بالاخره حضرت ابراهیم علیه السلام آل دواړه سره یو دی، او هیڅ یو رسول له ابراهیمی کورنی څنی د باندی پاتی نه شو.

#### وَاللَّهُ سَمِيْعُ عَلِيُرُ ۗ

او الله ښه اوريدونکي دی (د ګردو (ټولو) اقوالو) ښه عالم (پر ټولو احوالو).

تفسیر: الله تعالیٰ د گردو (تولو) دعاگانی او خبری اوری، او د گردو (تولو) په ظاهری او باطنی احوالو او استعدادونو باندی پوهیږی، نو داسی وهم دی ونه کړ شی چه هم داسی د «کیف ما اتفق» په ډول (طریقه) به ئی غوره کړی وی. د الله تعالیٰ هر کار په پوره علم او حکمت، تدبیر او مصلحت باندی بنا دی.

#### إِذْ قَالَتِ امْرَاتُ عِمُونَ رَبِّ إِنِّ نَنَارُتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي الْمُؤْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي الْمُؤ مُحَرِّرُا فَتَقَبَّلُ مِنِي إِنَّكَ اَنْتَ السَّيِمِيعُ الْعَلِيمُ

(یاد کړه ای محمده!) هغه وخت چه وویل (حنی) ښځی د عمران چه ای ربه زما بیشکه ما، نذر کړی می دی تاته هغه شی چه په ګیډه زما کښی دی، حال دا چه هغه به آزاد وی (له نورو مشاغلو د بیت المقدس خدمت ته) پس قبول کړه ته (ای ربه! دا نذر) له ما نه بیشکه ته چه ئی هم دا ته ئی ښه اوریدونکی (د ګردو (ټولو) اقوالو) ښه عالم (په ټولو احوالو)

تفسیر: د (عمران) د ښځی نوم (حنه بنت فاقوذا) دی. دی د خپلی زمانی له دوده (رواجه)

تلکالرسل(۳) آلعمران(۳)

سره سم پخپل ځان باندی نذر منلی ؤ چه «ای ربه! هغه هلک چه زما په ګیډه کښی دی ستا په نامه دی آزاد او خوشی وی.» د دی خبری مطلب دا دی چه هغه له ګردو (ټولو) دنیوی مشاغلو او د نکاح له قیده او له نورو شیانو ځنی خلاص او تل به د الله جل جلاله په عبادت کښی بوخت (مشغول) او د معبد په خدمت کښی به لګیا وی. ای الله جل جلاله ته له خپلی مهربانی ځنی زما دا نذر قبول کړه! ته زما عرض اوری، او زما نیت او اخلاص تاته ښه معلوم دی! ګواکی په دی لطیف ډول (طریقه) سره ئی وغوښت چه هلک ور په برخه شی، ځکه چه جینئ د هغه خدمت له یاره نه قبلیدله.

### فَلَمَّا وَضَعَتُهَا قَالَتُ رَبِّ إِنَّ وَضَعَتُهَا أَنُثَىٰ

پس کله چه وئی زیږاوه هغه (نذر) نو وویل (حنی) چه ای ربه زما بیشکه زه چه یم ومی زیږاوه هغه (نذر) حال دا چه ښځه (جینځ) ده،

تفسیو: دا ئی په حسرت او افسوس سره وویل ځکه چه هغه پیښه د دی له توقع او هیلی (امید) ځنی پرته (علاوه) پیښه شوی وه، او د جونو د خدمت منلو دستور په معابدو کښی نه ؤ.

### وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتُ ﴿ وَلَيْسَ الدُّكُوكَا لُأُنْتُنَّ

او الله ښه پوه دی په هغه شی چه زیږولی ؤ دی (حنی د عمران ښځی)، او نه دی نارینه (چه حنی غوښتی ؤ له پاره د خدمت د بیت المقدس) په شان د دی ښځی (جینځ)

تفسیر: دا د خدای جل جلاله کلام دی چه د حکایت په منځ کښی د معترضی جملی په ډول (طریقه) نازل شوی دی یعنی (بی بی حنی) ته ښکاره نه وه چه څه ئی زیږولی دی؟، د دی جینځ قدر او قیمت الله تعالیٰ ته ښه معلوم دی ـ هغه هلک چه دی غوښت دی جینځ ته کله رسیدی شی. دا جینځ بالذات مبارکه او مسعوده ده او د دی په وجود کښی د یو عظیم الشان مبارک او مسعود هلک وجود منطوی او نغښتلی پروت دی.

## وَإِنِّى سَبَيْتُهُامَرُيَمَ وَإِنِّ أَعِيْنُ هَا بِكَ وَذُرِّيَّتَهَامِنَ الشَّيْطِنِ الرَّحِيُمِ

او بیشکه ما نوم کیښود د دی مریمه او بیشکه زه پناه ورکوم دی ته په تا پوری او اولاد د دی (مریمی ته) له شیطان مردود (رتلی شوی) نه.

تفسير: حق تعالىٰ دا دعا قبوله كړه. په حديث شريف كښي دى «هر كله چه د بنيادمانو اولاده د زیویدلو یه وخت کښې له موره جلا (جدا) شي او په ځمکه باندې ولویږي نو شیطان ئې مس كوى، مكر عيسىٰ عليه السلام او مريمه رضى الله تعالىٰ عنها له دى مس څخه مستثنى دى» د دى حدیث مطلب د نورو احادیثو له یو ځای کولو سره داسی کیږی چه هر مولود اصلاً په صحیح فطرت پیدا کیږی. چه دغه فطرت له لوینی او د ده د عقل او تمیز له ظهور څخه وروسته څرګندیږی. ولی د شاؤ خوا د حالاتو او خارجي اثراتو له امله (وجي) ډیر ځلی د هغه اصلي فطرت ورکیږی، چه د دغه مطلب تعبیر به حدیث کښی به «فابواه یهودانه و ینصرانه» سره شوی دی، بیا څنګه چه د ایمان او طاعت تخم د ده د فطرت په جوهر کښي یټ او په غیر مرئی ډول (طریقه) ایښود شوی دی. حال دا چه په هغه وخت کښی ایمان لا څه، چه د غتو غتو محسوساتو له ادراک او شعور نه هم هغه مولود عاجز وی، په هم دی توګه (طریقه) د ولادت په وخت کښې په غير محسوس ډول (طريقه) د شيطان په مس کولو سره خارجي اثر شروع کيږي. دا ضروری نه دی چه هر څوک د شیطان د مس کولو اثر قبول کړی، یا که ئی قبول کړی نو وروسته له هغه، هغه اثر همغسي ياتي هم وي. څرنگه چه د کردو (تولو) انبياؤ عليهم السلام د عصمت تکفل الله جل وعلیٰ شانه فرمایلی دی نو که فرضاً د ولادت یه وخت کښی دا پیښه وربیجه شوی هم وی، او د مریمی رضی الله تعالیٰ عنها او د عیسیٰ علیه السلام یه شان له دی ضابطی ځنی مستثنٰی نه وی. نو بیا په دی کښی هیڅ شبهه نشته، چه پر هغو مقدسو او معصومو بندگانو باندی د شیطان له دی حرکته قطعاً هیڅ یو مضر تاثیر نه لویږی، فقط دومره یو فرق به وی چه مریمی رضی الله تعالیٰ عنها او عیسیٰ علیه السلام ته د کوم مصلحت له سببه دا بیښه بیخی ورییجه شوی نه ده، او نورو ته پیجه شوی ده، خو بی اثره باتی شوی ده، دا قسم جزئی امتیازات د کلی فضیلت د ثابتیدلو موجب نه شی کیدی. یه حدیث شریف کښی راغلی دی چه «دوو جونو سندری ویلی رسول اللہ مبارک له هغو ځنی خپل مخ واړاوه ـ ابوبکر صدیق اکبر رضی الله عنه د دوی له څنګه تیر شو، مګر دوی په خپلو سندرو کښي همغسي لګیا وی، وروسته له دى حضرت عمر فاروق اعظم رضى الله تعالىٰ عنه راغى نو سم د لاسه هغه جينكئ وتښتيدلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وفرمايل «به هر لاره چه عمر تيريږي، شيطان هغه لاره بريږدي او لري تري تښتى.» آيا له دى نه كوم خوش باوره سرى دا مطلب اخيستى شى چه رسول الله صلى الله عليه وسلم یه خپل ځان باندی د حضرت عمر رضی الله تعالیٰ عنه فضیلت ثبت کړ؟. هو! د حضرت ابوهریره رضی الله تعالیٰ عنه هغه حدیث چه د شیطان د مس کولو یه باره کښی دی د شیطان د مس کیدلو حدیث د دی آیت له تفسیر سره یه ښکاره ډول (طریقه) ښه نه لګیږی، مګر خو دا چه د ﴿ وَالْتَأْمُونُهُمَايِكَ ﴾ الآيه - په آيت كښى د عطف واو د ترتيب له پاره وانه خيستل شى، يا په حديث کښي له استثنا ځني يواځي د مسيح عليه السلام د پيدا کيدلو واقعه له بي بي مريمي رضي الله تعالىٰ عنها تحنى مراد وي. او (مريم) او (مسيح) جلا جلا (جدا جدا) مراد نه

وی. لکه چه د بخاری شریف په یوه روایت کښی یوازی د حضرت عیسٰی علیه السلام په ذکر باندی اکتفاء شوی ده. والله اعلم.

### فَتَقَتَّاهَارَتُهَا بِقَبُولٍ حَسَنٍ وَانْبَتَهَا نَبَاتًا حَسَنًا وَكُفَّلُهَا زُلُوبًا و

پس قبوله کړه دا (مريمه) رب د دی (د نارينه په ځای) په قبلولو ښو سره او زرغونه (لويه) ئی کړه په زرغونولو (لويولو) ښو سره او (الله) کفيل وګرځاوه دی لره زکريا عليه السلام

تفسیر: یعنی اگر که جینئ وه خو الله تعالیٰ هغه له هلک محنی زیاته وگر خوله، او وئی منله. د ببت المقدس د مجاورینو په زړونو کښی ئی دا خبره واچوله چه له عام دود (رواج) او دستور محنه پرته (علاوه) هغه جینئ هم د بیت المقدس په خادمانو کښی شامله کړی، او همغسی ئی مریمی رضی الله تعالیٰ عنها ته هم د قبول صورت ورعطا او خپل منلی بنده زکریا علیه السلام ته ئی په خو منلو سره سر لوړی ورکړه، په جسمانی، روحانی، علمی، اخلاقی او له هر حیثه ئی زیاته ترقی ور په برخه کړه. کله چه په مجاورینو کښی د دی د پالنی په نسبت جگړه پیښه شوه نو د انتخاب قرعه د حضرت زکریا علیه السلام په نامه وخته، چه دا جینئ د خپلی ترور د شفقت په غیر کښی تربیت ومومی، او د زکریا علیه السلام له علم او دیانت څخه گټوره شی. زکریا علیه السلام د مریمی رضی الله تعالیٰ عنها په تربیت او مراعات کښی څومره ئی چه د لاسه کیده هم هغومره ئی کوښی کاوه. کله چه بی بی مریمه رضی الله تعالیٰ عنها پیغله شوه، نو مسجد سره ئی نژدی ورته یوه ځان ته حجره مخصوصه مریمه رضی الله تعالیٰ عنها پیغله شوه، نو مسجد سره ئی نژدی ورته یوه ځان ته حجره مخصوصه کړه چه دی بی بی به ټوله ورځ هلته عبادت کاوه، او د شپی له مخی به بیرته خپلی ترور کره ورته.

## كْلّْهَادَخَلْ عَلَيْهَا زُكْرِيَّا الْبِحْرَابُ وَجَدَ عِنْدَهَا رِنْ قًا

هر کله به چه ننوت دی ته زکریا په محراب (په عبادت خانه) کښی نو موندله به ئی له دی (مریمی) سره څه روزی (یعنی میوی د ژمی په اوړی، او میوی د اوړی په ژمی کښی)

تفسیر: د اکثرو اسلافو په نزد له (رزق) ځنی مراد ظاهری خواړه دی. وائی چه له بی بی مریمی رضی الله تعالیٰ عنها سره بی موسمه میوی پیلا کیدی، د اوړی تازه میوی په ژمی کښی او د ژمی تازه میوی به په اوړی کښی له دی سره تل پرتی وی. او له (مجاهد) ځنی یو داسی

روایت هم شوی دی چه له «رزق» ځنی علمی صحیفی مراد دی، چه ښائی هغو ته روحانی غذا ویله شی، په هر حال سره اوس د بی بی مریمی رضی الله تعالیٰ عنها ښکاره برکات او کرامات او فوق العاده ښکاره علامی څرګندی شوی، چه د هغو د بیا بیا کتلو نه د زکریا علیه السلام طاقت ونه شو او په تعجب سره ئی له بی بی مریمی رضی الله تعالیٰ عنها څخه داسی پوښتنه وکړه

# قَالَ يَمْرُيُمُ أَنْ لَكِ لَهَ نَا قَالَتُ هُوَمِنَ عِنْدِ اللهِ إِنَّ اللهَ عَنْدِ اللهِ إِنَّ اللهَ عَنْدِ اللهِ إِنَّ اللهَ عَنْدِ اللهِ إِنَّ اللهَ عَنْدِ عِنْدِ اللهِ إِنَّ اللهَ عَنْدِ عِنْدُ إِنِّ اللهِ الل

وویل (زکریا) ای مریمی له کومه (راغلی) ده تا ته دا روزی؟ وویل (مریمی زکریا ته) چه دا (روزی) له طرفه د الله ده، بیشکه چه الله روزی ورکوی هغه چا ته چه اراده وفرمائی (د روزی ورکولو ئی ډیره پریمانه) بیحسابه.

تفسير: يعنى د الله تعالىٰ قدرت ماته داسى شيان رارسوى چه له قياس او گمان ځنى بهر دى.

#### هُنَالِكَ دَعَازُكِرِ تِيَارَتِهُ \*قَالَ رَبِّ هَبُ لِلْ مِنُ لَكُنُكَ ذُرِّتِيَةً طِيِّيَةً \* اِتَّكَ سَمِيْعُ الدُّعَاءِ ۞

په دغه ځای (یا وخت) کښی دعا (غوښتنه) وکړه زکریا له ربه خپله، وویل (زکریا) ای ربه راوبښه! (راکړه) ماته له نزده خپله اولاد ښه پاکیزه! بیشکه ښه اوریدونکی (قبلوونکی) د دعا ئی.

تفسیر: حضرت زکریا علیه السلام بیخی سپین پیری او (۱۲۰) کلن شوی ؤ. ښځه ئی (۹۸) کلنه او بیخی شنډه وه. دوی ته د اولاد پیدا کیدلو هیڅ یوه ښکاره هیله (امید) نه وه. د بی بی مریمی د دی فوق العاده خیر او برکت او خوارقو د لیدلو په سبب ناڅاپه د زکریا علیه السلام په زړه کښی یو جوش پیدا شو. او سم د لاسه ئی دا په زړه کښی ور وگرځیده، چه ماته هم ښائی چه د اولاد په نسبت د پاک الله په دربار کښی دعا وکړم، هیله (امید) شته چه ماته به هم دا میوه بی له موسمه راکړه شی. یعنی په دی زړښت (بوډا والی) کښی به د پاک الله په مهربانی اولاد راپه برخه شی لکه چه (بی بی حنی) زړی شنډی ته بی مریمه ورکړی شوی ده. د «ذریة» اطلاق یه واحد او کثیر یو رنګ کاوه شی.

## فَنَادَتُهُ الْمَلْيِكَةُ وَهُوقَا إِحْ يُصَلِّى فِي الْمِحْوَابِ أَنَّ اللهَ يُبَيِّرُكَ بِيَحْيى

نو ورناری کړی ده ته (زکريا ته) پرښتو (جبريل) حال دا چه دی ولاړ ؤ لمونځ ئی کاوه په محراب (عبادت خانه) کښی چه بيشکه الله زيری کوی په تا د يحييٰ (چه ستا زوی به وی)

تفسیر: دعا ئی ومنله شوه زیری ور ورسید چه ستا په کور کښی یو هلک پیدا کیږی، چه د هغه نوم یحییٰ علیه السلام ایښود شوی دی. د «الملئکة» کلمه د جمعی په صورت سره راوړل یا به تعظیماً وی یا به د ملائکو جنس ورڅخه مراد وی. لکه چه ویل کیږی «زید یرکب الخیل».

#### مُصَدِّقَائِكِلِمَةٍ مِّنَ اللهِ

حال دا چه تصدیق کوونکی به وی په یوه کلمه سره چه له (طرفه د) الله ده

تفسیر: له یوی کلمی محنی دلته حضرت مسیح علیه السلام مراد دی چه د الله تعالیٰ د حکم سره سم بی له پلاره پیدا شوی دی. حضرت یحییٰ علیه السلام لا له په خوا څخه خلقو ته خبر ورکاوه چه مسیح علیه السلام پیدا کیدونکی دی.

#### وَسَيِّدًا وَحَصُورًا

حال دا چه سردار به وی (د خپل قوم په علم، حلم او تقویٰ سره) او ډير منع راوړونکی به وی (له شهواتو سره له قدرته)

تفسیر: یعنی له لذاتو او شهواتو عجنی به زیات عجان ساتونکی وی. او د الله تعالیٰ په عبادت کښی به دومره لکیا وی چه د ښځی په لوری به د التفات کولو وار هم نه ورته رسیږی. دا د حضرت یحییٰ علیه السلام د مخصوص حال بیان ؤ چه له هغه څخه د محمدی امت له پاره کومه قاعده نشی کیدی. زمونږ د محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم پوره امتیاز دا دی چه د عبادت له کمال سره ئی د معاشرت کمال یو عجای کړ.

#### وَّنِيتِّامِّنَ الصَّلِحِيْنَ<sup>®</sup>

او نبی به وی له (ډلی د) صالحانو نه (چه نه به خطا کوی او نه به ګناه ته قصد کوی)

تفسیر: د صلاح او رشد په اعلیٰ مرتبه باندی به فائز کیږی چه هغه ته «نبوت» ویل کیږی. یا به «د صالح» معنی نیک عمله وی، چه په هغه تقدیر به د هغه معنی خورا (ډیر) نیک عمل کیږی.

# قَالَ رَبِّ اَنْ يَكُونُ لِى غُلَمُ وَقَالَ بَلَغَنِى الْكِبَرُ وَامْرَ إَنْ عَاقِرٌ قَالَ كَذَٰ لِكَ اللهُ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ۞

وویل (زکریا) «ای ربه زما خرنگه به پیدا کیږی ما لره هلک؟ حال دا چه یه تحقیق رسیدلی دی ماته زوړوالی او ښځه می (هم) شنډه ده »، وویل (جبریل) هم داسی (له زوړ او زړی شنډی څخه د اولاد پیدا کولو په شان) الله کوی هغه کار چه اراده وفرمائی (د کولو ئی که مخالف وی له عادته یا موافق).

تفسیر: یعنی د هغه قدرت او مشیت د اسبابو په سلسلی پوری تړلی نه دی. اگر که په دی عالم کښی د هغه عادت هم داسی دی چه له عادی اسبابو څخه مسببات پیدا کوی، خو کله کله د عادی اسبابو په خلاف په غیر معمولی طریقی سره د یوه شی پیدا کول هم د هغه خاص عادت دی. اصل دا دی چه مریمی صدیقی رضی الله تعالیٰ عنها ته په خارق العاده ډول (طریقه) رزق رسیدل او ډیر غیر عادی واقعات ورڅرگندیدل د دی وضعیت په لیدو سره د بی بی مریمی په حجره کښی ناڅاپه د زړه له کومی د حضرت زکریا علیه السلام دعا کول بیا ده ته او د ده شندی ښځی ته په عین زړښت کښی په غیر عادی توګه (طریقه) اولاد ورکول، باید د قدرت دغه گردی (تولی) علامی د هغه عظیم الشان آیت تمهید وګنلی شی چه د بی بی مریمی رضی الله تعالیٰ عنها له وجوده بی د زوج له نژدی کیدلو په قریب مستقبل کښی ظاهر کیدونکی ؤ ـ کواکی د حضرت یحییٰ علیه السلام په غیر معتاد ولادت باندی، ﴿ گَذَٰلِكَاللهُ يَعْتُلُمُ اَلْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله کښی راتلونکی دی.

### قَالَ رَبِّ اجْعَلْ لِّنَ اللهُ

#### ویل (زکریا) ای ربه زما وگرځوه ما لره څه علامه (د حمل چه لا زما د شکر کولو سبب شی)

تفسیر: یعنی چه له هغه ځنی څرګند شی چه اوس حمل قرار نیولی دی تر څو ده ته د ولادت د آثارو د نژدی والی د لیدلو له کبله (وجی) یوه نوی خوشالی هم حاصله او د نعمت په شکر کښی زیاتره لګیا شی.

#### قَالَايَتُكَ الْالْتُكَلِّمُ النَّاسَ ثَلْثَةَ آيَّامِ الْآرَمُزَا "

نو وویل (جبریل) «علامه» ستا دا ده چه خبری به نه کوی ته له خلقو سره دری ورځی (او شپی) مګر په اشاره سره،

تفسیو: یعنی هلته به تاته دا حالت درپیښ شی چه تر دری ورځو او شپو پوری به له خلقو سره پرته (علاوه) له اشاری هیڅ خبری ونشی کړی، او ستا ژبه یوازی د پاک الله په ذکر کښی لگیا اوسی، نو وپوهیږه چه اوس حمل مستقر شوی دی، سبحان الله! هسی علامه ئی تاکلی (مقرر کړی) ده چه د علامه علامه وی. او د خبریدلو ځنی کوم غرض چه د نعمت شکر دی هغه هم علیٰ وجه الکمال حاصل شی گواکی که وغواړی چه پرته (علاوه) د الله تعالیٰ له ذکر او فکر ځنی کوم شی ووینی نو په خپله ژبه سره ئی ونه شی ویلی.

# ۅؘٳۮ۬ڬ۠ۯڗؙؾڮ ڲؿؽڗٳۊڛٙؠٞڂؠٳڵۼۺۣؾۅٳڵٟڔۼٵڔۿ

او يادوه رب خپل ډير (له پاره د شکر)! او تسبيح وايه (لمونځ کوه)! په آخر د ورځي کښي او په اول د ورځي کښي.

تفسیر: یعنی په دغه وخت کښی ښائی چه ډیر زیات د الله تعالیٰ په ذکر او فکر کښی مشغول، او سبا او بیگا په تسبیح او تهلیل کښی مصروف اوسی! معلومیږی چه له بنیادمانو سره خبری نه کول یو اضطراری کار او د دی له پاره ؤ چه هغه ورځی یوازی د پاک الله ذکر، شکر او فکر ته فارغی او تشی پاتی شی، مگر په ذکر، فکر او شکر بوخت (مصروف) او مشغول کیدل \_ اضطراری نه ؤ بلکه یه هغو مامور شوی ؤ.

# وَإِذْ قَالَتِ الْمَلَيِكَةُ يُمَرُيْكُمُ إِنَّ اللهَ اصْطَفْلُ وَطَهَّرَكِ

#### وَاصْطَفْدُكِ عَلَى نِسَاءَ الْعَلَمِيْنَ®

او (یاد کړه ای محمده!) هغه وخت چه وویل پرښتو (یعنی جبریل) ای مریمی! بیشکه چه الله غوره کړی ئی ته (په کرامت او عبادت) او پاکه کړی ئی ته (له بدو اقوالو، افعالو او احوالو څخه) او غوره کړی ئی ته پر ګردو (ټولو) ښځو د عالمیانو (یعنی پر ښځو د زمانی خپلی)

تفسیر: د حضرت زکریا او یحیی علیهما السلام کومه قصه چه د ضمنی مناسباتو له امله (وجی) په منځ کښی راغلی وه ، او په هغی کښی د آل عمران د اصطفاء تاکید او د حضرت مسیح علیه السلام د قصی تمهید ؤ دلته اخر ته ورسیده وروسته له دی بیانه بیا د مریمی رضی الله تعالیٰ عنها او د مسیح علیه السلام ځنی د هغه د مور فضل او شرف بیانوی یعنی پرښتی بی بی مریمی رضی الله تعالیٰ عنها ته وویل چه ته د پاک الله له خوا ځنی لا پخوا غوره شوی ئی چه سره له جلتوبه (جینکتوبه) د بیت المقدس په خادمانو کښی د نذرانی په توګه (طریقه) منلی شوی ئی! او راز راز (قسم قسم) لوړ احوال او عالی کرامات درعنایت شول! ښه اخلاق پاک طبیعت، ظاهری او باطنی نزاهت ئی دروباښه! او د خپل مسجد د خدمت وړ (لائق) ئی وګرځولی، او تاته ئی د ګرد (ټول) جهان پر شڅو په ځینو وجوهو کښی فضیلت درکړ! مثلاً په تا کښی ئی هسی یو استعداد کیښود، چه بی د بشر له مس کولو څخه یوازی د پاک الله په کامل قدرت لکه عیسیٰ علیه السلام غوندی یو اولو العزم رسول له تا څخه پیدا شی، چه په دنیا کښی داسی سر لوړی او امتیاز د هیڅ یوی بلی طبه برخه نه دی شوی.

# يْهَرْيَحُ اقْنُرَى لِرَبِّكِ وَاسْجُدِى

ای مریمی فرمان برداره شه! (ولاړه شه! بندګی کوه!) له پاره د رب خپل! او سحده کوه!

تفسیر: یعنی کله چه الله تعالیٰ داسی عزت او لوړه مرتبه تاته درکړه نو ښائی چه ته له اخلاص او تذلل سره د خپل رب جل جلاله په مخ کښی سرښکته کړی! او د عبودیت د وظائفو په انجامولو کښی لا زیاته لګیا او مشغوله اوسی! څو هغه لوی امر چه د هغه د ظهور له پاره ته د وسیلی په ډول (طریقه) درولی شوی ئی ښکاره شی.

#### وَارْكُعِي مَعَ الرِّيعِينَ ٠

# او ركوع كوه! له نورو ركوع كوونكو سره (له نورو لمونع كوونكو سره په جماعت لمونع كوه!)

تفسیر: لکه چه رکوع کوونکی د پاک الله په مغ کښی «رکوع» ته ځی ته هم همغسی «رکوع» ته ولاړه شی! یا ئی دا مطلب چه په جماعت سره لمونځ ادا کړه! او څرنګه چه لږ تر لږه په رکوع کښی له امامه سره شاملیدونکی، د هغه رکعت نیوونکی ګاڼه شی نو ښائی د دی له امله (وجی) لمونځ د رکوع په عنوان سره یاد کړی شوی وی، کما یفهم من کلام ابن تیمیة رحمة الله علیه فی فتاواه والله اعلم په دی تقدیر سره که په «اقنتی» کښی له «قنوة» ځنی «قیام» مراد شی، نو د «قیام» رکوع، او سجود یعنی د لمانځه د دری واړو هیئتونو ذکر به په دی آیت کښی راځی.

(تنبیه): امکان لری چه په هغی زمانی کښی به ښځی په عمومی ډول (طریقه) سره په جماعت کښی شریکیدی، یا خاص له فتنی ځنی د مأمون پاتی کیدلو په صورت به دوی ته اجازه شوی وی چه جماعت وکړی. یا به دا د بیبی مریمی رضی الله تعالیٰ عنها خصوصیت وی، یا به بی بی مریمی رضی الله تعالیٰ عنها پخپله حجره کښی یواځی، یا له نورو ښځو سره په ګډه امام پسی اقتدا کوله، او لمونځونه به ئی کول، دا ګرد (ټول) احتمالات شته. والله اعلم.

### ذلك مِنْ ٱنْبَاء الْغَيْبِ نُوْعِيْهِ اِلْمَكَ "

دا (د حنی، مریمی، زکریا او د یحیٰی ذکر شوی قصی) له اخبارونو د غیبو څخه دی چه مونږ ئی په وحی سره درلیږو تاته (ای محمده!)،

تفسیر: یعنی په ظاهره کښی ته لوستونکی او لیکونکی نه ئی او نه پخوا له دی نه تا له اهل کتابو سره کوم د اعتبار وړ (لائق) صحبت کړی دی، چه د هغه په وسیله د تیرو پیښو داسی تحقیقی معلومات ولری. او که هغوی سره صحبت وکړی شی نو بیا هم له هغو ځنی نه شی مستفید کیدی ځکه چه هغوی پخپله د اوهامو او خرافاتو په تیارو کښی لویدلی دی، او سرګردانه ګرځی. ځینو د عداوت، او ځینو د زیات محبت له سببه صحیح واقعات مسخ او اړولی دی، نو بیا به په ړندو سترګو د لمر د لیدلو او ښوولو څه هیله (امید) او توقع وشی؟ په دی حالاتو کښی په دغه دواړو «مدنی» او «مکی» سورتونو کښی په هسی صحت او بسط او تفصیل سره د دغو واقعاتو اورول، چه د علم او د کتاب د لویو لویو مدعیانو سترګی د هغو له اوریدلو ځنی رډی بډی پاتی شی او هیڅ یو له دوی ځنی هیڅ انکار تری ونه کړی شی د هغه د صحت او حقانیت خورا (ډیر) لوی او ښکاره دلیل دی چه د «وحی» په وسیله دا علم تاسی ته درکړی

شوی دی ځکه چه تاسی دا پیښی پخپلو ستر کو سره نه دی لیدلی او نه د علم د زده کولو کومه خارجی وسیله له تاسی سره وی.

# وَمَا كُنْتَ لَكَ يَهُمُ إِذْ يُلْقُونَ آقُلامَهُمُ النَّهُمُ كَيُفُلُ مَرْيَحٌ وَمَا كُنْتَ لَكَ يَهِمُ إِذْ يَخْتَصِمُونَ ۞ كُنْتَ لَكَ يُهِمُ إِذْ يَخْتَصِمُونَ ۞

او نه وی ته (ای محمده! حاضر) په نزد د دوی (یعنی احبارو د بیت المقدس) کله چه دوی غورځول قلمونه خپل (په اوبو کښی چه په دی قرعی سره معلوم کړی (چه کوم یو له دوی ځنی تربیه وکړی) د مریمی او نه وی ته په نزد د دوی کله چه دوی جګړی سره کولی (په کفالت د مریمی کښی)

تفسیر: کله چه بی بی مریمه رضی الله تعالیٰ عنها د نذر په دود (دستور) ومنله شوه ، نو د مسجد د مجاورانو په منځ کښی سره جگړه شوه چه د دی روزنه (پالنه) د چا په برخه شی؟ تر څو چه خبره قرعی اچولو ته ورسیده ، ګردو (ټولو) مجاورانو خپل هغه قلمونه چه په هغو سره به ئی توریت لیکه په بهیدونکو اوبو کښی واچول ، او دا ئی سره وویل «د هر چا قلم چه د دی بهیدونکو اوبو په سر ودریږی او اوبه ئی یونسی بلکه د اوبو د جریان پر ضد لاړ شی، ښائی همغه د دی بی بی پالونکی وپیژنده شی» په دی کښی قرعه د حضرت زکریا علیه السلام په نامه وختله ، او حق خپل حقدار ته ورسیده .

# إِذْ قَالَتِ الْمَلَيْكَةُ لِمَرْيَمُ إِنَّ اللهَ يُبَيِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِنْهُ ۚ اللهَ الْمَسْيَحُ عِيْسَى ابْنُ مَرْيَحَ وَعِنَ اللهَ يَبَيِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِنْهُ ۚ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُه

(یاد کړه ای محمده!) هغه وخت چه وویل ملائکو (یعنی جبریل) ای مریمی، بیشکه الله زیری درکوی تاته په یوی کلمی سره چه له طرفه د ده ده نوم د هغه مسیح عیسیٰ ځوی د مریمی دی په دی حال کښی چه مرتبه والا دی. په دنیا کښی (په طاعت او نبوت) او آخرت کښی (په رفعت او شفاعت) او (د الله) له مقربانو څخه دی.

تفسير: حضرت مسيح عليه السلام ته دلته او د قرآن كريم به نورو محايونو او حديثونو كښي به

خو خو ځايونو «كلمة الله» ويل شوى دى ﴿ إِنْمَاالْمَيْيُهُ عِنْسَى ابْنُ مُهُمَّوَيْسُولُ اللَّهِ وَكَلِنَتُهُ اَلْقُلَهَآ اِلْا مُهُمَّوَدُوْمُ مِّنْهُ ﴾ (٦ جزء د نساء ١٧١ آية ٢٣ ركوع) هسى خو د الله تعالىٰ

كلمات بيشماره دى، لكه چه د ١٦ جزء د «الكهف» ١٠٩ آيت ١٢ ركوع كښى، فرمائى ﴿ قُلُ لُوْكَانَ الْجَرُهُ لَلْهُ الْمُؤَمِّلُ اَنْ تَقْدَى كَلِلْكُ رَبِّي وَلُوْجِنَنَا بِيثْلُهُ مَنَدًا ﴾

لیکن مسیح علیه السلام ته بالتخصیص «کلمة الله د الله تعالیٰ حکم» ویل له دی کبله (وجی) دی چه د هغه ځیږیدل، بی د پلار د وسیلی او پرته (علاوه) له عامی سلسلی او د انسابو او اسبابو له واسطی، یوازی د الله تعالیٰ په حکم سره شوی دی او هغه فعل چه له عامی سلسلی او عادی اسبابو ځنی خارج وی د هغه نسبت عموماً په مستقیم ډول (طریقه) الله تعالیٰ ته کیږی، لکه چه فرمائی ﴿ وَمَازَمَیْتَارِدُرَمَیْتَارِدُرَمَیْتَارِدُرَمَیْتَارِدُرَمَیْتَارِدُرَمَیْتَارِدُرَمَیْتَارِدُرَمَیْتَارِدُرَمَیْتَارِدُرَمَیْتَارِدُرَمَیْتَارِدُرَمَیْتَارِدُرَمَیْتَارِدُرَمَیْتَارِدُرَمَیْتَارِدُرَمَیْتَارِدُرَمَیْتَارِدُرَمِیْتَارِدُرَمِیْتَارِدُرَمِیْتَارِدُرَمِیْتَارِدُرَمِیْتَارِدُرَمِیْتَارِدُرَمِیْتَارِدُرَمِیْتَارِدُرُمِیْتَارِدُرُمِیْتَارِدُرُمِیْتَارِدُرُمِیْتَارِدُرُمِیْتَارِدُرُمِیْتَارِدُرُمِیْتَارِدُرُمِیْتَارِدُرُمِیْتَارِدُرُمِیْتَارِدُرُمِیْتَارِدُرُمِیْتُ وَکُورِیَّالِمُتَارِدُرُمِیْتُ وَکُورِیْتَارِدُمُیْتُ وَکُورُیْتُورُمِیْتُ وَکُورِیْتُ اللهٔ وَمُنْ کُلُورُمُنْتُ وَمُنْ اللهٔ وَمُنْ اللهٔ وَمُنْ اللهٔ وَمُنْ اللهٔ وَمُنْ اللهٔ وَمِنْ اللهٔ وَمُنْ اللهٔ وَمُنْ اللهٔ وَمُنْ اللهٔ وَنْ اللهٔ وَمُنْ اللهُ وَمُنْ اللهِ اللهِ وَمُنْ اللهُ وَمُنْ اللهُ وَمُنْ اللهُ وَمُنْ اللهُ وَمُنْ اللهُ وَمُنْ اللهُ وَمُنْ اللهِ وَمُنْ اللهِ وَمُنْ اللهِ وَمُنْ اللهِ وَمُنْ اللهِ وَمُنْ اللهِ وَمُنْ اللهُ وَالْمُنْ اللهُ وَمُنْ ا

تنبیه: د «مسیح» لفظ اصلاً عبرانی دی. چه ړومبی له دی نه «ماشیح» یا «مشیحا» ؤ چه د هغه معنى «مبارك» او معرب ئى «مسيح» دى. ياتى شوه دا خبره چه «دجال» ته مسيح ولى ویل کیږی؟ نو دغه لفظ بالاجماع عربی دی چه د هغه د تسمئی وجه یه خپله موقع کښی یه څو ډولو (طريقو) سره بيان کړی شوی ده . د مسيح عليه السلام بل نوم يا لقب عيسیٰ عليه السلام دی چه په عبرانی «ایشوع» ؤ. او د هغه معرب «عیسیٰ » شو، چه معنی ئی «سید» دی. دا خبره یه خاص ډول (طریقه) د توجه وړ (لائق) ده، چه دلته لوی قرآن د «ابن مریم» کلمه حضرت مسیح لره د علم او نوم د جزء په ډول (طریقه) استعمال کړه ځکه چه پخپله ئی بی بی مریمی رضی الله تعالیٰ عنها ته د زیری ورکولو په وخت کښی داسی وویل چه تاته د «کلمة الله» زیری در کول کیږی چه د هغه نوم به «المسیح عیسیٰ ابن مریم» وی دا توضیح د عیسیٰ علیه السلام د نښان او د پتې د ورښوولو لپاره نه وه بلکه د دې خبرې او تنبيه ورکولو له ياره وه چه د پلار نه لرلو په سبب د هغه نسبت یوازی مور ته کیږی، حتیٰ چه د ابن مریم کلمه ئی د دی له یاره د هغه د نامه جزء وګرځاوه چه خلقو ته دا عجیب آیت تل ور په یاد او د بی بی مریمی د لوینی د ښکاره کولو وسیله وی. ممکن ؤ چه بی بی مریمی رضی الله تعالیٰ عنها ته د بشریت په مقتضاء د دی زیری د اوریدلو ځنی داسی یوه اندیښنه پیدا شوی وی چه عام خلق به په دی خبره باندی څرنګه باور وکړی، چه یوازی د ښځی له ګیډی ځنی هلک پیدا کیږی؟ نو خامخا به په ما باندی تهمت او الزام وکړ شي او زما دا هلک به تل په خرابو القابو یادیږی، او خلق به ئی ربروی (تنګوی)، او زه به خپل ځان له دی تهمت ځنی په څه ډول (طریقه) وژغورم (وساتم)؟ او خپله پاکی به څرنګه ښکاره کړم؟ نو ځکه ئی وروسته 🍇 وَچِیْهَافِاللَّهُنیّاوَالْاِخِرَة 🔊 وویل او ډاډ ئی ورکړ چه الله جل جلاله به ئی نه یوازی په آخرت کښی بلکه په دنیا کښی به ئی هم د لوی عزت او وجاهت او مرتبی خاوند کړی، او د دښمنانو ګرد (ټول) الزامات به دروغ کړی، د «وجیه» په لفظ باندی دلته داسی وپوهیږئ! لکه چه د موسیٰ علیه السلام په نسبت ئی فرمایلی دی ﴿ يَايُهُا الَّذِينَ امْنُوالا تَكُونُوا كَانَدِينَ اذَوْامُوسَى فَكِرَا وَاللَّهُ مِتَا فَالْوَاوَكَانَ عِنْدَاللَّهِ وَعِيمًا ﴾

(۲۲ جزء د احزاب ۲۹ آیت ۹ رکوع) گواکی هغو کسانو ته (وجیه) وائی، چه دوی په خصوصی ډول (طریقه) له دروغو، طعنو او بدو الزاماتو څخی د الله تعالیٰ په مهربانی برائت حاصلوی. هغه د باطنی خبث څښتنان (خاوندان) چه د حضرت مسیح علیه السلام د نسب په نسبت طعنی کوی یا خدای یا کوم انسان په دروغو سره د هغه پلار بولی یا ئی د واقع په خلاف مصلوب یا مقتول یا ئی د ژوندانه په حالت کښی مر بولی ـ یا د الوهیت او ابنیت او نوری باطلی عقیدی او د مشرکانو تعلیمات ده ته منسوبوی. نو پاک الله به مسیح علیه السلام له دی گردو (تولو) الزاماتو څخی په دنیا او آخرت کښی په سکاره ډول (طریقه) سره پاک او بری ولادت او بعثت څخه وروسته ده لره په دنیا کښی حاصل شو، د هغه پوره تکمیل به وروسته له نزوله کیږی. لکه چه زمونډ د مسلمانانو اجماعی عقیده هم دا ده . بیا په آخرت کښی په خصوصیت سره د که رونونډ د مسلمانانو اجماعی عقیده هم دا ده . بیا په آخرت کښی په خصوصیت انعامات ور په یادوی، او د ګردو (تولو) اولینو او آخرینو په مخ کښی به د ده خواهت او کرامت اظهار کیږی. لکه چه د ۷ جزء د «المائدة» په ۱۱ آیت ۱۱ رکوع کښی مذکور دی. او نه یوازی دا چه په دنیا او آخرت کښی به وجاهت لرونکی وی، بلکه د الله تعالیٰ مذکور دی. او نه یوازی دا چه په دنیا او آخرت کښی به وجاهت لرونکی وی، بلکه د الله تعالیٰ په اخص الخواصو مقربینو کښی به هم شمیرل کیږی.

#### وَيُكِلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ وَكُهْلًا وَمِنَ الصَّلِحِينَ @

او خبری به کوی له خلقو سره په مهد (د مور په غیږ یا په ځانګو یا په طفولیت) کښی او په کهولت (پوره عمر) کښی او له صالحانو څخه به وی.

تفسیر: یعنی خورا (ډیر) ښائسته او په اعلیٰ درجه به نیک وی، اول به د مور په غیږ کښی، او بیا به په لوی والی کښی عجیبی او غریبی خبری کوی، په دی الفاظو سره په حقیقت کښی د بی بی مریمی رضی الله تعالیٰ عنها پوره تسکین و کړ شو. له پخوانیو زیرو ځنی ممکن ؤ چه هسی خیال وکړی چه دغه وجاهت خو به یو وخت ورحاصلیږی مگر د طعن او د پیغور سلسله د ولادت مخخه وروسته سمدستی شروع کیږی، نو په دی وخت کښی به په څه ډول (طریقه) سره ځان بری او پاک کړم؟ د دی خبری ځواب ئی ورکړ، چه مه ویریږه! تاته به د ژبی خوځولو هیڅ ضرورت نه پاتی کیږی بلکه ته دا ورښکاره کړه چه «زه نن روژه یم. او له خبرو ځنی می خوله تړلی ده. زما هلک پخپله ژبه تاسی ته ځواب درکوی.» لکه چه دا مطلب د (مریم) په سورت کښی په پوره تفصیل سره راځی. ځینی محرفین وائی چه د ﴿ وَتُنِکِوْلِاللَّاسَ فِيَاللَّهُهِا لَهُ الآیة ـ څخه مراد بی بی مریم رضی الله تعالیٰ عنها ته داسی تسلی ورکول مقصد دی، چه ستا هلک به گونګی نه وی او د نورو هلکانو غوندی به له هلکتوبه تر زړتوبه پوری خبری

کوی. لیکن عجیبه خبره دا ده چه په محشر کښی به هم خلق داسی وائی «یا عیسی انت رسول الله وکلمة القاها الیٰ مریم وروح منه و کلمت الناس فی المهد صبیاً» او پخپله الله تعالیٰ به هم د قیامت په ورځ کښی فرمائی ﴿ اَذُكْرُوْمُتُوْ عَلَیْكَ وَعَلَ وَالدَیّكَ وَعَلَ وَالدَیّکَ وَعَلَ وَالدَیّکَ وَعَلَیْ وَالدَیّکَ وَعَلَیْ وَالدَیّکَ وَعَلَی وَالدَیْکِ وَعَلَی وَالدَیْ وَالدَیْکُ وَعَلَیْ وَالدَیْکُ وَعَلَی وَالدَیْ وَالدَیْکُ وَعَلَیْ وَالدَیْکُ وَعَلَیْکُ وَعَلَیْ وَالدَیْکُ وَعَلَیْکُ وَعَلَیْکُونُ وَالدَیْکُ وَعَلَیْکُ وَعَلَیْکُونُونُونُ وَالدُیْکُونُ وَالدُیْکُ وَعَلَیْکُ وَعَلَیْکُ وَعَلَیْکُونُ وَالدُیْکُ وَعَلَیْکُ وَعَلَیْکُونُ وَالدُیْکُونُ وَاللّیْکُونُ وَاللّیْکُونُ وَالدُیْکُونُ وَاللّیْکُونُ وَاللّیْکُونُ وَالْکُونُ وَاللّیْکُونُ و اللّیْکُونُ وَاللّیْکُونُ و وَاللّیْکُونُ وَاللّیْکُونُ وَاللّیْکُونُ وَاللّیْکُونُ وَاللّیْکُونُ وَاللّیْکُونُ وَاللّیْکُونُ وَالِیْکُ وَالِیْکُ وَالِیْکُونُ وَاللّیْکُ وَاللّیْکُونُ وَاللّیْکُونُ وَاللّیْکُونُ وَاللّیْ

# قَالَتُ رَبِّ آنْ يَكُونُ لِيْ وَلَنَّ وَلَهُ وَلَهُ عَيْسُسُنِي بَنَرُ

وویل (مریمی) «ای ربه زما څرنګه به پیدا شی ما لره زوی؟ حال دا چه مس کړی نه یم هیڅ بشر (نارینه ـ نه په نکاح نه په سفاح (بدکاری) سره)»،

تفسیر: معلومه شوه چه بیهی مریمه رضی الله تعالیٰ عنها له دی زیری محنی داسی وپوهیده چه هلک په هم دی موجوده حالت کښی پیدا کیدونکی دی. که نه د تعجب هیڅ یوه موقع نه وه.

# قَالَ كَنْ لِكِ اللهُ يَغْنُقُ مَا يَشَاءُ ﴿ إِذَا قَضَى آمُرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ @

وویل (جبریل) هم داسی (بی د نارینه له مس څخه) الله پیدا کوی هغه چه اراده وفرمائی (د پیدا کولو ئی) هر کله چه اراده (حکم) وکړی (الله) د یوه کار پس بیشکه هم دا خبره ده چه ووائی هغه شی ته چه (پیدا) شه! پس (پیدا) شی،

تفسیر: یعنی په هم دی ډول (طریقه) بی د بشر د «مس» او لاس لګیدلو ځنی پیدا کیږی، د ده د عادت له مخالفت ځنی تعجب مه کوه! الله جل جلاله د هر شی په هر رنګ چه اراده وکړی هغه کیدونکی دی. د ده د قدرت تحدید امکان نه لری، د هر کار د کولو اراده چه وکړی، همغه کیږی الله تعالیٰ جل جلاله و اعظم شانه نه مادی ته محتاج دی، او نه اسبابو ته ضرورت لری.

# وَيُعِلِّمُهُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ وَالتَّوْرْيَةَ وَالْإِنْجُيْلَ۞

او ورزده کوی هغه ته (الله) کتاب (لیک) او حکمت (د شرعی احکامو علم، ژوری خبری) او توریت او انجیل.

تفسیر: یعنی ډیر جه لیکل به ورزده کوی، یا به د کردو (ټولو) کتابونو هدایت او د «توریت» او «انجیل» علم ده ته په خصوصی ډول (طریقه) سره ورجئی ـ او خورا (ډیر) زیاتی د حکمت ژوری خبری وریادوی. زما په خیال ممکن دی چه له کتاب او حکمت محنی قرآن او سنت مراد وی، محکه چه مسیح علیه السلام به د نزول څخه وروسته زمونډ د پاک قرآن او د رسول الله مبارک له سنتو سره سم کار کوی او حکم به صادروی،، او دا هم په هغه صورت کښی امکان لری، چه ده ته د دغو شیانو علم او پوه ورکړه شی. والله اعلم.

# وَرَسُولَا إِلَى بَنِي ٓ إِسْرَاءِ يُلَ فَ إِنَّ قَلْ حِثْنُكُمْ بِالِيَةِ مِنْ وَتَلِمُوخُ

او (لیږو ئی) رسول طرف د بنی اسرآئیلو (اولادی د یعقوب) ته. (چه وائی دوی ته) بیشکه زه په تحقیق راغلی یم تاسی ته په لویه علامه (د خپل صدق) له ربه ستاسی څخه.

تفسير: يعنى له مبعوث كيللو څخه وروسته خپل قوم بنى اسرآئيلو ته به هسى وائي.

# إَنَّ ٱخْ نُقُ لَكُهُ مِّنَ الطِّلْيِنِ كَهَيْءَةِ الطَّلْيُرِفَانَفْحُ فِيهِ فَيَكُونَ كَلْيُرَالِإِذُنِ اللَّهِ

بیشکه زه جوړوم تاسی ته (ای بنی اسرآئیلو)! له ختو ځنی په شان د شکل د مرغه نو پوکوم په دی (شکل) کښی پس کیږی (هغه شکل) مرغه (الوتونکی) په اذن (حکم) د الله سره.

تفسیر: یوازی د شکل او صورت جوړولو څخه په «خلق» سره تعبیر کول، تش ظاهری حیثیت دی. لکه چه په صحیح حدیث کښی معمولی تصویر کښل په «خلق» سره تعبیر شوی دی «احیوا ما خلقتم» یا په الله باندی د «احسن الخالقین» اطلاق دا راوندوول چه دا لفظ یوازی د ظاهری صورت په لحاظ د ماسوا الله په نسبت ویل کیدی شی که څه هم د تخلیق په لحاظ له الله تعالیٰ ځنی پرته (علاوه) بل هیچا ته خالق نشی ویل کیدی، ښائی چه له هم دی کبله (وجی) ئی

داسی نه دی فرمایلی **«انی اخلق لکم من الطین طیرا** زه له ختو ځنی مرغه جوړوم.» او داسي ئي وفرمايل چه «زه له ختو څخه د مرغه د شکل په شان جوړوم، او په هغه کښي يوکوم، نو بيا هغه خته د الله تعالىٰ په حكم سره الوزى.» په هر حال دا معجزه ئى دوى ته وروښوده. او وائی چه په هلکتوب کښی له حضرت عیسیٰ علیه السلام څخه د «ارهاص» په ډول (طریقه) دا خارق العاده افعال د دی له یاره صادر شوی وو چه تهمت کوونکو ته د الله تعالیٰ د قدرت یوه وړوکی نمونه وروښئی، او د دوی فکر دی خوا ته را واړوی کله چه یاک الله زما په نفخی (پوکولو) سره د ختو په بی سا صورت کښی روح (سا) اچوی. هم دا رنګه که یاک الله بی د بشر د مس کولو څخه یوازی د «روح القلس» په نفخی (یوکولو) سره له یوی غوره شوی ښځی ځنی عیسوی روح ییدا کړی، نو دا به څه د تعجب خبره وی؟ بلکه څرنګه چه حضرت عیسیٰ علیه السلام د جبرائیلی نفخی (پوکولو) ځنی پیدا شوی دی، نو دا «مسیحی» نفخه دی د دی راز (قسم) ولادت یو اثر وگڼل شي د «المائنة» د سورت په آخر کښي د مسیح علیه السلام په دغو معجزاتو او خوارقو باندی یه بل ډول (طریقه) سره خبری کیږی هغه دی هلته وکتلی شی! لنډه ئي داسي شوه چه په مسيح عليه السلام باندي د ملکي او روحي کمالاتو غلبه وه ـ له دي محنی داسی آثار خرگندیدل چه د دغو کمالاتو سره مناسب وو لیکن که انسان ته به پرښته باندی فضیلت حاصل دی، او که ابوالبشر علیه السلام د ملائکو مسجود گرخولی شوی دی، نو هیڅ شک نشته چه یه چا کښی چه د بشریت هغه ګرد (تول) کمالات (روحانی او جسمانی کمالات) یه اعلیٰ درجه سره وی نو هغه هرو مرو (خامخا) یه مسیح علیه السلام باندی فضیلت لری چه هغه د بركتونو خاوند حضرت محمد رسول الله صلى الله عليه وعلىٰ آله واصحابه وسلم دى.

### وَأُبْرِئُ الْأَكْمُهُ وَالْأَبْرَصَ وَأَخِي الْمُوْتَى بِإِذُنِ اللَّهِ

او روغوم مورزادی (پیدائشی) روند او پیس (برگ) او ژوندی کوم مړی په اذن (حکم) د الله سره،

تفسیو: په هغه زمانه (پیړی) کښی د طبیبانو او حکیمانو ډیره ترقی او زور ؤ ـ نو مسیح علیه السلام ته داسی معجزی مرحمت شوی چه د خلقو په منځ کښی پر ګردو (تولو) لویو طبیبانو باندی د ده تفوق او لویوالی ثبت کړی، او ګرد (تول) طبیبان د هغو له معالجو څخه عاجزوی. بلا شبهه د مړی ژوندی کول، د الله تعالیٰ له صفاتو ځنی دی، لکه چه د «باذن الله» له قیده صافه ښکاره ده، مګر د دی له امله (وجی) چه مسیح علیه السلام د هغه وسیله ګرځیدلی دی، نو ئی توسعاً په خپل لوری نسبت کوی. د ځینو خلقو دا وینا چه پاک الله په لوی قرآن کښی یا پاک رسول الله پخپلو احادیثو کښی اعلان قرمایلی دی، چه له ازله تر ابده پوری هیڅوک مړی نه شی ژوندی کولی. یوه نوی او عجیبه دعوی ده، چه هیڅ ثبوت نه لری. که الله په قرآن کریم

کښی ﴿ فَیَمْیِكُ اَلَتِیْ قَطٰی مَلَیْهُ الْمَوْتَ ﴾ فرمایلی دی، دا ئی راښوولی دی چه د مړ کیدونکی روح الله تعالیٰ ستنوی (واپس کوی)، او د اوده کیدونکی روح بیرته ور پریږدی. نو دا ئی کله فرمایلی دی چه له بیرته ستنولو (واپس کولو) څخه د هغه د بیا خوشی کولو واک (قبضه) او اختیار نه لری؟

تنبیه: «معجزه» هغه ده چه د پاک الله د عمومی عادت په خلاف د نبوت د مدعی له خوا د خپل تصدیق له یاره سکاره شی، نو که داسی نصوص واخیستی شی، چه د کوم شی یه نسبت د الله تعالیٰ عمومی عادت یه کښی بیان شوی وی، او بیا تری داسی استدلال وکړی، چه یه دی سره د معجزاتو نفی کیږی، بیخی له معجزاتو څخه انکار، او د خپل غباوت او حماقت اظهار دی. که «معجزه» له عمومي قانون او عادت سره برابره راشي، نو هغي ته به څوک «معجزه» وائي؟ د مسیح علیه السلام بی پلاره پیدا کیدل د ابرص، ابره او اکمه روغول ـ د مړی ژوندی کول ـ او د نورو معجزاتو ورښوول، د مسلمانانو په ګردو (ټولو) اخلافو او اسلافو کښي يوه منلي شوی خبره ده. د اصحابانو رضی الله تعالیٰ عنهم او تابعینو (رحمة الله علیهم) په اقوالو کښی یوه خبره هم داسی نشته چه د مسیح علیه السلام د دی معجزاتو یه نسبت څه تردد یکښی ښکاره شوی وی. هغه دعوی چه نن ئی ملحدان کوی چه «د دی خوارقو منل له قرآنی محکماتو ځنی مخالف دی». ګواکی دوی دغه شیان داسی محکمات راښکاره وی، چه د هغو د صحیح مطلب په بوهیدلو کښی ګرد (ټول) اسلامي ملت عاجز پاتي دی. آیا له ګردو (ټولو) محکماتو ځني مخ اړول او په متشابهاتو پسې لويدل، د ﴿ فَيُقْلُونِهِمُ زَيْعٌ ﴾ مصداق نه دی؟ له اوسنيو ملحدانو ځنې پرته (علاوه) بل هیڅوک موفق نشو چه «متشابهات» د «محکماتو» په لوری واړوی (العیاذ بالله!) حق او رښتيا خو دا ده هغه آيتونه چه د هغه ظاهري معني ګرد (ټول) اسلامي امت د اصحابو له زمانی ځنی تر اوسه پوری منلی ده «محکمات» دی. او د هغو ماتول او ګډول او په تشو استعاراتو او تمثیلاتو باندی ئی اړول ـ او د معجزاتو پر نفی باندی، د عمومی عادت دلیل راوړل، هم دا د زائغينو کار دی چه له هغه ځنی د ځان ساتنې هدايت پخپله رسول الله مبارک فرمایلی دی.

# وَ أُنَدِّنَكُلُمْ بِمَا تَأْكُلُوْنَ وَمَاتَكَّ خِرُوْنَ فِي بُيُوتِكُمْ

او خبروم زه تاسی په هغه شی چه تاسی (ئی) خورئ! او (خبروم زه تاسی) په هغه شی چه تاسی (ئی) ساتئ په کورونو خپلو کښی.

تفسیر: وروسته له دی نه په ځینو غیبی شیانو باندی عام له دی چه د ماضی وی، که د مستقبل تاسی خبروم. له عملی معجزی څخه وروسته د یوی علمی معجزی ذکر فرمائی.

# إِنَّ فِى دَٰ لِكَ لَايَةً لَكُمُ إِن كُنُتُمُ مُّؤُمِنِيْنَ فَي وَمُصَدِّقًا لِلمَابِينَ يَدَى مِنَ التَّوْلِ فَ وَلِا مِلَا لَكُنُ لَكُمُ مُوتِمَ عَلَيْكُمُ وَلَا مُولِكُ لَكُمُ اللَّذِي مُوتِمَ عَلَيْكُمُ وَلَا مُعَلَى لَكُمُ اللَّذِي مُوتِمَ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ اللَّذِي مُعْتَلِكُمُ اللَّذِي فَي اللَّهُ اللَّذِي فَي اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِي فَي اللَّهُ اللَّذِي فَي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّ

بیشکه په دی (معجزو) کښی هرومرو (خامخا) (پوره) نښانه ده تاسی ته که یځ تاسی مؤمنان (یقین لرونکی زما په نبوت) حال دا چه مصدق یم د هغه (کتاب) چه پخوا له ما (نازل شوی) دی چه تورات دی او (بل راغلی یم تاسی ته) له پاره د دی چه حلال کړم له پاره ستاسی ځینی له هغو شیانو چه حرام کړی شوی وو په تاسی باندی

تفسیر: یعنی د «تورات» تصدیق کوم چه د پاک الله کتاب دی. او د هغه عمومی اصول او احکام پخپل حال باندی قایم پاتی دی، او د الله تعالیٰ په حکم د دی زمانی په تناسب سره څه جزئی او فرعی تغیرات پکښی کیږی، مثلاً د هغه څینی احکام چه ډیر سخت او درانه وو لری کیږی، (لکه چه په موسوی شریعت کښی د خالی د ورځی تعظیم ـ د ماهی او د اوښ د غوښی او د وازدی تحریم چه د ۸ جزء د الاتعام په (۱٤۷) آیت (۱۸) رکوع کښی راغلی هغه ورته حلال شول نو واک (اختیار) لرئ چه د هغه نوم نسخ پدئ! او که تکمیل.

# وَجِئْتُكُمْ بِأَيَةٍ مِّنَ تَرَكِّمُ فَأَتَّقُوااللهَ وَأَطِيعُونِ •

او راغلی یم تاسی ته په (هر قسم) معجزی له (طرفه د) رب ستاسی. نو وویریږئ تاسی له الله او ومنئ (وینا) زما (د الله په توحید او اطاعت کښی).

تفسیر: یعنی کله چه تاسی زما د صداقت دلائل ولیدل، نو اوس له الله جل جلاله څخه وویریږئ! او د هغه بندگی وکړئ! او زما خبری ومنئ!

# إِنَّ اللَّهُ رَبِّ وَرَثُّكُمْ فَأَعْبُكُولُا لَهُ الْمِدَاطُ لِمُسْتَقِيْدُ

بیشکه چه الله رب زما دی او رب ستاسی دی نو بندگی کوئ تاسی د ده!، هم دا لاره ده سمه صافه (رسوونکی مقصود ته). تفسیر: یعنی له گردو (تولو) خبرو ځنی یوه خبره، او له گردو (تولو) اصولو یو اصل هم دا دی هغه دا چه پاک الله ومنځ! چه زما او ستاسی یو شان رب او پالونکی دی (او د پلار او زوی تعلقات او نور) پکښی مه پیدا کوځ! او د هغه بندګی وکړځ! د الهیٰ رضا موندلو سمه لاره هم دا توحید، تقویٰ او د رسول اطاعت دی. ښائی چه تاسی پری لاړ شځ! چه هغه ته په ښه ډول (طریقه) سره ورسیږځ!.

## فَلَمَّا أَحَسَ عِينِينَ مِنْهُمُ الكُفْرَ

نو کله چه معلوم کړ عیسیٰ (په محسوس ډول (طریقه) له بنی اسرائیلو څخه کفر (چه د مسیح د قتل اراده ئی وکړه!)

تفسیو: یعنی مسیح علیه السلام وپوهید چه دغه یهودان زما دین نه منی، بلکه زما په دښمنی او ضرر رسولو پسی لویدلی دی.

#### قَالَ مَنُ اَنْصَارِي ٓ إِلَى اللهِ الله

وویل (عیسیٰ علیه السلام چه) څوک دی مددګاران زما په طرف (لاره) د الله کښي ؟،

تفسیر: یعنی زما مله او ملکری شع! او د پاک الله د دین انتشار او تعمیم او ترویج کشی له ما سره مدد او مرسته (تعاون) و کرئ! او زما له انصارو محنی شع!

### قَالَ الْحَوَارِثُيُونَ غَنُّ أَنْصَارُ اللهِ "

وویل حواریونو مونږ یو مدد ګاران د (دین د) الله!

تفسیو: له الله تعالیٰ سره مدد کول دا دی چه د هغه دین ته راشی او د هغه دین او آئین ومنی او د انبیاؤ مرسته (ملکرتیا) او مدد وکړئ لکه چه د مدینی منوری انصارو زمونو د محمد رسول الله صلی الله علیه وآله وصحبه وسلم او د حق دین په منلو کښی خپلی مرستی ښکاره کړی.

# امَكَا بِاللهِ وَاشْهُدُ بِأَتَا مُسْلِمُونَ

ایمان مو راوړی دی په الله او شاهد شه ته (ای عیسیٰ !) په دی چه بیشکه موند مسلمانان یو

تفسیو: «حواریون» کومو کسانو ته ویل کیږی؟ او دا لقب د څه دپاره دوی ته ورکړی شوی دی؟ د دی په نسبت د عالمانو په منځ کښی ډیری خبری شوی دی، چه مشهوره ئی دا ده چه پومبی هغه دوه تنه چه د حضرت عیسیٰ علیه السلام تابعان شول، دوبیان وو، او د کالیو (جامو) وینځلو له امله (وجی) به خلقو دوی ته «حواریون» ویل. عیسیٰ علیه السلام دوی ته وویل چه کالی (کیږی) وینځل پریږدئ! راشئ! چه زه تاسی ته د زړه وینځل دروښیم! دوی له ده سره ملګری شول وروسته له دی د ده د نورو ملګرو لقب هم داسی شو.

#### رَبِّنَا المِّنَا بِمَا اَنْزَلْتُ وَالتَّبَعْنَا الرَّسُولَ فَاكْتُبْنَا مَعَ الشَّهِدِينَ @

ای ربه زمون ایمان راوړی دی مون په هغه کتاب (انجیل) چه نازل کړی دی تا او پیروی مو کړی ده د رسول (ستا عیسیٰ علیه السلام) نو ولیکه مون سره له شاهدانو (په وحدانیت او رسالت)

تفسیر: وروسته له دی نه چه د رسول په مخ کښی ئی اقرار وکړ د الله جل جلاله په حضور کښی ئی هم داسی اقرار وکړ چه «مونړ پر انجیل باندی ایمان راوړی دی. او ستا د رسول متابعت مو هم کړی دی، نو ته پخپل فضل او توفیق او کرم سره زمونړ نومونه د منونکو په فهرست کښی ولیکه! او زمونړ د ایمانداری تصدیق وفرمایه، او هسی توفیق راپه برخه کړه چه تل په ایمان باندی تینګ اوسو. او زمونړ د بیا کافر کیدلو احتمال له سره پاتی نشی.»

# وَمَكُرُوا وَمُكُرَالِتُهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْلَكِرِينَ ٥

او مکر وکړ کفارو (په عیسیٰ باندی) او مکر وکړ الله (له دوی سره چه سزا ئی دوی ته ورکړه) او الله خیر (بهتر) د ماکرینو دی (چه مکاران په سزا رسوی).

تفسیر: «مکر» لطیف او خفیه تدبیر ته وائی. که دا پت تدبیر د ښو کارو له پاره وی، ښه دی، او که د بدو کارو له پاره وی، بد دی. نو ځکه په ﴿ وَلاَيَخِيْنُ الْمُكُرُ التَّيِّيْنُ ﴾ کښی ئی له

«مکر» سره «سیئ» قید زیات کړی دی، او دلته الله جل جلاله ته «خیر الماکرین» ویلی شوی دی، مطلب دا دی یهودانو د عیسیٰ علیه السلام په مخالفت کښی راز راز (قسم قسم) پلمی (منصوبی) او سازشونه او د پتو تدبیرونو جوړول شروع کړل، تر دی چه د باچا غوږونه ئی د مسیح علیه السلام له مخالفت نه ډک کړل، او داسی ئی وویل چه «دا سری معاذ الله ملحد دی، او غواړی چه «تورات» بدل کړی، او ګرد (ټول) خلق د یهودانو له دین ځنی واړوی،» باچا د مسیح علیه السلام د نیولو امر صادر کړ، هلته داسی خبری کیدی، او دلته د الله تعالیٰ لطیف او خفیه تدبیر د هغوی په ماتولو کښی خپل کار کاوه، چه د هغه ذکر وروسته راځی، بیشکه د الله تعالیٰ تعالیٰ تدبیر له ګردو (ټولو) ځنی داسی ښه د کلک ـ بهتر او مضبوط دی، چه هیڅوک هغه تدبیر نشی ماتولی.

إِذْ قَالَ اللهُ يُعِينُنَى إِنِّ مُتَوَقِّيْكَ وَرَافِعُكَ إِلَى وَمُطِهِّرُكَ مِنَ اللّذِينَ كَفَرُ وَاللهِ يُعِينُ اللّذِينَ اللّهَ يُورِ الْقِيمَةِ وَمُكَالِّ اللّهِ يُورِ الْقِيمَةِ ثُمُّ وَاللّهِ يَكُورُ اللّهِ يُمُ وَاللّهِ يُورُ اللّهِ يَكُورُ اللّهِ اللّهُ وَيُهُ اللّهُ وَيَكُمُ اللّهُ اللّهُ وَمَا لَهُ وَمَا لَهُ وَمَا لَهُ وَمِنْ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَمَا لَهُ وَمَا لَهُ وَمِنْ اللّهُ وَاللّهُ وَمَا لَهُ وَمِنْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَمَا لَهُ وَمَا لَهُ وَمِنْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَا يَكُورُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمَا لَهُ وَمَا لَهُ وَمِنْ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُواللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

(یاد کړه ای محمده!) هغه وخت چه وویل الله ای عیسیٰ بیشکه زه اخیستونکی یم ستا (له ځمکی) او پورته بیوونکی یم ستا طرف زما ته او پاکوونکی (لری کوونکی) یم ستا له هغو کسانو څخه چه کافران (منکران) شوی دی او گرځوونکی یم د هغو کسانو چه متابعت ئی کړی دی ستا د پاسه د هغو کسانو چه کافران (منکران) شوی دی تر ورځی د قیامته پوری بیا (خاص) طرف زما ته دی راتګ ستاسی او زه به حکم وکړم په منځ ستاسی کښی په هغه شی کښی چه وئ تاسی چه په هغه کښی اختلاف به مو کاوه نو هر څه هغه کسان چه کافران شوی دی نو زه به په عذاب کړم دوی په عذاب سخت سره په دنیا او په آخرت کښی او نه به وی دوی ته هیڅ مدد

کوونکی (د عذاب په دفع کښی). او هر څه هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) نو پوره به ورکړی (الله) دوی ته اجرونه (د عملونو) د دوی، او الله نه خوښوی ظالمان (یعنی دوی په سزا رسوی).

تفسير: باچا پر خلقو امر وكړ چه مسيح عليه السلام ونيسئ! او پر دار ئي وخيژوئ! او ورته داسی سختی سزاوی ورکړئ ا چه د هغو له لیدلو ځنی ګرد (ټول) خلق د ده له متابعت ځنی و *الرحى الله چه ابن كثير «رحمة الله عليه» ليكي «فبعث في طلبه من ياخذه ويصلبه* وينكل به الله به مقابل كسى مسيح عليه السلام ته اطمينان وركر چه زه به د دغو شقيانو دا کردی (تولی) ارادی او یلمی (منصوبی) له خاورو سره برابری کړم. دوی غواړی چه تا ونیسی او ودی وژنی او نه دی بریږدی چه هغه مقصد یای (آخر) ته ورسوی چه ستا له پیدا کولو او بعثت ځنی مقصود دی او په دی کار سره د الله تعالیٰ د لوی نعمت قدر نه کوی. ولی زه به له دوی ځنی دا نعمت بیرته واخلم او ستا د هغه مقدر عمر او عظیم مقصد چه ستا له دغه ژوندون سره تعلق لری، خامخا پوره کوونکی یم او تا به داسی صحیح، سالم او روغ رمټ بوځم چه دوی به ستا یوه ویښته ته هم څه زیان ونشي رسولي او د دې په ځای چه دوې تا له منځه وباسي الله تعالیٰ به تا خپلی بناه ته بوځی. دوی غواړی چه تا ير دار باندی وخيژوی. ولي پاک الله به تا آسمان ته وخیژوی. د دوی داسی اراده ده چه یه رسوا کوونکو او عبرت لرونکو سزاگانو سره خلق ستا له متابعته واړوی ـ خو پاک الله د هغوی دغه نیاپاک لاسونه تر تا یوری نه رسوی. بلکه د دی ناولی او نایاکی جرګی له منځه به تا یاک او صاف جګ (اوچت) کړی او د دی په ځای چه ستا بی یتی او بی عزتی وشی، یا خلق وډار شی او ستا له متابعته غاړه وغړوی، ستا د تابعینو او نوم اخیستونکو قرب او منزلت به تر قیامت یوری پر منکرانو باندی غالب او قاهر وساتم تر هغه یوری به چه ستا انکار کوونکی یهودان او اقرار کوونکی مسلمانان او نصرانیان په دنیا کسی اوسیږی، زما په حکم به تل دغه ستا اقرار کوونکی بر منکرانو باندی فائق او غالب وی بیا به داسی وخت راشی چه ستا مخالفین او موافقین او نور گرد (تول) خلق به ما ته بیرته رائحی نو هلته به زه ستاسی دا گردی (تولی) جگړی يو په يو فيصله کړم او ګرد (تول) اختلافونه به له منځه ورک شي. دا فيصله به کله کيږي؟ دا فيصله به لکه چه د ﴿ فَآمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَأَعَذِّ بُهُمُ عَذَابًا شَدِيدًا فِي اللَّهُ اللَّهِ لَهُ لَا تفصيل محخه معلوميدي چه له آخرته محخه به پخوا په هم دی دنیا کښی د هغی نمونه شروع کیږی. یعنی په هغه وخت کښی به ګرد (ټول) کافران په سختو عذابونو کښي اخته کیږي، او هیڅ یو قوت او طاقت به د دوی چیغو او مرستي (مدد) ته ونشی رسیدی. په مقابل کښی به هغو کسانو ته چه ایمان لرونکی دی، په دنیا او آخرت کښې پوړه پوړه اجرونه وړکول کیږی، او د بي انصافو ظالمانو بیخ په وویستل شي. د مرحومه امت دا اجماعی عقیده ده کله چه یهودانو خپل نایاک تدبیرونه سره یاخه کړل، نو حق تعالىٰ حضرت مسيح عليه السلام ژوندى آسمان ته وخيراوه . زموند د ياک رسول صلى الله عليه تلك الرسل(٣)

وسلم د متواترو احادیثو په موجب قیامت ته نژدی لکه چه دنیا له کفر، او ضلالت، دجالیت او شیطنت ځنی ډکه شی نو حق سبحانه وتعالیٰ به د بنی اسرآئیلو وروستنی پیغمبر یعنی حضرت عيسىٰ عليه السلام د على الاطلاق خاتم المرسلين يعنى حضرت محمد رسول الله سيدالاولين والاخرين صلى الله عليه وسلم د يوه ارشد او اصلح خليفه يه حيث راوليږي، او دنيا ته به ښكاره كړى چه د پخوانيو رسولانو تعلقات د خاتم الانبياء محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم له دربار سره څه ډول (طريقه) دی؟ مسيح عليه السلام به د (دجال) قاتل شي او د هغه اتباع يهودان به گرد (تول) سره تولوی او وژنی به ئی او هیخ یو یهودی به ځان تری نشی ژغورلی (ساتلی) تر دی چه کانی او بوتی به هم ناری وهی چه زموند تر شا یهودان ولاړ دی ـ راشئ! او وئی وژنئ مسیح علیه السلام به صلیب ماتوی او د نصرانیانو باطل عقائد به اصلاح کوی. او د گردی (تولی) دنیا خلق به د ایمان یه سمه صافه لاره باندی سموی په هغه وخت کښی به ګردی (تولی) جگری سره فیصله کیږی او تول مذهبی اختلافات به له څرمی (سیلمی) ورک شی. او یوازی د یوه خدای حق دین «اسلام» به پاتی شی، د دی وخت په نسبت الله جل جلاله فرمائى ﴿ فَلَوْمِ تَنَاقُلِ الْكِنْ الْآلِكُيْمُ يَنَ يَهِ مِّلُ مَوْتِهِ ﴾ (٦ جزء د النساء ١٥٩ آيه ٢٢ ركوع) چه د هغه پوره تقرير او د مسيح عليه السلام د رفعي كيفيت به د «النساء» په سورت كښى راشى. په هر حال زما په نزد ﴿ ثُمَّالْ مَرْجِعُكُمْ ﴾ الآية ـ يوازى له آخرت سره تعلق نه لری، بلکه له دنیا او آخرت دواړو سره تعلق لری لکه چه د وروستنی تفصیل په موقع کښی د ﴿ فِىالدُّنْيَا وَالْاخِرَةِ ﴾ لفظ يه ښكاره ډول (طريقه) سره شهادت راكوى او دا د دى قرينه ده چه د ﴿ اِلْيَوْمِ الْقِيْمَةِ ﴾ معنى د قيامت قرب دى لكه چه په صحيحو احاديثو كښى تصريح شوى ده چه لهٔ قیامت څخه پخوا داسی یو مبارک وخت هرومرو (خامخا) راتلونکی دی چه ګرد (ټول) اختلافات به له منجه ورک او يو صحيح دين به پاتي شي (ولله الحمد اولا و آخراً) د دي آیت په نسبت ښائی څو خبری په زړه ولرلی شی د «توفی» د لفظ په نسبت د «ابو البقاء» په كلياتو كښى ئى ليكلى دى چه التوفى الاماتة وقبض الروح وعليه استعمال العامة. او الاستيفاء واخذالحق و عليه استعمال البلغاء د عوامو به نزد د «توفى» معنى مر كول دى او د سا وښکلو په مواردو کښي استعماليږي ليکن د بلغاؤ په نزد د «توفي» اطلاق ير موت هم له دی کبله (وجی) کیږی چه په موت کښی خاص عضو نه بلکه د الله تعالیٰ له لوری پوره روح اخیستل کیږی اوس ئی داسی فرض کړئ که الله تعالیٰ د چا سا (روح) د هغه د وجود سره یو ځای واخلی نو هغه ته په طریق اولی سره «توفی» ویل کیږی. هغه اهل اللغت چه د «توفی» معنی د روح قبض لیکی دوی داسی نه وائی چه «قبض الروح مع البدن» ته «توفی» نه وائی او نه ئی داسی کومه ضابطه بیان کړی ده کله چه د «توفی» فاعل الله او مفعول ئی ذی روح وی نو پرته (علاوه) له موت ځنی بله معنی نه تری اخیسته کیږی هو! څرنګه چه د روح د قبض وقوع عموماً له بدن ځنی په جلا (جدا) کیدلو سره کیږی نو ځکه د کثرت او عادت په ملاحظه زیاتره د موت لفظ ورسره لیکی که نه د دی لفظ لغوی مدلول «قبض الروح مع البدن» لکه چه یه

﴿ أَمُّلُهُ يَتُوَفَّى الْرُمُشُوعِينَ مُرْتِهَا وَالَّـرِيُّ لَوْتَمُتُ فِي مَنَامِهَا ﴾ ٢٤ جزء د الزمر ٤٢ آيت ه رکوع کښي د توفي النفس «قبض الروح» دوه صورتونه ښوولي شوی دی يو مرګ او بل خوب په دی تقسیم کښی هم د (توفی) مفعول «النفس» واقع شوی دی. او د «حین موتها» قید ورسره زیات شوی دی او دا ئی را نبوولی دی چه «توفی» او «موت» دوه سره بیل بیل شیان دی اصلی خبره دا ده چه د روح قبض مختلفی درجی لری یوه درجه ئی د مرګ په وخت کښی او بله درجه ئی د خوب په وخت کښې لیدله کیږی له قرآن کریم څخه دا معلومیږی چه پر دی دواړو باندی د «توفی» د لفظ اطلاق کیږی او په دی کښی د موت څه تخصیص نشته. ﴿ يَتَوَفَّلُمُهُمْ اِلَّيْلِ وَيَعْلَوْمَاجَرَعْتُورْ بِالنَّمَارِ ﴾ (٧ جزء د الانعام ٦٠ آيت ٧ ركوع) اوس خرنگه چه خدای جل جلاله په دی دواړو آیتونو کښی په خوب باندی د «توفی» اطلاق کړی دی حال دا چه په خوب کښي د روح قبض پوره هم نه وي. هم داسي که د (آل عمران) او د (المائدة) په دوو آيتونو کښي د «توفي» د لفظ اطلاق پر «قبض الروح مع البدن» باندي کړي شوي وي نو کومه استحاله به لارمیږی؟ بالخصوص کله چه دا هم ولیدل شی چه د مرګ، او خوب په نسبت د (توفی) د لفظ استعمال هم دی پاک قرآن شروع کری دی. پخوانی جهال عموماً له دی حقیقت محنی خبر نه وو چه آیا په خوب کښې یا په مرګ کښې الله تعالیٰ له چا ځنې کوم شي اخلي که نه؟ نو ځکه د «توفی» د لفظ استعمال ير موت او خوب باندى د دوى يه منځ كښي شائع نه ؤ اول څلى یاک الله د موت او خوب یه حقیقت باندی د رنا اچولو له امله (وجی) دا لفظ استعمال کر نو هم ده لره دا حق هم شته چه د مرګ او خوب يه شان «د اخذ الروح مع البدن» په نادره موقع کښي هم هم دا (توفي) استعمال کړي. په هر حال په دې آيت کښي د جمهورو په نزد له (توفی) تحنی موت نه دی مراد او له (ابن عباس «رض») تحنی ډیر صحیح روایت هم دا دی چه مسيح عليه السلام ژوندی آسمان ته خيژولی شوی دی. كما فی «روح المعانی» وغيره. له ژوندی پورته کولو یا د دوهم ځلی راښکته کیدلو ځنی انکار کول له هیڅ سلف او خلف څخه نه دی منقول شوى بلكه يه (تلخيص العبير) كنبي (حافظ ابن حجر رحمة الله عليه) يه دغه باره كنبي د اجماع نقل کوی او (ابن کثیر رحمة الله علیه) او نورو د نزول حدیثونو ته متواتر ویلی دی، او يه «اكمال اكمال المعلم» كنبي له امام (مالك رحمة الله عليه) تُحنى دا مسئله صريحاً نقل شوى ده . بیا یه هغو معجزو کښی چه مسیح علیه السلام ښکاره کړی دی برسیره پر نورو حکمتونو د ده له «رفع السمآء» سره يو خاص مناسبت هم مونده كيږي. مسيح عليه السلام له اوله داسي تنبيه فرمايلي وه كله چه د ختو يوه څيره زما له يوكولو ځنې په اذن د الله سره الوتونكي جوړيږی، او مخ په پورته الوځي، نو آيا هغه بشر ته چه پر ده باندی الله تعالیٰ د «روح الله» د لفظ اطلاق فرمایلی دی او د «روح القدس» له بوکی (نفخی) ځنی پیدا شوی دی، دا امر ممکن نه دی چه د الله تعالیٰ په حکم سره والوځی او ځان آسمان ته ورسوی؟ هغه څوک چه د هغه له لاس وهلو او څو الفاظو له ويلو ځنې د الله تعالیٰ په حکم سره ړانده او ابرصان (برګ) او جذامان او نور جوړیږی او مړی ژوندی کیږی که دا شخص پخپله د دی د کون او فساد له عالم

ځنی خپل ځان جلا (جدا) کوی او تر زرهاؤ کلونو پوری لکه پرښتی په آسمان کښی ژوندی، روغ رمت اوسیږی نو په دی کښی څه استبعاد دی؟ قال قتادة رحمة الله علیه فطار مع الملائکة فهو معهم حول العرش وصار انسیا ملکیا سماویا ارضیا «بغوی» په دی موضوع باندی ځان ته کتابونه او رسالی خوری شوی دی. مگر زه د علماؤ توجه د علامه سید محمد انور شاه کشمیری طال بقائه د «عقیدة الاسلام» د رسالی لوستلو ته راګرځوم چه د هغه د علمی لعلونو او جواهرو محنی مستفید شی! زما په نظر بله داسی کومه جامعه رساله پر دی موضوع باندی نه ده لیکلی شوی.

# ذلكَ نَتُلُوهُ عَلَيْكَ مِنَ الْأَلِيتِ وَ الرِّكُوالْعَكِيبُو النَّ مَثَلَ عِيسَى عِنْدَ اللهِ كَمَثَلِ الدَّمَ عَلَقَهُ مِنْ ثَرَابٍ ثُمِّ قَالَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴿ الْمَ عَلَقَهُ مِنْ ثُرَابٍ ثُمِّ قَالَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴿

دا (چه تیر شول) مونږ ئی لولو پر تا (ای محمده!) له آیتونو او دین (یا پند یا قرآن یا لوح محفوظ) محکم څخه (چه هیڅ تغئیر او تبدیل نه لری) بیشکه مثل (صفت) د عیسیٰ په نزد د الله۔په شان د مثل (صفت) د آدم دی، چه (الله) جوړ کړ هغه (آدم) له خاورو څخه بیا ئی وویل ده (آدم) ته (بشر) شه! پس (بشر) شو.

تفسیر: نصرانیانو په دی خبری باندی زمونږ له رسول الله صلی الله علیه وسلم سره ډیری جگړی وکړی چه عیسیٰ علیه السلام بنده نه دی بلکه د الله تعالیٰ زوی دی نو په پای (آخر) کښی ئی وویل «که عیسیٰ د الله زوی نه دی نو ته ووایه چه پلار ئی څوک دی؟» نو د دوی په محواب کښی دا آیت نازل شو چه آدم علیه السلام خو نه پلار درلود (لرلو) او نه مور نو که اوس عیسیٰ علیه السلام پلار نه لری نو دا د الله جل جلاله د قدرت په مقابل کښی کومه عجیبه خبره نه ده «موضح القرآن» نو په دی حساب سره ښائی چه آدم علیه السلام ته د الله جل جلاله زوی ووایه شی څکه چه ستاسی په زعم دلته زورور دلائل شته حال دا چه د دی خبری ویونکی هیڅوک نه دی.

### ٱلْحُقُّ مِنْ رَّبِّكَ فَلَا تَكُنْ مِّنَ الْمُمْتَرِينَ®

حق (هغه دی چه) راغلی دی له جانبه د رب ستا (د عیسیٰ په شان کښی) نو مه کیږه له شک کوونکو نه

تفسیر: یعنی د مسیح علیه السلام په نسبت کومه خبره چه الله جل جلاله فرمایلی ده هغه داسی حقه ده چه د شک او شبهی هیڅ ځای پکښی نشته او په صحیح او حقیقی خبره باندی په پوره دول (طریقه) سره دوی وپوهول شول.

# فَمَّنُ حَالَتُكَ فِيهُ مِنَ بَعُدِمَا جَاءُكُ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلُ تَعَالُوْ انَّهُ جَابُنَاءُ نَا وَابْنَاءُكُمُ وَشِمَاءُنَا وَ شِمَاءُكُمْ وَانْفُسَنَا وَانْفُسَكُمُّ ثُثَّةٌ نَثْقَ نَبْتَهِلُ فَنَجْعَلُ تَعْنَتَ اللهِ عَلَى الكَذِيدِينَ ®

نو هر شوک چه جگړه کوی له تا سره په (باره د) عیسیٰ کښی وروسته له هغه چه حاصل شو تا ته (صحیح) علم (د عیسیٰ په بندگی او نبوت) نو ووایه (ای محمده! دوی ته) راځئ! چه راوبولو زامن زمونږ او زامن ستاسی او ښځی زمونږ او ښځی ستاسی او ځانونه خپل او ځانونه ستاسی بیا به التجا عاجزی وکړو (په دعا کښی) نو وبه گرځوو مونږ (وبه وایو) لعنت د الله په دروغجنانو باندی.

تفسیر: الله تعالیٰ حکم وفرمایه که د نجران نصرانیان سره له دومره پوهولو بیا هم ونه پوهیپوی نو له دوی سره «مباهله» و کره ا چه د هنی له پاره داسی یو مؤثر او مکمل صورت تجویز کری شو چه دواړه ډلی دی له خپل اولاد سره راحاضری شی!، او د زړه له کومی دی په ډیر اصرار او عاجزی سره داسی دعاوی و کړی «هر یو له مونړه ځنی چه دروغ وائی په هغه باندی دی د الله تعالیٰ لعنت او عذاب ولویږی!» دا د «مباهلی» اقدام په اول سر کښی د دی خبری اظهار کوی چه کومه ډله تر کومی اندازی پوری پخپلو زړونو کښی پخپل صداقت او حقانیت باندی باور او یقین لری؟ لکه چه د «مباهلی» د دعوت له اوریدلو ځنی وروسته د نجران جرګی مهلت واخیست، او وئی ویل چه «مونړ په دی مورد کښی مشوره سره کوو بیا به ځواب وایو.» د مشوری په معرکی کښی د دوی پوهانو او تجربه کارانو وویل چه «ای د نصرانیانو ډلی! تاسی مشوری په معرکی کښی د دوی پوهانو او تجربه کارانو وویل چه «ای د نصرانیانو ډلی! تاسی مسیح علیه السلام د ده په نسبت صافی فیصلی او ښکاره خبری کړی دی او تاسی ته دغه خبره هم څرګنده ده چه الله د اسمعیل علیه السلام په اولاده کښی د نبی د لیږلو وعده کړی ده . او هیڅ لری نه ده چه الله د اسمعیل علیه السلام په اولاده کښی د نبی د لیږلو وعده کړی ده . او هیڅ لری نه ده چه دا به همغه نبی وی . نو له نبی سره د کوم قوم د مباهلی او ملاعنی کولو هم هیڅ لری نه ده چه دا به همغه نبی وی . نو له نبی سره د کوم قوم د مباهلی او ملاعنی کولو هم دا نبی د لعنت اثر تر ډیرو نسلونو پوری پاتی کیږی . به خو به دا وی چه اوس مونړ له ده او د نبی د لعنت اثر تر ډیرو نسلونو پوری پاتی کیږی . به خو به دا وی چه اوس مونړ له ده

سره روغه و کرو او د خپلو کلیو په لوری بیرته لاړ شو ځکه چه له گردو (تولو) عربو سره د جنگ کولو قوت په مونړ کښی نشته » د نجرانیانو د جرګی گردو (تولو) سریو هم دا تجویز ومانه. او زمونړ د رسول الله صلی الله علیه وسلم په لوری وررهی (ورروان) شول. په هم دی وخت کښی محمد رسول الله صلی الله علیه و آله واصحابه وسلم سره له حضرات حسن، حسین، فاطمی، او علی المرتضیٰ رضی الله تعالیٰ عنهم اجمعین د باندی وتل، کله چه د نجرانیانو د لوی پادری سرګی په دی نورانی صورتونه وینم چه د دوی په دی فرونی له خبون ځایونو ځنی وخوځولی شی، نه چه د دوی له صورتونه وینم چه د دوی په دعا به غرونه له خپل ځایونو ځنی وخوځولی شی، نه چه د دوی له هرباهلی په ځمکه کښی پاتی نشی پالاخر دوی مقابله پریښوده او روغه ئی سره وکړه. او کلنی «جزیه» ئی ومنله کښی پاتی نشی» بالاخر دوی مقابله پریښوده او روغه ئی سره وکړه. او کلنی «جزیه» ئی ومنله او صلحه ئی سره وکړه او بیرته ولاړل. د حضرت نبوی صلی الله علیه وسلم حدیث دی «که نصرانیانو «مباهله» کړی وی نو دا ګرده (توله) وادی (بیدیا) به اور ګرځیللی وی او پر دوی باندی به اوریده او الله تعالیٰ به نجرانیان په کلی ډول (طریقه) له منځه وړی وی او د یوه کال په باندی به اوریده او الله تعالیٰ به نجرانیان په کلی ډول (طریقه) له منځه وړی وی او د یوه کال په منځ کښی به ګرد (تول) نصرانیان مړه شوی وی.»

تنبیه: لوی قرآن دا نه دی را بوولی چه وروسته له رسول صلی الله علیه وسلم به هم د «مباهلی» صورت اختیاراوه شی که نه؟ او دا چه د «مباهلی» اثر به همغسی ظاهریدی لکه چه د محمدی صلی الله علیه وسلم له «مباهلی» محنی ظاهر کیدونکی و از د محینو اسلافو د عمل له طریقی او د محینی فقهاو رحمة الله علیهم له تصریحاتو محنی معلومیدی چه د «مباهلی» جواز تر اوسه پوری هم باقی دی مگر په هغو شیانو کښی چه د هغوی شرعی ثبوت بیخی قطعی وی او دا خبره ضروری نه دی چه په «مباهلی» کښی دی کوچنیان (ماشومان) او بنځی هم شاملی کړلی شی او نه به پر «مباهله» کوونکو باندی د هغه ډول (طریقه) عناب راتلل ضروری وی چه زموند د رسول الله صلی الله علیه وسلم د «مباهلی» له امله (وجی) راته، بلکه دا یو ډول (طریقه) د حجت اتمام دی چه وروسته له هغه مخخه د مجادلی، مباحثی او مناقشی ابواب تړل کیږی. او زما په خیال دی چه وروسته له هذه محخه د مجادلی، مباحثی او مناقشی ابواب تړل کیږی. او زما په خیال دی چه وروسته له هم کاذب سره نه وی بلکه بنائی چه یواځی له معاند کاذب سره دی وشی (ابن کثیر رحمة الله علیه) وائی «ثم قال الله تعالیٰ آمراً وسوله صلی الله علیه وسلم ان یباهل من عاندالحق فی امر عیسیٰ علیه السلام بعد ظهور البیان» وائه اعلم من عاندالحق فی امر عیسیٰ علیه السلام بعد ظهور البیان» وائه اعلم من عاندالحق فی امر عیسیٰ علیه السلام بعد ظهور البیان» وائه اعلم

### إِنَّ هٰذَالَهُوَالْقَصَصُ الْحَقُّ وَمَامِنَ إِلَٰهِ إِلَّا اللَّهُ \*

بیشکه دا (حال د عیسی او د مریمی چه تا ته بیان شو) خامخا دا بیان حق دی او نشته هیڅ بر حق معبود مگر یوازی الله دی،

تفسیر: د مباهلی له بلنی څخه دا راڅرګنده شوه چه مباهله د دی له پاره وه چه هر هغه څه

چه په قرآن کښی د مسیح علیه السلام په باره کښی ویلی شوی دی، هغه حق او رښتیا دی. او د الله تعالیٰ دربار له هر ډول (طریقه) شرک او پلار او زویتوب او نورو تعلقاتو څنی بیخی مبراء او پاک دی.

# وَإِنَّ اللهَ لَهُوَ الْعَزِيُّزُ الْحَكِيْمُ ﴿

او بیشکه الله خامخا هم دی ډیر غالب قوی دی (د احکامو په انفاذ) ښه حکمت والا (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی).

تفسیر: پخپل کامل قدرت او حکمت سره به د رضتین او دروغجن سره همغسی معامله و کړی چه د هر یوه له حاله سره هغه وړ (لاتق) او مناسبه وی.

### فَإِنْ تُولُوا فَإِنَّ اللَّهَ عَلِيمُ إِلْلُمُفْسِدِينَ ﴿

نو که و گرځیدل دوی (ایمان ته ئی شا کړه او اسلامی احکام ئی ونه منل) پس بیشکه الله ښه پوه دی په فساد کوونکو (نو جزا به ورکړی دوی ته).

تفسیر: که نه ئی په دلائلو سره منی او نه «مباهلی» ته تیاریدی نو پوه شه چه د دوی مقصود د حق اثبات نه دی او نه پخپلو زړونو کښی د خپلو عقایدو پر صداقت باندی څه یقین او باور لری، یوازی فتنه او فساد خورول د دوی مطلب دی نو ته ښه وپوهیده چه گرد (ټول) مفسدان د الله تعالیٰ تر نظر لائدی دی (او بی له مجازاتو ئی له سره نه پریددی).

# عُلُ يَاهُلَ الكِتْبِ تَعَالَوْ إلى كَلِمَةِ سَوَا فِبَيْنَكَا وَبَيْنَكُمُ ٱلَانَعُبُكَ إِلَا اللهِ اللهُ وَلا نَتُمُ اللهِ اللهُ وَلا نَتُمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

ووایه (ای محمده!) چه ای اهل کتابو! راځئ تاسی په طرف د یوی کلمی (خبری) چه برابره ده په منځ زمونږ او ستاسی کښی (او هغه دا ده) چه عبادت به نه کوو مگر یوازی د الله او شریک به نه نیسو په الله پوری هیڅ شی او نه به نیسی ځینی زمونږ ځینی نور خدایان غیر له الله (لکه چه تاسی کتابیان احبار او رهبان نیسئ)،

تفسير: يخوا له دى نه قصه تيره شوه، كله چه زمونږ رسول الله صلى الله عليه وسلم د (نجران) جرگی ته وفرمایل «اسلموا مسلمانان شع!» نو نجرانیانو وویل «اسلمنا موندٍ مسلمانان یو!» له دی ځنی ښکاره شوه، چه دوی هم د مسلمانانو په شان د اسلام دعوی کوونکی وو. نو هر کله چه د توحید دعوت یهودانو او نصرانیانو ته وړاندی کیده دوی به ویل چه مونږ هم د الله تعالیٰ په وحدانیت باندی قائل یو. بلکه هر یو مذهب لرونکی په یو نه یو رنګ او ډول (طریقه) سره یورته تللي افرار كوي چه الله تعالىٰ همغه رب العلمين جل وعلىٰ شانه دى. دلته هم دى لورى ته توجه کړی شوی ده، چه په اساسي عقيده د الله تعالیٰ په توحيد او خپل ځان مسلمان ګڼلو کښي، مونږ واړه سره متفق يو، او هم دا د توحيد عقيده مونږ ګرد (ټول) سره يو کولي شي، په دې شرط سره چه وروسته له دی نه تاسی له خپلو تصرفاتو او تحریفاتو (اړولو را اړولو) ځنی واوړی! او یه هغی کښی نوری ګوتی ونه وهځ! او حقیقت ئی وانه ړوئ! دی خبری ته ډیر ضرورت دی همغسی چه تاسی یه ژبه سره ځان «مسلم» او «موحد» بولئ!، عملاً او حقیقتاً هم خپل ځان يوازي همغه (وحده لاشريك له خداي) ته وسپارئ! او يرته (علاوه) له هغه د بل چا بندگي ونه كرئ! او نه د الوهيت يه مخصوصو صفاتو كښي بل شي له الله تعاليٰ سره مل او شريك وګڼځ! او نه له کوم نبی علیه السلام ولی ، مرشد، پیر، فقیر، او بل چا سره هسی معامله وکرئ چه هغه یوازی له الله تعالیٰ سره وړ (لائق) او مناسب وی. مثلاً ځینو ته د هغه زوی او لمسی مه وایع! یا له شرعی نصوصو محنی سترګی مه پتوئ! او یوازی د بل چا له حرام او حلال ویلو محنی د یوه شى په حل او حرمت باندى باور مه لرئ! لكه چه د ﴿ إِنَّخَنُّهُ وَٱلْحَبَّالَكُمُووَدُهُبَّالَهُمُ ٱرْبُابًا يِّنُ دُونِ اللهِ ﴾ له تفسير ځني دا خبره راڅرګنديږي. ځکه چه دا ګرد (ټول) امور د توحيد او د اسلام له دعوی سره منافات لری.

### فَإِنْ تَوَكَّوْا فَقُولُوا شُهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ

نو که و کرځیدل دوی (له توحیده او اسلامی احکامو ته ئی شا واړوله) پس ووایئ تاسی (ای مؤمنانو کتابیانو ته چه) شاهدان شئ تاسی په دی چه په تحقیق مونږ مسلمانان یو (او تاسی نه یغ).

تفسیر: یعنی ای کتابیانو تاسی سره د توحید او د اسلام د دعوی له الله تعالیٰ محنی غاړی غړوئ! او مونږ مسلمانان «الحمد لله» په هغی باندی ټینګ ولاړ یو! او خپل ځانونه یوازی واحد، احد، صمد الله تعالیٰ ته سپارو! او د هغه تابعان او فرمان منونکی یو نه تاسی. ځکه چه تاسی د خپل نبی حکم نه منئ!

تلکالرسل(۳) آلعمران(۳)

# يَاهُلَ الكِتْبِ لِمَثِّكَا جُوْنَ فِيَ إِبْرِهِ يُمَوَّنَا أَنْزِلَتِ التَّوْرِيةُ وَالْإِنْجِينُ لَ اللامِنْ بَعُدِهِ ﴿ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿ هَا اَنْتُهُ ۚ هَوُ لَا إِحَاجَجُتُمُ وَيُهَا لَكُمُ بِهِ عِلْمٌ فَلِمَ ثُحَاجُونَ وَيُهَا لَيُسَ لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ وَ اللهُ يَعْلَمُ وَانْتُمْ لِانَّعُلَمُونَ ﴿

ای اهل د کتابو! ولی جگړه کوئ تاسی (په شان د) ابراهیم کښی (په دی شان چه هر یو له تاسی ئی پخپل دین گڼئ) حال دا چه نه دی نازل کړی شوی تورات او انجیل مگر (په سلهاؤ کلونو) وروسته له ده آیا نو هیڅ عقل نه لرئ تاسی (چه داسی چتی (بیکاره) خبری کوئ) واورئ خبردار شئ تاسی هغه کسان یئ چه جگړه مو کړی ده (له ډیره حماقته) په هغه شی کښی چه ؤ تاسی ته په هغه کښی څه علم نو ولی جگړه کوئ تاسی په هغه شی کښی چه نشته تاسی لره په هغه کښی هیڅ علم، حال دا چه الله پوهیږی (په هغه شی هی چه نشی هم چه تاسی پکښی جگړه کوئ) او تاسی نه پوهیږئ (جاهلان یئ)

تفسیر: لکه چه په توحید او د اسلام په دعوی کښی کرد (ټول) سره مشترک وو، هم داسی د ابراهیم خلیل الله علیه السلام په تعظیم او تکریم کښی هم ټول سره شریکان وو او له یهودانو او نصرانیانو ځنی هری ډلی بیله دعوی کوله چه ابراهیم علیه السلام زمونږ په دین ؤ، یعنی (معاذ الله) یهودی یا نصرانی ؤ. د دی ځواب ئی داسی ورکړ چه (توریت) او (انجیل) چه د هغو پیروانو ته یهودی یا نصرانی وائی، په سلهاؤ کلونو وروسته له ابراهیم علیه السلام ځنی نازل شوی دی، نو بیا ابراهیم علیه السلام ځنی نازل شوی چه تاسی یهودی یا نصرانی یئ، په دی وصف او معنی پخپله موسیٰ یا عیسیٰ علیهما السلام ته هم یهودی یا نصرانی نه ویل کیږی. او که دا مطلب وی چه د حضرت ابراهیم علیه السلام شریعت زمونږ له مذهب سره ډیر نژدی ؤ، نو دا هم غلطه ده، ځکه چه تاسی په دی باندی له کومه پوه شوئ؟

دا خو ستاسی په کتابونو کښی نشته، او نه د الله تعالیٰ له جانبه تاسی ته خبر درکړی شوی دی او نه تاسی د دی خبره کوم ثبوت وړاندی کولی شئ، نو بیا په داسی خبره کښی جگړه کول، چه د هغی هیڅ علم او پوهه له هیچا سره نه وی، که حماقت او ناپوهی نه ده نو څه ده؟ د هغو شیانو په نسبت چه تاسی لړ ډیر علم درلود (لرلو) هغه هم محض سطحی او ناتمامه ؤ مثلاً د مسیح علیه السلام واقعات یا د آخرالزمان رسول الله صلی الله علیه وسلم بشارتونه او نور. نو

تاسی ولی په هغو مواردو کښی سره جګړه کوئ؟ چه تاسی بیخی له هغو څخه بی خبره یئ او له سره پری نه پوهیږئ! ښه معلومه ده، چه ابراهیم علیه السلام څه ؤ؟ او نن په دنیا کښی د کومی ډلی مسلک هغه ته ډیر نژدی دی؟

# مَا كَانَ إِبُرْهِ يُمُودِ يَكُودِ يَكَا وَلَا نَصْرَ إِنِيَا وَ لَكِنَ كَانَ حَنِيْفًا مُسْلِمًا \* وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ ﴿ وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ ﴿

(پاک الله د ابراهیم علیه السلام د پاکوالی په باره کښی فرمائی چه) نه ؤ ابراهیم یهودی او نه نصرانی ولیکن ؤ دی حنیف (مائل له گردو (ټولو) باطلو مذاهبو ځنی حق دین ته) مسلمان (حکم منونکی د الله)، او نه ؤ (ابراهیم) له مشرکانو نه.

تفسیو: یعنی ابراهیم علیه السلام به خپل ځان «حنیف» یا «مسلم» باله. د «حنیف» معنی دا ده چه د حق په سمه لاره باندی برابر درومی او نوری گردی (تولی) باطلی لاری پریپدی، او د «مسلم» معنی حکم منونکی دی. نو اوس تاسی پخپله اتکل و کړئ! چه نن کومی ډلی له گردو (تولو) ځنی خپل غیر مشروع تعلقات شکولی (پریکړی) دی؟ او د الله تعالیٰ لاره ئی تینگه نیولی ده؟ او خپل ځان ئی بیخی الله جل جلاله ته سپارلی دی؟ نو همغه به ابراهیم علیه السلام ته زیات اشبه او نژدی وی.

تنبیه: دلته د «مسلماً» ځنی د اسلام څخه خاص محمدی شریعت مرادول ضروری نه دی. ځکه چه معنی ئی تش تسلیم، تفویض او فرمان منل دی چه هغه د ګردو (تولو) انبیاؤ دین دی. خو ابراهیم علیه السلام په دی خصوصیت سره دا نوم او لقب زیات روڼ کړی دی

# إِنَّ أَوْلَى النَّاسِ بِإِبْرُهِ فِيهُ لَكُونِينَ اتَّبَعُوهُ وَهٰذَا النَّبِيُّ وَالَّذِينَ الْمَنْوُا \*

بیشکه ډیر نژدی له خلقو نه ابراهیم ته هرومرو (خامخا) هغه کسان دی چه متابعت ئی کړی ؤ د ده (یعنی خپل امت ئی) او دا نبی (محمد) دی او هغه کسان دی چه ایمان ئی راوړی دی ( له محمدی امته)

تفسیو: الله تعالیٰ راوښوده چه له ابراهیم علیه السلام سره د ده د زمانی امت زیات مناسبت درلود (لرلو). او په وروستنیو امتونو کښی ئی محمدی امت. د دغه پیغمبر امت هم په نامه او هم په دود او دستور کښی له ابراهیم علیه السلام سره زیات مناسبت لری. او د دی امت پیغمبر محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم خلقاً (په پیدائښت) خلقاً (په عادت) صورت او سیرت کښی له حضرت ابراهیم علیه السلام سره ډیر زیات شبیه دی، چه د ابراهیم علیه السلام د هغی دعا او غوښتنی سره سم راغلی دی چه د البقرة په ۱۲۹ آیة ۱۰ رکوع کښی مو د هغه تلاوت وکړ ﴿ رَبّیٰا وَابْمَنْ فِهُورُسُولْرِیْنَهُورُ ﴾ الآیة - له هم دی امله (وجی) د (حبشی) نصرانی پاچا (نجاشی) مسلمانانو مهاجرینو ته د «ابراهیم حزب» ویلی و، ښائی د هم دی راز (قسم) مناسباتو له امله (وجی) په درود شریف کښی «کما صلیت علیٰ ابراهیم» فرمایل شوی دی یعنی له هغه نوعیته او نمونی «صلواة» ورنازل کړه! چه پر ابراهیم علیه السلام او د ابراهیم علیه السلام په آل باندی دی نازلاوه په (جامع ترمذی) کښی دا حدیث راغلی دی «ان لکل نبی ولاة من النبیین وان دی نازلاوه په (جامع ترمذی) کښی دا حدیث راغلی دی «ان لکل نبی ولاق من النبیین وان

#### وَاللَّهُ وَإِلُّ الْمُؤْمِنِينَ ﴿

او الله ولى (دوست ناصر حافظ) د مؤمنانو دى (چه له دوى سره مرستى كوى او ښه اجر وركوى)

تفسیر: یعنی د خپلی لاری په حقانیت باندی د بل موافقت او مشابهت یواځی هلته دلیل راوړل کیږی کله چه پخپله په ده باندی وحی نه راځی، نو الله جل جلاله د مسلمانانو «ولی» دی چه دوی (مستقیماً او په سمه لاره) د ده په حکم باندی درومی «مو ضع القرآن».

# وَلاَتْ طَالِهَ فَ كُتِنَ آهُلِ الْكِتْفِ لَوْ يُضِلُّوْ نَكُمُ وَمَا يُشِكُّونَ وَكَالِمُ فَا يَشْتُ فُرُونَ ﴿

دوست ګڼې هیله (امید) کوی یوه طائفه له اهل کتابو څخه د دی چه (په

کوم قسم وښويوی) ګمراه کړی تاسی او نه ګمراه کوی (په واقع کښی نه ښويوی) دوی مګر نفسونه خپل (چه عذاب او وبال ئی هم دوی ته راجع کيږی) او (په دی) نه پوهيږی دوی.

تفسیر: پخوا ئی ویلی و «والله ولی المؤمنین» دلته ئی راوښوده، کله چه د مؤمنانو «ولی» الله تعالیٰ دی نو ستاسی مکر او پلمی (منصوبی) پر دوی باندی هیخ نشی چلیدی. بیشکه چه ځینی کتابیان غواړی چه د خپلو ځانونو په شان مسلمانان هم له سمی لاری ځنی واړوی، خو مسلمانان د دوی په جال کښی نه نښلی. هو! دغه خلق خامخا پخپله ګمراهی او وبال کښی زیادت کوی. او د دوی د دی اغوا کوونکو کوښونو ضرر هم دوی ته بیرته ور رسیدونکی دی چه په هغه باندی دوی اوس نه یوهیږی.

# يَا آهُ لَ الْكِيْنِ لِمَ تَكُفُّ وُنَ بِالْبِ اللهِ وَ اَنْ تُمُ تَشْهُمُ اُونَ ۞

ای اهل د کتابو! ولی کافران (منکران) کیږئ تاسی په آیتونو د الله (قرآن) باندی حال دا چه تاسی شاهدان یئ (اقرار کوئ په حقانیت د کلام الله او نعمت د رسول الله)

تفسیر: یعنی تاسی په (تورات) او نورو باندی قائلان یئ! چه په هغو کښی د (محمد النبی رسول العربی صلی الله علیه وسلم) او د لوی قرآن په نسبت بشارتونه او زیری شته او په هغو باندی تاسی ښه خبر یئ او په پتو مرکو کښی تاسی پر دی شیانو باندی اقرار او تصدیق هم کوئ! نو بیا ظاهراً او په ښکاره ډول (طریقه) ولی له هغو ځنی مخالفت کوئ؟ او پر پاک قرآن باندی ولی ایمان نه راوړئ؟ او د خاتم الانبیاء تصدیق د څه له پاره نه کوئ؟ ښه وپوهیږئ چه له قرآن عظیم الشان مخنی انکار په حقیقت کښی له ګردو (تولو) پخوانیو آسمانی کتابونو مخنی انکار دی.

### يَا هُلَ الكِتٰبِ لِمَ تَلْمِسُونَ الْحَقَّ بِالْبَاطِلِ وَتَكْتُمُونَ الْحَقَّ وِالْبَاطِلِ وَتَكْتُمُونَ الْحَقَّ وَاَنْتُوْتِعُلَمُوْنَ ۚ

ای اهل د کتابو! ولی گهوئ تاسی حق له باطلو (خپل دروغ له رستیا آسمانی کتابونو) سره؟ او پتوئ تاسی حق (د محمد نبوت) حال دا چه تاسی پوهیږئ (په دی خلطولو او پتولو)

تفسیر: دوی د «تورات» ځینی حکمونه د دنیوی غرضونو او مالونو له امله (وجی) بیخی لغوه کړی و څینی شیان کړی وو په ځینو آیاتو کښی ئی لفظی تحریفات او د ځینو معنی ئی بدله کړی او ځینی شیان ئی لکه د آخر الزمان نبی صلی الله علیه وسلم بشارتونه بیخی پټ کړی وو، او څوک ئی پری نه خبرول.

# 

او وویل یوی طائفی له اهل د کتابو (بلی طائفی ته) چه ایمان راوړئ په هغه (قرآن)! چه نازل کړی شوی دی په هغو کسانو چه مؤمنان دی (یعنی ای کتابیانو ایمان راوړئ) په اول د ورځی کښی او کافران شئ (ای کتابیانو! بیا) په آخر د ورځی کښی له پاره د دی چه دوی (یعنی مؤمنان هم لکه کتابیان) (له ایمانه) وګرځی

تفسیر: په دی آیت کښی د کتابیانو د چالاکیو او د خیانتونو ذکر کیږی، چه یو له هغو ځنی دا ؤ، چه د دوی ځینی سړی د ګهیځ (سحر) په وخت کښی په ښکاره ډول (طریقه) سره مسلمانیدل او له مسلمانانو سره به ئی لمنځونه کول او د ماښام په وخت کښی به ئی ویل «مونږ له خپلو لویو لویو علماؤ ځنی تحقیق کړی دی، چه دا هغه رسول نه دی چه زیری ئی راکړی شوی دی، او د تجربی له مخی هم د ده حالات د اهل الحق په شان راڅرګند نه شول نو ځکه له اسلامه ځنی بیرته اوړو.» ښکاره ده چه د هسی اوضاعو له امله (وجی) به نور ډیر ضعیف الایمان کسان هم بیرته آوښتل، او داسی به ئی ګڼل چه ضرور به د اسلام په دین کښی دوی څه نه څه عیب او نقص لیدلی وی چه دی خلقو وروسته د هغه له منلو ځنی له هغه څخه مخ واړاوه او هم د عربو په جاهلاتو کښی د کتابیانو د علم او فضل لوی شهرت ؤ، نو ځکه داسی یو خیال هم پیدا کیده چه که دا نوی مذهب حق وی نو داسی پوهانو به غاړه تری نه غړوله بلکه له ګردو پیدا کیده چه که دا نوی مذهب حق وی نو داسی پوهانو به غاړه تری نه غړوله بلکه له ګردو (ټولو) ځنی به ئی پخوا هغه مانه.

#### وَلَانُوْمِنُواۤ إِلَّالِمَنۡ تَدِعَ دِنۡيَكُمۡ

او مه منځ تاسی (ای کتابیانو د هیچا) مګر د هغه چا چه متابعت ئی کړی وی د دین ستاسی (چه یهودیت دی)

تفسیر: یعنی هغه یهودان چه مسلمانانو ته د نفاق په ډول (طریقه) خپل ځانونه مسلمانان څرګندوی دوی ته دی، بلکه همغسی څرګندوی دوی ته دی، بلکه همغسی یهودان دی او په اخلاص سره د هغو یهودانو خبری اوری چه د هغوی په دین باندی رهی (روان) دی او د موسوی شریعت د اتباع دعوی کوونکی دی ځینو د

معنی داسی کړی ده چه «په ظاهری ډول (طریقه) سره تاسی ایمان راوړئ! او خپل ځان مسلمان ښکاره کړئ! دا دی یوازی د هغو خلقو له پاره وی چه ستاسی پر دین باندی تګ کوی.» یعنی په دی تدبیر سره ښائی د خپلو هم مذهبانو ساتنه مو مقصود وی چه دوی مسلمانان نشی ـ یا هغه کسان چه مسلمانان شوی په دی چل او تدبیر سره بیرته مرتدان شی.

#### قُلُ إِنَّ الْهُلُاي هُدَى اللَّهِ \*

(فرمائی الله چه ای محمده دوی ته) ووایه بیشکه هدایت (حق دین) هم دا هدایت د الله (اسلامی دین دی)

تفسیو: یعنی هدایت خو د الله تعالیٰ په ورکولو سره مونده کیږی. د هر چا په زړه کښی چه الله تعالیٰ د هدایت رڼا واچوی، هغه ستاسی په هسی چلونو او فریبونو، نه کمراه کیږی.

# أَنْ يُؤُنَّ آحَدُ مِّنْكُ مَا أُوْتِيْتُمُ أَوْ يُعَا يَجُو كُمُ عِنْدَرَتِكُمُ الْ

او دا (تدبیرونه ستاسی ای کتابیانو د حسد له مخی دی په دی) چه ولی ورکړی شی یو چا ته په مثل د هغو (فضائلو) چه درکړی شوی دی تاسی ته او (دپاره د بد ګڼلو د دی خبری چه مؤمنان) حجت قائم کړی او غالب شی پر تاسی په نزد د رب ستاسی (د حجت له مخی)

تفسیر: یعنی هسی مکرونه او تدبیرونه یواځی د رخی (کینی) او حسد له امله (وجی) کوی هغه دا چه نورو ته داسی شریعت او نبوت او رسالت ولی ورکول کیږی؟ لکه چه پخوا دوی ته ورکړی شوی ؤ یا په مذهبی او دینی جد او جهد کښی نور خلق ولی پر تاسی باندی غالب او وړاندی ځی؟ او د الله تعالیٰ په مخکښی تاسی ملزم کوی. یهودانو تل داسی خیالات شائع کول چه «په دنیا کښی یواځی هم دا زمونډ قوم د شرعی علومو اجاره داران دی. «تورات» پر مونډ باندی رانازل شوی دی. موسیٰ علیه السلام غوندی یو اولوا العزم نبی په مونډ کښی مبعوث شوی دی. نو

چه بنی اسمعیلو ته دا لوی دولت ور په برخه هم شو، او دوی د علم، او فضل او حجت او برهان، او د مذهبی جداوجهد په میدان کښی نه یوازی له بنی اسرائیلو ځنی، بلکه له تولو نړیوالو ځنی وړاندی تللی دی. فالحمد لله علیٰ ذلک.

تنبیه: د دی آیت تقریر په څو څو ډوله (طریقو) سره کړی شوی دی. خو مونډ همغه تقریر غوره کړی دی، چه د هغه په طرف د (شیخ الهند«رحمة الله علیه») دغه ترجمه اشاره کوی «او دغه کرد (ټول) شیان د دی له پاره دی چه بل چا ته هم ولی ورکړ شو هغه شی چه تاسی ته درکړی شوی ؤ، یا دوی ولی غالب شول پر تاسی ستاسی د رب په حضور کښی.»

# قُلُ إِنَّ الْفَصُلِ بِيدِ اللهِ أَيُؤُتِي مَنْ يَشَا أَرْ وَاللهُ وَاسِعٌ عَلِيُوُنَّ فَلَ إِنَّ اللهُ وَاسِعٌ عَلِيُونَ فَلَ إِنَّ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ ولَا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

ووایه (ای محمده!) چه بیشکه فضل (علم او حکمت) په قدرت د الله کښی دی ورکوی ئی هغه چا ته چه اراده وکړی او الله پراخ دی (رحمت، فضل او احسان د ده) ښه عالم دی (د احسان په اهل هم) خاصوی په مهربانی خپلی (چه اسلام یا قرآن یا نبوت دی) هغه څوک چه اراده وکړی او الله څیښتن (خاوند) د فضل (مهربانی) ډیری لوئی دی (یر مؤمنانو باندی).

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ په خزانو کښی څه کمی نشته، او همغه پوهیږی چه کرامت د چا برخه ده د نبوت، شریعت، اسلام، ایمان، برهان او د هر راز (قسم) مادی او روحانی فضائلو او کمالاتو تقسیمول د همغه په قدرت کښی دی، هر کله، هر چاته، هر شی چه مناسب وبولی همغه ورکوی. ﴿ اَللهُ اَمْلُو مَالِيَا اَللهُ اَللهُ اَمْلُو مَاللهُ اَللهُ اَللهُ مَاللهُ اَللهُ مَاللهُ اَللهُ مَاللهُ اَللهُ مَاللهُ اَللهُ مَاللهُ اَللهُ اَللهُ مَاللهُ اللهُ مَاللهُ مَاللهُ اللهُ مَاللهُ اللهُ مَاللهُ اللهُ مَاللهُ اللهُ مَاللهُ اللهُ مَاللهُ اللهُ اللهُ مَاللهُ اللهُ مَاللهُ اللهُ ال

وَمِنَ اَهْلِ الْكِتٰبِ مَنْ إِنْ تَأْمَنُهُ بِقِنْطَارِتُؤَدِّ ﴾ اِلَيْكَ وَمِنْهُمُومِّنَ إِنْ تَأْمَنُهُ بِدِيْنَارِ لا يُؤَدِّ ﴾ اِلَيْك الرَمَادُمُتَ عَلَيْهِ قَالِمًا "

او ځمینی له اهل د کتابو هغه څوک دی که امین کړی ته دی په ډیر مال باندی نو بیرته به وسپاری دا (مال) تاته او ځمینی له دوی څخه هغه دی که امین کړی ته هغه په یوه دینار باندی نو اداء به نه کړی دی دا دینار تاته مګر که ئی ته همیشه په ده ولاړ (له پاره د غوښتلو)

تفسیو: د اهل کتابو د دینی خیانت او نفاق په سلسله کښی د دنیوی خیانت ذکر هم راغی، چه له هغه ځنی دا خبره هم راغرګندیږی هغه کسان چه د لږ شی له امله (وجی) خپل نیتونه خرابوی او د امانتداری رعایت نه کوی نو له دوی ځنی څرنګه داسی هیله (امید) او توقع کیدی شی چه په دینی معاملاتو کښی امین ثابت شی په دوی کښی ډیر داسی کسان شته دی چه له هغو سره زیات مال لا څه؟ که یوه طلا هم امانته کیښوده شی نو لږ موده وروسته پری منکریږی او تر څو چه څوک د غوښتلو او تقاضا له پاره هر وخت د دوی په سر باندی ولاړ نه وی نه ئی ادا کوی مګر په دی کښی شک نشته چه دوی ټول سره یو شان نه دی په دوی کښی ځینی داسی کوی مګر په دی کښی شک نشته چه دوی ټول سره یو شان نه دی په دوی کښی ځینی داسی کسان هم شته که له هغوی سره د سرو زرو یوه لویه ډیری هم کیښوده شی نو یو بڅرکی به هم تری خیانت نه کړی خو هم دا ښه معامله داران او امین کسان دی چه له یهودیت ځنی بیزار کیږی او د اسلام په دائره کښی ننوځی لکه حضرت (عبدالله بن سلام) او نور رضی الله تعالیٰ عنهم اجمعین.

## ذلك بِأَنَّهُمْ قَالُوا لَيْسَ عَلَيْنَا فِي الْأُمِّيِّنَ سِبيُلُّ

دغه (په امانت کښی خیانت) په سبب د دی دی چه بیشکه دوی (کتابیانو) وویل نشته پر مونږ باندی په (حق) د دی امیانو کښی هیڅ ګناه (چه مالونه ئی وخورو)

تفسیر: یعنی د پردیو د حق خوړلو لپاره ئی دا مسئله جوړه کړی ده، چه «د عربی امیانو د مالونو خوړل چه زمونډ په دین کښی نه دی داخل په هر ډول (طریقه) سره چه زمونډ لاس ته راشی روا دی. که د نورو مذاهبو په امانت مال کښی خیانت وکړ شی نو په هغه کښی هم هیڅ ګناه نشته. مخصوصاً هغه عرب چه د خپلو پلرونو له دین څخه راګرځیدلی او مسلمانان شوی دی الله تعالیٰ د هغوی مال مونډ ته حلال ګرځولی دی». (نو «الله جل وعلیٰ شانه» د دغؤ کتابیانو په تردید، تنمیم (مذمت) او عتاب کښی چه د داسی شیانو نسبت الله جل جلاله ته کوی، داسی فرمائی)

#### وَيَقُوْلُوْنَ عَلَى اللهِ الْكَانِ بَ وَ هُمُونِيعُكَمُوُنَ<sup>®</sup>

او وائی دوی (کتابیان) پر الله باندی دروغ (په دی دعویٰ کښی) حال دا چه دوی دوی پوهیږی (پخپلو دغؤ دروغو تړلو باندی).

تفسیو: یعنی سره له پوهی او سده په قصد سره دروغ خبری الله جل جلاله ته منسوبوی په امانت کښی د خیانت کولو اجازه هیڅکله الله تعالیٰ نه ده فرمایلی نن هم زموند د فقهی کتابو مسئله هم دا ده چه «نه د مسلمان او نه د کافر په امانت کښی خیانت جائز دی.» (بیا الله تعالیٰ فرمائی)

# كَلَىٰ مَنْ أَوْ فَى بِعَهْدِ لا وَالْكَفَىٰ فَإِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِتِينَ®

(ولی نشته عذاب) بلکه شته!. هر خوک چه وفا وکړی په عهد خپل (چه ایمان په نبی او د امانتونو ادا کول دی.) او پرهیزگاری وکړی (ځان وساتی له کفر او خیانته) نو بیشکه الله دوست گنی پرهیزگاران.

تفسیر: یعنی په خیانت او بد عهدی کښی به ولی ګناه نه وی؟ کله چه د الله تعالیٰ عام قانون دا دی هر څوک چه د الله تعالیٰ او د ده د بندګانو جائز عهد پوره کړی او له الله جل جلاله څخه وویریږی او د تقویٰ په لاره لاړ شی. یعنی له فاسدو خیالاتو، بدو عملونو او سپکو اخلاقو څخه ځان وژغوری (وساتی) نو له هغه سره الله تعالیٰ مینه کوی په دی کښی د امانتداری خصلت هم راغی.

# إِنَّ الَّذِينَ يَشُتَرُونَ بِعَهْدِ اللهِ وَأَيْمَانِهِمُ شَمَّنَّا قَلِيلًا

بیشکه هغه کسان چه پیری (بدل اخلی) دوی په عهد د الله باندی (چه ایمان په نبی او اداء د امانت ده) او په (دروغو) قسمونو خپلو باندی (ایمان په محمد او نصرت) قیمت لږ (دنیوی د هغه د نه منلو په عوض)

تفسیر: هغه کسان چه د دنیا لږه متاع اخلی او د الله تعالیٰ عهد او پخپلو منځونو کښی قسمونه ماتوی او یو له بله سره په معاملو کښی صداقت نه کوی او په هغه قول باندی چه له الله جل جلاله سره ئی کړی دی تینګ نه پاتی کیږی، بلکه د مال او جاه د حرص له کبله (وجی) شرعی احکام بدلوی او په سماوی احکامو کښی تحریف کوی د دوی انجام وروسته راځی. حضرت شاه

صاحب رحمة الله علیه لیکی «دا د یهودانو صفت ؤ چه (الله تعالیٰ له دوی محنی اقرار اخیستی ؤ او دوی ته ئی قسمونه ورکمری ؤ چه له هر نبی سره به مرستی کوئ ا بیا دوی د دنیوی مقاصلو له امله (وجی) له هغه محنی واوښتل او هر هغه محوک چه د دنیوی کتی اخیستلو له پاره په دروغو قسمونه وخوری د ده حال هم دا دی.»

# ٱؙۅڵڵ۪۪ڬڵڂؘڵٲۜڶۿؙۄؙڹ۩ڵڿؚۯڐؚٷڵڮڲێؠۿؙۉڶڵۿٷڵٳؘؽڹؙڟ۠ۯٳڵؽۿؚۄۛ ؿۏؙؙؙٛۘؗۄؙۯڵؙؿؘؚؽةۜۏڵڒؽؙڒؚڴؽۿؚۄ۫ٷڶۿؙؿؙٷۮٵڣٛٳڸؽ۠ڎۣ۞

دغه کسان نشته هیڅ برخه د دوی دپاره په آخرت کښی او نه به خبری وکړی له دوی سره الله (په خوښی) او نه به وګوری دوی ته (الله په رحم سره) په ورځی د قیامت کښی او نه به پاک کړی دوی (الله له کفره) او (شته) دوی ته عذاب دردناک (په سبب د دغو بدو افعالو د دوی).

**تنبیه:** هم داسی یو مضمون په اول جز<sub>ء</sub> د البقرة په ۱۷۶ آیة ۲۱ رکوع کښی تیر شوی دی، هلته دی د دی الفاظو تشریح وکتله شی!

# وَإِنَّ مِنْهُمُ لَقَرِيْقِاً يَكُونَ الْسِنَةَ هُمْ بِالْكِتْ لِتَصْمَدُونُ مِنَ الْكِتْبِ وَمَا هُوَمِنَ الْكِتْبِ وَيَقُولُونَ هُومِنَ عِنْدِ اللهِ وَمَا هُومِنْ عِنْدِ اللَّهِ

او بیشکه محینی له دوی محخه خامخا یو فریق دی چه اړوی دوی ژبی خپلی په (لوستلو د) کتاب کښی (محرف ته) له پاره د دی چه وګنئ تاسی دا (محرف عبارتونه) له کتاب (حق منزل نه) حال دا چه نه دی دا (محرف عبارتونه) له کتاب (منزل) څخه، او وائی دوی چه دا (محرف عبارتونه) له (جانبه د) الله دی حال دا چه نه دی دا (محرف عبارتونه راغلی) له (جانبه د) الله،

تفسیو: دا د کتابیانو د تحریف د حال بیان فرمائی یعنی به آسمانی کتاب کنی ئی د داسی

آلعمران(٣)

شیانو زیادت او تنقیص و کر او بیا ئی په هسی ډول (طریقه) او لهجه سره لوست چه امیان او ناپوهان به په هغه باندی تیروتل او داسی به ئی گڼل چه دا گرد (ټول) آسمانی کتاب دی او برسیره پر دی په خپلو ژبو سره به ئی ویل چه دغه د الله تعالیٰ له جانبه رانازل شوی دی حال دا چه نه هغه مضمون په کتاب کښی موجود ؤ او نه د الله تعالیٰ له جانبه ور نازل شوی ؤ بلکه پخپله دوی هم دا تحریف شوی کتاب په مجموعی هیئت سره د الله جل جلاله کتاب نه گانه څکه چه په هغه کښی دو و هغه د چه په هغه کښی دول ډول (قسم قسم) تصرفات او له خپله ځانه ئی تحریفات کړی وو هغه د (بائیبل، انجیل) نسخی چه نن ورځ په دنیا کښی شته د هغوی په منځ کښی هم داسی شلید اختلافات موندل کیږی چه سړی ورته حق حیران پاتی کیږی او داسی مضامین هم په کښی لوستل کیږی چه سری له واره پری پوهیږی چه دا هیڅکله د الله تعالیٰ له جانبه نه دی نازل شوی. چه د کیږی چه تفصیل په «روح المعانی» کښی راغلی دی او د تحریف په اثبات کښی زمونډ علماؤ (جزاهم خیر الجزا) ډیر مفصل بحثونه کړی دی.

# وَيَقُولُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ وَهُمُ يَعُلَمُونَ ﴿مَاكَانَ لِبَشَرِ إَنْ يُؤُتِيهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ لَهُ اللهُ اللهِ لَهُ مِنْ دُونِ اللهِ

او وائی دوی (یعنی کتابیان) په الله باندی دروغ حال دا چه پوهیپی دوی (پخپلو دروغ ویلو) نه ښائی هیڅ بشر ته چه ورکړی ده ته الله کتاب او حکمت (شرعی احکام او عمیق اسرار) او نبوت بیا ووائی خلقو ته چه شئ تاسی بندګان (عبادت کوونکی) ما لره بی له الله څخه.

تفسیر: د (نجران) د جرگی د خبرو او اترو په ترخ کښی ځینو یهودیانو او نصرانیانو ویلی وو «ای محمده! آیا ته داسی غواړی چه مونډ ستاسی همغسی عبادت وکړو لکه چه نصرانیان د حضرت عیسیٰ بن مریم علیه السلام عبادت کوی؟» رسول الله صلی الله علیه وسلم وفرمایل «معاذ الله چه مونډ د غیر الله عبادت وکړو. یا نورو ته د هسی کارونو دعوت ورکړو. حق تعالیٰ مونډ د دی کار له پاره نه یو رالیډلی» نو د دی خبری په نسبت دا آیت نازل شو یعنی هر هغه بشر ته چه حق تعالیٰ کتاب او حکمت او د فیصلی قوت ورکړی او د رسالت په منصب باندی ئی سر لوړی وگرځوی چه دی په ډیر ښه ډول (طریقه) سره د الله تعالیٰ پیغام نورو خلقو ته ورسوی او د بندگی او د وفاداری په طرف ئی متوجه کړی د هغه کار هیڅکله داسی نشی کیدی چه خلق د الله تعالیٰ له خالصه بندگی ته ئی وبلی.

نو د هغه معنی به داسی کیږی چه پاک خدای هر هغه څوک چه د هر منصب وړ (مستحق) او لائق گرځولی او رالیولی ئی ؤ هغه په واقع کښی د هغه اهلیت نه درلود (لرلو). د دنیا کوم حکومت هم که کوم سړی په کوم مسئولیت سره په کوم کار باندی مقرروی نو ډومبی دا دوه خبری له خپله ځانه سره سنجوی (گوری)

(۱) دا سړی د حکومت په کار باندی پوهیږی؟ او د خپلو ورسپارل شویو کارونو په پای (انجام) ته رسولو کښی بریالی (کامیاب) کیدی شی؟ او لیاقت ئی لری؟ که نه؟

(۲) د حکومت د احکامو په تعمیل او د رعیت د اطاعت او د وفاداری د اصولو په ساتلو او تینگولو کښی تر کومه ځایه پوری هیله (امید) او توقع ورڅخه کیدی شی؟ کله چه کوم باچا یا کوم حکومت داسی یو سری خپل صدر اعظم، وزیر، نائب الحکومه او سفیر نه ټاکی (مقرروی)، چه دی له هری خوا پری ډاډه نه وی او هغه ئی اهلیت او لیاقت ونه لری نو الله تعالیٰ به څرنګه خپل رسولان جامع الاطراف او کاملان نه رالیږی؟ هو! باچاهانو او حکومتو ته د داسی پیښو د وريښيدلو امكان شته چه د هغه وزير، نائب الحكومه او سفير د خپل حكومت يه مخالفت، بغاوت، یا د هغه له رضا څخه مخالف کار وکړی ولی د یاک الله په رسولانو کښی د هسی احتمالاتو هیڅ توهم نشي کیدي. که د کوم فرد په نسبت د ده علم داسي وي، چه هغه زما له وفاداری او اطاعت شعاری ځنې د یوه ویښته په اندازه هم تجاوز نه کوی، نو محال دی چه هغه وروسته له دی نه د هغه په خلاف ثابت شی، که نه د الله تعالیٰ د علم غلطی ثابتیږی العیاذ بالله له هم دی ځایه د انبیاؤ د عصمت مسئله څرګندیږی «کما نبه علیه ابوحیان رحمة الله علیه فی البحر \_ وفصله مولامًا قاسم العلوم والخيرات رحمة الله عليه في تصانيفه» كله چه انبياء عليهم السلام له ادنیٰ عصیان ځنی هم پاک دی، نو بیا د شرک او د پاک الله په مقابل کښی د بغاوت امکان چیری باتی کیږی؟ له دی ځنی د نصرانیانو د هغی دعوی تردید هم وشو چه ویل به نی «د مسيح عليه السلام د ابنيت او د الوهيت عقيده مونږ ته پخپله مسيح عليه السلام راښوولي ده .» او هغو مسلمانانو ته هم نصيحت وكړل شو چه هغوى د رسول الله مبارك حضور ته عرض کړی ؤ، چه مونږ ته اجازه راکړئ چه د سلام اچولو په ځای تاسې ته سجدی وکړو او بر کتابیانو باندی هم تعریض وشو چه هغوی خپلو احبارو او رهبانانو ته د الوهیت درجه ورکوله

تنبیه: په ﴿ مَاگَانَلِبَثَمَ ﴾ الآیة - کښی د ابوحیان رحمة الله علیه په نزد هم داسی نفی ده لکه چه په ﴿ مَاکَانَلَمُوْنَ اللهِ اللهِ ﴾ کښی. یا په ﴿ وَمَاکَانَلِمُوْنَ اللهِ اللهِ ﴾ کښی. یا په ﴿ وَمَاکَانَلِمُوْنَ اللهِ اللهِ ﴾ کښی دی وهو اصوب عندی. (یعنی د نفی امکان.)

# وَلِكِنُ كُونُوْ ارَبّْنِيِّنَ بِمَاكُنُتُوتُعَلِّمُونَ الكِتْبَ وَبِمَاكُنْتُوتَكُرُسُونَ۞

وليکن (وائي چه) شئ تاسي عالمان عاملان په سبب د دی چه يئ تاسي چه

سوونه کوئ (خلقو ته) کتاب (شرعی احکام) او په سبب د دی چه یئ تاسی چه تدریس کوئ (او درس اخلئ پخپله دا کتاب لولئ او نورو ته ئی هم لولوئ)

تفسیو: په «موضح القرآن» کښی دی «هر هغه څوک چه د الله تعالیٰ له جانبه په نبوت سره وستایل شی او دی خلق له کفر او شرک څخنی راباسی او د مسلمانی په لوری ئی راولی نو بیا به دی څرنګه هغو ته کفر ورزده کوی؟ هو! تاسی ته (ای کتابیانو) داسی ویل کیږی چه له تاسی ځنی هغه کسان چه پخوا له دی نه دیندار ؤ، اوس د هغوی په شان دیندار او د کتاب لوستونکی او زده کوونکی نه دی پاتی او زما په صحبت کښی اوس ممکن دی چه همغه کمال بیا حاصل کړئ! او عالم، حکیم، فقیه، مدبر، عارف، متقی او ښه الله پرست شئ! او دا شرف تاسی ته د لوی قرآن له لوستلو او لولولو او پوهیدلو او پوهولو څخه په لاس درتلی شی.

# وَلِا يَامُوكُمُ إِنَّ تَتَّخِذُ واالْمُكَلِّكَةَ وَالنَّبِيِّنَ اَرْبَابًا ﴿

او نه کوی امر تاسی ته (الله یا نبی) د دی چه ونیسی تاسی پرښتی او انبیاء خدایان

تفسیر: لکه چه نصرانیانو مسیح علیه السلام او روح القدس علیه السلام ته او محینو یهودانو عزیر علیه السلام ته او محینو مشرکینو پرښتو ته خدایان ویل. هر کله چه پرښتی او رسولان له الله جل جلاله سره په خدائی کښی نشی شریک کیدی نو تیږی (گتی)، صلیب او نور په کوم شمیر کښی راځی.

### ٱێٵٞڡؙٷٛڴؙڡؙڔٵڰڴڣؙڔڹۘۼۘػٳڎؙٲٮؙؾؙٛۄ۫ۺؙٮڸؠؙٷؽ۞۫

آیا امر کوی (الله یا نبی) تاسی ته په کفر سره وروسته له دی نه چه یئ تاسی مسلمانان (غاړه ایښودونکی شرعی احکامو ته).

تفسیر: یعنی <sub>د</sub>ومبی نبیانو کوښښ وکړ چه خلق ربانی د الله خاص بندګان، موحدین او مسلمانان وګرځوی هر کله چه خلقو هغه ومانه نو آیا هغوی بیا دوی د کفر او شرک په لوری بیائی او خپل هغه زیار (کوشش) او ګرد (تول) زحمتونه په خپلو لاسونو سره ابته او بربادوی دا خبره فهم ته نشی راتلی،

#### وَإِذُ اَخَذَاللهُ مِيُنَاقَ النَّبِيِّنَ لَمَا اَتَيُتُكُوْمِنَ كِبَاللهِ عِيكَمَةِ تُقَرَّجَاءَكُوْرَسُولُ مُّصَدِّقٌ لِمَامَعَكُوْ لَتُؤُمِنُنَّ بِهُ وَلَتَنصُرُنَّهُ \* قَالَ-اَقُرْرَتُمُ وَاَخَنْ ثُمُّ عَلَى ذَلِكُوْ إِصْرِى \* قَالُوُا اَقُرَرُنَا .

او (یاد کړه ای محمده!) هغه وخت چه واخیست الله عهد محکم له ټولو انبیاؤ چه خامخا هغه شی چه درکړم زه تاسی ته چه هغه کتاب او حکمت (شرعی احکام او عمیق اسرار) دی بیا راشی تاسی ته رسول (محمد) چه مصدق (رښتیا کوونکی) دی د هغه کتاب چه له تاسی سره دی نو هرومرو (خامخا) به ایمان راوړئ تاسی خامخا په هغه او هرومرو (خامخا) مدد به کوئ تاسی خامخا ورسره، وویل (الله دوی ته) آیا اقرار وکړ تاسی په دغه (ایمان او نصرت) او واخیسته (قبوله کړه) تاسی پر دی (ایمان او نصرت) تینګه وعده زما؟، وویل دوی اقرار وکړ مونږ (په دی)،

تفسیر: یعنی هیڅ یو نبی د خپلی بندګی تعلیم نشی ورکولی بلکه د یوه الله جل جلاله بندګی ورښئي هو! رسولانو ته دا حق شته چه خلق دی پر دوی باندی هم ايمان راوړی او د دوی خبرو ته دی غوږ کیږدی او له دوی سره دی هر راز (قسم) مرستی (مدد) وکړی. عام خلق لا څه بلکه الله تعالیٰ له خپلو انبیاؤ علیهم السلام ځنی هم داسی تینګ عهد او پیمان اخیستی دی چه هر کله له تاسي ځني وروسته کوم نبي راشي چه يقيناً د پخوانيو انبياؤ عليهم السلام او د هغو د کتابونو به یه اجمال یا یه تفصیل سره تصدیق کوی نو ضروری خبره ده چه ړومبی نبی دی د وروستنی نبی یر صداقت باندی ایمان راوړی او د هغه مرسته (مدد) دی وکړی! که عمر ئی د هغه زمانی ته ورسیږی نو بالذات پخپله او که نه خپل امت ته دی پوره هدایت ورکړی چه په وروستنی راتلونکی نبی باندی هرومرو (خامخا) ایمان راوړئ او د هغه نصرت او اعانت وکړئ ځکه چه داسي وصيت كول هم د هغه په مرسته (مدد) كښي داخل دي. له دي عامي قاعدي څخيي د سپيني ورځی په شان ښکاره ده چه زمونږ په خاتم الانبياء محمد رسول الله صلی الله عليه وسلم باندی ايمان راوړل او د هغؤی د مدد کولو عهد به بلا استثناء له ګردو(تولو) پخوانيو انبياؤ عليهم السلام ځنی اخیستی شوی وی او دوی له خپلو امتیانو ځنی دا قول او اقرار اخیستی دی ځکه چه د هم ده مخزن الكمالاتو ياك وجود و چه يه «عالم الغيب» كښي له پخوا څخه او په «عالم الشهادت» كښى له ګردو (ټولو) انبياؤ عليهم السلام ځنى وروسته تشريف راوړونكى ؤ او له دوى ځنی وروسته بل کوم نبی راتلونکی نه ؤ او د هم دوی ذات کریم د ګردو (ټولو) پخوانیو انبیاؤ او سماوی کتابونو پر حقانیت باندی د تصدیق مهر لګوونکی ؤ لکه چه له حضرت علی او ابن

تلکالرسل(۳) آلعمران(۳)

عباس او نورو رضی الله تعالیٰ عنهم محخه منقول دی چه دا قسم عهد له انبیاؤ علیهم السلام محخه اخیستل شوی دی او پخپله رسول الله صلی الله علیه وسلم ارشاد فرمایلی دی «که نن موسیٰ علیه السلام ژوندی وی نو بی زما له متابعته بله چاره به ئی نه درلوده (لرلو)» او فرمایلی ئی دی «کله چه عیسیٰ علیه السلام راکنیومی نو په کتاب الله قرآن کریم او ستاسی د نبی په سنت باندی به فیصلی صادروی» په محشر کنبی د کبری شفاعت له پاره له نورو محنی پخوا و اندی باندی به فیصلی صادروی په محشر کنبی د دوی تر بیرغ لائدی او د (معراج) په شهه په (بیت کیدل او د گردو (تولو) بنیادمانو تولیدل د دوی تر بیرغ لائدی او د (معراج) په شهه په (بیت المقدس) کنبی گردو (تولو) انبیاؤ ته لمونځ ورکول زمونږ د رسول الله صلی الله علیه وسلم د هم دی عام سیادت او عظمی امامت له آثارو محنی دی اللهم صلی علیٰ سیدنا محمد وعلیٰ آله وبارک وسلم.

#### قَالَ فَاشْهَدُ وَاوَانَامَعُكُمْ مِّنَ الشَّهِدِيْنَ@

وفرمایل (الله) نو تاسی شاهدان اوسئ (پخپل نفس او اتباعو) او زه هم له تاسی سره له شاهدانو ځنی یم (پر تاسی او په هغوی باندی په دی اقرار کښی)

تفسیر: دا الفاظ ئی یوازی د عهد د تاکید او اهتمام له پاره فرمایلی دی. محکه چه پر هر هغه عهد باندی چه د الله تعالیٰ او د هغه د نبیانو علیهم السلام شاهدی وی، نو له هغه نه به بل پوخ سند چیری پیدا شی؟

#### فَكُنُ تُوَلَّى بَعُكَ ذُلِكَ فَأُولَلِّكَ هُمُ الفِيقُونَ ﴿

نو هر څوک چه بیرته وګرځید وروسته له دی (د ایمان او نصرت عهده) نو دغه (شا ګرځوونکی کسان) هم دوی فاسقان دی (چه عهد ته ئی شا کړی ده).

تفسیو: د هغه شی عهد چه الله تعالیٰ له کردو (تولو) نبیانو علیهم السلام محنی اخیستی دی او نبیانو علیهم السلام له خپلو امتونو محخه اخیستی دی اوس که په دنیا کښی کوم سړی له هغه څخه مخ وګرځوی. نو بیشکه چه هغه به له اولی درجی بد عهدانو او نافرمانانو محنی وی. په (بائیبل، انجیل) د اعمال رسل په ۳ باب ۲۱ آیت کښی راغلی دی «ضرور آسمان تر هغه پوری هغه عهد له محان سره ساتی، چه هغه ګرد (تول) شیان چه ذکر ئی الله د خپلو پاکو انبیاؤ په ژبو سره له اول محخه کړی دی پخپل حالت باندی راشی. محکه چه موسیٰ زمونډ پلرونو او نیکونو ته وویل الله چه ستاسی الله دی تاسی ته به ستاسی له وروڼو محخه لکه ما غوندی یو نبی درولیډی

تلكالرسل(٣) آلعمران(٣)

هر هغه شي چه دي تاسي ته ووائي، هغه ګرد (ټول) ومني٠!»

#### ٱفَخَيْرَدِيْنِ اللهِ يَبْغُونَ وَلَهُ ٱلسُلَمَ مِنْ فِي السَّلَوْتِ وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَكُرْهًا

آیا نو غیر له دین د الله محنی غواړی (دوی بل دین) حال دا چه (خاص) الله ته غاړه ایښی ده هر هغه چه په آسمانونو کښی دی (له علویاتو) او په ځمکه کښی دی (له سفلیاتو سره له آسمانونو او ځمکو) په خوښه یا په زوره.

تفسیو: یعنی تل تر تله د الله جل جلاله دین اسلام دی، چه د هغه معنی حکم منل او غاړه ایښودل دی. مطلب ئی دا دی هر کله چه د حق تعالیٰ کوم حکم د صادق القول رښتین رسول په وسیله تاسی ته در ورسیږی د هغه په مقابل کښی غاړه کیږدئ! نو اوس کوم احکام او هدایات چه سید المرسلین خاتم النبیین محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم راوړی دی هغه هم د الله تعالیٰ دین دی. آیا تاسی هغه پریږدئ؟ او د نجات، او فلاح بله کومه لاره لتوئ؟ به وپوهیږئ چه د الله جل جلاله د دین له پریښودلو څخه وروسته بیا ابدی نجات او حقیقی کامیابی هیچیری نه موندله کیږی. بنیادم ته نه ښائی چه پخپل شوق، مینه، رغبت او خوښی سره د هغه پاک الله له احکامو څخه غاړه وغړوی چه د هغه د تکوینی حکم لاندی آسمان او ځمکه او ګرد (ټول) موجودات دی او د هغه په اثر موجود شوی دی. عام له دی نه چه هغه تکوینی حکم د مخلوقاتو په اراده او خوښی سره وی لکه د پرښتو او فرمان منونکو بندګانو په اطاعت کښی یا په مجبوری په اراده او خوښی سره وی لکه د پرښتو او فرمان منونکو بندګانو په اطاعت کښی یا په مجبوری وقوع او ظهور د مخلوق له مشیت او ارادی ځنی پرته (علاوه) وی او یوازی د پاک الله د احکامو او مشیت او ارادو تابع وی.

#### وَّالَيْهِ يُرْجَعُونَ ۞

او بیا (خاص) هم دی ته بیرته بیولی کیږی (دا ټول خلق د مجازاتو له پاره نو ښائی چه ټول، هدایت او اسلام ځانته غوره کړی.)

تفسیر: د گردو (ټولو) ډومبنیو او وروستنیو ورتک د همغه پاک الله په لوری دی، نو عقلمن ته ښائی چه له پخوا څخه خپل ځان تیار کړی! او تل د الله تعالیٰ په اطاعت او عبادت کښی مصروف اوسی!، که نه په آخرت کښی به بی مخه، مایوسه، شرمنده او ټیټ سترګی وی.

#### قُلُ الْمُكَابِاللهِ وَمَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ عَلَى إِبْرَهِيهُمْ وَ إِسْلَعِيْلَ وَالسُّحْقَ وَيَعْقُوْبَ وَالْرَسْبَاطِ وَمَا أَوْقَ مُوسَى وَ عِيْسَى وَالنَّبِيْتُونَ مِنْ تَرَبِّهِمْ لَا نُقِرِ قُلْ بَيْنَ آحَدٍ مِّنْهُمْ كُوخَنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ٣

ووایه (ای محمده! کتابیانو ته چه) ایمان راوړی دی مونږ په الله او په هغه کتاب چه نازل کړی شوی دی پر مونږ (چه قرآن دی) او پر هغو (لسو صحیفو) چه نازلی کړی شوی دی پر ابراهیم او (پر) اسمعیل او (پر) اسحٰق او (پر) یعقوب او (پر) اولاده «د دوی» باندی او (پر) هغو چه ورکړی شوی دی موسیٰ ته (چه انجیل دی) او نورو انبیاؤ ته (چه نور آیتونه دی) له (جانبه د) رب د دوی (حال دا چه) نه کوو فرق په منځ د هیڅ یوه د دوی (په نبوت او نه نبوت کښی او داسی نه کوو چه ځینی به نه منو) او مونږ (خاص) الله ته غاړه ایښودونکی یو.

تفسیو: یعنی هر هغه څه چه په هره زمانه کښی د الله تعالیٰ له جانبه نازل شوی یا کوم رسول ته ورکړی شوی دی مونږ هغه ګرد (تول) بلا تفریق منو. دا خبره د یوه حکم منونکی مسلم له وصف او شان ځنی لری ده چه لکه کتابیان ځینی رسولان ومنی او ځینی ونه منی. ګواکی په آخر کښی ئی د ﴿ وَمَعَنُلُهُ مُرْلِمُونَ ﴾ له ویلو څخه د اسلام حقیقت راوښود او خبر ئی راکړ چه اسلام د هیڅ یوه حقانی رسول او د هیڅ یو آسمانی کتاب تکذیب نه کوی بلکه ګرد (تول) شرعی احکام په ډیر محبت او اهتمام سره قبلوی. او د اسلام په نزد څرنګه چه د لوی قرآن او د عربی نبی علیه السلام نه منل کفر دی هم داسی له بل کوم نبی علیه السلام او آسمانی کتاب ځنی انکار کول هم کفر دی. بیشکه د نبی آخر الزمان صلی الله علیه وسلم شان ښائی چه هم داسی وی چه دی د ګردو (تولو) پخوانیو کتابونو او رسولانو مصدق شی او په دی ډول(طریقه) سره هغو ګردو (تولو) اقوامو ته چه د دوی له پاره محلی او مقامی (نذیر) او (هادی) راغلی ؤ د جمعیة الکبریٰ تر لوئی جنډی لائدی د جمع کیدلو لاره وروښئی.

تنبیه: هم داسی یو مضمون په اول جزء د «البقرة» په (۱۳۲) آیت ۱۱ رکوع کښی تیر شوی دی ښائی چه دلته دی هم له همغه څخه استفاده وشی.

#### وَمَنَ يَبْتَغِ غَيْرَ الرُلْسُلامِدِينًا فَكَنْ تُقْبَلَ مِنْهُ

تلك الرسل (٣) آل عمران (٣)

او هر څوک چه غواړی غیر له اسلامه (چه توحید او د الله احکامو ته انقیاد دی) بل دین نو له سره به ونه مانه شی له ده نه،

تفسیر: یعنی هر کله چه د الله جل جلاله دین «اسلام» پخپل مکمل صورت سره راورسید نو وروسته له هغه خوک کوم د دروغو یا نامکمل دین نشی منلی، د لمر د راختلو څخه وروسته د تیلی ډیوی یا گیس لگول یا د بریښنا او د ستوری د رڼا لټول خوشی چټی (بیکاره) کار او ناپوهی ده، د محلی نبیانو د هدایت رڼا تیره شوه، اوس له گردو (ټولو) څنی لوی او وروستنی او عالمگیر نبوت او هدایت څخه رڼا اخیستل په کار دی، چه هم دا د گردو (ټولو) رڼاگانو مخزن، او په دی کښی گردی (ټولی) پخوانی رڼاوی مدغم شوی دی،،

فانک شمس فضل هم کواکبه اذا طلعت لم یبد منهن کوکب

#### وَهُوَ فِي الْإِخِرَةِ مِنَ الْخَيرِيْنَ

حال دا چه وی به دی په آخرت کښی له زیانکارانو (چه د اسلام د پریښودلو په سبب به تل په دوزخ کښی پاتی کیږی).

تفسیر: یعنی له ثواب او بری محنی بیخی بی برخی پاتی دی ـ له دی محنی به بله لویه خساره شه وی چه خبله پانگه (سرمایه) او رأس المال ئی له لاسه ووت او هغه صحیح فطرت ئی چه الله تعالیٰ پری پیدا کری و په خپل ناوړه (ناکاره) اختیار او غلط کارئ تباه او خراب کړ.

# كَيْفَ يَهْدِى اللهُ قَوْمًا كَفَنُ وَابَعْدَ إِيْمَانِهِمْ وَشَهِهُ وَالَّآ الرَّسُولَ حَقَّ الْمَانِهِمُ وَاللهُ وَاللهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الطَّلِمِينَ الْأَوْمُ الطَّلِمِينَ الْمَانِينَ اللهُ لَا يَهْدِينَ الْمَانِينَ الْمَانِينَ الْمَانِينَ الْمَانِينَ الْمَانِينَ الْمَانِينَ اللهُ اللّهُ ا

خرنگه به سمه صافه لاره ښئی الله (بلکه نه ښئی هغه) قوم ته چه کافران شوی دی وروسته له ایمان راوړلو د دوی حال دا چه شاهدی ورکړی ده دوی په دی چه بیشکه رسول حق دی او راغلی دی دوی ته معجزی ښکاره، او الله نه کوی هدایت (نه ښئی سمه صافه لاره) قوم ظالمانو ته (چه اسلام په کفر بدلوی).

تفسیر: یعنی هغه کسان چه د حق له ښکاره کیدو څخه وروسته سره له پوهی کفر اختیار کړ یعنی په زړه کښی یقین لری او په سترګو ئی ګوری بلکه پخپلو خاصو مرکو (جرګو) کښی

اقرار کوی چه دا رسول رستین دی د ده د حقانیت او صداقت روشانه دلیلونه، ښکاره علامی او څرګند زیری دوی ته رسیدلی دی، خو سره له هغه هم کبر، حسد، حب جاه او مال او نور د اسلام له منلو څنی د دوی مخه نیسی. او د کفر او عدوان له پریښودلو څخه مانع کیږی. لکه چه د یهودیانو او نصرانیانو هم دا حال ؤ. له هسی معاندینو څنی چه سر زوری او ضدیت لری څه توقع او هیله (امید) کیدی شی چه سره له هسی روئی به دوی ته د الله تعالیٰ له خوا نجات او فلاح ور په برخه کیږی؟ او دوی به په هسی لاره باندی بیائی چه دی تری خوب او دوی جنت ته ورسوی؟ پاک الله داسی عادت نه لری چه هسی بی انصافو او متعصبو ظالمانو ته د حقیقی بری لاره ور وشئی په دی باندی هغه بد بختان قیاس کړئ چه د قلبی معرفت او د یقین له درجی څخه پورته یو ځلی مسلمانان هم شوی وو بیا د دنیوی اغراضو او شیطانی اغواؤ له امله درجی) مرتدان شول ـ دوی له هغو پخوانیو څنی زیات کاږه تلونکی او بی حیا دی، نو څکه له هغوی څنی د زیات لعنت او عقوبت مستحق دی.

#### أُولَلِكَ جَزَاؤُهُمُ أَنَّ عَلَيْهِمُ لَعْنَةُ اللهِ وَالْمَلَلِكَةِ وَالنَّاسِ ٱجْمَعِيْنَ ٥

دغه کسان جزا د دوی دا ده چه بیشکه پر دوی دی لعنت د الله (چه لری کوی دوی له رحمت خپل) او (لعنت) د پرښتو (چه بیزاره دی له دوی نه) او (لعنت) د خلقو (چه بد ورته وائی) د ټولو (مخلوقاتو چه د هغو لعنت ته اهمیت ورکاوه شی)

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ، پرښتی، او مسلمانان کرد (ټول) لعنت پری وائی، بلکه هر انسان حتیٰ پخپله دغه ملعونان هم پر خپل ځان باندی لعنت وائی. یعنی کوم وخت چه دوی داسی وائی «پر ظالمانو او دروغ ویونکو باندی دی د الله لعنت وی!» اکر که دوی په هغه وخت کښی په دی باندی نه پوهیږی، چه دا لعنت پخپله پر دوی باندی هم واقع کیږی.

#### خٰلِدِينَ فِيُهَا الْمُ

حال دا چه تل به وی دوی په دغه (لعنت یا اور یا عقوبت) کښی،

تفسیر: د دی لعنت اثر به تل تر تله پاتی کیږی، په دنیا کښی به پر دوی باندی لعنت او په آخرت کښی به د الله تعالیٰ قهر وی.

#### لايُخَفَّفُ عَنْهُمُ الْعَنَابُ وَلاهُمُ النَّظُووُنَ ٥

نه به سپکاوه شی له دوی ځنی عذاب (د دوزخ) او نه به دوی ته مهلت ورکړ شی (د توبی، یا به نه کتلی کیږی دوی ته په رحمت سره).

تفسیر: یعنی دوی هی څکله د عذاب د شدت لږوالی نه حس کوی، او نه تخفیف وررسیږی، او نه ئی د لږ څه وخت له پاره عذاب معطل، او نه به دوی آرام او هوسا (خوشاله) کیږی.

#### إِلَّا الَّذِينَ تَا بُوامِنَ بَعُبِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوا سَفَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ١٠

مگر هغه کسان چه توبه ئی وښکله (بیرته اسلام ته راوگرځیدل) وروسته له دی (ارتداده) او نیک کړ (عملونه خپل) نو بیشکه الله ښه مغفرت کوونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا دی (په اکرام د اجر او ثواب سره).

تفسیر: یعنی داسی سختو بی حیاؤ مجرمانو او خورا (دیر) لویو یاغیانو ته کوم لوی پاچا معافی ورکولی شی؟ دا خو د همغه «غفور» او «رحیم» دربار دی چه سره له دومره شدیدو جرائمو او لوی یاغیتوبه هم که مجرم له زړه نادم او په رښتیا توبه گار او پر اسلام باندی ښه قائم او ښه عمل اختیار کړی نو د ده گردی (تولی) گناوی او خطاوی بیخی معافیږی، اللهم اغفر ذنوبنا! و کفر عنا سیأتنا! فانک غفور رحیم،

#### إِنَّ الَّذِينَ كُفَّرُ وَابَعُنَ إِيمَا نِهِمُ ثُكَّرِ ازْدَادُوا كُفُرً الْنَ تُقْبَلَ تَوْبَتُهُمُّوْ وَاوْلِلْإِكَ هُمُ الضَّالُونَ ۞

بیشکه هغه کسان (له یهودو) چه کافران شوی دی (په انجیل او عیسیٰ) وروسته له ایمان راوړلو د دوی (په تورات او موسیٰ). بیا ئی زیاتوالی وکړ په کفر کښی (په نه منلو د قرآن او محمد) له سره به نه قبلیږی توبه د دوی (چه دوی توبه ونه کړی تر غرغری پوری) او دغه کسان هم دوی ګمراهان دی.

تفسیو: یعنی هغه کسان سره له دی چه په حق پوهیږی او بیا په قصد سره تری منکران شوی دی او تر آخره پوری په همغه انکار کښی ترقی او پر مخ تګ کوی نه له کفر څنی د مخ ګرځولو نوم کله اخلی او نه د حق او د اهل حق له عداوته څخه لاس نیسی. بلکه حق خوښوونکو سره بحث او مناظره او جنګ جنجال (جګړه) کوی او کله چه د مرګ وخت ورسیږی او پرښته د دوی

تلكالرسل(٣) آلعمران(٣)

سا راکادی دلته نو د توبی په فکر کښی ولویډی یا کله د کوم مصلحت له امله (وجی) په ښکاره ډول (طریقه) او په رسمی صورت سره توبه کوی یا په کفر باندی پوره ټینګ ولاړ وی خو له ځینو هغو اعمالو ځنی توبه باسی چه دی ئی پخپل زعم سره ګناه ګڼی، نو له دغی توبی څخه هیڅ ګټه نه اخیستله کیډی، او نه د الله جل جلاله په دربار کښی د هغی د منلو امید او انتظار کیډی او داسی خلقو ته په رښتیا سره هسی توبه نه ور په برخه کیډی چه د قبلولو وړ (لائق) وی تل تر تله د دوی کار د ګمراهی په بیدیا (صحرا) او ډګر (میدان) کښی لالهانده (پریشانه) او سرګردان ګرځیدل دی.

## إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوا وَمَا تُوْا وَهُمُرُكُفًا رُّفَكَنُ يُقْبَلَ مِنْ اَحْدِهِمْ مِنْ اَكْنُ يُقْبَلَ مِنْ اَحْدِهِمْ مِنْ اَحْدِهِمْ مِنْ اَحْدِهِمْ مِنْ اَحْدِهِمْ مِنْ اَحْدِهِمْ مِنْ اَحْدِهِمْ مِنْ الْأَرْضِ ذَهَبًا

بیشکه هغه کسان چه کافران شوی دی او مړه شوی دی حال دا چه دوی کافران دی نو له سره به قبول نشی له یوه د دوی څخه په ډک والی د ځمکی سره زر

تفسیر: یعنی لکه دنیوی حکومتونه هلته د سرو او سپینو زرو په رشوت سره کار نه چلیږی. هلته خو یوازی د ایمان دولت پکار راځی. فرض ئی کړئ اکه له یوه کافر سره د سرو زرو دومره لوی لوی امبارونه پراته وی چه له هغو ځنی د ګردی (ټولی) ځمکی مخ ډک شی او هغه بیخی خیرات کړی نو د الله تعالیٰ په دربار کښی د یوی ذری په اندازه هم هغه څه ارزښت او اهمیت نه لری او نه په آخرت کښی له داسی اعمالو ځنی څه فائده وررسیږی. ځکه چه د عمل روح ایمان دی نو هر عمل چه له ایمان ځنی تش وی هغه د مړ عمل په شان ګاڼه کیږی چه د آخرت په ابدی ژوندون کښی هیڅ کار نه تری اخیست کیږی.

#### و كُوافْتُكَاى بِهِ ﴿ أُولَيِّكَ لَهُ مُعَنَاكِ ٱلِيُحُرِّقُمَا لَهُمُ مِّنَ نُصِرِينَ ﴿

او اگر که فدیه ورکړی دی په دغه (ټول زر) سره، دغه کسان (چه په کفر مړه دی) شته دوی لره عذاب دردناک او نشته دوی لره هیڅ مددګاران (چه مرسته (مدد) ورسره وکړی).

تفسیر: یعنی فرض ئی کړئ که له کافرو سره هلته دومره مال وی او پخپله دی له خپل لوری دا وغواړی چه هغه د فدئی یه ډول (طریقه) الله جل جلاله ته وړاندی کړی چه دا له ما ځنی واخله!

## لَنُ تَنَالُوا الْبِرِّحَتَّى تُنُفِقُو إمِمَّا يَخُبُونَ هُ وَمَا تُنُفِقُوا مِنَ شَيْ فَوَا لَبُوفَعُوا مِن شَيْ فَإِنَ اللهَ بِهِ عَلِيْهُ

له سره به ونه مومئ تاسی (پوره) نیکی تر هغه پوری چه صرف کړئ تاسی (په لاره د الله) ځینی له هغو شیانو چه ستاسی خوښ وی. او هغه چه صرفوئ (ئی) تاسی له یوه شی (لو وی که ډیر) پس بیشکه الله په هغه (هم) ښه عالم دی.

تفسیر: یعنی الله جل جلاله ته معلوم دی چه تاسی خه شی او له کوم ځایه او د خه مقصد له پاره خرخ کړی دی؟ څومره محبوب او په زړه پوری شیان چه په هره طریقه په اخلاص او بهه نیت سره چه د الله جل الله په لاره صرفوی اسم له هغه سره د الله تعالیٰ له لوری تاسی ته هم هغه بدل درکاوه کیږی چه تاسی ئی هیلمن (امیدوار) یئ اکه د اعلیٰ درجی نیکی حاصلول غواړئ نو له خپلو ډیرو محبوبو او ډیر گرانو شیانو ځنی څه شی د الله تعالیٰ د لاری له پاره وتاکئ ا (مقرر کړئ) حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی هغه شی چه ستاسی په زړونو کښی ډیر خوړ او محبوب وی د هغه صرفول د الله جل جلاله په لاره کښی ډیر اجر او ثواب لری. داسی خو ثواب د هر شی له صرفولو ځنی حاصلیږی خو د محبوب شی اجر عظیم دی. ښائی د یهودانو او نصرانیانو په ذکر کښی دا آیت ځکه نازل شوی وی چه دوی ته حکومت او ریاست دیر عزیز او گران ؤ، چه د هغو د ساتلو او له لاسه نه ایستلو له امله(وجی) دوی د نبی علیه السلام نه تابع کیدل نو تر هغه پوری چه دوی له دی حکومت ځنی د الله تعالیٰ له پاره تیر نه شی او هغه خپل ریاست پری نږدی، نو د ایمان پوره درجه نشی موندلی.» د دی آیت مناسبت له پخوانی آیت سره داسی وشو چه هلته ئی د کافر د مال صرفول چتی (فضول) او بیکاره راښوولی پخوانی آیت سره داسی وشو چه هلته ئی د کافر د مال صرفول چتی (فضول) او بیکاره راښوولی ځنی ده ته پوره او کامل اجر او نیکی په لاس ورځی.

#### 

تول طعام (د خوړلو شيان) وو حلال بنی اسرآئيلو (ځامنو د يعقوب) ته مګر هغه (طعامونه) چه حرام کړی وو اسرآئيل (يعقوب) پر ځان خپل (د اوښانو

#### له غوښو او شودو) پخوا له هغه چه نازل (لیږل) کیده تورات

تفسیو : یهودانو زمونو (رسول الله صلی الله علیه وسلم) او مسلمانانو ته ویل چه «تاسی خپل 

عانونه د ابراهیم علیه السلام د دین تابعان بولئ! حال دا چه تاسی داسی شیان خورئ چه هغه د 

«الله تعالیٰ» له جانبه په ابراهیم علیه السلام او د ده په کورنی حرام شوی ؤ لکه د اوښی شودی 

او غوښی» الله جل جلاله فرمائی تول هغه شیان چه اوس ئی خلق خوری د ابراهیم علیه السلام په 

وخت کښی هم حلال ؤ او د «تورات» له نزوله پخوا نه وو حرام شوی هو! په «تورات» کښی 

عینی شیان په خاص ډول (طریقه) سره پر بنی اسرائیلو باندی حرام شول مگر د اوښ له غوښی 

ځنی پخوا د «تورات» له نزوله حضرت اسرآئیل (یعقوب) علیه السلام قسم کړی ؤ چه د ده په 

پیروی کردی (تولی) اولادی ئی د اوښ د غوښی د خوړلو څنی ځانونه وساتل. د دی قسم یادولو 

سبب داسی ؤ چه (یعقوب) ته د «عرق النساء» ناروغی ورپیښه شوی وه نو ده په خپل ځان 

باندی داسی یو نذر واخیست که زه له دی ناروغی ځنی جوړ شم نو د هر هغه شی له خوړلو 

باندی داسی یو نذر واخیست که زه له دی ناروغی ځنی جوړ شم نو د هر هغه شی له خوړلو 

څخه به چه ماته محبوب او په زړه پوری وی ځان ساتم او ده ته هم دا (د اوښ غوښه او شودی) 

ډیری محبوب او په زړه پوری وی چه هغه ئی له روغتیا وروسته د دی نذر د پوره کولو له 

ډیری محبوب او په زړه پوری وی چه هغه ئی له روغتیا وروسته د دی نذر د پوره کولو له 

شریعت کښی روا نه دی.

كما قال الله تعالىٰ فى الركوع الاول من سورة التحريم ﴿ يَاَيَّهُاالنَّهِيُّ لِوَ تُحَرِّمُمَّا اَحَلَّااللَّهُ لَكَ ﴾ او كفاره ئى داسى كوم نذر پخپل ځان باندى ومنى نو ښائى چه مات ئى كړى! او كفاره ئى ادا كړى

تنبیه: په ړومبنی آیت کښی د محبوبو شیانو د صرفولو ذکر د الله تعالیٰ په لاره کښی ؤ او په دی آیت کښی د یعقوب علیه السلام د یوه محبوب شی د پریښودلو ذکر دی او په دی طریقه د دی دواړو آیتونو په منځ کښی یو لطیف مناسبت شته او هم په دی آیتونو کښی داسی تنبیه ورکړی شوی ده چه په پخوانیو شرائعو کښی هم منسوخیت واقع شوی دی او یو شی چه په یوه زمانه کښی حلال ؤ بیا وروسته حرام شوی دی. هم داسی که اوس د محمدی شریعت او پخوانیو شرائعو په منځ کښی د حلالو او حرامو په اعتبار څه تفاوت وی نو نه ښائی چه د هغه په نسبت شدائر او استبعاد وکړی شی.

#### قُلُ فَاتُتُوا بِالتَّوْرِيةِ فَا تُلُوهَا إِنْ كُنْتُمْ صِيقِينَ®

ووایه (ای محمده! یهودانو ته) نو راوپئ تاسی (صحیح) تورات پس وئی لولئ تاسی (د خپل صدق له پاره) که یئ تاسی صادقان (رښتینی. نو شرمنده شول او ورښکاره ئی نه کړ)

تفسیر: یعنی که تاسی (رستین یئ چه دا شیان د ابراهیم علیه السلام په وخت کښی حرام وو نو راشئ! او دا حکم پخپل منلی کتاب (صحیح تورات) کښی راښکاره کړئ! که په هغه کښی مو راونه ښوده نو په دی خبره کښی د هیڅ شک او شبهی ځای نشته چه تاسی کاذبان او مفتریان یئ! په روایتونو کښی راغلی دی چه یهودان د دی زورور اعلان او بلنی استقبال ته حاضر نه شول او په دی طریقه سره زمونډ د (نبی صلی الله علیه وسلم) په صداقت باندی یو بل دلیل هم قائم شو.

## فَهِنَ افْتَرَى عَلَى اللهِ الكَيْنِ بَعِنَ بَعُدِ ذَلِكَ فَأُولَإِكَ هُمُ الطَّلِمُونَ<sup>®</sup>

(نو فرمائی الله) پس هر چا چه وتړل په الله دروغ وروسته له هغه (چه د حرمت، حجت او جهت ئی ښکاره شو.) پس دغه کسان (چه حق پریږدی او باطل خوښوی) هم دوی دی ظالمان.

تفسیر : یعنی دا به لویه بی انصافی وی که د دی حجت له ظهوره مو وروسته بیا هم تاسی په هم دی باندی ټنک اوسئ او وایئ چه دا شیان د ابراهیم علیه السلام له زمانی راهیسی حرام دی او مونږ د ابراهیمی دین اصلی پیروان یو.

#### قُلُ صَدَقَ اللهُ فَا تَبِعُو اللَّهَ اِبْرُهِيْمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْنَشْرِكِيْنَ@

ووایه (ای محمده! دوی ته) رښتیا فرمایلی دی الله (په دی تحلیل او تحریم کښی هم) نو متابعت وکړئ تاسی د دین د ابراهیم چه حنیف ؤ (په یوه لوری ؤ یعنی له هر باطله حق ته مائل ؤ) او نه ؤ دی له مشرکانو

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ د حلالو او حرامو په نسبت او هم د حضرت محمد مصطفیٰ صلی الله علیه وسلم او د اسلام په باب کښی هسی صافی صافی او رښتیا رښتیا خبری آورولی دی چه هغه هیڅوک دروغولی نشی. اوس ښائی چه تاسی هم د مسلمانانو په شان د ابراهیم علیه السلام د

اصلی دین تابعان شع! او د ابراهیمی اصولو متابعت و کړئ! چه په هغه کښی ډیر لوی شی خالص توحید ؤ. او د عزیر علیه السلام، مسیح علیه السلام، احبارو (علماء) او رهبانانو (پیرانو) عبادت پریږدئ! او پاخه موحدان مسلمانان شئ!

#### إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُّضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةً

بیشکه پرومبنی کوته (بیت الله) چه جوړه شوی ده (له ګردو (ټولو) نه پخوا د عبادت له پاره) خلقو ته خامخا (هغه کوټه) هم دا ده چه مکه کښی ده.

تفسیو : د مسلمانانو په دی دعوی باندی چه «موند له ګردو (تولو) امتونو ځنی زیات ابراهیم علیه السلام ته ورنژدی او شبیه یو » یهودانو داسی اعتراض کاوه چه ابراهیم علیه السلام خپل اصلی وطن (عراق) پریښود او (شام) ته ئی هجرت و کړ. او په شام کښی ئی استوګنه کوله او هملته وفات شو وروسته له هغه د ده اولاده هم په (شام) کښی پاتی شول او ډیر انبیاء علیهم السلام په هم دی مقدسه ځمکه کښی مبعوث شول او د دوی د ګردو (تولو) قبله (بیت المقدس) وه نو بیا تاسی د (حجاز) اوسیدونکی چه (بیت المقدس) موپریښی (اوکمبه) موخپله قبله تاکلی (مقرره کړی) ده اوله (شام) څخه لری په یوه ګوټ (کنج) کښی پراته یئ، په کومه خوله داسی دعوی کولی شئ چه «ابراهیم علیه السلام او د ده ملت له موند سره ډیر مقاربت او مناسبت لری.» په دی آیت کښی معترضینو ته دا خبره ورښوولی شوی ده چه (بیت المقدس) او نور مقدسه مقامات دی آیت کښی معترضینو ته دا خبره ورښوولی شوی ده چه (بیت المقدس) او نور مقدسه مقامات خو وروسته ودان شوی دی په دنیا کښی له ګردو (تولو) ځنی پومبی متبرکه خونه (کور) چه الله تعالیٰ ته د تولو خلقو د توجه د ګرځولو له پاره آباده شوی، او د یوه معبد او زیارت ځای او د هدایت د علامو (نښو) په شان درولی شوی ده هغه هم دا کعبه شریفه ده چه (د مکی معظمی) د هدایت د علامو (نښو) په شان درولی شوی ده هغه هم دا کعبه شریفه ده چه (د مکی معظمی)

#### مُلِرَكًا وَهُدًى لِلْعَلَمِينَ شَفِيهِ النَّئَابَيِّنْتُ مَّقَامُ إِبْرَهِيبُوٓ وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ امِنَّا

حال دا چه برکت ناکه او لاره ښوونکی ده خلقو ته (د جنت) (شته) په دی کوټه کښی آثار ښکاره (ځینی ئی) مقام د ابراهیم دی، او هر څوک چه ننووت په دی (کعبه) کښی نو شی به په امان کښی.

تفسیر: حق تعالیٰ له ابتداء څخه (بیت الله شریف) په ظاهری او باطنی، حسی او معنوی برکاتو سره معمور کړی دی او د ګرد (ټول) جهان د هدایت سرچینه ئی ګرځولی ده. د ځمکی

په مخ په هر ځای کښی چه برکت او هدایت لیده کیږی ګواکی هغه د هم دی مبارکی کوتی یو انعكاس او رنائي ده. به هم دى ځاى كښي زمونږ رسول الثقلين صلى الله عليه وسلم مبعوث شوى دی، او هم دی ځای ته د (حج) د مناسکو د اداء کولو له پاره د جهان ګرد (ټول) انسانان ور دعوت شوی دی. د اسلام د جهان نیوونکی دین تابعان په مشرق او مغرب، شمال او جنوب کښی مامور دی چه د هم دی (بیت الله شریف) به لوری خپل مخونه وګرځوی او لمونځونه اداء کړی، د دی په طواف کوونکو باندی د برکاتو او انوارو عجیب او غریب افاضات اوری پخوانی انبیا، عليهم السلام هم د حج د اداء كولو دپاره په ډير شوق او ذوق سره تلبيه ويونكي له هم دى شمعی پروانه کیدل او د خپل قدرت قسم قسم ظاهری او باهری آثار ئی د (بیت الله) له برکته په دی پاکه ځمکه کښی ایښی دی. ځکه په هره زمانه کښی د مختلفو مذاهبو خلق د دی خونی (كور) فوق العاده تعظيم او احترام كاوه. او تل تر تله د دى داخليدونكى مأمون او مصؤن كڼل کیدل. له دی سره نژدی د ابراهیم علیه السلام د مقام وجود دا راښئی چه دلته د حضرت ابراهیم عليه السلام پل (قدم) هم رسيدلي دي. او د هغه روڼ تاريخ (چه د ګردو (ټولو) عربو په نزد بي له انکاره منلی شوی دی) دا راسیی، چه دا هم هغه تیږه (گته) ده چه ابراهیم علیه السلام پری دریده. او د (کعبی شریفی) دیوالونه ئی جوړول پر دغی تیږی (ګټی) باندی د حضرت ابراهیم عليه السلام د قدم اثر ثابت او تر نن ورځي يوري محفوظ ياتي دي. ګواکي برسيره په تاريخي روایتونو د دی مقدسی تیږی (گتی) وجود په دی خبره باندی یو کلک دلیل دی چه دا کوته د نوح عليه السلام له طوفان څخه وروسته د حضرت ابراهيم عليه السلام يه ياکو لاسونو سره ودانه شوی ده، او د ده د مرستی (مدد) له یاره حضرت اسمٰعیل علیه السلام د کار ملګری ئی ؤ. لکه چه د البقرة ۱۲۷ آیت کښی تیر شو

## وَ لِلهِ عَلَى النَّاسِ حِبُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَ وَمَنْ كَفَرَ وَإِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَنْ كَفَرَ وَإِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَنْ كَفَرَ وَإِلَيْهِ اللهَ غَيِنَ عَنِ الْعَلَمِينَ اللهَ عَلَمَ اللهُ اللهُ عَلَيْمِينَ الْعَلَمُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

او (واجب دی) الله لره پر خلقو حج (قصد کول په نیت د حج) د (دی) بیت (الله دا) دی پر هغه چه قدرت لری طرف د ده ته د لاری، او هر څوک چه کافر شو (وئی نه مانه) نو بیشکه الله بی پروا دی له ټول عالم (یعنی له هر چا او هر شی) نه.

تفسیر: په دی کوته کښی د الله تعالیٰ د جمال کومه خاصه تجلی ده، چه د هغی له امله(وجی) د حج د اداء کولو له پاره هغه مخصوصه شوی ده. ځکه چه (حج) داسی یو عبادت دی، چه د هغه هر فعل د هغه مطلق جمیل او حقیقی محبوب عشق او جذبی ښکاروی. نو ضروری ده هر

هغه څوک چه د هغه د محبت دعویٰ کوی او د بدنی او مالی حیثیت له پلوه تر بیت الله پوری د رسیدلو توان لری، لږ تر لږه دی په عمر کښی یو ځلی دغه د محبوب دیار ته ورحاضر شی او د مین په شان دی د هغه په چارچاپیر کښی طواف و کړی! دا مضمون حضرت مولنا محمد قاسم قدس الله سره په «قبله نما» کښی په ډیره ښه شرحه او بسط سره لیکلی دی، هغه د محبت مدعی چه له دومره ربړ ګاللو (تیرولو) ځنی هم انکار و کړی، نو وپوهیږه چه هغه دروغجن مین دی، اختیار لری چه دی هر چیری ګرځی او ځان له هسی لوی نعمت څخه محروم او مهجور کوی دا حقیقی محبوب د هیچا پروا نه لری، که څوک یهود مری یا نصرانی یا بل څه د (پاک الله) به څه خراب کړی. د «حج» د احکامو تفصیلات دی په فقهی کتابونو کښی وکتل شی!.

#### قُلْ يَا هُلَ الكِتْ لِمَ تَكُفُرُونَ بِالنِّ اللَّهِ وَاللَّهُ شَهِيْكُ عَلَى مَا تَعَمَّكُونَ @

ووایه (ای محمده!) ای اهل د کتابونو! ولی کافران (منکران) کیږئ تاسی په آیتونو د الله او الله ښه شاهد دی پر هغو کارونو (هم) چه تاسی ئی کوئ.

تفسیر: پخوا له دی نه یهودو او نصاری و سره مخاطبه کیده. د هغی په منځ کښی د ځینو شبهاتو ځواب ورکړی شو، له دی ځایه بیا هم هغو ته تنبیه او توبیخ شروع کیږی، یعنی د حق او صداقت د واضحو دلائلو او د قرآن عظیم د داسی رښتیا او پخو خبرو له اوریدلو څخه وروسته په تاسی باندی څه شوی دی چه سره له کتابیت پرله پسی د کلام الله او د هغه راوړونکی په انکار باندی تینګ ولاړ ییځ په یاد ئی ولرځ! چه ستاسی دغه ګردی (تولی) چاری د الله تعالیٰ په مخ کښی پرتی دی او الله جل جلاله ستاسی له نیتونو او تدبیرونو ځنی په ښه شان خبر دی څه وخت چه تاسی ونیسی نو د یوی یوی ذری حساب به له تاسی ځنی آخلی او د هغی جزا او سزا به درکوی.

#### قُلْ يَاكَهُلَ الْكِتْبِ لِمَتَصُلُّ وَنَ عَنْ سَبِيْلِ اللهِ مَنَ امَنَ تَبْغُوْنَهَا عِوَجًا قَانَتُهُ شُهَدَاءٌ وَمَا اللهُ بِغَافِلٍ عَمَّاتَعُمُلُونَ ۞

ووایه (ای محمده!) چه ای اهل د کتابونو! ولی تاسی منع کوئ (اړوئ) له لاری د الله ته لاری د الله ته

کوږوالی (عیب) حال دا چه تاسی یئ شاهدان (عالمان په حقانیت د محمدی دین). او نه دی الله بی خبره له هغه شی نه چه تاسو ئی کوئ (نو تاسی ته جزا درکوی).

تفسیو : یعنی نه یوازی دا چه تاسی پخپله د ایمان د سعادت له حاصلولو ځنی محروم یئ بلکه غواړئ چه نور هم د الله تعالیٰ له لاری ځنی ستانه (واپس) کړئ! او هغو بختورو ارواحو ته چه په اسلام سره مشرف شوی دی هغه چه د اسلام په دین کښی پخپل تخمین او فرض سره عیب ګڼئ هغه ورښیئ!، چه له اسلامی دین ځنی بیرته واوړی او تاسی دا حرکتونه یوازی د جهل او ناپوهی له امله (وجی) نه کوئ!، بلکه سره له پوهی په قصد سره ئی کوئ! او سمی خبری کړوئ! او تل د هم داسی نامناسبو حرکاتو د جوړولو په فکر کښی مشغول یئ! الله تعالیٰ ستاسی له دی ګډو وډو، او کړو خبرو څخه بی خبره نه دی او په مناسب وخت کښی به د دی ګردو (ټولو) خبرو سزاوی یو ځای درکړی.

## يَاكَيُّهَا الَّذِينَ المَنُوَّا إِنْ تُطِيعُوا فِرِيْقًا مِّنَ الَّذِينَ أُوْتُوا الْكِيْنَ الْوَتُوا الْكِتْبَ يَوْدُو اللَّانِينَ الْوَتُوا الْكِتْبَ يَوْدُو وَكُو بَعُكَ إِيْمَانِكُوْكُونِرِينَ ۞

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (ای مؤمنانو!) که تاسی حکم ومنځ د یوه فریق له هغو کسانو چه ورکړی شوی دی دوی ته کتاب نو بیرته به وگرځوی تاسی وروسته له ایمانه ستاسو کافران.

تفسیو: اول ئی اهل د کتابونو ته سرزنش (زورنه) ورکم، چه سره له پوهی تاسی ولی خلق کمراه کوئ!؟ دلته مسلمانانو ته نصیحت کیږی چه تاسی ولی د دی مفسدانو په دی اشارو باندی فریب خورئ؟ د دوی له دی تیرایستلو ځنی ځان وساتئ! که نه دا اندیښنه شته چه ورو ورو به تاسی د ایمان له رڼا (رنړا) ځنی باسی او د کفر په توره تیاره کنده کښی به مو سر په څړئ غورزوی.

## وَكَيْفَ تَكُفُرُاوُنَ وَانَثُوْتُتُلَاعَلَيْكُوالِكُ اللهِ وَفِيكُوسَنُولُهُ ﴿ وَمَنْ تَكُفُرُ اللهِ وَفِيكُوسُولُهُ ﴿ وَمَنْ تَلِعُتُومُ وَلِللَّهِ فَقَدُهُ مُدِى إلى صِرَاطٍ مُستَقِيْمٍ ﴿

او څرنګه به تاسی کافران کیږئ او تاسی چه یئ لوستی شی پر تاسی آیتونه د الله او دی په تاسی کښی کړی (د الله په دین نو په تحقیق لاره وښودله شوه ده ته په طرف د لاری سمی.

تفسیر: یعنی هغه قوم چه د دوی په منځ کښی د انس او جان عظیم الشان پیغمبر صلی الله علیه وسلم تشریف لری او شپه او ورځ د الله تعالیٰ له جانبه دوی ته په زړه پوری خبری آوروی او د هغه روح پالونکی لوی آیتونه او مهم دلائل شکاروی نو ډیره لری ده چه وروسته له ایمان راوړلو څخه داسی قوم بیا کافر شی او یا د کافرانو په شان کار وکړی په رښتیا سره هر څوک چه له هره جانبه ځان وشکوی او د الله تعالیٰ دین تینګ ونیسی! او پر الله تعالیٰ د زړه له اخلاصه توکل او اعتماد ولری! نو هیڅ یو طاقت او قوت نشی کولی چه هغه د بریالیتوب (کامیابی) د سمی او صافی لاری ځنی دی خوا او هغی خوا ته وخوځوی.

(فائده) : د مدینی منوری د انصارو دوو قبیلو اوس او خزرج پخوا له اسلامه پخپلو منځونو کښي سخت عداوت او دښمني سره درلوده (لرله). په ډيرو وړو وړو خبرو باندې به په داسي سختو جنګونو او وینو توپولو سره نښتل، چه تر کلونو کلونو پوری دا جنګ اوږدیده لکه چه د «بعاث» مشهور جنګ تر(۱۲۰) کلونو پوری اوږد شو آخر زمونږ د معظم رسول الله صلی الله علیه وسلم د هجرت په موقع کښي د دوی د قسمت ستوری وځلیدل ـ او د اسلام د تعلیم او د رسول الله صلى الله عليه وسلم د صحبت د فيض يه اثر دغه دواړه قبيلي يخپل منځ کښي (چه له سلهاؤ کلونو راهیسی دوی یو د بل وینو ته تړی وی) سره ملی او پخیلو منځونو کښی لکه شودی او شکری شولی او د اخوت او صمیمیت (دوستی) ډیر تینګ تعلقات د دوی په منځ کښی سره قائم شول. د مدینی منوری یهودان د دی دواړو دښمنو او غلیمو قبیلو په دی طریقه مینه او محبت سره ناسته او ولاړه او په متفق طاقت سره د اسلام خدمت او حمايت کولو ځني، ډير خپه او غمجن وو، يو ړوند يهودي (شماس بن قيس) يو فتنه اچونکي سړي ولمساوه چه ته په داسې يوي لولي جرګی کښی چه دا دواړه قبیلی سره یکښی ناستی وی په یو چم (چل) سره د (بعاث) د جنګ خبره وښوروه ! لکه چه هغه فتنه اچونکي يوه مناسبه موقع پيدا کړه او د (بعاث) څو غيرت باروونکی اشعار ئی ولوستل د دی اشعارو له اوریدلو ځنی سمدلاسه د هغه جنګ د ایرو لاندی سکروتی بیرته تازه او بلی او د دی دواړو قبیلو زړونه ئی جلبل کړل او خبره د خولی له خبرو ځنی تیره او تر تورو او نیزو پوری ورسیده مګر پخوا له دی نه چه وینی توئی شی رسول اکرم صلی الله علیه وسلم د معظمو مهاجرینو له یوی ډلی سره پر موقع باندی ورورسیدل او وی فرمایل «ای د مسلمانانو ډلی! له الله تعالیٰ څخه وویریږئ! زه ستاسی په منځ کښی موجود یم، بیا دا د جاهلیت خبری او بلنی د څه له یاره کیږی؟ الله تعالیٰ تاسی ته هدایت وکړ! او په اسلام نی مشرف کړئ او د ناپوهي له تيارو ځنې ئې وويستئ نو آيا بيا تاسې د هغو کفرياتو او لغوياتو یه لوری ژر بیرته کرځئ؟ چه له هغو تورو تیارو څخه هم دا اوس د باندی وتلی یئ؟» د رسول

الله صلی الله علیه وسلم د دی د رسالت د مؤثری وینا په اثر د دغه شیطانی جال گردی (تولی) غوتی یو په یو خلاصی شوی (اوس) او (خزرج) دواړو خپلی وسلی وغورځولی، او یو له بله سره ئی په ډیره مینه روغبر، معانقه او مصافحه وکړله او گرد (تول) سره پوه شول، چه دا تول د دسمنانو له چغلئ او شیطانئ ځنی وو چه ښائی مونږ وروسته له دی نه د هغو په مقابل کښی هوښیار او خبردار اوسو! د دی واقعی په نسبت څو آیتونه نازل شوی دی.

#### يَالَيُّهَا الَّذِينَ الْمَنُوااتَّقُوااللهَ حَقَّ تُقْتِهٖ وَلاَتَهُوْثَى الرَّوَانَتُو مُسْلِمُونَ<sup>®</sup>

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (ای مؤمنانو!) وویریږئ له الله نه په حق د ویری د ده! او مه مرئ! مګر په دی حال چه یئ تاسی مسلمانان (موحدان).

تفسیر: یعنی ستاسی مسلمانانو په زړونو کښی ښائی د الله تعالیٰ پوره ویره وی او سم له خپله توانه د پرهیزګارئ او تقویٰ له لاری لری ولاړ نه شئ او تل له الله جل جلاله نه د استقامت غوښتونکی اوسئ ا شیاطین غواړی چه ستاسی قدمونه د اسلام له لاری ځنی وښویوی، تاسی لره ښائی چه شیطان له خپلو ځانونو څخه مایوس کړئ او تر مرګه پوری هیڅ یو حرکت د مسلمانی په خلاف ونه کړئ! ښائی چه ستاسی مرګ او ژوند د خالص اسلام په اساس (بنیاد) وی!.

#### واعْتَصِمُوْا بِعَبْلِ اللهِ جَمِينُعَا وَلَاتَفَرَّقُوْا

او منګولی ولګوئ (ای مؤمنانو!) په رسځ د الله (چه قرآن دی) ټول او مه سره مختلف کیږئ (وروسته له اسلامه).

تفسیر: یعنی گرد (تول) سره یو شئ! او د پاک قرآن احکام تبنگ ونیسئ! چه د پاک الله کلکه رسئ ده. دا رسئ هیخ شکیدونکی نه ده. هو! له لاسه خوشی کیدونکی ده. که تاسی گرد (تول) سره یو شئ! او هغه په پوره قوت سره تینگه ونیسئ! نو هیخ یو شیطان به په شر او فتنه اچولو کښی بریالی (کامیاب) نشی او د انفرادی ژوندون په طریقه، د مسلمان قوم اجتماعی قوت به هم غیر متزلزل او غیر قابل اختلال شی په قرآن عظیم باندی تمسک کول هغه شی دی، چه گرد (تول) تیت پیت (خواره واره) قوتونه په هغه سره تولیږی او یو مر قوم په هغه سره نوی ژوند حاصلولی شی لیکن د «تمسک بالقرآن» مطلب داسی نه دی، چه پاک قرآن د خپل محان

او د خپلو آراؤ هواؤ او د هوسونو تابع و گرځولی شی. بلکه د لوی قرآن صحیح مطلب هم هغه دی چه د صحیحو احادیثو او د صالحینو اسلافو له متفقو تصریحاتو ځنی مخالف نه وی.

#### وَاذُكْرُوا نِعُمَتَ اللهِ عَلَيْكُمُ إِذْ كُنْنُو اعْدَاءً فَالْفَ بَيْنَ قُلُولِكُمُ فَأَصْبَعْتُمُ بِنِعْمَتِهُ إِخْوَانًا \*

او یاد کرئ تاسی (ای مؤمنانو!) نعمت (احسان) د الله پر تاسی کله چه وئ تاسی د شمنان نو الفت (مینه) ئی پیدا کره په منځ د زړونو ستاسی کښی نو وگرځیدئ تاسی په نعمت (رحمت) د الله سره (اسلامی) وروڼه

تفسیر: یعنی د سلهاؤ کلونو عداوتونه او کینی ئی له منځه ورکی کړی. او الله تعالیٰ د خپل محبوب رسول الله صلی الله علیه وسلم په برکت تاسی اسلامی خواږه ورونه سره وګرڅولئ چه د هغه په اثر ستاسی دین او دنیا سم شول. او ستاسی داسی پت او اعتبار پیدا شو چه د هغه له لیدلو څخه غلیمان ویریږی، دغه «اخوت» او «اتحاد» د الله جل جلاله دومره یو لوی نعمت دی چه د ځمکی د مخ د ګردو (تولو) خزائنو په مصرف سره هم چاته په لاس نه ورځی.

#### وَكُنْتُهُ عَلَىٰ شَفَاحُفُمَ وَ مِنَ النَّارِ فَأَنْقَ نَكُمُ مِنْهَا النَّارِ فَأَنْقَ نَكُمُ مِنْهَا

او وئ تاسی په غاړه د کندی له اوره (د دوزخ په سبب د ګمراهی او کفر) نو خلاص ئی کړئ تاسی له هغه (اوره په اسلام سره)،

تفسیو: د کفر او عصیان له امله (وجی) تاسی بیخی د دوزخ په غاړه کښی ولاړ وئ چه د موت له راتللو سره به سم د لاسه په هغه کښی لویدئ! الله تعالیٰ ستاسی لاس ونیو. او تاسی ئی له هغه ځنی وژغورلئ (محفوظ ئ کړلی) او د نبی کریم صلی الله علیه وسلم په وسیله ئی د ایمان او ایقان رڼا (رڼړا) ستاسی په زړونو کښی واچوله که د الله تعالیٰ دا دینی او دنیوی عظیم الشان احسانونه په یاد ولرئ! نو هیڅکله به د محمراهی په طرف بیرته ونه محرځئ!

#### كَذَالِكَ يُبَدِّنُ اللهُ لَكُمْ الْبَتِهِ لَعَكَّمُ تَهْتَدُ وُنَ 💬

هم داسی (لکه چه د اتفاق مفاد او د نفاق ضرر ئی بیان کړل) بیانوی الله

تاسى ته دلائل (د قدرت) خپل له پاره د دى چه تاسى په سمه صافه لاره ثبات او دوام ومومئ!.

تفسیو: یعنی د دی خبرو له داسی ښکاره او صاف ویلو ځنی دا مقصود دی چه تاسی تل په سمه او صافه لاره باندی لاړ شئ! او د هسی مهلکو او خطر لرونکو غلطیو بیا اعاده ونه کړئ! او د هیڅ شیطان په اغواء سره د استقامت لاره پری نه ږدئ!.

#### وَلْتَكُنُ مِّنْكُمُ أُمَّةُ يَّكُ عُوْنَ إِلَى الْخَيْرِوَيَأُمُرُوْنَ بِالْمَعْرُوْفِ وَيَنْهُوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَاوْلَإِكَ هُمُ الْمُفْلِحُوْنَ ﴿

او وی دی (تل) له تاسی یوه ډله چه بولی (خلق) په طرف د خیر (اسلام) او امر (حکم) کوی (خلقو ته) په معروف (نیکی) سره او منعه کوی «خلق» له منکر (بدی) نه او دغه (آمرین بالمعروف ناهین عن المنکر) هم دوی دی په مراد رسیدلی.

تفسيو: يعنى تقوىٰ، اعتصام بحبل الله، اتحاد، اتفاق، اسلامي مؤاخات (هم رنگي) او ملى ژوندون، دا تول هلته باقی پاتی کیدی شی چه په مسلمانانو کښی یوه ډله خاص د دعوت او ارشاد له یاره وی او د دی ډلی وظیفه هم دا وی چه د خپل قول او عمل په وسیله د دنیا اهل د قرآن او سنت یه لوری وبولی او کله چه خلق یه ښو کارونو سست یا یه خرابو کارونو کښی اخته ووینی نو دوی د نیکی په لوری وبولی او متوجه ئی کړی او له بدو کارونو ځنی ئی وژغوروی (وساتی) او یه دی کار کښی د خپل توان او قدرت یه اندازه کوتاهی ونه کړی! ښکاره ده چه دا کار هم هغه کسان کولی شی چه د معروف او منکر په علم باندی خبر وی او د قرآن او سنت له پوهی سره، هښيار، ذکي، موقع پيژندونکي هم وي، که نه امکان لري چه يو جاهل سری به معروف منکر او منکر، معروف وگنی او د اصلاح به محای به گرد (تول) نظام خراب او مختل کړی يا به د يوه منکر اصلاح داسي کوي، چه له هغه څخه نور ډير منکرات پيدا کيږي، یا د نرمی په ځای کښی به سختی او د سختی په ځای کښی به نرمی کوی ښائی له هم دی امله (وجي) له مسلمانانو ځني يو مخصوص جماعت د هم دی کار له پاره مامور کړی شوی وی، چه له هر يلوه دوى د «دعوت الى الخير» او «امر بالمعروف» «نهى عن المنكر» وړ او لايق وى. په نبوی حدیث کښی راغلی دی «کله چه خلق په منکراتو کښی اخته شی او هیڅوک نه وی چه دوی له هغو څخه وژغوری (وساتی)، نو د عمومی عذاب د راتګ اندیښنه شته.» یاتی شوه دا خبره چه یه کومو وختونو او احوالو کښي سړي د «امر بالمعروف او نهي عن المنکر» له ترکه

معذور وګاڼه شی؟ او په کومو مواقعو کښی واجب یا مستحب دی؟ د دی خبری د تفصیل دا ځای نه دی. ابوبکر رازی رحمة الله علیه په «احکام القرآن» کښی د دی موضوع په نسبت ډیره مبسوطه وینا کړی ده ـ فلیراجع.

#### وَلَاتُكُونُوْ اَكَالَاِيْنَ تَقَتَّمَ فُوْ اوَاخْتَلَفُوْ امِنُ بَعُدِ مَاجَاءَهُمُ الْبَيِّنْتُ وَاولَإِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيْرٌ

او مه کیږئ تاسی په شان د هغو کسانو چه سره جلا (جدا) شول او اختلاف (جگړی) ئی وکړی د دین په اصولو کښی وروسته له هغه چه راغلی ؤ دوی ته دلائل ښکاره (د اسلام د حقیقت) او دا (متفرقان مختلفان مقرر دی) دوی ته عذاب ـ ډیر لوی (د دوزخ)

تفسیر: یعنی لکه یهودانو او نصرانیانو غوندی مه کیدئ چه د الله تعالی د صافو او شکاره ؤ احکامو له رسیدلو څخه وروسته بیا هم په تشو اوهامو او هوسونو پسی ولویدل او د شرعی په اصولو کښی سره مختلف او جلا جلا (جدا جدا) شول، په پای (اخر) کښی کوند (پارتی) او کوند بازی (پارتی بازی) د دوی مذهب او قومیت وران او ویجاړ او تباه کړ او کرد (ټول) سره د الله تعالیٰ په عذاب بیل بیل ککړ شول.

تنبیه: له دی آیت محنی د هغو اختلافاتو او دلی دلی کیدلو منمومیت او تباهی معلومه شوه چه د شریعت د صافو احکامو له خبریدلو محنی وروسته پیدا شی. د افسوس محای دی چه د نننیو مسلمانانو په منځ کښی په سلهاؤ گوندونه (دلی) د اسلامی شریعت له ښکاره ؤ صریحو، مسلمو او تینکو اصولو محنی جلا (جدا) شوی دی او د دوی په منځ کښی اختلافونه اچول شوی دی، او د دی اختلاف او انشقاق عاملین د هم دی عناب لاندی راغلی دی. بیا هم د شکر محای دی چه د دی بی تمیزی په طوفان کښی د الله تعالیٰ او د ده د رسول صلی الله علیه وسلم له وعدی سره سم یو عظیم الشان جماعت د پاک الله دا رسی تینکه نیولی ده. او د (هما انا علیه و اصحابی سم یو عظیم الشان جماعت د پاک الله دا رسی تینکه نیولی ده. او د رهما انا علیه و مصل اصحابی په مسلک باندی قائم دی. (الحمد لله!) او د قیامت تر ورځی پوری به قائم وی. پاتی شول هغه فرعی اختلافونه چه د لویو اصحابو رضی الله تعالیٰ عنه او د مجتهدینو آئمه ؤ په منځ

سول همه فرغی اختلافونه چه د نویو اصحابو رضی الله تعانی عنه او د مجمهدینو اتمه و په متع کښی شته، هغه له دی آیت سره هیڅ تعلق نه لری. د دی فرعی اختلافونو پر اسبابو باندی حضرت شاه ولی الله رحمة الله علیه په خپلو تصانیفو کښی کافی او شافی بحث کړی دی.

#### يومرتبيس وجولاوسود وجولا

### په هغه ورځ چه سپين به شي (ځيني) مخونه (د مؤمنانو) او تور به شي (ځيني) مخونه (د کافرانو)

تفسیر: یعنی د ځینو په څیرو باندی به د ایمان او تقویٰ نور ځلیږی. او عزتمن، موقر خوښ او خوښ او خوښ او خوښ او خوښ او خوش او خوش او خوش او خوش او خوش او خوش توروالی سره تور وی او له صورت ځنی به ئی ذلت او رسوائی له ورا ښکاری کواکی د دوی ظاهر صورت به د دوی د دوی ظاهر صورت به د دوی د باطن هنداره (آئینه) وی.

#### فَأَمَّا الَّذِينَ السُودَ ثُ وُجُوهُهُمْ أَلْقُمْ تُحُرِبُنَ الْيُولِيمَا نِكُمْ

پس هر څه هغه کسان چه تور شوی دی مخونه د دوی (نو وبه ویل شی دوی ته) آیا کافران شوی یئ تاسی وروسته له ایمان راوړلو ستاسی؟

تفسیر : د دی الفاظو اطلاق پر مرتدانو، منافقانو، کتابیانو او عامو کافرانو یا پر گردو (تولو) مبتدعینو، فساقو او فجارو باندی کیپی.

«مرتد» هغه ته وایه کیږی چه وروسته له ایمان راوړلو ځنی بیا کافر شی.

«منافق» هغه دی چه په ژبه سره اقرار کوی خو په زړه کښی تری انکار لری او کافر وی. «کتابی» پخپلو انبیاؤ او کتابونو باندی د ایمان لرلو مدعی وی چه د دی مطلب داسی کیږی چه دوی هغه گرد (تول) زیری چه د نبی کریم صلی الله علیه وسلم په نسبت ورکړی شوی دی ومنی او سم له هغو هدایاتو سره زمونډ پر رسول الله صلی الله علیه وسلم باندی ایمان راوړی. مگر دوی په خپل انکار کښی له گردو (تولو) ځنی په مخ لاړل گواکی دوی وروسته له ایمان راوړلو پر خپل کتاب او نبی باندی بیا کافریږی.

«مبتدع» هغه دی چه تش په خوله دعوی کوی چه مونږ د قرآن شریف او سنت تابعان یو او پر نبی کریم صلی الله علیه وسلم باندی مو ایمان راوړی دی مگر وروسته له هغه ډیر بی اصله او باطل شیان په دین کښی شاملوی یا د دین له ځینو ضروریاتو ځنی انکار کوی. او له اصلی دین څخه د باندی وځی هم دا طریقه دوی هم تر یوی درجی په ه آلگن تُوبَعَد اِیمانی هغوی ته وی نو مطلب کیږی. پاتی شول «فساق» چه د هغوی عقیده صحیحه وی که دغه خطاب هغوی ته وی نو مطلب به ئی داسی وی چه د ایمان له راوړلو ځنی وروسته دوی خپل عمل د کافرانو په شان ولی و گرځاوه ؟ گواکی له کفر څخه به عملی کفر مراد وی. او که د عامو کفارو په حق کښی دا خطاب ومانه شی نو حاصل ئی دا دی پاک الله گرد (ټول) د فطرت په دین باندی پیدا کړی دی نو تاسی هغه ایمانی فطرت ولی ضائع کړی دی ؟ او ولی کافران شوی یئ ؟ نور د آیت له جکاره سیاقه رامعلومیږی چه دلته له کفره فعلی کفره یعنی مذعوم اختلاف او تفریق مراد دی.

#### فَنُ وُقُوا الْعَنَابِ بِمَا كُنُتُمُ تَكُفُرُ وَنَ۞وَ اَمَّا الَّذِينَ ابْيَضَّتُ وُجُوهُهُمُ فَفِي رَحْمَةِ اللهِ هُمُ فِيْهَا خلِدُ وَنَ۞

نو و څکئ عذاب په سبب د دی چه وئ تاسی چه کافران کیدلئ. او هر څه هغه کسان چه سپین شوی دی مخونه د دوی نو وی به دوی په رحمت د الله چه دوی به په هغه کښی تل وی (یعنی په جنت کښی).

تفسیر: ځکه چه جنت یوازی په عمل سره نه مونده کیږی ـ او سره له عمله د الله تعالیٰ رحمت او فضل هم ورته په کار دی. او جنت هم داسی یو ځای دی چه هلته الله تعالیٰ د هوسائی (قراری) او آرامی او ښه ژوندون هر راز (قسم) اسباب او سامان مهیا کړی دی. تل کړه فکر د عقبٰی ! فضل غواړه د مولا!

ربر نشته په جنت کښی! جنت ځای دی د هوسا

#### تِلْكَ النَّاللَّهِ نَتْ لُوْهَا عَكَيْكَ بِالْحَقِّ وَمَا اللهُ يُرِيدُ ظُلُمَّا لِلْعَلَمِينَ ©

دا (چه تیر شول) آیتونه د الله دی مونږ ئی لولو پر تا باندی (ای محمده!) په حقه سره، او نه دی الله چه اراده به کوی د ظلم له پاره د عالمیانو (د عقاب په زیاتوالی یا د ثواب په لږوالی)

تفسیر: په حقیقی معنی سره ظلم هلته له سره ممکن نه دی، مگر په ښکاره طریقه سره هغه شی ته چه تاسی ظلم ویلی شئ د هغه صدور هم د الله تعالیٰ له جانبه نه کیږئ مثلاً داسی سخت احکام بندگانو ته ولیږی چه له هغو ځنی یوازی د دوی ربرول (تکلیفول) مقصود وی یا د رحمت په مستحق باندی عذاب نازل کړی یا د لږی سزا په ځای ډیره سزا ورکړی یا د کومی وړوکی نیکی صله ور نه کړی. او نور. ښه وپوهیږئ چه د الله تعالیٰ هر حکم چه دی خالص د بندگانو د تربیت له پاره دی. او هره هغه معامله چه له هر چا سره ئی کوی بیخی له حکمت او مصلحت سره سمه او موافقه ده.

#### وَبِللهِ مَا فِي السَّمْوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَإِلَى اللهِ شُرْجَعُ الْأُمُورُ فَ

او (خاص) الله لره دی هر هغه څه چه په آسمانونو کښی دی او هر هغه څه

چه په ځمکه کښی دی، (سره له اسمانونو، ځمکو، مکلاً خلقاً او عبیداً) او (خاص) الله ته بیرته ګرځول کیږی ګرد (ټول) کارونه (نو هر چاته به د دوی له اعمالو سره سمه جزا ورکوی)

تفسیر کله چه هر شی د الله تعالیٰ مملوک او مخلوق دی او د هر کار پای او انجام د ده په قدرت کښی دی نو بیا به ولی او د څه له پاره ظلم او تیری وکړی شی؟

#### كُنْ تُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ الْخُرِجَتُ لِلنَّاسِ

یع تاسی (ای محمدی امته!) خیر (بهتر د هر هغه) امت چه ایستلی شوی دی د یاره د خلقو .

تفسیو : د دی سورت په ۱۰۲ آیت ۱۱ رکوع کښی داسی ذکر شوی دی 🏿 بَایَتُهَاالَّذِینَیَ الْمَنُواالَّقُوااللهَ حَقَّ تُفْتِهِ ﴾ الآية \_ په دى منځ كښى د هغه تناسب سره څه نور اوامر او نواهى او څه وعد او وعید هم راغلل. له دی ځایه بیا د هم هغه اول مضمون تکمیل کاوه شي. یعني ای مسلمانانو! الله تعالیٰ تاسی له گردو (ټولو) امتو ځنی افضل او بهتر گرځولی یئ! د الله تعالیٰ په ازلی علم کښی له پخوا څخه هم دا مقرر او مقدر شوی ؤ چه د هغه خبر ځینو پخوانیو انبیاؤ عليهم السلام ته هم وركړى شوى ؤ څرنگه چه محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم له ګردو (تولو) انبياؤ عليهم السلام محنى افضل او بهتر دى، د ده امت هم له ګردو (ټولو) امتونو او اقوامو محنى *ښه او بهتر دی ځکه چه له ګردو (ټولو) ځنی اشرف او اکرم رسول الله صلی الله علیه وسلم د دوی* په برخه شوی دی. او ډير زيات پاتي کيدونکي او ښه کامل شريعت ئي په نصيب دی. د علومو او معارفو ورونه به د دوی په مخ کښی پرانیستلی شی، د ایمان، عمل، تقوی او انسانیت ګردی (ټولي) څانګې به د دوی له محنت او ځان جارولو (قربانولو) ځنې زرغونې او ودانیږی دوی به د كوم خاص قوم، نسب يا مخصوص ملك او اقليم يورى مخصوص او محصور نه وى بلكه د دوى د عمل دائره به گرد (تول) عالم او د انسانی ژوندون گردو (تولو) دائرو او اړخونو (طرفونو) لره نیوونکی او محیطه وی. ګواکی د هم دوی وجود به د دی له یاره وی چه د نورو خیر غوښتنه وکړی. او تر څو چه ممکن وی دوی د جنت د دروازو او ورونو پوری راولی او ورننه ئی باسی ﴿ اُنْفِرِجَتُ لِلنَّاسِ ﴾ كښى هم دى لورى ته اشاره ده.

تنبیه: ددی آل عمران سورت په ۸۱ آیة ۹ رکوع په ﴿ وَإِذَاخَنَااللهُ مِیْکَاقَ النَّرِبَیْنَ ﴾ الآیة ـ کښی زمونږ د نبی کریم علیه افضل الصلوة والتسلیم د کبری امامت او جامعیت بیان شوی ؤ د آل عمران سورت په ۱۹ آیت ۱۰ رکوع کښی په ﴿ إِنَّ اَوَّلَ بَیْتِ وُضِعَ لِلتَاسِ لَلَیْنِیْ بِبَکَّةً ﴾ الآیة - کښی د ده د امت د قبلی علویت او لوړه مرتبه وښووله شوه د آل عمران

سورت په ۱۰۳ آیت ۱۱ رکوع کښی په ﴿ وَاغْتَصِمُوْ اِبْحَبْلِ اللهِ جَبِيبُعًا ﴾ الآیة ـ کښی ئی د ده د امت د کتاب او د شریعت مضبوطی ښکاره کړه اوس دلته د دی آل عمران د سورت په ۱۱۰ آیت ۱۱ رکوع او هم دی مخ له شروع نه د دی مرحومه امت د فضیلت او عظمت اعلان کاوه شی،

#### تَأْمُـرُونَ بِالْمُعَرُونِ وَتَنْهُونَ عَنِ الْمُنْكِرَ

چه حکم کوئ تاسی (هر چاته) په معروف (نیکئ) سره . او منع کوئ تاسی (هر څوک) له منکر (بدئ) ځنی

تفسیر: په «منکر» کښی خراب کارونه لکه کفر، شرک، بدعتونه، قبیحه رسوم، فسق فجور، هر راز (قسم) بداخلاق، او غیر معقولی خبری شاملی دی. له دی منکراتو څخی ممانعت هم په څو ډولونو (طریقو) وی. کله په ژبه، کله په لاسونو، کله په قلم، کله په توره او توپک کله په «اکبر جهاد» سره، الغرض هر راز (قسم) جهاد په دی کښی داخل دی. دا صفت په داسی عمومیت او اهتمام سره چه په محمدی امت کښی لیده کیږی په پخوانیو امتونو کښی د هغه مثال او نظیر نه مونده کیږی.

#### وَنُومِنُونَ بِاللَّهِ \*

او ایمان لری په الله باندی (په دوام او ثبات سره)،

تفسیر: په الله جل جلاله باندی په ایمان لرلو کښی د ده پر توحید، د ده پر رسولاتو، د ده پر کتابونو، د ده پر کتابونو، د ده پر پرښتو او نورو مؤمن به شیانو باندی ایمان لرل هم داخل دی. رښتیا خو دا ده چه د خالص او کامل توحید شیوع (خورول) او اهتمام په دی اندازه سره چه لله الحمد په محمدی شریعت کښی شته په نورو امتونو کښی نه ؤ حضرت عمر رضی الله عنه فرمایلی دی. «هر سری چه له تاسی محنی غواړی چه په دی امت (خیر الامم) کښی داخل شی ښائی چه د الله تعالیٰ شرط پوره کړی!» یعنی «امر بالمعروف، نهی عن المنکر» او «ایمان بالله» چه د هغه حاصل پخپله د ځان اصلاح او د نورو اصلاح ده، ځان ته دی غوره کړی، چه د حضراتو صحابه ؤ رضوان الله تعالیٰ علیهم اجمعین له شان څخه دی.

#### وَلَوْ الْمَنَ اَهْلُ الْكِتْبِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَٱلْكُومُ الْفْسِقُونَ ®

او که ایمان راوړی وی اهل د کتابونو (په قرآن او محمد نو) خامخا به ؤ (دا ایمان بهتر) خیر دوی لره، ځینی له دوی څخه مؤمنان دی. او زیات د دوی فاسقان دی (نافرمانان متمردان په کفر).

تفسیر: یعنی که کتابیانو ایمان راوړی وی نو دوی به هم په دی «خیرالامم» کښی شاملیدل چه د هغه له امله (وجی) به د هغوی عزت په دنیا کښی زیاتیده او په آخرت کښی به ئی دوه مثله اجر مونده ، مگر د افسوس ځای دی چه پرته (علاوه) له څو تنو لکه عبدالله بن سلام یا نجاشی یا نورو بل هیچا دا حق ونه مانه او سره د حق له وضوحه په هم هغه نافرمانی کښی تینګ ولاړ دی.

#### لَنُ يَخْرُّوْكُهُ إِلَّا اَذَّى وَإِنَ يُقَاتِلُوْكُهُ يُولُوْكُمُ الْاَدْبَارَ تُحَرُّلُونَ الْمَا

له سره به ضرر ونه رسوی تاسی ته (دغه فساق په هیڅ باب کښی) مګر په (لږ) ربړولو (تکلیفولو) (د ژبی) او که جنګ وکړی دوی له تاسی سره نو وبه ګرځوی دوی تاسی ته شاوی (خپلی تیښتی ته) بیا به له دوی سره مرسته (مدد) ونه کړه شی. (بلکه له تاسی سره به د خالق او مخلوق مرستی (مدد) وی).

تفسیر : یعنی که زیات کسان نافرمانان دی څه پروا نه لری. نه ښائی چه تاسی د دوی له اکثریت څخه یا له ظاهری ساز او سامان څخه وویریږئ. ای محمدی خیر الاممه! د الله تعالیٰ وعده له تاسی سره داسی ده چه دا شیطانی لښکر ستاسی هیڅ شی ته ضرر نشی رسولی (مشروط په دی چه تاسی خپل خیر الامم توب ثابت کړئ) بس دوی هم دغومره کولی شی چه په خوله کنځلی درته وکړی او د نامردانو په شان تاسی ته بد ووائی یا په رښتیا او دروغو څه عارضی ربر او تکلیف در ورسوی. نه چه پر تاسی باندی غالب او مسلط شی یا کوم لوی ملی ضرر او قومی نقص تاسی ته در واړوی دا له سره دوی نشی کولی که په جنګ کښی له تاسی سره مخامخ شی نو شا اړوی او تښتی او له هیڅ لوری هغوی ته مرسته (مدد) نه وررسیږی چه د دوی د هغی ماتی مخه ونیسی. لله الحمد دغه پخوا ویل حرف په حرف ثابت شول. او د لویو اصحابو رضوان الله تعالیٰ علیهم اجمعین په زمانه کښی دا ګردی (تولی) پیښی پر کتابیانو باندی اجرا او تطبیق شوی. کتابیانو د اسلام او مسلمانانو د ناکامی او تباهی له پاره ډیر زیات تکلیفونه وګالل (تیر

کړل) او راز راز (قسم قسم) پلمی (فریبونه) او دسیسی (فتنی) ئی جوړی کړی او زیات زور ئی ولګاوه مګر د مسلمانانو یوه ویښته ته ئی هم څه نقص او ضرر ونه شو رسولی هر چیری چه مقابله وشوه د «حمر مستنفره» په شان تښتیلل او په هر ځای کښی به د الله تعالیٰ نصرت او امداد د هم دغه خیر الامم په نصیب ؤ او دښمنان به د بد حواسی او بیکسی په حال کښی مقهور او مخذول کیدل، هر لوری ته به تښتیدل یا به بندیان کیدل. یا به ئی د تسلیم غاړه کیښوده. یا به جهنم ته رسیدل. فلله الحمد والمنه.

#### ضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الدِّلَةُ آيْنَ مَا ثُقِقْوُ آ إلا بِحَبْلِ مِّنَ اللهِ وَحَبْلِ مِّنَ النَّاسِ

مقرر کړی شو په دوی باندی ذلت (خواری په سبب د کفران د نعمت) په هر ځای کښی چه وموندلی شی دوی (هیڅ وخت به عزت دوی ته نه وی) مګر (چه منګولی ولګوی) په رسځ د الله او په رسځ د خلقو (پناه د مسلمانانو)

تفسیر: دا آیات د کتابیانو له جملی څخه خاص په یهودانو پوری متعلق ښکاری لکه چه د کلام له سیاقه او د قرآن کریم له نورو آیتونو ځنی ظاهر دی. یعنی پر یهودانو باندی ذلت د تل له پاره مقرر شوی دی. دا کمبختان هر چیری چه وموندل شی، خواری او ذلت به دوی پوری نښتی وی او هیڅ به تری نشی لری کیدی خورا (ډیر) دولتمندان یهودان هم په آزادی او خپل واکی سره د خپل ځان او مال حفاظت نشی کولی. ځکه چه دوی هیچیری د کوم آزاد او مستقل حکومت مالکان نه دی او په ګرده (توله) دنیا کښی بی پته او بی عزته پراته دی او یواځی د و وَحَیُلِیِّنَالنَّاسِ په په وسیله دوی له څه هوسائی (ارام) او ژوندون کوی، یعنی یواځی د نورو د حمایی تر سیوری لاندی پراته دی را په په وَحَیُلِیِّنَالنَّاسِ په ژوند کوی، یعنی د نورو د حمایی تر سیوری لاندی پراته دی (کذا فی الموضح) ځینو مفسرینو له په کیکیلِیِّنَالنَاسِ په هغوی تر سیوری (سوری) لاندی پراته دی (کذا فی الموضح) ځینو مفسرینو له په کیکیلِیِّنَالنَاسِ په وائی پرته او له د و کیکیلِیِّنَالنَاسِ په کنیی پرته او له د و کیکیل پِّنَالنَاسِ په کنیی پرته او له د کښی راشی. ځینی وائی (علاوه) له دی چه له مسلمانانو سره عهد وکړی او د الله تعالیٰ په ذمه کښی راشی. ځینی وائی چه له و وَکیُولِیِّنَالنَاسِ په ځنی اسلام مراد دی. یعنی د اسلام په مناه ده دی خواری ځنی وائی تری ساتلی شی ځکه چه په معاهده کښی هم د دوی ځان او وتلی شی یا په معاهده کښی هم د دوی ځان او مصون پاتی کیږی. والله اعلم.

#### وَيَاْءُوْبِغَضَبٍ مِّنَ اللهِ وَضُرِ بَتُ عَلَيْهِمُ الْمَسْلَنَةُ لْلِكَ بِأَنَّهُمُ كَانُوْ الْكَفُرُوْنَ بِالنِتِ اللهِ وَيَقْتُلُوْنَ الْأَنْبِيَاءَ بِغَيْرِحَقِّ لَا لِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوْ الْيَعْتَدُ وُنَ شَ

او و گرځیدل (اخته شول) دوی په غضب (قهر) له (جانبه د) الله او مقرره کړ شو پر دوی باندی مسکنت (محتاجی) دا (محتاجی او غضب) په سبب د دی دی چه بیشکه دوی وو چه کافران کیدل په آیتونو (احکامو) د الله او وژل به ئی انبیاء (لکه شعیب، یحیٰی، زکریا او نور) په ناحقه سره (پخپل اعتقاد هم)، دا کفر او قتل په هغه سبب ؤ چه سرکښی کوله او وو دوی چه له حدودو به تیریدل (د عصیان په سبب)

تفسیر: یعنی په نافرمانی کولو کښی له حده تیر شول، چه د هغه انتهائی اثر دا ؤ چه د الله تعالیٰ له صریحو آیتونو محنی ئی انکار کاوه، او د معصومو (بیگناهو) انبیاؤ قتل ته تیار شول. هم دغه مضمون د «البقرة» په ۱۱ آیت ۷ رکوع کښی تیر شوی دی د هغه فائده دی دلته هم ولوسته شی!.

لَيُسُنُواسَوَآءً مِنَ اَهْلِ الكِتْفِ أُمِّةٌ قَالِمَةٌ يَّتَثُلُونَ الْيَتِ اللهِ النَّاءَ اللَّيْلِ
وَهُمْ يَسُجُدُونَ ﴿ يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْاخِرِ وَيَامُرُونَ بِاللّهِ مَا لَيُومِ الْاخِر وَيَامُرُونَ بِاللّهَ مُرُوفِ
وَيَنْهُونَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَلِيَارِعُونَ فِي الْخَيْرَتِ وَالْوِلْإِكَ مِنَ الصَّلِحِيْنَ ﴿
وَيَنْهُونَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَلِيَارِعُونَ فِي الْخَيْرَتِ وَالْوِلْإِكَ مِنَ الصَّلِحِيْنَ ﴿

نه دی دوی (ټول اهل د کتاب سره) برابر ځینی د اهل د کتابونو یوه فرقه ده چه سمه ولاړه ده (په حق باندی) چه لولی دوی آیتونه د الله په ساعتونو د شپی حال دا چه دوی سجدی کوی ایمان راوړی په الله باندی او په ورځی آخری، (د قیامت) باندی او امر (حکم) کوی (خلقو ته) په معروف (نیکی) سره او منعه کوی (خلق) له منکر (بدئ) ځنی او تلوار کوی په ښو کارونو کښی (تاخیر نه کوی)، او دغه کسان له صالحانو ځنی دی.

تفسیو: د دی گردو (تولو) کتابیانو حال یو شان نه دی. د دومره بدانو په منځ کښی څه ښه کسان هم شته. او د دی مسخه شویو اشقیاؤ په منځ کښی ځینی سعید ارواح هم موجود دی. چه دوی ته (حق سبحانه و تعالیٰ) د حق منلو توفیق ورکړی دی او د اسلام په غیږ کښی ننوتلی دی. او د حق په لاره کښی هسی سم او مستقیم رهی (روان) دی چه هیڅ یو طاقت دوی له هغی لاری ځنی نه شی کډولی، د دوی په منځ کښی داسی سری هم شته چه د شپی له مخی له خوږو خوبونو او له پستو بسترو څخه پاشیږی، اودس کوی او د الله تعالیٰ په مخ کښی دریږی، او د ده په حضور کښی خپله خضوع، خشوع او تذلل وړاندی کوی. او د نیاز تندی پر ځمکه باندی پدی. او په الله تعالیٰ او پدی. او په لمانځه کښی له هغه سره مناجات کوی. او د ده پاک قرآن لولی، او په الله تعالیٰ او آخرت باندی په ښه ډول (طریقه) ایمان راوړی او د خالص توحید قائلان دی، او د قیامت له ورځی څخه ویریږی. او که کوم ښه کار ته وبلل شی نو په منډو ورځغلی او له نورو څخه په مخ کښی ور درومی بیا نه یوازی دوی پخپله پر سمه صافه لاره باندی ځی، بلکه نورو ته هم تشویق، کښی ور درومی بیا نه یوازی دوی پخپله پر سمه صافه لاره باندی ځی، بلکه نورو ته هم تشویق، ترغیب، لارښوونه او هدایت کوی، بلاشبهه په دی یهودانو کښی دا خلق هغه کسان دی چه دوی ته الله تعالیٰ د نیکبختی صلاح، رشد او فائدی یوه خاصه برخه ورعطا کړی ده، دا د عبدالله بن سلام او د هغه د ملکرو ذکر ؤ. رضی الله تعالیٰ عنهم.

#### وَمَا يَفُعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَكَنْ يُكُفُّوهُ \*

او هر څه چه کوی دوی له خیره (ښه) پس له سره به ضائع نه کړی دوی لره (ثواب د) هغه کار.

تفسیو: بلکه دوه مثله اجر به مومی، لکه چه د «قصص» په ۱ه آیه ۲ رکوع کښی داسی یو آیت لولو هو اُولیک نُوْتَوْنَ آجُرَهُ وَمَّرَّتَیْنِ بِمَاصَبَرُوْا هُ او په صحیح حدیث کښی نبی کریم علیه الصلوة والتسلیم د هغه تشریح فرمایلی ده.

#### وَاللَّهُ عَلِيُكُمَّ بِٱلْمُتَّقِينَ ﴿

او الله ښه عالم دی پر (احوالو ) د پرهيزګارانو (هم).

تفسیو: د هم دی له امله (وجی) چیری چه د یهودانو د خرابیو ذکر راځی حق سبحانه و تعالیٰ دا پرهیزگاران تری جلا (جدا) او مستثنیٰ کوی او سم د دوی له تقویٰ او پرهیزگارئ سره په دنیا او آخرت کښی له هغوی سره بیخی جلا (جدا) او ممتازه معامله کوی.

# إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُ وَالَنُ تُغُنِى عَنْهُمُ آمُوالُهُمُ وَلِآا وَلِادُهُمُ مِنْ اللهِ مَنْكُ أَوْلَادُهُمُ مِنْ اللهِ مَنْكُ مَا يُنْفِقُونَ فِي هَٰذِهِ الْحَيْوةِ اللهُ فَيَا كُمَتُول رِيْحِ فِيهُا مِثْلُ مَا يُنْفِقُونَ فِي هَٰذِهِ الْحَيْوةِ اللهُ فَيَا كُمَتُول رِيْحِ فِيهُا مِثْلُ مَا يُنْفِقُونَ فِي هَٰذِهِ الْحَيْوةِ اللهُ فَيَا كُمَتُول رِيْحِ فِيهُا مِثْلُ مَا اللهُ فَيَا كُمُتُولُ وَيُعْلَمُوا اللهُ فَيَا مُنْكُمُ وَا هُلُكُتُهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلَا لِللْهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالْعُلْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

بیشکه هغه کسان چه کافران شوی دی له سره به دفعه نه کړی له دوی ځنی مالونه د دوی او نه اولاد د دوی له (عذابه) د الله هیڅ شی! او دغه کسان صاحبان د اور (د دوزخ دی). دوی به په هغه (اور) کښی تل وی (بی انتهاء، بلا انقطاع) مثال د هغه مال چه صرفوی (ئی کافران د الله په لاره) په دی ژوندانه د دنیا (لږ خسیس) کښی په شان د مثال د هغه باد دی چه وی په دی باد کښی ډیره یخنی (یا اور) چه ورسیږی (دا باد) کښت (فصل) د یوه قوم ته چه ظلم ئی کړی دی پر ځانونو خپلو پس هلاک کړی دغه کښت (فصل).

تفسیر: د صالحانو او د متقیانو په مقابل کښی دلته د کافرانو د حال او د انجام ذکر فرمائی پخوا ئی فرمایلی ؤ . ﴿ وَمَایَفَعُلُوْامِنْ حَیْرُ فَکَنُ یُصُحْ مُرُوهُ ﴾ یعنی د مؤمنانو نیکی که څه هم ډیره وړه وی بی اجره نه پاتی کیږی او د دوی د هیڅ یو ښه کار بیقدری نه کیږی. بالعکس کافران هر څومره چه مال او قوت په دنیا کښی ولګوی، اګر که دوی ئی پخپل زعم لوی ثواب او ښه خیرات وګنی، په آخرت کښی ئی هیڅ قدر او پوښتنه نه کیږی، ځکه چه د ایمان او د صحیح معرفت د روح نه لرلو له سببه د هغه هر عمل بیکاره او بی فائدی دی، د هغه جزا به هم داسی فانی او ناپایښته په هم دغه فانی دنیا کښی وررسیږی. د عمل ابدی ساتونکی ایمان او ایقان او باور دی، او پرته (علاوه) له ایمانه د هر عمل مثال داسی وګنځ لکه چه کوم شریر یا ظالم فصل وکړی، یا په باغ کښی نیالګی کیږدی، او د هغه د ساتلو څه انتظام او فکر ونه کړی، او له واوری او ډلی ځنی ئی ونه ساتی او د هغه له څو ورځو زرغونتیا او ښکلی نداری ځنی خوښ شی، او راز راز (قسم قسم) هیلی او امیدونه د هغو په نسبت پخپل زړه کښی وګرځوی. چه ناڅاپه د هغه شرارت او د بدبختی په اثر سخته سیلی ولګیږی، او پر هغو شینکو باندی دومره واوره او ډلی ولویږی چه یو په یو هغه تک شین فصل او باغ خراب کړی او وئی سوځوی، او دی په پای (اخر) کښی د دی تباهی په نسبت خپلی ګوتی وچیچی او خاوری په سر سوځوی، او دی په پای (اخر) کښی د دی تباهی په نسبت خپلی ګوتی وچیچی او خاوری په سر سوځوی، او دی په پای (اخر) کښی د دی تباهی په نسبت خپلی ګوتی وچیچی او خاوری په سر سوځوی، او دی په پای (اخر) کښی د دی تباهی په نسبت خپلی ګوتی وچیچی او خاوری په سر

باد کړی نه ئی هیلی (ارمانونه) پوره شی. او نه ئی امیدونه په ځای شی او نه د اړی او احتیاج په وخت کښی د هغه له پیداواره منتفع شی، او کله چه دا تباهی د ظلم او د شرارت سزا وه نو ځکه پر دغه مصیبت باندی څه اخروی اجر هم لکه چه مؤمنان ته په داسی مواردو کښی وررسیږی په لاس نه ورځی کتمټ (هو بهو) هم دا د هغو کفارو احوال دی چه په کفر او شرک باندی تینګ ولاړ وی، او پخپلو خیالاتو او چرتونو (وهمونو) ډیر خیر او خیرات ورکوی. پاتی شول هغه کمبختان چه د هغوی زور، قوت، مال او شته د حق او د اهل حق په دښمنی، یا په فسق او فجور کښی لګیږی نو د دوی د حال پوښتنی نه دی په کار، ولی چه دوی نه یوازی خپل مال خوشی چتی (فضول) صرفوی بلکه په دی مال صرفولو سره ځان ته لا نور زیان او وبال هم اړوی، دی ګردو (ټولو) ته ښائی چه په یاد ئی ولری. «مال وی ـ که اولاد ـ هر شی چه وی، د الله تعالیٰ د عذاب مخه نشی اړولی، او نه د متقیانو په مقابل کښی دوی پخپلو هیلو (امیدونو) باندی بری مومی.

تنبیه: «ریح» مفرد لفظ په قرآن کریم کښی عموماً د عذاب په مورد کښی مستعمل شوی دی.

لکه ﴿ رِيُحْ فِيهُمَاعَدَابُ الِيْرُمُ ﴾ او ﴿ وَلَهِنَ الْسَلْمَارِيُّنَا ﴾ او ﴿ وَاَلْهِنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ الله

#### وَمَا ظَلَمَهُمُ اللهُ وَلَكِنَ أَنْفُسَهُمَ يَظُلِبُونَ ﴿

او نه دی ظلم کړی پر دوی باندی الله ولیکن پر ځانو خپلو ظلم کوی دوی (په کفر سره چه د حسناتو د ضیاع موجب دی).

تفسیر: داسی دی ونه گنل شی چه «هر کله د کافرانو هیڅ یوه نیکی نه منله کیږی، نو پر دوی باندی معاذ الله د الله تعالیٰ له جانبه ظلم او تیری شوی دی» داسی نه ده! ځکه چه دوی دا ظلم پخپلو ځانونو باندی پخپل لاس کړی دی، که دوی کفر او شرک خپلو ځانونو ته نه غوره کولی نو دغه بده ورځ به ورته نه پیښیده.

ۗ يَاتَّهُاالَّانِيُنَا اُمَنُوْا لَاتَتَخِذُوْابِطَانَةً مِّنَ دُوْنِكُوُ لَا يَأْلُوُنَكُوخَبَالَا وَدُّوْامَا عَنِتُّوْ قَدُبَدَتِ الْبَغْضَآءُمِنَ آفُواهِهِ فَمُّوَمَا ثُخُفِي صُدُوْرُهُمُ ٱكْبَرُقَكَ بَيْنَا لَكُوُ الْإِلِتِ إِنْ كُنْتُوْتَغْفِلُوْنَ ۞ ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (ای مؤمنانو) مه نیسئ تاسی دوستان د راز (له هیڅ فرقی نه چه وی) غیر له تاسی (مؤمنانو) هیڅ کمی نه کوی دوی له تاسو سره د فساد (او ضرر رسولو)، دوست ګڼی دوی ضرر ستاسی، په تحقیق ښکاره شوی دی بغض او دښمنی له خلو د دوی نه او هغه بغض چه پتوی ئی سینی (زړونه) د دوی ډیر لوی دی (له هغه چه په خله ئی وائی)، په تحقیق بیان کړی دی مونږ تاسی ته علامی (د نفاق د دوی) که یئ تاسی چه عقل چلوئ پکښی (پوهیږئ)

تفسيو : ځينې وائي دا آيتونونه د يهودانو په باب کښې نازل شوي دي. ځکه چه ځينې مسلمانان د (حلف جوار) یعنی د ګاوندیتوب دوستانه معاهده او د نورو خبرو په بناء چه کوم تعلقات ئی یخوا له اسلامه له هغوی سره لرل، وروسته له اسلامه ئی هم هغه مناسبات له دوی سره همغسی تینګ وساتل، او د دوستی به اعتماد به مسلمانانو له دوی سره د ځینو پټو خبرو او خصوصي مشورو په اخفاء کښي زيات اهتمام نه کاوه. او د ځينو په نزد دا آيتونه د منافقانو په حق کښي نازل شوی دی ځکه چه په عادی ډول (طريقه) به خلقو دوی ظاهراً مسلمانان ګڼل، او دومره زیات احتیاط به ئی تری نه کاوه، چه د دی بی احتیاطی له امله (وجی) د سخت زیان د رسيدلو انديښنه وه . حق تعالىٰ دلته په صاف او ښكاره ډول سره تنبيه راكړه چه مسلمانان دى د خپل حقیقی مسلمان ورور ځنی یرته (علاوه) بل چاته د خپل د زړه خبره او یته مرکه (راز) نه ورښئي ځکه که يهودې وي يا نصراني منافق وي که مشرک له دوې ځني هره يوه ډله چه وي ستاسی حقیقی خیر غوښتونکی نه دی، بلکه دا خلق تل په دی کوښښ کښی لګیا دی چه تاسی تیرباسی، او به هر چم (فریب) سره چه وشی څه زیان در ورسوی، او به دینی او دنیوی خرابیو کښي تاسي اخته کړی د دوی خوښه هم دا ده چه تاسي په تکلیف کښي اوسئ، او په یوه نه یوه تدبیر تاسی ته کوم دینی یا دنیوی نقصان درورسیږی. هغه دښمنی او بغض چه د دوی په زړونو کښي دی هغه خو ډير زيات دی. ليکن ډير ځلي داسي هم کيږي چه دوی د عداوت او غيظ د جذباتو په مقابل کښي مغلوبيږي. د هم دې رخي، (کيني) حسد او دښمني له امله (وجی) د دوی ژبی د دوی په واک (قبضه) او اختیار کښی نه دی، نو د عقلمن سړی دا کار نه دی چه هسی خبیث باطن دسمنان خیل رازداران و کرځوی. حق تعالیٰ د دوست او دسمن علامی، او د مؤالاتو او نورو احکام په ښکاره ډول (طريقه) سره بيان فرمايلي دی، په هر هغه چا کښي چه عقل وی، له هغه ځنې به کار اخلي (د کفارو د مؤالاتو په نسبت څه تفصيل پخوا له دى نه يه هم دى سورت كښى تير شوى دى او څه نور يه «المائدة» او نورو كښى راځى.

#### هَانْتُو الولاء تَحْبُونَهُ وَولا يُحِبُّونَكُم وَتُؤُمِنُونَ بِالكِتْبِ كُلَّهِ

واورئ خبردار شئ! تاسی هغه کسان یئ چه دوستی کوئ له دوی سره او نه کوی دوستی دوی له تاسی سره او تاسی ایمان لرونکی یئ پر ټولو کتابونو.

تفسیر: یعنی دا خومره بی موقعه خبره ده چه تاسی د هغوی په دوستی باندی نازیچی ا او هغوی ستاسی دوستان نه دی بلکه ستاسی بیخ ایستونکی دښمنان دی او عجیبه لا دا ده چه تاسی آسمانی کتابونه اعم له دی چه هغه د هر قوم وی او په هره زمانه کښی معمول وی، پر هر نبی الله باندی چه نازل شوی وی گرد (تول) منئ (پر هغو باندی چه حق تعالیٰ ئی نومونه راښودلی دی بالتفصیل، او پر هغوی باندی چه نومونه ئی نه دی راښودلی بالاجمال ایمان لرئ) په خلاف د دی دا خلق ستاسی کتاب او نبی علیه السلام نه منی بلکه دوی پر خپلو کتابونو او انبیاؤ باندی هم صحیح ایمان نه لری په دی لحاظ سره جه خو به داسی ؤ چه هغوی به له تاسی سره مینه او محبت کولی او تاسی به له دوی ځنی ډیر لری گرځیدئ او نفرت او بیزاری به مو ښکاروله مگر دلته خو معامله سرچپه او بالعکس ده.

#### وَإِذَالَقُوْكُمْ قَالُوْآامَنَا ﴾

او کله چه يو ځای شي دوی له تاسي سره نو وائي دوی ايمان مو راوړی دی،

تفسیر : منافقینو خو به تل هم داسی ویل «عامو یهودانو او نصرانیانو هم پخپلو خبرو او اترو او مباحثو کښی آمنا ـ مونږ مؤمنان یو!» ویل له دی وینا ځنی د هغو مقصد دا ؤ چه مونږ په خپلو کتابونو باندی ایمان لرو او هغه منو!.

#### وَإِذَا خَكُوا عَضُّوا عَلَيْكُو الْإِنَّامِلَ مِنَ الْغَيْظِ

او کله چه یوازی شی دوی نو چیچی دوی په تاسی باندی سرونه د گوتو له (ډیره) قهره،

تفسیو: یعنی د اسلام د عروج او پخپلو منځونو کښی د مسلمانانو د مینی، الفت او محبت له لیدلو څخه دا خلق له ډیره بغضه او عناده سوځی او مری او څرنګه چه د مسلمانانو په خلاف هیڅ جرأت او اقدام نه شی کولی، نو ځکه د ډیره قهره او غضب او خپګان له امله (وجی) غاښونه او ګوتی سره چیچی.

#### قُلُ مُوْتُوا بِعَيُظِكُمُ ۗ

#### ووایه (ای محمده! دوی ته) مره شع! به قهر (او بغض) خپل سره،.

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ اسلام او مسلمانانو ته لا زیات ترقیات او فتوحات ور په برخه کوی نو تاسی پخپل غیظ، غضب او غصه کښی ومرئ! که له دیرو لغتو وهلو ځنی مو سا وخیژی خو بیا به هم ستاسی دا هیلی او آرزوگانی نه پوره کیږی. او الله تعالیٰ هرومرو (خامخا) اسلام غالب او مسلمانان بریالیان (کامیاب) کوی.

#### إِنَّ اللهُ عَلِيُمُّ بِذَاتِ الصُّدُورِ الصَّدُورِ

بیشکه چه الله عالم دی په هغو (خبرو هم) چه په سینو (زړونو) کښی دی (نو دوی ته به پری جزا ورکوی)

تفسیر : نو له هم دی امله (وجی) ئی مسلمانان د دی شریرانو په باطنی حالاتو او قلبی جذباتو مطلع کړل. او دوی ته داسی سزا هم ورکوی چه-د دوی د دغو پتو شرارتونو او پتو عداوتونو سره هم تناسب ولری.

#### إِنْ تَنْسَسُكُوْ حَسَنَةٌ تَسُولُهُ مُو وَإِنْ تَصِٰبَكُمُ سَيِّحَةٌ يَّفْرَ حُوا بِهَا ا

که ورسیږی تاسی ته کومه ښیګټه (لکه فتح یا غنیمت) نو خپه کوی دوی او که ورسیږی تاسی ته کومه بدی (خپګان لکه قتل یا هزیمت) نو خوشالیږی دوی یه سبب د هغه .

تفسیر: که ستاسی لو خه گته او فائده د دوی تر ستر گو شی مثلاً ستاسی اتحاد یو جهتی، پر دښمنانو باندی غلبه او نور ووینی نو د رخی (کینی) او حسد په اور کښی نینی نینی کیږی. او که چیری پر تاسی کوم مصیبت یا خپگان راشی نو دوی له ډیری خوښی او خوشالی پخپلو کالیو (جامو) کښی نه ځائیږی نو ښه! داسی پست او ښکته قوم سره همدردی لرل او له هغو ځنی د خیر غوښتلو څه هیله(امید) او توقع کیدی شی؟ چه تاسی د هغوی په لوری د دوستی او خپلوی لاسونه ور وړاندی کوئ.

#### وَانَ تَصْيِرُوْا وَتَتَّقُوْا لَا يَضُرُّكُوْكُ لِيَكُ هُمُوشَيُّا ﴿إِنَّ اللَّهَ بِمَا يَعْمَلُوْنَ مُحِيْظً

او که صبر و کړئ تاسی (پر اضرار د دوی) او ځان وساتئ تاسی (له دوستی د دوی) نو ضرر به نه رسوی تاسی ته مکر، فریب د دوی هیڅ شی، بیشکه چه الله په هغو کارونو چه دوی (ئی) کوی (هم) ښه احاطه کوونکی (او هر شی ورته معلوم) دی.

تفسیو: ممکن ؤ چه چاته دا خیال پیدا کیده چه که موند له دوی سره دوستانه تعلقات ونه لرو نو دوی ته به لا زیات غیظ او غضب ورځی او زموند په خلاف به تدبیرونه کوی او لا زیات زیان به رارسوی. د دی ځواب ئی داسی ورکړ چه که تاسی په صبر او استقلال، تقویٰ او طهارت باندی تینګ ولاړ اوسئ نو د هغوی به هیڅ ډول (قسم) مکر او فریب پر تاسی نه چلیډی. هر راز رقسم) کار چه دوی کوی هغه تول الله تعالیٰ ته معلوم دی او الله تعالیٰ ته هر کله دا قدرت حاصل دی چه د دوی د مکر او فریب جالونه ګرد (تول) سره وشلوی. تاسی خپله معامله له الله تعالیٰ سره پاکه او صافه وساتئ! بیا نو ستاسی له لاری هر راز اغزی او خندونه لری کیډی. تر دی وروسته د (احد) د غزا ذکر راځی چه په هغی کښی ځینی مسلمانان د منافقانو له اغواء کونکو حرکاتو ځنی لړ څه متأثر شوی وو. او نژدی ؤ چه د مسلمانانو د دوو قبیلو له لاسونو د صبر او تقویٰ لمن خوشی شی. او منافقانو ته د خوښی موقع په لاس ورشی. مګر الله تعالیٰ د صبر او تقویٰ لمن خوشی شی. او منافقانو ته د خوښی موقع په لاس ورشی. مګر الله تعالیٰ د هغوی لاس ونیوه او دا قبیلی ئی له خورا (ډیر) سختو ښوئیدلو څخه وژغورلی (بچ کړی).

وَاذُغَدَوْتَ مِنَ اَهُ لِكَ تُبَوِّئُ الْمُؤُمِنِيْنَ مَقَاعِدَ لِلُقِتَالِ وَاللهُ سَمِيْعُ عَلِيُوْ ﴿
اِذُهَكَتُ كَالَمِ فَلَيْتُوكِلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴿
اِذُهَكَتُ كَالَمِ فَلَيْتُوكِلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴿
وَلَقَدُ نَصَرُكُمُ اللهُ بِبَدُرٍ وَانْتُمُ اَذِلَهُ ۖ فَالنَّهُ وَاللهَ لَعَكَانُو تَشْكُرُونَ ﴿

او (یاد کړه ای محمده!) چه راووتی ته په اول د ورځی کښی له کوره خپله چه تیارول دی مؤمنانو ته (په احد کښی) ځایونه له پاره د جنګ او الله ښه اوریدونکی دی (د ټولو اقوالو) ښه عالم دی (پر ګردو (ټولو) احوالو) کله چه

قصد و کړ دوو طائفو له تاسی د دی خبری چه بی زړه شی دوی (له جنګه) حال دا چه الله ولی (مددګار) د دوی ؤ او خاص پر الله دی نو توکل و کړی مؤمنان او خامخا په تحقیق مرسته (مدد) کړی وه له تاسی سره الله په (جنګ) د بدر کښی حال دا چه تاسی کمزوری وئ نو وویریږئ له الله نه له یاره د دی چه شکر و کړئ تاسی (د نعمتونو او احسانونو د ده).

**تفسیر :** به دی آیت کښی د (احد) د غزا واقعه یاده شوی ده. دا واقعه داسی وه چه د هجرت په (۲) کال د رمضان المبارک په مياشت د (بدر) په مقام کښې د مسلمانانو او قريشو د فوځونو په منځ کښي لوی تصادم واقع شو چه په هغه کښي د مکې معظمي له کفارو (۷۰) نومیالی سری مقتول او (۷۰) تنه بندیان شول. له دی تباه کوونکی او سپکوونکی ماتی څخه د قریشو د انتقام لمبی یورته شوی. د هغو وژل شوی ؤ مشرانو وارثانو او خیلوانو گردو (ټولو) عربو ته د غیرت او حمیت دعوت ورکړ او له مکیانو ځنی ئی غوښتنه وکړه چه «هغه تجارتی مال چه له (شام) ځني راوړي شوي دي (چه هم هغه د بدر د غزا سبب و.) ګرد (ټول) سره په هم دی مهم کښی صرف کړ شی! څو مونږ له محمد او محمدیانو څخه د خپلو مقتولینو بدل او انتقام واخیستی شو.» دا خبره گردو (تولو) سره ومنله او د هجرت یه (۳) کال قریشو سره نوری قبیلی هم یر (مدینی منوری) باندی د تعرض یه قصد ووتلی تر دی چه له دوی سره شځی هم د جنګ په نیت او د دی له پاره چه د ضرورت په وخت کښې نارینه و ته غیرت ورکړی او د دوی د ماتی مخه ونیسی روانی شولی. کله چه دغه دری زریزه لښکر په وسلو او تجهیزاتو (تیارو) سره له مدینی منوری ځنی (۳) یا (۱) میله لری (د احد) د غره سره نژدی د چارشنبی یه ورځ د شوال (۱۲) د هجرت یه دریم کال واړول نو رسول اکرم صلی الله علیه وسلم له خپلو اصحابو سره جرګه او مشوره وکړه. د رسول الله مبارک رأیه داسی وه چه یخپله په مدینی منوری کښی اسلامي مجاهدين پاتي شي ځکه چه په هم هغه ځای کښي هم د مکې معظمي له کفارو سره په ډیری آسانی او کامیابی سره غزا کیدی شی. د دی فکر تائید د دوی له یوه خوب څخه هم شوی و دا ړومبي ځلي و چه له رئيس المنافقين (عبدالله بن ابي) ځنې هم رأيه واخیسته شوه چه د ده رایه هم د رسول الله مبارک له رأئی سره موافقه وه. مگر ځینی هغه پر جوش مسلمانان چه د بدر په غزا کښې نه وو شامل شوی. او د غزا او شهادت په درجي موندلو یسی مضطرب وو یه دی باندی ټینګ شول چه مونږ ته ښائی چه له ښاره د باندی ووڅو او هلته له کفارو سره مقابله وکړو څو دښمن د ضعف او د ويرې ګمان پر مونږ باندې ونه کړې د آراؤ اکثریت یه وتلو باندی غوته شو. یه هم دی شور ماشور کښی رسول الله صلی الله علیه وسلم کور ته ولاړ او ځغره ئې واغوسته او خپله وسله ئې واخيسته او د غزا په نيت د باندې ووت. د ياک رسول الله یه غیاب کښي ځینو کسانو ته هسې یو خیال پیدا شو چه «مونږ ولي د رسول الله صلى الله عليه وسلم له خياله مخالف دوى ته عرض وكړ چه د غزا له ياره د باندى ووځي!» نو

ځکه د رسول الله صلی الله علیه وسلم له کور ځنی د راوتلو په وخت کښی د دوی په لوړ حضور کښي عرض وشو. «يا رسول الله! کله چه ستاسي ياکه اراده ير دی باندې ده چه هم دلته مدافعه وكړو نو راځئ چه هم دلته سنګر ونيسو» رسول الله صلى الله عليه وسلم وفرمايل «يو نبي ته دا خبره مناسبه نه ده کله چه دی ځغره واغوندی، او وسله په لاس واخلی، او غزا ته خپله ملا وتړی بيا بي له قتاله وسله له ځانه لري كړي.» كله چه دوى له مديني منوري ځني د باندي تشريف یووړ، نژدی یو زر تنه مجاهدین له دوی سره وو. مګر عبد الله بن ابی نژدی سره له (۳۰۰) سریو (چه ځینې مسلمانان هم یکښې وو) له لارې څخه بیرته وګرځیدل او ویل به ئې «کله چه ده زما یه خبره باندی غور کسینسود او زما یه مشوره ئی عمل ونه کر نو موند هم دی ته اړ (تیار) نه يو چه وجنګيږو او خامخا خپل ځانونه مړه کړو» ځينو مشرانو (ابن ابي) ويوهاوه چه «راځه! چه غزا ته ولاړ شو! چيرې ځي؟» خو (ابن ابي) ونه منله او ټول سره ستانه (وايس) شول. په یای (اخر) کښی رسول الله مبارک سره له (۷۰۰) مجاهدینو د جنګ ډګر (میدان) ته ورسیدل. او رسول الله مبارک بالذات د لښکرو صفونه وتړل او هر يو ټولی ئی په مناسب ځای کښی وټاکه (مقرر که) او هغوی ته ئی خپلی وظیفی وروښودلی. او امر ئی وفرمایه «ترڅو چه زه د جنګ حکم در نه کړم تاسي مه جنګيږئ! او په خپلو ځايونو کښي منتظر اوسئ!» په دې منځ کښي د عبدالله بن ابي د جلاوالي (جداوالي) او د تحريک په اثر د دوو قبيلو بنو حارثه او بنو سلمه په زړونو کښي لو څه کمزوري پيدا شوه او د مسلمانانو د لو تعداد له کبله (وجي) ئي زړونه سره وریږدیدل او داسی خیال ورپیدا شو چه د جنګ له ډګره ځان بیرته وکاږی. مګر حق جل وعلی شان) د دوی لاس ونیوه . او له دوی سره ئی مرسته (مدد) و کړه او زړونه ئی تینګ کړل او دا ئی ور یه زړه کړ چه د مسلمانانو اعتماد او ډاډینه ښائی یوازی په الله تعالیٰ باندی وی. او ښائی تل ترتله د الله تعالیٰ یه اعانت او نصرت باندی متوکلان وی. تعداد، سامان، لوازم تجهیزات او نور دومره اهمیت نه لری. کله چه الله تعالیٰ څوک غواړی چه مظفر او منصور وګرځوی نو له ګرد (ټول) ساز او سامان ځني ئي مستغني او بي يروا کوي. او د غيبي تائيد «فتح مبين» ور يه برخه کوی. لکه چه د «بدر» په غزا کښی داسی وشو. نو مسلمانانو ته ښائی چه تل له الله تعالیٰ ځنی وویریږی څو د الله تعالیٰ له جانبه دوی ته لا انعام او احسان او د ډیر شکر کولو موقع په لاس ورشي. د «بدر» د غزا يوره تفصيل د «الانفال» په سورت کښي راځي د هغه په فوائدو کښي دی وکوت شي!.

تنبیه: له دوو فرقو ځنی مراد «بنو حارثه» او «بنو سلمه» دی. اګر که په دی آیت کښی دوی ته نری شانته «اخطار» ورکړی شوی دی مګر د دی قبیلی ځینو مشرانو به فرمایل چه «د دی آیت په نه نازلیدولو مونږ نه وو خوښ بلکه پر نزول ئی خوښ یو» ځکه چه ﴿ وَاللهُ وَلِيُّهُمّا ﴾ زیری د ده له ویری ځنی لوی دی.»

## إِذْ تَقُولُ لِلْمُؤْمِنِينَ النَّ يَكُفِيكُوْ اَنْ يُبِدُّ كُورَبُّكُوْ

# بِعَلْثَةِ النَّفِ مِّنَ الْمَلْلِكَةِ مُنْزَلِينَ الْمَالْكِلَةِ مُنْزَلِينَ الْمَالْكِلَةِ

(یاد کړه ای محمده!) کله چه ویل تا مؤمنانو ته چه آیا کافی (بس) به نه شی ستاسی دا چه مرسته (مدد) وکړی له تاسی سره رب ستاسی په دری زرو له پرښتو چه رالیږلی شوی وی (له آسمانه).

تفسیر: یعنی چه له آسمانه خاص د هم دی کار له پاره نازل کړی شوی وی. د اکثرو علماؤ په نزد دا راجح دی چه دا واقعه د «بدر» د غزا ده کله چه مسلمانانو ته د کفارو د جمعیت او کثرت او اسلحی او تجهیزاتو له لیدلو څنی اندیښنه او تشویش پیدا شو نو رسول الله مبارک د دوی د تسلی له پاره داسی وفرمایل او داسی شوه لکه چه د پرښتو مرسته (مدد) له اسمانه ورسیده . د «الانفال» په سورت کښی د دی مفصل بیان راځی، هملته د ملائکو د نزول په حکمت او د ملائکو په تعداد او په ظاهری تعارض باندی هم خبری کیږی.

# ۗ بَلَىٰ اِنُ تَصْبِرُوْاوَتَتَقُوْاوَيَاتُوْكُوْمِنَ فَوُرِهِمُ هٰذَايُنُدِ دُكُوُ رَبُكُهُ بِخَمْسَةِ الَّفِ مِّنَ الْمَلْإِكَةِ مُسَوِّمِيْنَ<sup>®</sup>

هو! (دری زره بس کیږی)! که تاسی صبر وکړئ او وویریږئ (له الله) او راشی مشرکان پر تاسی په دغه ساعت (بی له ټاله یو ناڅاپه) مرسته (مدد) به وکړی له تاسی سره رب ستاسی په پنځو زرو سره له پرښتو چه علامی لرونکی به وی،

تفسیر: یعنی دری زره بیشکه کافی دی. بیا هم که تاسی د صبر او استقلال ثبوت راکرئ! او تقوی غوره کرئ!، او له نافرمانی ځنی ځانونه وساتئ، او د کفارو فوځونه یو ځائی پر تاسی باندی رامات شی نو د دری زرو پرښتو پر ځای پنځه زره پرښتی درلیږلی کیږی چه هغوی به ځانته آثار او خاصی علامی لری. او د دوی پر آسونو باندی به خاصی نښی وی. څرنګه چه په «بدر» کښی د کفارو شمیر یو زر تنه ؤ ډومبی ئی د هغه په تناسب سره د یو زر پرښتو وعده وفرمایله لکه چه د «الاتفال» په سورت کښی راځی. بیا ئی د مسلمانانو د ویری د لری کولو له پاره د دوی شمیر دری چنده وفرمایه. ځکه چه د کفارو شمیر د مسلمانانو د شمیر په نسبت دری چنده ؤ. وروسته له دی نه د (شعبی) له روایت سره سم کله چه مسلمانانو ته دا خبره ورسیده چه (کرز بن جابر) د لوی کومک سره د مشرکانو په مرسته (مدد) راځی، نو یو نوی اضطراب پیدا شو. په دی وخت کښی پاک خدای د زیات تسکین او تقوئی له پاره وعده وفرمایله

که له صبره او تقوی څخه کار واخلئ نو مونډ به پنځه زره پرښتی ستاسی د مرستی (مدد) له پاره درولیږو. که د مشرکانو مرسته (مدد) ناڅاپه ورورسیده نو بیا هم څه اندیښنه مه کوئ! څکه چه الله تعالیٰ سم د لاسه په عین وخت کښی بیا تاسی سره مرسته (مدد) کوی. ښائی چه د پنځو زرو شمیر د دی له امله (وجی) ویلی شوی وی چه لښکر په پنځو برخو ایشلی کیږی نو هری برخی ته یو یو زر مرسته (مدد) ورکوله کیده شرنگه چه د (کرز بن جابر) مرسته (مدد) ونه رسیده نو ځکه ځینی وائی چه د پنځو زرو وعده هم پوره نه کړه شوه ولی چه هغه وعده په هم کونه رسیده نو ځکه ځینی وائی چه د پنځه زره پرښتی نازلی شوی. والله اعلم. د دی موضوع پوره بیان دی د «الاتفال» په سورت کښی وکوت شی!

# وَمَاجَعَلَهُ اللهُ اللَّا بُشَرَى لَكُوْ وَلِتُظْمَرِينَ قُلُونُكُو بِهِ وَمَا النَّصَرُ اللَّهِ اللهِ الْعَزِيْزِ الْحَكِيبُونَ

او نه ده گرځولی الله دا مرسته (مدد) مگر له پاره د خوشالتیا ستاسی او له پاره د دی چه تسکین ومومی زړونه ستاسی په دی سره او نه ده مرسته (مدد) مگر له (جانبه د) الله چه ښه غالب قوی دی (د احکامو په انفاذ) ښه حکمت والا (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی)

تفسیر: یعنی دا گرد (تول) غیبی سامان په فوق العاده ډول (طریقه) سره د ظاهری اسبابو په صورت یوازی دی له پاره مهیا کړی شوی وی چه ستاسی له زړونو ځنی ویره او اضطراب لری شی، سکون او اطمینان ستاسی په برخه شی که نه د الله تعالیٰ مرسته (مدد) په هسی شیانو باندی محدود او مقصور نه دی او نه له اسبابو او سامان سره څه اړه (احتیاج) او تعلق لری. که الله تعالیٰ اراده وفرمائی نو یوازی پخپل قوی قدرت سره بی د پرښتو له اشتراکه هم تاسی بریالی کوی. یا بی ستاسی له جهاده او ربر گاللو (تکلیف تیرولو) څخه کافران نامراد او زیانمن کوی یا له یوی پرښتی ځنی هم دا کار اخلی چه اوس ئی له (۰۰۰ه) ځنی اخلی. کومه مرسته (مدد) چه پرښتی دررسوی هغه هم د هم هغه (قدیر خدای) په قدرت او مشیت سره دی بل هیڅوک مستقل قدرت او اختیار نه لری. بیا دا د ده حکمت دی چه په کومه موقع کښی له څه قسم اسبابو او وسائطو کار اخیستل وړ (لاکق) او مناسب دی؟ (پرته (علاوه) له ده څخه) د تکوین په پتو رازونو باندی بل هیڅوک د احاطه کولو قدرت نه لری

د دنیا له باغه تول کړه! تل ګلونه! په اسرارو د قدرت مه کړه فکرونه! د قدرت اسرار معلوم دی پاک الله ته ته ئی نه مومی له علمه له فنونه!

## لِيَقْطَعَ طَرَفًا مِّنَ الَّذِينَ كَفَرُ وَآاوَ يَكُمِ تَهُمْ فَيَنْقَلِبُوْ إِخَالِبِينَ ١

(الله کومک درکړ) ځکه چه هلاک کړی ځینې له هغو کسانو چه کافران شوی دی یا ئی ذلیل (خواروزار) کړی پس بیرته ولاړ شی (په ماتی سره) محروم .

تفسیر: یعنی د پرښتو له لیږلو ځنی ستاسی امداد مقصود ؤ چه د تاسی زړونه ډاډه او کلک شی! او د الله تعالیٰ له جانبه پوره بشارت او اطمینان ومومئ! او په سکون سره په ډیره بهادری د دښمن مقابله وکړئ! چه له هغه ځنی دا غرض ؤ چه دا د کفارو زور مات شی او د دوی متونه پری شی او څه نومیالی (نامور) مشرکان ووژلی شی او څه تری په ذلت سره بندیان شی او «بقیة السیف» کسان په ډیره رسوائی او ناکامی سره بیرته ولاړ شی لکه چه هم داسی هم وشو. (۷۰) تنه غټ کفار چه په هغوی کښی د دی امت فرعون (ابوجهل) هم ؤ وژل شول، او (۷۰) تنه ئی بندیان شول او نور د غازیانو د چړو څخه تښتیدلی سړی په ډیره سپکتیا او ذلت سره بیرته مکی معظمی ته لاړل.

# لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِشَى أَوْنَيُوْبَ عَلَيْهِمْ أَوْنُعِنْ بَهُمْ فَالْمُمْ ظَلِمُوْنَ @

نشته تالره له امره هیڅ شی (بلکه الله اختیار لری د هر شی) یا به رجوع وکړی (الله په قبلولو د توبی سره) په دوی باندی یا به عذابوی (الله) دوی پس بیشکه دوی ظالمان دی.

تفسیو: د (احد) په غزا کښی (۷۰) تنه لوی اصحابان شهیدان شوی وو چه په هغوی کښی زمونږ د رسول الله صلی الله علیه وسلم تره سید الشهداء حضرت حمزه رضی الله تعالیٰ عنه هم ؤ. مشرکانو په ډیر وحشیانه ډول (طریقه) سره شهداء مثله کړی هم وو یعنی پوزی، غوږونه او نور اعضا ئی پری او ګیډی ئی ورڅیری کړی وی تر دی چه د حضرت حمزه رضی الله تعالیٰ عنه زړه او ځیګر هم هندی (د ابوسفیان ښځی) وایستل او وئی ژوول د دی غزا مفصله واقعه به وروسته راشی، لنډه ئی دا چه نبی کریم علیه افضل الصلوة والتسلیم ته په دغی غزا کښی د سترګو د بد نظر ضرر ورسید او له مخنیو څلورو غاښونو ځنی لائدنی ښی غاښ ئی په شهادت ورسید، د (خول) کړی ئی ماتی شوی او د ده مبارک په مخ کښی ننوتی او د ده مبارک تندی زخمی شو. او د ده مبارک وجود په وینو تک سور شو. په هم دی وخت کښی د ده مبارک پښه هم وښوئیده او پر ځمکه ولوید او سم د لاسه بیهوشه شو. کافرانو دا مشهوره کړه. (ان محمداً قد

قتل ـ بیشکه محمد وواژه شو» د دی خبری له اوریدلو ځنی ګرد (تول) مسلمانان وارخطا شول. لږ څه وروسته زمونږ رسول الله صلى الله عليه وسلم په سد شو په دغه وخت کښې د ده له مبارکې خولی ځنی دا جمله ووته. «هغه قوم به څرنګه فلاح ومومی چه د خپل هغه رسول مخ ئی په وینو سور (ژوبل) کړ چه دوی د الله جل جلاله په لوری بولی؟» هو! د مشرکانو د وحشیانه شدائدو او ظلمونو د لیدلو په اثر دوی متأثر شول او د کفارو څو نومیالیو (نامورو) متجاوزینو ته ئی د ښيرا کولو اراده وفرمايله. په رښتيا سره چه دوی حق هم درلود (لرلو) چه هغوی ته د دوی د هسی وحشی توب او بربریت به مقابل کښی ښیرا وکړی. مګر د الله تعالیٰ منظور داسی و چه دوی له خپل جلیل منصب ځنی لا لوړ ځای ته وخیژوی. او د دوی د لویو اخلاقو یوه خورا (ډيره) ښه نمونه قائمه کړی او ټولي دنيا ته دا ورڅرګنده کړی چه د بشريت عالم د دی سيد المرسلين صلى الله عليه وسلم دغه صبر، تحمل، حلم او عفوى ته وګورى چه خلق ير دوى باندى ظلم او تیری کوی او دی هغوی ته هیخ نه وائی. دوی یوازی د هم هغه حکم په تعمیل کښی بوخت او لګیا په نظر راځی چه پری مامور دی او هغه دعوت، تبلیغ، جهاد او نور دی او د نورو چارو نتیجه او انجام الله تعالیٰ ته سپاری. یه هغو کښی چه هر حکمت او مصلحت وی هغه به کیږی. آیا د دی په ځای چه هغوی د رسول کریم صلی الله علیه وسلم په ښیره هلاک کړی دا به نه دی چه له هم دی دسمنانو ځينی د اسلام محافظان او د رسول الله مينان او رښتين ځان جاروونکی جوړ کړی؟ لکه چه هم دا نوميالي مشران چه رسول الله مبارک د دوی په حق کښي د شیرا کولو اراده فرمایلی وه څه موده وروسته الله جل جلاله دوی ګرد (ټول) سره د دوی په پښو كښى واچول او د اسلام په سرتيرو لښكرو كښى شامل شول. الغرض په ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ تَمَيُّ ﴾ کښي ئې محمد صلى الله وسلم ته تنبيه وفرمايله چه بنده لره اختيار نشته او نه د هغه علم محيط دی. د هر شي اراده چه الله تعالیٰ وفرمائي هم هغه کوي. که څه هم کافران ستاسي دښمنان دی او ير تاسي ظلم کوی خو که الله جل جلاله اراده وفرمائي هغوی ته هدايت کوی. او که ئی اراده وشی عذاب ورکوی، نو ته له خپله ځانه هغوی ته ښیرا مه کوی! په ځینو روایتونو کښي د دی آیتونو شان نزول بل رنګ معلومیږی چه دلته د هغوی د تفصیل لیکلو ځای نشته. په «فتح البارى» كښى څو ځايه پر هغه باندى پوره بحث شوى دى. فليراجع!

# وَلِلْهِ مَا فِي السَّلُوتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ لَيْغُفِرُ لِمَنَ يَّشَاءُ وَ يُعَنِّ بُ مَنُ يَّشَاءُ وَاللهُ غَفُورٌ رَّحِيهُ هُ

او (خاص) الله لره دی هر هغه څه چه په آسمانونو کښی دی او هر څه چه په ځمکه کښی دی (سره له آسمانونو او ځمکی ملکاً خلقاً او عبیداً) بښنه کوی الله هر هغه ته چه اراده وفرمائی د بښنی ئی او په عذابوی الله هر چاته

چه اراده وفرمائی د عذاب ئی او الله ښه بښونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا دی (د اجر او ثواب په انعام سره)

تفسیر: یعنی په کردو (ټولو) آسمانونو او ځمکو کښی د واحد او بی نیاز خدای جل وعلی شانه حکم چلیږی. او دی د هر شی اختیار لری. کرد (ټول)د ده مخلوق او مملوک دی. دی هر څوک چه مناسب او وړ (لائق) وبولی د ایمان توفیق ور په برخه کوی. او هر چاته چه اراده وکړی د کفر په سزا ئی رسوی ښائی په آخره کښی د ﴿ وَاللّٰهُ عَمُّوْرُدَ عِمْدُ ﴾ په فرمایلو سره دی ته اشاره وی چه دغو خلقو ته به چه تاسی د دوی په حق کښی د ښیرا کولو اراده درلوده (لرله) ایمان او مغفرت او رحمت ور په برخه شی.

# يَاكِتُهَا الَّذِينَ الْمَنْوَالِا تَأْكُلُوا الرِّبْوا

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی یعنی ای مؤمنانو! مه خورئ سود!

تفسیر: د (احد) د غزا په یادونه کښی د سود ممانعت په ظاهره بی تعلقه ښکاری مګر ښائی له دی مناسبته وی چه پاس په ﴿ اِذْهَبَتُ طَآبِهُ اَنْ اَنْتُشَکّل ﴾ کښی د جهاد په وخت کښی د بی زړه توب د ښودلو ذکر شوی ؤ او د سود له خوړلو څخه بناء پر دوو سببونو بی زړه توب پیدا کیږی.

- (۱) د حرام مال د خوړلو له امله (وجی) ئی د طاعت توفیق کمیږی حال دا چه ډیر لوی طاعت حهاد دی.
- (۲) دا چه سود اخیستل په انتهائی بخل او ممسکی باندی دلالت کوی. ځکه چه سودخور غواړی چه خپل هومره مال بیرته واخلی چه ورکړی ئی ؤ او برسیره پر هغه نوره څه فائده چه تری په لاس ورغلی وی هغه هم ویړیا پری نه ږدی. او د هغه معاوضه هم په جلا (جدا) صورت سره وصول کړی. نو هغه څوک چه په مال کښی دومره بخل او امساک کوی چه د پاک الله په نامه د یوی ذری په اندازه هم همدردی ونه شی کړی نو هغه به د الله جل جلاله په لاره کښی خپل ځان څرنګه جار (قربان) کړی؟ ابوحیان رحمة الله علیه لیکی چه په دی وخت کښی یهودانو او د نورو د سود (سوائی) معاملی له مسلمانانو سره علی الاکثر جاری وی نو ځکه له هغوی ځنی د دی تعلقاتو شکول ډیر مشکل ؤ څرنګه چه پخواله دی نه د ﴿ لَاتَنْتَوْنُولْهِالْنَهُ ﴾ حکم د دوی «په ترک مؤالات» صادر شوی ؤ او د (احد) په قصه کښی هم د یهودانو او د منافقانو حرکت او مداخله ډیره زیاته وه نو ځکه ئی تنبیه وفرمایله چه د سود راکړه او ورکړه پریږدئ! که نه د هغه له سببه به هرومرو (خامخا) د هغو ملعونانو سره ستاسی تعلقات قائم پاتی شی چه په راتلونکی زمانه کښی به د زیان ګاللو (اوچتولو) موجب وګرځی.

#### أضُعَافًا مُّطْعَفَةً

په دی حال چه دوه چنده پر دوه چنده (وی) .

تفسیر: د دی مطلب داسی نه دی چه لږ سود واخلئ! خو دوه چنده او دری چنده ئی مه اخلئ! خبره دا ده چه د جاهلیت په زمانه کښی به خلقو هسی سود او سوائی اخیستل لکه چه نن ورځی ئی د (هندوستان) بنیه گران اخلی چه سل روپی به ئی ورکولی او د هغه سود به هم سل سل روپی سره تولیدی تر دی چه د سلو روپیو په عوض کښی به د زرهاؤ روپیو د جایداد خاوندان کیدل. هم دا صورت ئی دلته په آمنگاآهضمنه ها سره تعبیر وفرمایه. یعنی اول خو سود مطلقاً حرام او قبیح دی او بیا دا صورت خو ئی ډیر زیات شنیع او بد دی. لکه چه څوک ووائی. «خانه! په مسجد کښی کنځلی مه کوه!» نو د دی خبری مطلب داسی نه کیږی چه له مسجد څخه د باندی د کنځلو اجازه شته بلکه داسی الفاط د زیات تقبیح او تشنیع په موقع کښی ویل کیږی.

## وَاتَّقَتُوا اللهَ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ١٠

او وويريږئ له الله ښائي چه په مراد به ورسيږئ (خلاص به شئ تاسي د الله له قهره).

تفسیو : یعنی په سود خوړلو کښی هیڅ نیکی نشته بلکه ښیګڼه (ښه والی) په دی کښی ده چه له الله جل جلاله ځنی وویریږی !! او د سود خوارک پریږدئ .

## وَاتَّقُواالنَّارَالَّةِيُّ الْعِثَّاتُ لِلْكَفِي بِينَ اللَّهِ

او وويريږئ! له اوره هغه چه تيار کړی شوی دی له پاره د کافرانو.

تفسیو: یعنی سود خور دوزخ ته ځی چه هغه اصلاً د کفارو له پاره جوړ کړی شوی دی.

## وَٱطِيعُوا اللهَ وَالرَّسُولَ لَعَكَّكُمْ نُرْحَمُونَ ﴿

او حكم ومنئ د الله او (حكم ومنئ!) د رسول ( د الله) له پاره د دى چه پر

#### تاسی رحم وکړی شي.

تفسیر: د رسول الله صلی الله علیه وسلم د حکم منل هم په حقیقت کښی د الله جل جلاله حکم منل دی. ځکه چه هم ده حکم راکړی دی چه مونږ د ده د رسول الله صلی الله علیه وسلم حکم هم ومنو او د هغه پوره اطاعت وکړو. هغه احمقان چه د اطاعت او عبادت په منځ کښی څه فرق نه کوی دوی د رسول صلی الله علیه وسلم اطاعت په شرک سره تعبیروی. څرنګه چه د احد په غزا کښی د رسول الله صلی الله علیه وسلم له حکم ځنی مخالفت شوی و لکه چه وروسته راځی نو ځکه د راتلونکی زمانی له پاره تنبیه ورکوله کیږی چه د الله تعالیٰ د رحمت او د فلاح او بری هیله (امید) هلته کیدلی شی چه د الله جل جلاله او د رسول الله صلی الله علیه وسلم په خبرو باندی عمل او تګ وکړی شی.

# وَسَارِعُوَا إِلَّى مَغُفِمَ وْمِنْ تَرْبُكُهُ وَجَّنَّةٍ

او تلوار وکړئ په طرف د (هغو اعمالو چه سبب د) مغفرت د رب ستاسی او (سبب د دخول د) جنت (دی).

تفسير: يعنى د هغو اعمالو او اخلاقو په لورى منډي ووهئ! چه د الله تعالىٰ له وعدى سره سم د هغه په كولو سره د بخشش وړ (لائق) او د جنت مستحق ګرځئ.

### عَرْضُهَاالسَّلْوْتُ وَالْأَرْضُ

چه پلنوالي د هغه (لکه پلنوالي د) آسمانونو او ځمکې دي.

تفسیر: خرنگه چه د بنیادمانو په مغزو کښی د ځمکو او آسمانونو له وسعت څخه زیات بل کوم وسعت نشی راتلی، نو ځکه ئی د پوهولو له پاره د جنت عرض له هغه سره تشبیه کړ گواکی دا ئی راوښودل چه د جنت عرض له دی ځنی زیات و گنځ. کله چه د جنت عرض (سور) دومره وی، نو الله تعالیٰ ته ښه معلوم دی چه د هغه طول (اوږدوالی) به څومره وی؟.

## اُعِكَّ تُلِلْنُتَّقِينُ اللَّهِ يُنَ يُنُفِقُونَ فِي السَّرَّآءِ وَالضَّرَّآءِ

تیار کړی شوی دی دغه (جنت) له پاره د پرهیزگارانو هغه کسان چه نفقه ورکوی (مال لګوی د الله په نامه) په خوښی (یا ارزانی یا شتمنی کښی) او

#### تكليف (يا قيمتي يا تنگسه كښي).

تفسیر : یعنی نه په عیش او خوښی کښی الله تعالی هیروی، او نه د تنگسی او تکلیف په وخت کښی د الله تعالی په نامه باندی له ورکړی څخه ځان ساتی. په هره موقع او په هر حال کښی سم له خپله توانه سره د خیراتو او صدقاتو دپاره تیار وی او د سود خورانو په شان بخیلان او خزانه داران نه دی گواکی سره له بدنی جهاده مالی جهاد هم کوی.

## وَالْكَظِمِيْنَ الْغَيْظُ وَالْعَافِيْنَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُعِبُّ الْمُحْسِنِينَ ٥

او چه ځغمونکی د قهر دی (سره له قدرته) او عفوه کوونکی دی له خلقو (چه پری وکړی زیاتی او ظلم) او الله خوښوی نیکی کوونکی

تفسیر : د قهر او د غصی محفیل لوی کمال دی. برسیره پر هغه دا ډیر ښه او لوی کار دی چه د خلقو تجاوزات او غلطیانی هم بیخی معافوی. او نه ئی یوازی معافوی بلکه له هغوی سره احسان ـ نیکی هم کوی. غالباً پخواله دی نه د کومو خلقو په نسبت چه د نه ښیرا کولو امر، ارشاد او اشاره ورته شوی وه دلته د هغوی په نسبت د غصی او د قهر محفیل، او د عفوی او د تیرید لو مخنی د کار اخیستلو ترغیب ورکړی شوی دی. او هم د محینو اصحابو په نسبت چه د (احد) په غزا کښی ئی د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم له حکمه غاړی غرولی وی ـ یا تښتیدلی وو، د تقصیراتو د تیریدلو او د عفوی او احسان د شان اختیارولو په لوری توجه ورکړی شوی ده.

## وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلْوًا فَاحِشَةً أَوْظَلَمُوْا أَنْفُسُهُم

او هغه کسان کله چه وکړی دوی کومه لویه ګناه یا ظلم وکړی دوی پر ځانونو خپلو باندی (په کولو د وړو ګناهونو)

تفسیر: یعنی بیخی په ښکاره ډول (طریقه) سره څوک داسی د بی حیائی کوم کار وکړی چه د د هغه اثر متعدی وی او نورو ته هم ورسیږی، یا د کوم داسی خراب حرکت مرتکب شی چه د هغه ضرر لاژمی او یوازی د ده په ځان پوری محدود وی.

# ذَكَرُواالله فَاسْتَغْفَرُوالِنُ نُوبِهِمُ وَمَن يَغْفِرُ الذَّنُوبَ إلاالله فَ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَا فَعَـ لُوا وَهُمْ مَ يَعْلَمُونَ ۞ اوللٍك جَزَا وُهُمُ مُعْفِرة فَيْن تَرْبِهِمْ مَوجَنَّتُ جَرِّي مِن تَعْمَا الْاَنْهُرُ خِلِدِينَ فِيها وَنعِمَ أَجْرُ الْعَبِلِينَ ۞

نو یاد کړی دوی الله پس مغفرت وغواړی دوی له پاره د ګناهونو خپلو او څوک دی چه مغفرت کوی د (ټولو) ګناهونو (هیڅوک ئی مغفرت نه کوی) مګر (مغفرت ئی کوی) الله، او نه کوی مداومت دوی پر هغه ګناه چه کړی ده دوی حال دا چه دوی پوهیږی (چه مونږ بد کړی دی). هم دا (متقیان چه ذکر شول) جزاء د دوی مغفرت دی له (جانبه د) رب د دوی او جنتونه دی چه بهیږی لائدی له (ونو او ماڼیو د) هغو ویالی چه تل به وی دوی په هغو (جنتونو) کښی، او څومره ښه دی اجر (مزدوری) د عاملینو (دغه مغفرت او جنت).

تفسیو: یعنی د الله تعالیٰ عظمت او جلال ـ د ده عناب او ثواب ـ د ده حقوق او احکام د ده د عدالت سره مخامخ کیدل ـ او د ده وعد وعید په زړه کښی یاد کړی، او د ده یادونه په ژبه سره هم شروع کړی، مضطرب او ورڅخه وویریږی او په نامه سره ئی وبولی، او د ده د لوئی او کبریا ـ په مقابل کښی سر په سجده کیږدی (لکه چه د «صلوة التوبه» په حدیث کښی راغلی دی) بیا په هغی شرعی طریقی چه د ګناهونو د استغفار له پاره مقرره ده عفوه او مغفرت وغواړی. مثلاً د حقدارانو حق ادا ـ کړی، یا له دوی څخه معافی وغواړی او د الله تعالیٰ په حضور توبه او استغفار وکړی، (ځکه چه اصلی مغفرت کوونکی خو هم دغه پاک الله دی) او په هغی کناه باندی چه د بشریت په مقتضا ـ سره تری صادره شوی ده مداومت ونه کړی بلکه په دی باندی وپوهیږی چه حق تعالیٰ د بندګانو رښتیانی توبه منی، که دی په ندامت او اقلاع سره توبه باندی وپوهیږی چه حقور کښی په خلوصیت او انابت سره حاضر شی، نو دغه خلق هم په وباسی، او د ده په حضور کښی په خلوصیت او انابت سره حاضر شی، نو دغه خلق هم په دوهمه درجه متقیانو کښی داخل دی چه د هغوی له پاره جنت تیار شوی دی حق تعالیٰ د دی تائبینو ګناه عفوه کوی، او دوی ته پخپل جنت کښی ځای ورکوی، او هغه توبه او نیک عمل چه دوی کړی وی دوی ته د هغه ډیر ښه عوض ورکول کیږی.

# قَدُخَلَتُ مِنُ قَبُلِكُمُ سُنَى فَيَدُووُافِي الْاَرْضِ فَانْظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَهُ الْمُكَدِّبِينَ ﴿

په تحقیق تیری شوی دی پخوا له تاسی ډیری طریقی (د کفارو د هلاک) نو وګرځئ! (تګ وکړئ) تاسی په ځمکه (جهان) کښی پس وګورئ! چه څرنګه ؤ عاقبت (انجام) د نسبت کوونکو د دروغو (رسولانو ته).

تفسیو: یعنی پخوا له تاسی څخه ډیر اقوام او ملل تیر شوی دی، او لوئی پیښی شوی دی. او د الله تعالیٰ عادت هم وار په وار معلوم کړی شوی دی. که له دوی ځنی هغه کسان چه د انبیاء علیهم السلام په عداوت، او د حق د تکنیب له پاره ئی ملاوی تړلی دی، او د الله جل جلاله او د ده (رسول) له تصدیق او اطاعت څخه ئی مخ اړولی دی، او په حرامخوری او ظلم او عصیان باندی ئی اصرار کړی دی د هغوی انجام څومره خراب شوی دی.! که ستاسی یقین نه وی نو د ځمکی پر مخ باندی وګرځئ!، او ښه تفتیش او تحقیق وکړئ! او د دوی د تباهی علائم او آثار وګورئ چه نن هم ستاسی د مملکت په شاؤ خوا کښی نژدی موجود دی، نو پر دغو واقعاتو د غور کولو څخه د (احد) د غزا دواړو خواؤ ته عبرت او پند په کار دی. یعنی مشرکان چه د الله تعالیٰ او د رسول الله صلی الله علیه وسلم د عداوت لامله (له وجی) ئی د حق د ابطال له پاره ملاوی تړلی وی، پخپل دی لړی او عارضی فتحی او بری باندی دی مغرور نشی! ځکه چه د هغوی ملوی تنجام بی له هلاکته او بربادی بل هیڅ شی نه دی، او مسلمانان دی د کفارو له سختیو، آخری انجام بی له هلاکته او بربادی بل هیڅ شی نه دی، او مسلمانان دی د کفارو له سختیو، او د دوی له وحشیتوب، او لاس غځولو، یا د خپلی دی عارضی ماتی څخی ملول او مأیوس نه وی، چه آخر حق غالب او کامیابیږی، او د پاک الله هم دا سنت او عادت له پخوا راهیسی جه آخر حق غالب او کامیابیږی، او د پاک الله هم دا سنت او عادت له پخوا راهیسی جه آخر دق نه بدلیدونکی دی.

## هٰنَا بَيَانُ لِلتَّاسِ وَهُدًى وَمُوْعِظَةٌ لِلْمُتَّقِينِ،

دا (قرآن) بیان دی له پاره د (ټولو) خلقو او هدایت (لار ښوونه) او موعظت (نصیحت) دی پرهیز کارانو ته

تفسیر: یعنی د عامو خلقو د غوړونو د خلاصولو له پاره دغه قرآنی مضامین بیانیږی چه د هغو د اوریدلو څخه له الله تعالیٰ ځنی ویریدونکی خلق هدایت او پند اخلی مگر هغه کسان چه د دوی په زړونو کښی د الله تعالیٰ خوف نه وی نو دوی به د نصیحت کوونکو له تنبیهاتو ځنی څه ګته واخلی؟.

## وَلاتِهِنُوْاو لَا تَعْزَنُوْا وَانْتُهُ الْاَعْلُونَ إِنْ كُنْتُمْ مُّؤُمِدِينَ @

او مه سستیرئ تاسی! او مه خپه کیرئ تاسی! او هم دا تاسی غالبان یئ که یئ تاسی مؤمنان (په حقه سره).

تفسیر: دا آیتونه د (احد) د غزا به باره کښی نازل شوی دی کله چه مجاهدین د ډیرو زخمونو له لاسه توتی توتی وو او د دوی د ډيرو لويو لويو جنګياليو او نومياليو شهيدانو غوږونه او یوزی او نور اعضاء یری کړی شوی او مثله وو، او د دوی جنازی تر سترګو لاندی یرتی وی محمد عليه الصلواة والسلام هم د شقيانو له لاسه په مات غاښ او ژوبل تندى په وينو رنګ په نظر راته او ظاهراً له هر لوری د ماتی او شکست منظره ښکاریده، د دی ناامیدیو او سختیو به هجوم كښى د الله تعالىٰ دا زورور او مۇثر بشارت غوږونو ته ورسيد. ﴿ ۗ وَكُلَّ يَهُنُواْوَلَاتَّحُرُنُوْاوَاَنْتُهُ الْأَعْلَوْنَ إِنْ كُنْنُدُومُمُومِنِينَ ﴾ وكورئ! چه له ډيرو سختيو ځني مه ويريږئ! او د الله تعالىٰ د دسمنانو یه مقابل کسی نامردی، سستی او بی زړه توب مه کوئ! او په دی درپیښو شویو حوادثو او مصائبو باندى مه غمجن كيږئ! او مات زړه او ورانه خوله مه كينځ چه دا له تاسى سره وړ (لائق) او د مؤمنانو دستور نه دی! او په ياد ئې ولرئ چه هم دا نن هم دا تاسې معزز، سرلوړی، او غیرتمن یع! چه د حق په حمایت کښې رېړونه ګالع! (تکلیفونه تیروئ) او ځانونه قربانوئ! نو په يقين سره وروستني بري هم ستاسي دي! او په پاي (اخر) کښي هم دا تاسي غالب او کامیاب یئ خو یه دی شرط سره چه د ایمان او ایقان یه لاره مستقیم ووسئ! او د الله تعالیٰ یر وعدو یوره باور ولرئ! او له «جهاد» فی سبیل الله او د رسول الله صلی الله علیه وسلم له اطاعت څخه قدم بيرته وانخليع! دا د الله تعاليٰ بشارت ماتو زړونو ته پيوند او مړاوو څيرو ته نوی ژوند ورعطا کړ او د دوی په جسمونو کښي تازه روح ننوت او نتیجه ئي داسي شوه، هغه كافران چه يو ساعت پخوا له دى نه ظاهراً غالب ښكاريدل، د زخمي او ستړو ستومانو مجاهدينو د انتقامی هجوم په مخ کښی بياونه شو دريدلی او د خپلو دوو پښو سره ئی دوه نوری پښی په قرض اخیستی سر ځوړی مخ په کورونو وتښتیدل.

سستی مه کوی یه جنگ کښی، نه خپګان یه «ما اصاب»

تاسی یځ د دوی د یاسه ، که ایمان لرئ او آب

تاسی مرئ د رب پر لاری، شهیدان جنت مآب

دوی په لاری د شیطان مری اور ئی ځای غوښی کباب

# إِنْ يَنْسُسُكُونُ قَوْحٌ فَقَدْمُ مَسَّ الْقَوْمَ قَدْحٌ مِّ مَثْلُهُ ﴿

## وَتِلْكَ الْاَيَّامُرِئْكَ الوِلْهَاكِيْنَ النَّاسِ

که ورسیږی تاسی ته زخم نو په تحقیق رسیدلی دی قوم (د کفارو) ته (هم) زخم په شان د زخم ستاسی، او دا ورځی (د ژوندون) اړوو راړوو ئی (په وار) په منځ د خلقو کښی،

تفسیر: هغه شدید نقصان چه مسلمانانو ته په جنگ کښی رسیدلی ؤ دوی له هغه مخنی ډیر خپه او غمجن وو، برسیره پر هغه د منافقانو او دښمنانو د ډیری طعنی څخه هم ډیر په ربړونو کښی وو. منافقانو به ویل . «که محمد په رښتیا سره د الله رسول وی، نو دومره نقصانونه به ولی ورته رسیدل؟ یا د لړی مودی له مخی به ولی ماتی ورته پیښیدی؟» په دی آیتونو کښی الله تعالیٰ مسلمانانو ته تسلی ورکړه، چه که په دی غزا کښی تاسی ته ربړ او تکلیف درپیښ شو، نو تر دی د مخه هم دا راز (قسم) تکلیفونه مقابل لوری ته هم رسیدلی دی. د «احد» په غزا کښی ستاسی (۱۷) سړی شهیدان او ډیر غازیان زخمیان شول، حال دا چه یو کال پخوا له دی نه د «بدر» په غزا کښی د کفارو اویا سړی مردار، ډیر سړی ئی زخمیان اویا تنه ئی گرفتار شول او پومبی په هم دی «احد» کښی د دوی ډیر جنګیالی مقتول او مجروح شول، لکه چه د ﴿ وَلَقَنَّ صَدَّکُوْاللهُ وَعُنَکُوْاللهُ وَعُنکُوْاللهُ وَعُنکُوْاللهُ وَعُنکُوْاللهُ وَعُنکُوْاللهُ وَعُنکُوْاللهُ وَعُنکُوْاللهُ وَعُنکُوْاللهُ وَعُنکُوالهُ بُوالهُ بُول او مجروح شول، لکه چه د ﴿ وَلَقَنَّ صَدَوَی اویا تنه سړی په ذلت سره بندیان شول، حال دا چه ستاسی هیڅ یو تن هم دغه ذلت او تحقیر نه دی لیدلی. لنډه ئی دا چه خپل نقصان د هغوی له نقصان سره موازنه او پر تله کړئ! تحقیر نه دی لیدلی. لنډه ئی دا چه خپل نقصان د هغوی له نقصان سره موازنه او پر تله کړئ! څو دغه خبره له ورا درښکاره شی چه تاسی ته د غم او خپګان هیڅ یوه موقع نه ده پاتی او نه هغوی دغسی سترګی لری چه د خپل غرور او تکبر سرونه لړ څه ورپورته کړی.

کله وی پر موند، کله بیا شی زموند \_ کله شو خپه ، کله وی خوښی زموند باقی زموند عادت له پخوا څخه هم داسی دی چه سختی، او نرمی، زحمت او راحت، مشقت او آسانی، عزت او ذلت راولو او د هغو ښو ورځو تقابل، تل له بدو ورځو سره کوو کله شپه کړو، کله ورځ، کله ژمی کړو، کله اوړی، کله سمسور کړو کله خمسور، کله وریځ کړو کله شین، کله وچ کړو، کله زرغون، او همیشه د خلقو حال احوال سره بدلوو او د نن خوند د سبا په ژوند کښی ډدو، چه په دی کښی ډیر حکمتونه پټ او اسرار مضمر دی بیا کله چه کفار سره له دومره ربړ ګاللو (سختی تیرولو)، د باطل له حمایت ځنی لاس نه اخلی، نو تاسی مؤمنان به د حق په حمایت او نصرت کښی ولی بی زړه کیږی؟ او دومره تردد او اندیښنه به ښکاروئ؟ حال دا چه له هر رنځ ځنی ګنج په لاس، او په هری تیاری پسی د رنا احساس کیږی.

بی له رېړه هوسائی نشته هیچیری زحمت ګالی راحت مومی خلق هر چیری څو چه ځان خپل په اغزو نه کاندی څیری په وصال به د ګل ښاد نشی هیچیری

## وَلِيَعْلَمُ اللهُ الَّذِينَ الْمَنُوا

او له پاره د دی چه معلوم کړی الله هغه کسان چه ایمان لرونکی دی (په علم الشهود سره هم)

تفسیو: یعنی د دی له پاره چه الله تعالیٰ رستین ایمان لرونکی له منافقانو ځنی جلا (جدا) کړی او د دواړو رنګونه او بنی جلا جلا (جداجدا) په نظر راشی.

## وَيَتَّخِذَمِنْكُمْ شُهَدَآءً وَاللهُ لَا يُحِبُ الظَّلِمِينَ ﴾

او (بل له پاره د دی چه) ونیسی (الله) له تاسی شهیدان، او الله نه خوښوی ظالمان (کافران).

تفسیر: له ظالمانو ځنی که د مشرکانو هغه ډله مراد وی چه د (احد) په غزا کښی د مسلمانانو په مخامخ کښی ولاړ وو نو مطلب به ئی داسی کیږی چه د دوی د دی عارضی بری سبب دا نه دی چه پاک الله له دوی سره محبت لری بلکه دا بری نورو اسبابو باندی بنا دی. او که له ظالمانو څخه هغه منافقین مراد وی چه په عین موقع کښی له مسلمانانو ځنی جلا (جدا) شول نو دا راښکاروی چه دوی د الله تعالیٰ په نزد مبغوض دی نو ځکه د ایمان او شهادت له لوئی درجی ځنی بی برخی او لکه مرداره لری وغورځول شول.

## وَلِيُمَحِّصَ اللهُ الَّذِينَ امَنُوا وَيَمُحَقَ الْحَفِرِينَ ®

او (بل دپاره د دی چه پاک او صاف کړی) الله (له ګناه) هغه کسان چه ایمان لرونکی دی او هلاک کړی (الله) کافران.

تفسیر : یعنی ماتی او بری دواړه بدلیدونکی شیان دی. خو په دی غزا کښی ئی مسلمانانو لره د شهادت د لوړی درجی ورکړه مطلوب وه او د مؤمنانو او منافقانو آزموینه او معلومول یا له گناهونو ځنی پاکول مقصود ؤ او په ورو ورو سره د کافرانو فنا او محو کول منظور ؤ چه هغوی په عارضی غلبی او موقتی بری باندی مسرور او مغرور شی او په کفر او طغیان کښی له پخوا نه لا زیاته ترقی او پرمخ تګ وکړی او ښه پکښی بوخت او لګیا شی او د الله تعالیٰ د قهر او غضب ښه وړ (لائق) او مستحق وګرځی، نو د دی له امله (وجی) دا عارضی ماته د مسلمانانو په برخه شوه که نه پاک الله له کفارو ځنی خوښ او راضی نه دی.

# آمُر حَسِبُتُمُ اَنْ تَكُ خُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعُلَمِ اللهُ الَّذِينَ جَهَدُوْا مِنْكُمْ وَيَعُلَمَ الطّيبِرِيْنَ ۞

(بلکه) آیا گمان کوئ تاسی (ای تښتیدونکو په احد کښی) د دی چه ننه به وځئ جنت ته حال دا چه معلوم کړی به نه وی الله (په علم الظهور سره هم) هغه کسان چه جهاد ئی کړی دی له تاسی ځنی او (نه دی په علم الظهور سره) معلوم کړی (الله) صابران (ثابتان په سختیو کښی)

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ تاسی د جنت به دغه اعلی مقاماتو او لوړو درجو رسوی نو آیا تاسی داسی گنئ چه هم داسی بی له هیڅ ربړ گاللو (سختی تیرولو) څخه آرام هم هغه ځای ته رسیږئ! او الله تعالیٰ به له تاسی ځنی څه پوښتنه نه کوی؟، او امتحان به له تاسی نه اخلی؟ چه څومره کسان له تاسی ځنی د الله تعالیٰ په لاره کښی جنګیدونکی؟ او څومره کسان د جنګ په وخت کښی ثابت قدم پاتی کیدونکی دی؟ داسی خیال مه کوئ ځکه چه لوړو ځایونو ته هم هغه سړی رسیدلی شی چه د الله تعالیٰ په لاره کښی هر ډول (قسم) مصائب او متاعب پر ځان آخلی، ربړونه گالی (مشکلات تیروی) او د ځان قربانولو او مصاعبو له پاره تل تیار ولاړ وی.

# وَلَقَكَ كُنْتُهُ وَتَمَنُّونَ الْمُوْتَ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَلْقُوُّهُ 'فَقَدْ رَائِتُمُوهُ وَأَنْتُهُ وَتَنْظُرُونَ ﴿

او خامخا په تحقیق وئ تاسی چه آرزو به مو کوله د مرګ پخوا له هغه چه تاسی پیښیدئ پر دغه (مرګ) حال دا چه تاسی (ورته) کتل.

تفسیر: هم هغه اصحاب الکرام رضی الله عنهم چه د «بدر» د غزا له شرکته بی برخی پاتی وو، دوی د (بدر) د شهیدانو د ډیرو فضائلو له اوریدلو ځمنی داسی تمنا او آرزو کوله چه کاشکی الله جلاله بیا موقع راولی، چه مونږ هم د الله تعالیٰ په لاره کښی ووژلی شو او د شهادت دا لوړه مرتبه حاصله کړو. هم دی حضراتو د «احد» په غزا کښی دغه مشوره وړاندی کړی وه چه راځئ! له مدینی منوری نه د باندی ووځو!، او هلته له غلیم سره وجنګیږو!. دوی ته

فرمائی هغه شی چه تاسی ئی تمنا کوله، ستاسی تر سترګو لاندی راغی، نو اوس د پرمخ تګ په ځای، بیرته ولی ځان باسئ؟ په حدیث کښی راغلی دی چه «د دښمن د لیدلو تمنا مه کوئ! مګر که ورسره مخامخ شوئ، نو ثابت قدم اوسئ»

# وَمَامُحَمَّدُ الكَّرسُولُ قَلُ خَلَتُ مِنْ قَبُلِهِ الرَّسُولُ أَفَايِنُ مَّاتَ اَوْقُتِلَ انْقَلَبُتُهُ عَلَى اَعْقَالِكُو وَمَنْ يَنْقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ فَكَنُ يَضْرَّ اللهَ شَيْئًا وسَيَجْزِى اللهُ الشَّكِرِيْنَ ﴿

او نه دی محمد مگر (دی) یو رسول (د الله)، په تحقیق تیر شوی دی له ده نه پخوا (ډیر) رسولان، آیا نو که مړ شی (محمد) یا شهید کړی شی (محمد) نو بیرته به وګرځئ تاسی پر پوندو خپلو (کفر ته)، او هر څوک چه بیرته وګرځید، په پوندو خپلو (کفر ته) نو له سره به زیان ونه رسوی الله ته هیڅ شی، او ژر به جزا ورکړی الله شکر ګزارو ته (د اسلام په نعمت).

تفسیر : واقعه دا ده چه د «احد» یه غزا کښی نبی کریم صلی الله علیه وسلم د جنګ نقشه بالذات يخپله جوړه كړه. د ګردو (ټولو) صفونو له جوړولو څخه وروسته يوه دره ياتي شوه چه له هغی دری (وت) څخه اندیښنه وه چه د کفارو لښکر د شا له لوری یرغل (حمله) رانه وړی. نو د دی دری به یوی لوړی څوکی کښی رسول الله مبارک ینځوس تنه زورور غشی ویشتونکی وټاکل (مقرر کرل) چه د هغوی رئیس حضرت عبدالله بن جبیر رضی الله عنهم ؤ. او یر دوی ئی زیات تاکید وکړ چه «مونږ په هر حالت چه یو، ودی اوسو، خو تاسی هرومرو (خامخا) هم دا څوکه وساتئ! او یخپلو غشو سره د هم دغی دری ساتنه وکړئ! اعم له دی نه چه نور مجاهدین غالب وی، که مغلوب، تر دی که تاسی ووینځ. چه مرغان د هغوی غوښی خوری، خو بیا هم له خپله ځايه مه خوځيږئ!. «وانا لن نزال غالبين ماثبتم مكانكم ـ (بغوى) مونږ تر هغه وخته پورى بریالی (کامیاب) یو څو تاسی دا ځای تینګ وساتئ! » الغرض وروسته له دی چه رسول اکرم صلی الله علیه وسلم کرد (ټول) فوځ ته یوره هدایت ورکړ، بیا یه «جهاد» باندی شروع وشوه. د غزا میدان ښه تود ؤ. اسلامی غازیان به کامیاب او وړاندی کیدل او د خپل شجاعت جوهر به ئی سکاراوه. د ابودجانه، علی مرتضیٰ او نورو مجاهدینو رضی الله عنهم د توری او بهادرئ به مقابل کښی د قریشو د مشرکینو ملاوی ماتی شوی او پرته (علاوه) له تیښتی بله هیڅ یوه لاره دوی ته یاتی نشوه او حق سبحانه و تعالیٰ د خپل نصرت موعوده وعده یوره کړه او کفارو ته سخته ماتی ورپیښه شوه نو له ویری ځنی مخ په تیښته شول د دوی ښځی چه د غیرت

ورکولو او جوش پیدا کولو له پاره راغلی وی خپلی پینځی په لاس نیولی تښتیدی او پر ویره سره ئی هر لوری ته منډی وهلی. مجاهدینو د غنیمت پر اموالو باندی قبضه کول شروع کړل کله چه دغه ننداره هغو (٥٠) تنو غشو ویشتونکو ته ورڅرګنده شوه نو ئی داسی ګومان وکړ چه ګواکی فتح کامله شوه او دښمن تښتي، نو زمونږ دلته چتې (بيکاره) کيناستل څه په کار دی؟ ښه خو دا ده چه د غلیم تعقیب وکړو او په غنیمت کښې هم خپله برخه واخلو عبدالله بن جبیر(رضي الله عنه) د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم توصیه او ارشاد دوی ته ور یه یاد کر، خو دوی هسی وگڼل چه لکه مونږ د رسول الله صلى الله عليه وسلم اصلى مقصد او هدف بيخي پوره کړى دى اوس نو په دی ځای کښی ولی وزګار کینو په دی خیال کښی ګرد (ټول) تیروتل. یواځی عبدالله بن جبیر رضی الله تعالیٰ عنه له (۱۱) تنو نورو ملګرو رضی الله تعالیٰ عنه سره د هغی دری د ساتنی له پاره یاتی شول. د مشرکینو سواره (رساله) د خالد بن ولید یه ریاست چه تر دغه وخته یوری یه اسلام سره لا مشرف شوی نه و د تیښتی یه منځ کښی یو ځلی بیرته وایس شوه او د هم هغی دری له لوری ئی ير مسلمانانو حمله (يرغل) يوووړ، لسو دولسو غشو ويشتونکو ونشو کولی چه د هغو (۲۵۰) تنو سورو مخه ونیسی، خو سره له هغه هم عبدالله بن جبیر سره د خپلو ملګرو رضی الله عنهم سه په بهادرئ سره تر دی حده پوری مدافعه وکړه چه ځانونه ئی ګرد (تول) سره قربان کرل. مسلمانان مجاهدین چه د شا له جانبه بیخی مطمئن وو ناڅایه بر دوی باندی د مشركانو سواره ورغلل او د مخي له لورى د مشركينو هغه فوځونه هم بيرته وروګرځيدل چه يخوا له دی نه تښتيدلی وو او سخت جنګونه سره ونښتل او مجاهدين بيخې د کفارو له لورې محصور او سخت ویروونکی جنګ ته مجبور شول نو ځکه ډیر مسلمانان سره شهیدان او زخمیان شول. په هم دی تهلکه او پریشانی کښی (ابن قمینه) یوه غته تیږه (ګته) د رسول الله مبارک په لوری وروویشته چه د هغی په اثر د رسول الله مبارک پاک غاښ شهید او چهره منوره څیره ئی زخمی او ژوبله شوه (ابن قمیئه) غوښتل چه د رسول الله صلى الله علیه وسلم وژلو ته هم اقدام وکړی مګر اسلامي علم وړونکی مصعب بن عمیر رضی اللہ تعالیٰ عنه مدافعه وکړه خو رسول اللہ مبارک د زخم له شدته یر ځمکه ولوید، کوم شیطان غږ وکړ. چه «محمد ووژل شو !» د دی بدی خبری یه اوریدلو سره مسلمانان وارخطا شول او پښې ئې سستې شوي، او لاس تر زني پاتې شول. ځينې مسلمانان مبهوت او حیران کیناستل ځینو ضعفاؤ ته هسی یو خیال پیدا شو چه د مشرکانو له رئیس ابوسفيان ځني يناه وغواړي. ځينو منافقانو وويل. «كله چه محمد ووژل شو نو مونړ اسلام بيخي یریږدو، او خپلو پخوانیو مذهبونو ته بیرته ګرځو» په دی وخت کښي انس ابن النضر د انس بن مالک «رض» تره وویل «که محمد صلی الله علیه وسلم یه شهادت ورسید نو د محمد صلی الله علیه وسلم رب خو ژوندی دی او وروسته د محمد صلی الله علیه وسلم له شهادت څخه زمونږ ژوند څه په کار دی؟ په دی مبارکه لاره کښې چه رسول الله مبارک خپل ځان قربان کړی دی، ښائي چه مونږ هم ځانونه قربان کړو!» دا ئې وويل او پر کفارو ئې حمله او پرغل ورووړ او د جنګ ډګر ته لکه زمری ور وړاندی شو او تر هغه يوری په بهادرئ وجنګيد، چه په شهادت ورسيد. رضي

الله عنه!. په دې وخت کښی د رسول الله مبارک غړ پورته شو.

«الى عباد الله! انا رسول الله \_ زما په لورى راشئ! اى بند كانو د الله زه د الله رسول يم. كعب بن مالك رضى الله عنه د رسول الله مبارك غير وبييراند او چيغه ئى وكړه. «اى مسلمانانو! زیری می درباندی چه رسول الله مبارک لله الحمد ژوندی دی!» دلته د دی غږ د اوریدلو په اثر ګردو (ټول) مسلمانانو هم هغه لور ته ورتګ شروع کړ او سم د لاسه (۳۰) تنه اصحاب د ده مبارک په ګرد (ټول) چاپير کښي سره غونډ شول او په سخته مدافعه ئي شروع وکړه او د مشرکانو فوځ ئي بيا سره تيت او پرک (منتشر) کړ. په دې موقع کښي سعد بن ابي وقاص، طلحه، ابو طلحه، قتاده بن النعمان او نورو اصحابو رضى الله عنهم اجمعين ډير زيات رېړونه وګالل (تکلیفونه تیر کړل) او خپل سرونه ئی بخپلو ورغویو کښی ونیول او سخت جنګونه ئی له کفارو سره وکړل تر دی چه مشرکانو بیخی میدان پریښود او بیا تیښتی ته اړ او مجبور شول. او دا آیت نازل شو. ﴿ وَمَامُحَمَّدُ إِلَّارِسُولُ ﴾ الآیة ـ یعنی محمد صلی الله علیه وسلم هم یو بنده او رسول د الله دی، خدای خو نه دی، له ده ځنی پخوا ډیر رسولان تیر شوی دی چه وروسته له هغوی ځنې د هغوی تابعانو د هغوی دين ساتلي دی. او خپل ځان او مال ئې تری جار (قربان) كړى دى. مگر هغه دين ئى له لاسه نه دى ايستلى. او تل ئى قائم ساتلى دى. د رسول الله صلى الله عليه وسلم انتقال له دى فاني دنيا ځني كومه د تعجب خبره نه ده كه دا وخت نه وى نو يه بل کوم وخت کښي خو هرومرو (خامخا) دی وفات کیږی که کوم وخت دی وفات یا بالفرض په شهادت ورسیږی، نو آیا تاسی به د دین له خدمت، یا د هغه له حفاظت نه ژر تر ژره پر خپلو پوندو بیرته ګرځیځ؟ او له «جهاد» فی سبیل الله ځنی به مخ اړوئ؟ لکه چه اوس د ده د قتل د خبر له اوريدلو ځنې ډير کسان بي حوصلي شول او له پښو ولويدل يا د منافقينو له مشورو سره سم العياذ بالله بيخي له دين حُيني مخ اړوئ؟ او بيرته كافران كيږئ؟ له تاسي حُيني داسي هیله هیڅکله نه کیږی، که څوک داسی وکړی نو خپل ځان ته به نقصان ورسوی او الله تعالمٰی ته هیخ زیان نشی رسولی الله جل جلاله ستاسی مرستی (مدد) ته محتاج نه دی، بلکه تاسی شکر وکړئ که هغه تاسي ته د دين لار نه وي درښودلي او د دين په خدمت کښي ئې نه وي مشغول کړي نو ستاسي حال به څه و؟

«مه ږده ته احسان په چا چه کوم خدمت د قوم

قوم ږدی احسان په تا چه کوی خدمت د قوم»

او شکر هم دا دی چه مونبر لا زیات د دین په خدمت کښی مضبوط او ثابت قدم اوسو. په دی کښی اشاره ده چه د رسول کریم صلی الله علیه وسلم د وفات په تقریب کښی به ځینی خلق له دین څخه اوړی. او هغه کسان چه په دین باندی قائم پاتی وی هغوی ته به لوی اجر وی لکه چه هم داسی پیښه هم وشوه چه ډیر خلق مرتدان شول او د صدیق اکبر رضی الله تعالیٰ عنه په وسیله بیرته په اسلام مشرف شول او ځینی تری ووژل شول.

تنبيه : ﴿ قَدُ خَلَتُ مِنْ مَبُلِهِ الرُّسُلُ ﴾ كښى ﴿ خَلَتُ ﴾ به له «خلو» محنى مشتق وى. چه معنى

جلاله فرمائى. ﴿ وَإِذَالْقُوْمُ قَالُوٓ الْمَنَّا ۚ قَالُوٓ الْمَنَّا ۗ قَالُوٓ الْمَنَّا ۗ قَالُوٓ الْمَنَّا قَالُوٓ الْمَنَّا قَالُوٓ الْمَنَّا قَالُوَ الْمَنْاقَةِ وَإِذَا خَلُوْا عَضَّوْ اعْلَيْكُوْ الْرَبَّامِلَ ﴾ يعنى كله چه تاسی پریږدی او جلا (جدا) کیږی. او هم په «الرسل» کښی استغراقی لام نه دی بلکه جنسی دى، ځکه چه د مدعا په اثبات کښي استغراق لره هيڅ دخل نشته عيناً د هم دى جملي په شان د مسيح عليه السلام به نسبت ئى هم فرمايلى دى چه ﴿ مَاالْيَسِيُحُ إِنْ كُرْيَمُ إِلَّا رَسُولٌ قَلْ حَلَتُ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ ﴾ آیا دلته که لام استغراقی واخیست شی، نو د هغه معنی به داسی کیږی. گرد (ټول) رسولان له مسیح علیه السلام څخه پخوا تیر شوی دی، او هیڅوک نه دی پاتی چه وروسته له هغه ځنی مبعوث شی، نو لامحاله لام جنسی اخلو، نو هم هغه دی دلته هم ونيوه شي. د هغه تائيد له دي ځنې هم كيږي، چه د عبدالله بن مسعود رضي الله تعالىٰ عنه په مصحف کښی او د ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه یه قرأت «الرسل» نه بلکه (رسل) «نکره» ده. باقی د (خلو) په تفصیل کښې یوازی د موت یا د قتل ذکر د دی له امله (وجی) کړی شوی دى، چه طبيعي موت خو يه هر حال راتلونكي ؤ او د قتل خبر يه هم هغه وخت كښي مشهور کړی شوی ؤ. او څرنګه چه د موت د صورت وقوع مقدره وه نو ځکه پر قتل باندی مقدم کړ شو. د رسول الله صلى الله عليه وسلم د وفات په تقريب كله چه ابوبكر صديق رضى الله تعالىٰ عنه د اصحابو په مجمع کښی دا پوره آيت تر ﴿ الشّٰكِوِيْنَ ﴾ پوری، بلکه د ﴿ اِتَّكَ مَيِّتٌ ثَرَاتَهُمُ مَيِّتُوْنَ ﴾ آيت ئی هم ولوست. نو خلق ﴿ قَنُ خَلَتُ ﴾ او د ﴿ اَقَالِمِنُمَّاتَ ﴾ او د ﴿ اِتَّكَ مَيِّتٌ ﴾ او د «خلو» ځنی، د رسول الله صلی الله علیه وسلم د (خلو) او د موت په عدم استبعاد او جواز متنبه شول، چه هم دا د حضرت ابوبکر صدیق رضی الله تعالیٰ عنه غرض ؤ د موت یه وقوع باندی نه ابوبكر صديق رضي الله تعالىٰ عنه يه دى سره استدلال وكر او نه بل څوک يرى وپوهيدل كه دغو الفاظو د موت د واقع کیدلو خبر ورکولی نو بایده ؤ چه د دی آیت د نزول وخت یعنی اوه كاله يخوا له دى نه وكانه شي، چه رسول الله صلى الله عليه وسلم يكسى وفات شوى دى. په دى تقریر سره د ځینو محرفینو ګرد (ټول) تحریفات «هبأ منثورا» کیږی مونږ د زیات تطویل له خوفه زیات بسط نه شو ورکولی. خو علماؤ ته مو څه اشاری وکړی.

ئى تيريدل، كوښى كيدل، تلل دى. او له هغه سره موت لازم نه دى لكه چه پاک خداى جل

## وَمَا كَانَ لِنَفْسِ آنَ تَمُوْتَ إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ كِتْبًامُّؤَجَّلًا

او نشته هیخ نفس لره دا چه مر شی مکر په اذن (حکم) د الله سره چه لیکلی شوی دی (دا مرک) په یوه مقرر وخت کښی (چه نه وړاندی او نه وروسته کیږی)،

تفسیر : نو هر کله چه هیڅوک بی د الله تعالیٰ له حکمه نه شی مر کیدی اګر که د موت ډیر اسباب هم سره غونډ شوی وی او د هر سړی موت په مقرر وخت کښی راتلونکی دی اعم له دی چه د ناروغی له امله (وجی) وی که د قتل یا په بل سبب سره نو پر الله تعالیٰ باندی توکل کوونکو ته له دی مرګه ویریدل نه ښائی او نه د کوم لوی یا واړه د موت د اوریدلو له خبره ښائی چه سړی مایوس او ناامیده شی، او بیخی غمجن کینی.

چه له مر که خلاصون نشته ای مؤمنه

غزا کړه! په اخلاص د زړه په مينه

له خپله وخته به ړومبی تا څوک مړ نه کړی

که هر څو په زړه لری څوک درته کینه

چه په تيښته څوک له مرګه نه خلاصيږی

غازی ښائی په غزا کښی د غلیم کړی تویه وینه

## وَ مَنْ يُرِدِ ثَوَابَ اللُّهُ نَيَا نُؤْتِهِ مِنْهَا عَ

او هر څوک چه غواړی (په عمل خپل سره بدل) ثواب د دی دنیا نو ور به کړو مونږ هغه ته له هم دغه (دنیوی بدل)

تفسیو : یعنی که الله جل جلاله اراده وفرمائی. لکه چه په (۱۵) جزء د (بنی اسرآئیل) په ۱۸ آیت (۲) رکوع کښی مونږ داسی یو آیت لولو. ﴿ خَبُلْنَالَهُ فِيْهَامَانَتَاكُمُ لِيُنَّالُهُ فِيْهَامَانَتَاكُمُ لِيُنْ اَلِهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اِللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّه

## وَمَنْ يُثْرِدُ تُوَابَ الْأَخِرَةِ نُؤْتِهِ مِنْهَا \*

او هر څوک چه غواړی (په عمل خپل سره بدل) ثواب د آخرت نو ور به کړو مونږ هغه ته له هم دغه (آخروی ثواب)

تفسیر: یعنی هغه به په آخرت کښی هرومرو (خامخا) خپل بلل مومی، د دی آیت په ړومبی جمله کښی پر هغو کسانو باندی تعریض دی، چه هغوی د غنیمت د مال په طمع کښی له حکم څنی علول کړی ؤ او په دوهمه کښی د هغو کسانو ذکر دی، چه پر فرمان منلو باندی برابر ثابت قدم پاتی وو.

## وَسَنَجُزِى الشَّكِرِيْنَ @

او ژر به جزا (ثواب) ورکړو مونږ شکر ګزارو (احسان منونکو) ته.

تفسیر: یعنی هغه کسان چه پر دغه دین ثابت قدم پاتی کیږی، هغوی ته هم په دین او هم دنیا کښی اجر ور په برخه کیږی. خو که څوک د دی لوی نعمت په قدر باندی وپوهیږی. (کنا فی الموضح)

# وَكَأِيِّنُ مِّنْ ثَنِيٍّ مَٰتَلَ مَعَهُ رِبِّيُّوْنَ كَثِيرٌ ۚ فَمَا وَهَنُوْ الِمَا اَصَابَهُمُ فَ فَ سَبِيلِ اللهِ وَمَاضَعُفُوا وَمَا اسْتَكَانُوْ أَ وَاللهُ يُحِبُ الصَّبِرِيْنَ ۞

او ډیر له انبیاؤ ځنی وو چه د دوی په مرسته (مدد) جنګیللی وو ربانی سړی (د الله طالبان) ډیر (له حده تیر) نو هیڅ قدر به نه سستیلل هغوی له سببه د هغه تکلیفه چه رسیللی به ؤ دوی ته په لاره د الله کښی او نه به ضعیفان کیلل (په جنګ کښی) او نه به سر ټیټاوه دوی (دښمن ته)، او الله خوښوی صبر کوونکی (ثابت قدمان په سختیو کښی نو ورته ورکوی ثواب)

تفسیر: یعنی له تاسی څخه پخوا ډیر د الله تعالی خاص بندگان له انبیاؤ علیهم السلام سره مله شوی، له کفارو سره ئی جنگ کړی دی چه په هغو کښی ډیر زیات تکالیف او ربرونه ئی گاللی (تیر کړی) دی. خو په دغو شدائدو او مصائبو کښی هم د هغوی په ارادو کښی هیڅ یوه سستی نه وه واقع شوی، نه ئی همت بایلودلی ؤ، نه ئی خپل ځان کمزوری ښکاراوه، نه ئی د دښمن په مخ کښی سر ښکته کاوه الله تعالیٰ له هسی ثابت قلمو بندگانو سره خاص محبت لری. په دی سره هغو مسلمانانو ته تنبیه ورکوی او په غیرت ئی راولی چه په «احد» کښی له دوی ځنی کمزوری څرګنده شوی وه. حتی ځینو داسی هم ویلی وو چه د پخوانیو امتونو پر موحدانو باندی د حق په لاره کښی راز راز (قسم قسم) مصائب او شدائد راغلل او دوی پکښی خپل زیات صبر او استقامت ښکاره کړ، نو تاسی (چه خیر الامم یئ) له هغو ځنی زیات خپل صبر او استقامت ښکاره کړئ!

وَمَا كَانَ قَوُلَهُ مُرِ إِلْاَ اَنُ قَالُوْا رَبَّنَاا غُفِمُ لَنَا ذُنُوْبَنَا وَ إِسْرَافَنَا فِئَ اَمُرِنَا وَثَبِّتُ اَقُدَامَنَا وَانْصُرُنَا عَلَى الْقَوْمِ الكَفِرِيْنَ ۞ او نه وه وینا د دوی (یعنی وینا د مجاهدینو) مگر دا چه ویل دوی ای ربه زمونږه! مغفرت کړه مونږ ته ګناهونه زمونږ! او له حده تیریدل زمونږ! په (دی) کار زمونږ کښی او ثابت (ټینګ کړه) قدمونه زمونږ (په طاعت خپل کښی)! او مرسته (مدد) وکړه له مونږ سره پر قوم کافرانو!

تفسیر: یعنی د مصائبو او شدائدو په هجوم کښی ئی نه د ویری کومه خبره وویله او نه له مقابلی ځنی ستانه (واپس) شول، او نه ئی د دښمن اطاعت ومانه، نه ئی یوه خبره له خپلی خولی څنی وویسته، که ئی وویل خو هم دا ئی وویل «ای خدایه! ته زمونږ ټول تقصیرات عفوه کړه! او زمونږ ګرد (ټول) تیری رامعاف کړه! او زمونږ زړونه مضبوط او ثابت وساته! څو زمونږ قدمونه د حق له لاری څنی ونه ښویږی، او مونږ ته د کافرانو په مقابله کښی مرسته (مدد) راکړه!» دوی هسی ګنی چه ډیر ځلی د مصائبو په راتک کښی د خلقو ګناهونه او د هغوی تقصیرات دخل لری او له مونږ ځنی کوم سړی داسی دعویٰ کولی شی چه له هغه څنی هیڅکله هیڅ یو تقصیر نه دی صادر شوی په هر حال د دی په ځای چه له مصیبت ځنی سړی وویریږی او خلقو ته پناه یوسی، ښه خو دا ده چه پاک پروردګار ته پناه یوسی او هغه مالک الملک والملکوت صاحب الکبریا و والجیروت ته دی سرښکته کړی !

# فَالْتُهُمُ اللهُ ثَوَابَ النُّنْيَا وَحُسْنَ ثَوَابِ الْاِخِرَةِ الْمُخْرِدِةِ وَاللهُ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴿

نو ورکړ دوی ته الله ثواب د دنیا او ښه ثواب د آخرت، او الله خوښوی نیکی کوونکی (په دنیا کښی په نعمت او په عقبا کښی په جنت).

تفسیر : یعنی په دنیا کښی ئی د هغوی فتحه او ظفر په برخه کړ، وجاهت او قبول ئی ورعطا کړ او د آخرت لوی ثواب ئی په برخه شو. وګورئ! هغه کسان چه له الله تعالیٰ سره خپله معامله په جه ډول (طریقه) سره ساتی او جه کارونه کوی له هغوی سره الله تعالیٰ داسی محبت کوی او هغوی ته داسی ثمره ورکوی.

## يَّا يَّهُا الَّذِيْنَ الْمَنُوْآ إِنَّ تُطِيعُوا الَّذِيْنَ كَفَّرُو ايَرُدُّوُكُمُّ عَلَى اَعْقَا بِكُمُ فَتَنْقَلِبُوْ الْحِيرِيْنَ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو!) که اطاعت وکړئ تاسی د هغو کسانو چه کافران شوی دی نو بیرته به وګرځوی دغه (کفار) تاسی په پوندو ستاسی (د کفر خوا ته) نو وبه ګرځئ تاسی زیانکاران (یعنی بیا به مو کافران کړی)

تفسیر: د (احد) په غزا کښی کله چه د مسلمانانو زړونه مات شول، نو کافرانو او منافقانو موقع وموندله، ځینو الزام اړاوه او طعنی ئی ورکولی، ځینو د خیر غوښتلو په پرده کښی په نصیحت باندی شروع وکړه چه وروسته له دی نه په جنګ کښی بیا داسی زړورتوب ونه کړئ! حق تعالیٰ خبر راکوی چه «ای مسلمانانو! د دښمنانو پر خبرو باندی مه غولیږئ! الله جل جلاله دی ونه کړی که تاسی د هغو په لومه (دام) کښی ایسار شوئ، نو بیا به په هم هغه تیاره کښی چه ورځنی وتلی یئ ژر تر ژره ولویږئ! او ورو ورو به د حق دین لمن ستاسی له لاسه خوشی شی چه د هغه نتیجه د دنیا او آخرت له خساری څخه پرته (علاوه) بل شی نه دی.» ړومبی ئی د الله تعالیٰ د خاصو بندگانو پر لاره باندی د تللو ترغیب ورکړ، دلته د بدانو او شریرانو د خبرو له اوریدلو څنی منع کوی چه مسلمانان هوښیار شی او خپله ګټه او زیان وسنجوی (معلوم کړی). (نو الله فرمائی له دښمنانو سره خپلوی مه کوئ او خبره ئی مه اورئ!)

# بَلِاللهُ مَوْلِلكُو وَهُوَخَيْرُ النَّصِرِيْنَ@

بلکه الله مولیٰ مرسته (مدد) کوونکی، یار، دوست لرونکی) ستاسی دی او هم دی خورا(ډیر) ښه د ټولو مرسته (مدد) کوونکو دی.

تفسیر: نو محکه ښائی د هم دغه الله تعالیٰ چه زمونډ مولیٰ او (خیر الناصرین) دی، خبره ومنله شی! او په مرسته (مدد) باندی ئی اطمینان وشی! د هر چا چه مددګار الله تعالیٰ وی، هغه به دی ته محه احتیاج لری چه د الله تعالیٰ د دښمنانو د معاونت او مرستی انتظار ولری، یا به د هغوی په مخ کښی د اطاعت غاړه ډدی. په حدیث کښی راغلی دی چه له «احد» نه د بیرته ورتګ په وخت کښی ابوسفیان د یوه مشهور بت «هبل» د بری غډ پورته کړ او وی ویل ورتګ په وخت کښی ابوسفیان د یوه مشهور بت «هبل» د بری غډ پورته کړ او وی ویل

سَنُلُقِى فِى قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُ واالرُّعُبَ بِمَا اَشُرَكُوْ إِبَاللهِ مَا لَمُ يُنَوِّلُ بِاللهِ مَا لَمُ يُنَوِّلُ بِاللهِ مَا لَا يُخَرِّلُ بِهُ سَلُطْنًا وَمَا وَانْهُمُ النَّارُ وَ بِشُ مَثْوَى الطَّلِيلِينَ @

(x, y) رمب وغور گوو مونږ په زړونو د هغو کسانو کښی چه کافران شوی دی رعب (هیبت \_ ویره) په سبب د شریک نیولو د دوی په الله سره هغه شی چه نه دی نازل کړی (الله) په (شریک نیولو د) هغه کوم برهان (دلیل) او ځای د هستوګنی د دوی اور (د دوز خ) دی، اوبد ځای دهستوګني دظالمانو دی (دااور ددوز خ).

تفسیر: یعنی دا خو ستاسی امتحان و اوس به موند د کافرانو په زړونو کښی ستاسی داسی هیبت او رعب او ویره واچوو، چه دوی به د دی زخمی توب، کمزوری او زیانمن کیللو ستاسی، بیا د بیرته مخ اړولو جرأت ونشی کړی لکه چه هم داسی هم وشو. ابوسفیان سره له خپلو فوځونو د جنګ له میدانه ناامیده وتښتید. په لار کښی داسی خیال ورته پیدا شو چه «مونډ ولی یو اسلامی ستړی ستومان ژوبل فوځ همغسی خوشی پریښود؟ او ولی تری راغلو؟ راځئ! چه بیرته وګرځو او د دوی کار سره تمام کړو.» مګر د حق تعالیٰ د هیبت او د اسلام د رعب په اثر ئی همت ونشو کړی. چه دا خیال عملی کړی. پرته (علاوه) له دی مسلمانانو مجاهدینو تر (حمراء الاسد) پوری کفار تعقیب کړل او وروسته له هغه ئی بیا کفارو ته هیڅ موقع ورنه کړه چه د «احد» واقعات بیا اعاده شی.

تنبیه بمشرک که خه هم خپل ډیر زور ښکاره کړی خو د هغه زړه کمزوری وی ځکه چه هغه د کمزور مخلوق عبادت کوی، نو څنګه ئی معبود، هم هغسی ئی عابد هو صعفی الکارائی والمطاوی په ۱۷ الله الله او تات د الله الله الله او مرستی (مدد) سره دی چه له هغی ځنی مشرکین او کفار بیخی بی برخی دی. نو ځکه تر هغه پوری چه مسلمانان حقیقی مسلمانان وو، تل کفار له دوی ځنی خائف او مرعوب وو. بلکه تر نن پوری هم مونږ مشاهده کوو چه د مسلمانانو د سخت انتشار، تشت، ضعف او تنزل سره سره د دنیا ګرد (تول) کافران له دوی ویدو ځمریانو ځنی ویریږی او تل په دی فکر کښی دی چه دا توریالی قوم بیا ویښ نشی. په علمی او مذهبی مناظرو کښی هم د اسلام هم دا رعب مشاهده کیږی. په حدیث شریف کښی راغلی دی چه «زما رعب د یوی میاشتی له مسافی ځنی د د ښمنانو په زړونو کښی اچول شوی دی.» بیشکه د هم هغه اثر دی چه مسلمه امت ته هم په برخه شوی دی.

## وَلَقَدُ صَدَقَكُمُ اللَّهُ وَعْدَلَآ إِذْ تَكْشُونَهُمُ بِإِذْنِهُ

او خامخا په تحقیق رښتیا کړه تاسی ته الله وعده خپله په هغه وخت کښی کله چه وژل تاسی کافران په اذن (حکم) د الله سره،

تفسیر: نبی کریم علیه افضل الصلوٰه والتسلیم لا پخوا فرمائلی ؤ چه «که تاسی له صبر او ثبات شخه کار واخلئ!، نو الله تعالیٰ به تاسی ته بری درکری.» لکه چه الله تعالیٰ خپله وعده د «احد» د جنگ په ابتداء کښی رښتیا ښکاره کړه او مسلمانانو د الله تعالیٰ په امر کافران تار په تار، او ډګر ئی په وینو سور کړ. (۷) یا (۹) هغه سړی چه د هغوی په لاسونو کښی د مشرکانو بیرغ ؤ پرله پسی ئی ووژل او ځای په ځای ئی کوته کړل او د ګردو (ټولو) ککری هلته په وینو سری او ککړی شوی. په اخر کښی کفار د ډیری ویری له لاسه بدحواسه شول او گرد (ټول) وتښتیدل. مسلمانانو د فتح او بری څیره صافه ولیدله. او په مخ کښی ورته د غنیمت د اموالو انبارونه پراته وو. نو دوی په هغو مشغول شول چه د غشو ویشتونکو له غلطی څخه (خالد بن ولید) ګټه واخیسته، او د جنګ نقشه یو ناڅاپه بدله شوه. لکه چه مونډ دغه پخوا له دی نه ولیکل.

# حَتَّى إِذَا فَيِثِلُتُمُ وَتَنَازَعُتُهُ فِي الْأَمْرِوَعَصَيْتُمُ

تر هغه وخته پوری چه بی زړه شوئ تاسی او (پخپلو منځونو کښی) سره مخالف شوئ په امر (د نبی) کښی او نافرمانی وکړه تاسی.

تفسیر: یعنی رسول الله صلی الله علیه وسلم چه کوم حکم غشو ویشتونکو ته ورکړی ؤ له هغه عنی مخالف کار وکړ شو او دوی پخپلو منځونو کښی په جګړو سره اخته شول ځینو وویل چه «مونږ لره ښائی چه هم دلته تینګ ودریږو او هیڅ تری ونه خوځیږو.» ډیرو کسانو وویل چه «اوس هیڅ ضرورت نشته چه دلته وزګار کینو ځئ! چه ځو غنیمت حاصل کړو!.» آخر زیاترو غشو ویشتونکو خپل سنګرونه (مورچی) پریښودل او مشرکانو له هم هغه ځایه ناڅاپه پری حمله یرغل راوړ له بلی خوا د رسول الله مبارک د قتل خبر مشهور شو دغو شیانو د دوی پر زړونو کښی کمزوری پیدا کړه چه د هغه نتیجه د بی زړه توب (فشل، جبن) په صورت ظاهره شوه، ګواکی د بی زړه توب سبب جګړه او د جګړی سبب عصیان ؤ.

# مِّنَ ابَعُدِ مَا آراكُهُ مِّا تُحِبُّونَ مِنْكُومِّنَ يُرِيدُ التُّنْيَا وَمِنْكُومِّنَ يُرِيدُ الْإِخْرَةَ ۚ

له هغه وروسته چه دروښود تاسی ته (الله) هغه شی چه ستاسی خوښ ؤ (له نصرت او غنیمت څخه) ځینی له تاسی هغه دی چه خوښوی دنیا (دا ژوندون لږ خسیس) او ځینی ستاسی هغه دی چه خوښوی آخرت، تفسیو: یعنی ځینی خلق د دنیوی متاع (مالی ولجی) په خوښی کښی وښوئیدل، چه د هغه ربرونه (تکلیفونه) ئی ګرد (ټول) سره وګالل(تیر کړل). ابن مسعود رضی الله تعالیٰ عنه فرمائی «چه د دی آیت له نزول څخه پخوا ما دا خبره نه وه محسوسه کړی، چه ګواکی زمونډ په منځ کښی کوم سړی د دنیا طالب هم شته؟».

## ثُمُّ صَرَفَكُمْ عَنْهُمُ لِيَبْتَلِيَكُمُ \*

بیا (الله) و کرځولئ تاسی له کافرانو څخه (په تیښته سره) له پاره د دی چه وازموئی تاسی،

تفسیر: یعنی پخوا خو کفار ستاسی له مخی تښتیدل. او اوس خو تاسی مسلمانان د هغوی په مخ کښی تښتئ! ستاسی د غلطئ او قصور له امله (وجی) دغه معامله سره چپه شوه، او په دی کښی ستاسی آزموینه ده. څو مخلص او غیر مخلص مسلمانان صاف پکښی ښکاره شی.

### وَلَقَنْ عَفَا عَنُكُهُ \*

او هرومرو (خامخا) په تحقیق عفوه وکړه (الله تاسی ته، (یا) او خامخا په تحقیق عفوه وکړه (الله) له تاسی (چه ټول ئی پر دوی قتل نه کړئ)

تفسیو: یعنی کومه غلطی چه شوی وه هغه پاک الله تاسی ته بیخی معافه کړه. اوس دغه خبره هیچا ته جائزه نه ده چه د دی حرکت له سببه یر بل چا باندی طعن او تشنیع ووائی.

## وَ اللهُ ذُو فَضُلِ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴿

او الله څښتن (مالک) د لوی فضل (رحمت، مهربانی، احسان) دی پر مؤمنانو باندی.

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ د داسی مهربانی او فضل شبتن (مالک) دی چه د مؤمنانو تقصیرات معافوی او یه عتاب کنبی هم د لطف او شفقت خوا تل د ده ملحوظه وی.

# إِذْ تُصْعِدُونَ وَلَا تَكُونَ عَلَى آحَدٍ وَ الرَّسُولُ بَدُ عُوكُمْ فِي ٱخْرِيكُمْ

(یاد کړئ) هغه وخت چه تلئ منډی وهلې تاسی (بیرته مو شا ګرځوله) او نه مو کتل هیچا ته حال دا چه رسول (د الله محمد) بللئ تاسی وروسته ستاسی.

تفسیر: یعنی تاسی تښتیدئ او پر غرونو او میرو باندی ختلئ او مندی مو وهلی او له وارخطائی مو شاته نه کتل په دی وخت کښی رسول الله مبارک ځای په ځای ثابت او مستقیم ولاړ ؤ. او تاسی ئی له دی قبیح حرکت څخه منع کولئ او تاسی ئی خپل لور ته بللئ. مگر تاسی د ډیر تشویش او اضطراب له امله (وجی) د هغه آواز کله اوریده؟ تر څو چه کعب بن مالک رضی الله تعالیٰ عنه چیغی وکړی او خلقو دا چیغی واوریدی او بیرته ستانه (واپس) شول. او د خپل مقدس رسول صلی الله علیه وسلم په شاؤ خوا کښی سره راتول شول.

# فَأَثَابَكُمْ خَتُمًا لِغَيِمِ لِلكَيْلُ تَحْزَنُوا عَلَى مَافَا تَكُمْ وَلا مَا أَصَابَكُمُ \*

نو سزا ئی درکړه تاسی ته یو غم په سبب د بل غم له پاره د دی چه خپه نه شځ تاسی په هغه شی چه پاتی شو له تاسی (له غنیمت څخه) او نه په هغه شی چه ورسید تاسی ته (د جنګ له تکلیف نه)،

تفسیر: یعنی تاسی د خپل رسول الله صلی الله علیه وسلم زړه تنګ کړ چه د هغه په بدل پر تاسی باندی هم تنګی راغله. هو! د غم په عوض غم درورسید تر څو چه وروسته له دی نه مو دا په یاد وی چه په هر حالت کښی ښائی د رسول الله صلی الله علیه وسلم پر حکم باندی تګ وکړئ!، اعم له دی چه کوم منفعت لکه غنیمت او نور څه ستاسی له لاسه ووځی. یا کومه بلا ستاسی په مخه درشہ..

تنبیه: اکثرو مفسرینو د ﴿ كَا آتَاكِ الْمُ عَمَّا إِنْهَا ﴿ معنی داسی کری ده چه الله تعالیٰ تاسی ته د یوه غم د پاسه بل غم درکر . یعنی یو غم د پومبنی فتحی او بری له لاسه وتلو له امله (وجی) او بل غم ستاسی د سریو د وژل کیدلو او زخمی کیدلو او د نبی کریم صلی الله علیه وسلم د شهادت د خبر خوریدلو په سبب ؤ . ځینو داسی مطلب اخیستی دی چه د فتحی او غنیمت له لاسه وتلو، او د مالی او بدنی نقصان کاللو (برداشت کولو) کوم غم چه ؤ ، د هغه د پاسه یو بل لوی غم تاسی ته درورسید چه د هغه له امله (وجی) هغه پخوانی غمونه گرد (تول) له تاسی څخه هیر شول، یعنی د نبی کریم صلی الله علیه وسلم د شهادت آوازه چه د دی غم له شدته و الدنی

وروستنی ګردی (ټولی) خبری له تاسی هیری شوی. تر دی چه د رسول کریم علیه افضل الصلوٰة والتسلیم غږ مو هم وانه ورید لکه چه پر یوه لوری د بیخی ملتفت کیدلو په وخت کښی له بل لوری ځنی طبعاً غفلت او ذهول پیښیږی.

## وَاللهُ خَبِيْرُ بِمَا تَعْمَلُوْنَ ﴿

او الله ښه خبردار دی په هغه شي چه تاسي ئي کوئ (لکه نور شيان).

تفسیر: یعنی ستاسی له احوالو او نیتونو څنی ښه خبردار دی او سم له هغو سره به درسره معامله کوی.

# تُقَ آنُولَ عَلَيْكُومِ أَبِعُوالْغَوِ آمَنَةُ تُعَاسًا يَغُشَى طَآبِفَةً مِّنْكُورُ

بیا ئی نازل کړ (راولیږه) پر تاسی باندی وروسته له دی غمه امن (بیغمی) پر کالی د خوب چه لاندی ئی کړه یوه طائفه له تاسی (چه مومنان وو)

تفسیو: یعنی په دی غزا کښی د هر چا په برخه کښی چه شهادت ؤ شهیدان شول. او د هر چا په برخه کښی چه ماتی وه ماتی ئی و کړه. او هغه مخلص مجاهدین چه د «جهاد» په میدان کښی باقی پاتی شول حق تعالیٰ په هغوی باندی یو راز (قسم) داسی د خوب پرکالی (پرامښکی) راوستله چه په عین ولاړه کښی پر کالی یووړل. د حضرت طلحه رضی الله تعالیٰ عنه له لاسه څو ځلی چاړه پر ځمکه ولویده. دا یو حسی اثر له هغه باطنی اطمینان او سکون څخه ؤ چه په هسی لویه هنگامه او ډیر سخت شورماشور کښی د مؤمنانو پر زړونو باندی محض د الله تعالیٰ په فضل او مرحمت سره وارد شو. او وروسته له هغه د دوی له زړونو څخه د دښمن خوف او ویړه بیخی ورکه شوه. دغه کیفیت په عین هم هغه وخت کښی ورپیښ شو چه د مجاهدینو په لښکر کښی خه نظم او نسق قائم نه ؤ او ډیر شهیدان په خاورو او وینو رنگ پراته وو. مجاهدین د ډیرو زخمونو له امله (وجی) تکر تکر وو. د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم د قتل آوازه د دوی کرد (ټول) فکر، هوښ، حواس وړی ؤ. ګواکی دغه خوب د ویښیدلو له پاره ؤ. پر مؤمنانو باندی پرکالی راغله، او د دوی هغه ګرد (ټول) ستومانی او سترتیا ئی له منځه ورکه کړه، او تنبیه ئی وفرمایله چه د ویری، تشویش او اضطراب وخت تیر شوی دی. اوس ډاده او مطمئن شع؛ او خپل فرض اداء کړئ! نو سم د لاسه لوی اصحاب رضی الله تعالیٰ عنه د رسول الله مبارک

په خوا کښی راټول شول، او د غزا دوهم محاذ ئی جوړ کړ. لږ څه وروسته فضا صافه شوه، دښمن د دوی په مخ کښی بیا په تښتیدلو مجبور شو.

تنبیه : ابن مسعود رضی الله تعالیٰ عنه فرمائی چه عین د غزا په وخت کښی د خوب پرکالی، پرامښکی (نعاس) راتلل د الله تعالیٰ له لوری د فتحی او د غلبی د راتګ علامه وه. د حضرت علی کرم الله وجهه فوځ ته هم په (صفین) کښی هم داسی یوه واقعه ورپیښه شوی وه.

# وَطَالِيفَةٌ قَنُ الْهَنَّةُ هُو انْفُسُهُمُ

او بله طائفه وه (له تاسی چه منافقان ؤ) په تحقیق په فکر کښی غورځولی ؤ دوی نفسونو د دوی.

تفسیر: دا ویریدونکی او خائفان منافقان دی چه له دوی سره نه د اسلام غم او نه د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم څه درد ؤ. له دوی سره یوازی د دوی د ځان فکر و، او په هغه کښی بیخی ډوب تللی وو، او په خپلو زړونو کښی به ئی دا فکرونه کول نه چه د ابوسفیان لښکر بیا کومه حمله او یرغل راوړی، او مونډ ته بیا کوم جنګ او جنجال راپیښ کړی. که داسی وشی نو زمونډ حال به هلته څه وی؟ نو په هسی ویره، اندیښنو او چرتونو کښی پر دوی باندی نه پرکالی او نه خوب راته.

# يَظُنُّونَ بِاللهِ غَيُرَالُحَقِّ ظَنَّ أَلْجَاهِ لِيَتَةِ \*

چه گمانونه به کول دوی په الله باندی (کمان) ناحقه (لکه) کمان د جاهلیت،

# يَقُوُلُونَ هَلُ لَنَا مِنَ الْأَمْرِمِنُ شَيْ

وائی دوی چه آیا شته مونږ لره له امره (د نصرت له کاره) څه برخه؟ (هیڅ نشته)،

تفسیر: یعنی آیا زموند کار څه لا باقی دی یا بیخی خلاص شوی دی یا دا چه موند ته چه د محمد صلی الله علیه وسلم د مرستیانو (مددګارانو) څخه یو څه فتح او ظفر په لاس راغی؟ یا دا معنی څه چه د الله تعالیٰ اراده وه هغه ئی وکړه زموند یا د بل په هغه کښی څه واک (قبضه) دی؟ دا د الفاظو ظاهری معنی وه، لیکن هغه چه د دوی د زړونو نیت ؤ، وروسته له دی نه راځی.

## قُلُ إِنَّ الْأَمْرُكُلَّهُ يِلُّهِ ۗ

ووایه (ای محمده! دوی ته چه) بیشکه امر (د نصرت یا د هزیمت کار) ټول خاص الله لره دی، (او هر شی د الله په حکم کیږی.)

تفسیو: یعنی دا د منافقانو قول هو که که که که که که که حق ارید بها الباطل دی. بیشکه دا صحیح ده چه ستاسی په لاسونو کښی هیڅ شی نشته او ګرد (تول) کارونه د الله تعالیٰ په قدرت او اختیار کښی دی د هر چا په نسبت چه اراده وفرمائی د هغه حال سنبالوی، یا ئی له جنجاله ډکوی، غالب یا ئی مغلوبوی. آفت وررسوی یا راحت بری ئی په برخه کوی یا ناکامی هم دا یوه واقعه د یوه قوم له پاره رحمت او د بل قوم له پاره زحمت ګرځوی. ګرد (تول) د هغه په قبضه او واک (اختیار) کښی دی. مګر له دی قول ځنی کومه معنی چه تاسی پخپلو زړونو کښی آخلئ، هغه غلطه ده. الله تعالیٰ ته ستاسی د زړونو پتی خبری هم معلومی دی، چه د هغه بیان وروسته له دی نه راځی.

# يُخْفُونَ فِي آنفُشِهِمُ مَّا لَا يُبُدُونَ لَكَ يَقُولُونَ لَوْكَانَ لَنَامِنَ الْزَمْرِشَى مَّا قُتِلْنَا هُهُنَا \*

پتوی دا (منافقان) په نفسونو (زړونو) خپلو کښی هغه (خبری) چه نه ئی در ښکاروی تاته (ای محمده!) وائی دغه (منافقان یو تر بله) «که چیری وی مونږ لره له امره (د نصرت له کاره) یو شی. نو نه به وو وژلی شوی مونږ دلته (په دی غزا د «احد» کښی).

تفسیو: د دوی د زړه پته خبره دا وه چه هو کمل کنامِن الرَّمُرِمِن آئی به ئی ویل او په زړه کښی به ئی داسی کوله. هو ټامُتُناهُهٔ که او له مخلصو مسلمانانو ځنی به جلا (جدا) کیدل او پخپلو منځونو کښی به ئی سره ویل «خانه! دوی په اول کښی زمونږ خبرو ته غوږ کینښود. او د څو سر تیرو او ناتجربه کارو ځلمیانو په وینا سره له مدینی څخه د باندی

د غزا له پاره ووتل، آخر ئی پخپلو مخونو باندی سختی شهیری وخوړلی، که له شه واک (قبضه) او اختیار زمونډ په لاس کښی وی، او زمونډ پر مشورو باندی ئی عمل کړی وی نو دومره نقصانونه به ئی ولی ګالل(تیرول)، او زمونډ له ګوند «حزب» مخنی به ولی دومره سړی وژل کیدل؟ (زیاتره منافقین نسباً د مدینی منوری له انصارو سره شامل وو نو محکه ئی په ﴿ وَاَوْبُلُنَا ﴾ کښی د هغوی وژل د خپل محان وژل وبلل.) یا دا مطلب که د رسول الله مبارک له وینا سره سم فتح او ظفر او غلبه د مسلمانانو له پاره وی. نو دا د قتل او جرحی مصیبت به ولی پر مونډ باندی راته.

تنبیه: په ښکاره ډول (طریقه) سره دا خبری په مدینی کښی منافقانو کړی وی ځکه چه عبدالله بن ابی د «احد» د جنګ له شروع ځنی پخوا له خپلی ډلی سره د غزا له میدانه د باندی ووتل، په دی صورت کښی د «لههنا» اشاره د قرب په سبب د «احد» په لوری به وی. لیکن د ځینو روایتونو له مخی د یوه منافق له خولی ځنی دا خبره د جنګ په میدان کښی اوریدلی شوی وه چه نوم ئی «معتب بن قشیر» و نو ښائی ځینی منافقان له عبدالله بن ابی سره د ځینو مصالحو له امله (وجی) بیرته ستانه (واپس) شوی نه وی. والله اعلم.

# قُلُ تُؤُكُنْتُهُ فِي الْبُوتِكُو لَبَرَزَ الَّذِينَ كُتِبَ عَلِيْهِمُ الْقَتُلُ إِلَى مَضَاجِعِهِمَ

نو ووایه (ای محمده! دوی ته) که وی تاسی په کورونو خپلو کښی (نو) خامخا به راوتلی وو هغه کسان چه مقرر شوی ؤ په دوی باندی وژل طرف د ځایو د پریوتلو خپلو ته،

تفسیو: یعنی له دی طعن او تشنیع یا حسرت او افسوس شخه هیش په لاس نه درځی. الله 
تعالیٰ د هر چا د اجل او د موت ځای او سبب او وخت لیکلی دی، هیشکله هغه نه بدلیږی. که 
تاسی پخپلو کورونو کښی هم پتیدی او فرض ئی کړئ که ستاسی رأیه هم آوریده کیدی نو بیا 
هم هغه کسان چه د هغوی وژل کیدل د «احد» په نژدی ځایونو کښی مقدر وو خامخا به په یو 
نه یو سبب سره هم هغه خوا ته تلل او هم هغلته به وژل کیدل. دا د الله تعالیٰ انعام دی په کوم 
ځای کښی چه د هغوی وژل مقدر وو هم هغلته ووژل شول. مگر شرنګه چه د الله تعالیٰ په لاره 
کښی په ډیره زړورتیا او خوښی سره شهیدان شول بیا پر. دوی باندی د افسوس او ارمان کول د 
څه دپاره دی. او د الله تعالیٰ د لاری میړنی (بهادر) پر خپلو ځانونو مه قیاسوئ!.

د ګور شپه په کور کښي هیڅوک نه کوینه!

چه دښمن ته مخامخ شی څنګ تری نه کړی ملائک له عرشه پری وائی آفرینه!

# وَلِيَبْتَلِي اللهُ مَا فِي صُدُورِكُمُ وَلِيُعَصِّى مَا فِي قُلُو بِكُمْ وَاللهُ عَلِيمُ مِنَاتِ الصُّدُونِ

او (دغه معامله الله تعالیٰ په احد کښی وکړه) دپاره د دی چه وازموئی الله هغه شی چه په سینو (زړونو) ستاسی کښی دی، او دپاره د دی چه ښکاره کړی (الله) هغه شی چه په زړونو ستاسی کښی دی، او الله ښه عالم دی په هغو خبرو چه په سینو کښی پرتی دی (لکه نور شیان)

تفسیر : یعنی الله تعالیٰ ته د زړونو پتی خبری هم معلومی دی له الله جل جلاله مخخه د هیچا هیڅ یو حالت پټ نه دی، مقصود دا ؤ چه ستاسی له ګردو (ټولو) مخخه یو امتحان واخیست شی تر څو هر هغه شیان چه ستاسی په زړونو کښی دی هغه د باندی ووځی د امتحان په بتی کښی سره او ناسره پخپله سره بیل کړی مخلصین د خپلو بریو صله او انعام ومومی او د هغوی زړونه د سبا له پاره له وسوسو او کمزوریو ځنی پاک او صاف شی، او د منافقانو د زړونو نفاق ښکاره شی او خلق په ښکاره ډول (طریقه) د دوی له باطنی پلیتی مخخه خبر کړی.

# ٳڽۜٵۘ؆ڹؽؘؾۘٷۘڷۅؙٳڡڹ۫ۘػؙۄۘڹڋٵؚٲؙؗؗؗؗؗؗؗۺؘڰٵٛۼٛؠۼڹٚٳؿۜؠٵٲۺؾۜۯڰۿؙؖؗؗۄٳڵۺۜؽڟؽڛؚۼۻ ڡٵڴڛڹؙۅ۫ٲۅؘڶڡٙۮؙۘۼڡؘٵ۩ڮ ۼؿۿؙؙؙؙؙۿٵۣؿٙٵ۩ڮۼٙڡٛٚۏۯػۅڶؽؗۿ۠

بیشکه هغه کسان (له تاسی) چه و گرځیدل دوی (له جنګ) په هغی ورځی کښی چه مخامخ شول سره دواړه فوځونه بیشکه هم دا خبره ده چه ښویولی وو دوی شیطان په سبب (د شامت) د ځینو هغو ګناهونو چه کړی وو دوی، او خامخا په تحقیق عفوه کړی ده الله له دوی نه بیشکه الله ښه مغفرت کوونکی دی (د عقوبت په تأخیر د رجوع له یاره)

تفسیر: له مخلصینو څخه هم ځنی وختونه څه وړه یا لویه ګناه صادریږی. همغسی چه له یوه طاعت څخه د بل طاعت توفیق زیاتیږی، هم داسی د یوی ګناه له نحوسته شیطان ته موقع په لاس ورځی او سړی د نورو غلطیو او ګناهونو په لوری ښویوی او ورته چمتو (تیار) کوی ئی. د «احد» په غزا کښی هم هغه مخلص مسلمانان چه خپل سنگرونه (مورچی) ئی پریښی ؤ دا کار ئی د کومی پخوانی ګناه له شامته ؤ چه شیطان دوی تیرایستل او وئی ښویول یوه ګناه خو دا وه، چه ډیرو غشو ویشتونکو د رسول کریم علیه افضل الصلوة والتسلیم د حکم اطاعت ونه کړ. مگر د الله تعالیٰ فضل وګوره چه د هغی په مقابل کښی ئی دوی ته د کومی سختی ماتی سزا ورنه کړه . برسیره پر هغه د دی حضراتو ګرد (تول) ګناهونه ئی معاف کړل چه هیڅ یو تن له دوی ځنی ګناهګار پاتی نه شو . او هیڅوک حق نه لری چه په هغوی باندی طعن یا څه ملامتی دوی

# يَأَيُّهَا الَّذِينَ امْنُوالِا عُلُونُوْ ا كَالَّذِينَ كُفَرُوا

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (ای مؤمنانو!) مه کیږئ تاسی لکه هغه کسان چه کافران شوی دی.

تفسیر : یعنی تاسی لکه دا کافر منافقان هسی لغو او چتی (فضول) خیالاتو ته پخپلو زړونو کښی ځای مه ورکوئ چه که مونړ پخپلو کورونو کښی ناست وی، نو نه به وژل کیدلو.

## وَقَالُوْالِإِخْوَانِهِمْ

او ویل به دوی په (حق د) وروڼو خپلو کښي.

تفسیر : خرنګه چه منافقان په ظاهره کښی مسلمانان شوی وو. نو ځکه ئی مسلمانانو ته وروڼه ویل. یا دا چه په نسبی ډول (طریقه) دوی د مدینی منوری د انصارو له وروڼو ځنی وو، او څنګه ئی چه دا خبری د خیر خواهی او همدردی په دود کولی، نو ځکه د «اخوان» لفظ سره ئی تعبیر وکړ شو.

إِذَا ضَرَبُوا فِي الْأَرْضِ آوُكَانُوا غُرَّى لَوْكَانُوا عِنْدَنَا مَا مَا ثُوَّا وَمَا قُتِلُوا لِيَجْعَلَ الله ذلِك حَسْرَةً فِي قُلُوبِهِمْ ﴿ کله به چه سفر ته وتل دوی په ځمکه (په ملک) کښی یا به وو دوی غزا کوونکی که چیری وی دوی په نزد زمونږ کښی نو نه به وو مړه شوی دوی او نه به قتل کړی شوی وو دوی، دپاره د دی چه وګرځوی الله دا (ګمان) حسرت (افسوس، ارمان) په زړونو د دوی کښی.

تفسیو : یمنی خامخا له دی سببه مره شول چه د باندی ووتل که له موند سره پخپلو کورونو کیبی اوسیدی نو ولی به مره کیدل. یا به ولی وژل کیدل ؟ دا وینا د دی له امله (وجی) ده چه د آوریدونکو مسلمانانو په زړونو کښی حسرت او افسوس پیدا شی چه په رښتیا سره موند بی له فکره او اتکله د باندی ووتلو او د جنګ په اور کښی مو ځانونه وغورځول. او دا نتیجه په لاس تری راغله که په کورونو کښی اوسیدی نو د دی مصیبت مخ به مو نه وی لیدلی. مگر مسلمانان داسی ناپوهان نه وو چه په هسی فریبونو به غولیدل بلکه له هسی خبرو څخه بالمکس د منافقانو پت (غیرت) او اعتبار لاړ. ځینو مفسرینو چه په هم لیجکالله دلک کشرو څخه بالمکس د منافقانو پت (غیرت) او اعتبار لاړ. ځینو مفسرینو چه په همانی کوی. «د منافقانو پر ژبه او په زړه کښی لام د عاقبت له پاره اخیستی نو داسی ئی معنی کوی. «د منافقانو پر ژبه او په زړه باندی ځکه داسی خبری جاری وی چه الله تعالیٰ تل دوی د افسوس او حسرت په اور کښی وسوځوی او پکښی پری ئی پددی.» او د دوی بل حسرت به دا وی چه مسلمانان ولی زموند په شان نه شول او زمونډ په خبرو باندی ولی چا غوډ کینښود . گواکی په دی تقدیر سره د

## وَاللَّهُ يُحْيَ وَيُويُثُ

او الله ژوندی کول (ژوندی پریښودل) او مړه کول کوی (نه جنګ نه سفر او نه نور،

تفسیر: یعنی ژوندی کول او مره کول د الله تعالیٰ کار دی خورا (ډیر) ډیر کسان په خپل کرد (ټول) عمر کښی سفرونه کوی او په ډیر جنګونو کښی شاملیږی مگر مرګ دوی ته د هغوی په کورونو او د دوی په بسترو کښی وررسیږی مگر بیا هم دوی وائی چه «سړی په خپل کور کښی له هر ډول (طریقه) ربړو (مصیبتونو) او اندیښتو ځنی ساتلی وی.» ډیر کسان داسی شته دی چه عادتاً په خپلو کورونو کښی اوسیږی مگر په پای (آخر) کښی داسی یوه وسیله وربرابریږی چه دوی له خپله کوره ؤځی او هم هغلته د باندی مره یا ووژل شی د بندګانو په هسی پلمو (تدبیرونو) او بهانو مرګ بیرته کیدونکی او بچ کیدونکی نه دی. حضرت خالد بن ولید رضی الله تعالیٰ عنه د خپل وفات په وخت کښی وویل. «زما په بدن کښی هسی یوه لویشت

محای نشته چه د تورو، نیزو او غشو له زخمه خالی وی، مکر زه نن لکه یو اوښ غوندی په خپل بستر او کور کښی مرم.» فلا نامت اعین الجبناء ـ الله دی وکړی چه د ویریدونکی سترګی خلاصی شی!

## وَ اللهُ بِمَا تَعْمَلُوْنَ بَصِيْرُ اللهُ إِمَا تَعْمَلُوْنَ بَصِيْرُ

او الله پر هغو (ټولو) شيانو چه تاسي ئي کوئ ښه ليدونکي دی (عالم په پټو او ښکاره ؤ).

تفسیر: یعنی الله جل جلاله ته معلوم دی چه منافقان او کافران پر کومه لاره باندی درومی؟ او مسلمانان تر کوم ځای پوری د دوی له تشبه او پیروی ځنی ځانونه ساتی؟ نو هر یوه ته الله تعالیٰ د ده له حاله سره مناسب بدل ورکوی.

# وَلَيِنُ قُتِلْتُهُ فِي سَبِيلِ اللهِ اَوْمُتْهُ لَمَغُفِرَا قُلْتِنَ اللهِ وَرَحْمَةً وَلَا لَيْ اللهِ وَرَحْمَةً وَ اللهِ عَمُنَا وَاللهِ عَمْدُونَ ﴿ خَدُرُ مِّهِمًا يَجْمَعُونَ ﴿ وَلَيِنَ مُنْ ثُولُونَ ﴿ خَدُرُ مِّهَا يَا لِلهِ تَعْشَرُونَ ﴾ خَدُرُ مِّهَا يَجْمَعُونَ ﴿ وَلَيِنَ مُنْ ثُولُونَ ﴾

او قسم دى خامخا كه ووژلى شوئ تاسى په لاره د الله كښى يا مړه شوئ تاسى (په لاره د الله كښى يا مره شوئ تاسى (په لاره د الله كښى چه طاعت دى) نو خامخا مغفرت له جانبه د الله او رحمت (مهربانى د الله) خير (ډير ښه) دى له هغو (مالونو) چه دوى ئى جمع كوى. او قسم دى كه مړه شوئ تاسى يا ووژلى شوئ تاسى نو خامخا به الله ته راجمع كړى شئ تاسى (ټول).

تفسیر: یعنی فرض ئی کړئ چه که تاسی سفر یا «جهاد» ته ونه وځئ! او فی الحال په یو چل ځان له مرګه وژغورئ ( وساتی)! مگر دا خبره ضروری ده چه کله نه کله به تاسی مرئ! یا به وژل کیږئ! بیا په هر حال سره تاسی ګرد (تول) د الله تعالیٰ په مخ کښی حاضریدونکی او ګرد (تول) سره جمع کیدونکی یئ! هلته به تاسی وپوهیږئ، هغه بختور کسان چه د الله تعالیٰ په لاره او په ښو کارونو کښی مری یا وژل کیږی دوی ته د الله تعالیٰ له مغفرت او مهربانی څخه محومره ډیره برخه ور په برخه کیږی؟ چه د هغی په مقابل کښی دنیوی ګتی او ګرد (تول) جمع کړی دولت او ثروت هیڅ دی. حاصل دا چه که د منافقینو دغه وینا هم ومنل شی چه که دوی له

آلعمران(٣)

کوره نه وتل نو نه به وژل کیدل نو دلته هم بیخی د دوی خساره ده ژوند جاراوه شی بلکه دغه حقیقی مرک نه دی او تل ژوندون دی.

هر ژوندی مړ کیږی، هغه مړ ژوندی دی چه د دین خدمت کړی، په غزا کښی مرینه

# فَيِمَارَحْمَةٍ مِنَ اللهِ لِنْتَ لَهُمْ وَلَوُكُنْتَ فَظَا غَلِيُظَ الْقَلْبِ لَا نُفَضُّوا مِنُ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمُ وَاسْتَغْفِمْ لَهُمْ وَشَاوِرُهُمْ فِي الْأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِيْنَ ﴿

نو (یوازی) په سبب د رحمت د الله (چه پر تا شوی دی ای محمده! تل)
نرمی کوی ته دوی ته او که وی ته (ای محمده!) بدخوی سخت زړه نو
هرومرو (خامخا) به تار په تار شوی وو (اصحاب) له چاپیره ستا څخه (ای
محمده!) نو عفوه وکړه له دوی نه (د دوی له تجاوز نه پر تا) او مغفرت
وغواړه (له الله) دوی ته (د تقصیراتو د دوی) او مشوره وکړه له دوی سره
(ای محمده! په کار) امر کښی نو کله دی چه تینګه اراده وکړه (ای
محمده! د یوه کار کولو ته) نو توکل (اعتماد) وکړه پر الله باندی، بیشکه
الله خوښوی توکل کوونکی (چه بریالی کوی ئی او د رشد او صلاح لاره
ورښئی).

خومره مهربانی ده چه تا غوندی شفیق او نرم زړه رسول ئی هغوی ته وراستولی دی، فرض ئی که تاسی الله تعالیٰ دی نه کړی سخت زړه او په مزاج کښی مو شدت وی، نو دا قوم کله ستاسی په خواؤ شا کښی تولیدلی شو. که له دوی ځنی کومه غلطی کیدی شی او تاسی له دوی سره سختی کولی نو د شرم او دهشت له امله (وجی) به ستاسی مخ ته نشوی راتلی نو له دی امله (وجی) به متاسی مخ ته نشوی راتلی نو له دی شیرازه به سره شلیده لیکن حق تعالیٰ تاسی نرم زړه او نرم خوی پیدا کړئ تاسی یئ چه د اصلاح په غرض د دوی له تقصیراتو ځنی تل اغماض کوئ، نو دا تقصیر هم تر هغه ځایه پوری چه ستاسی له حقوقو سره تعلق لری ورمعاف کړئ! اګر که الله تعالیٰ خپل حق معاف کړی دی، وغواړئ! تر څو دا زړه ماتی ستاسی خوښی او انبساط محسوس کړی، او بیخی مطمئن او خوشال وغواړئ! تر څو دا زړه ماتی ستاسی خوښی او انبساط محسوس کړی، او بیخی مطمئن او خوشال شی. او یوازی هم دا معافول نه بلکه وروسته له دی نه هم لکه پخوا په معاملاتو کښی له دوی سره مشوری کوه! وروسته له مشوری څخه د اله تعالیٰ باندی توکل وکړئ او هغه بی له تامل او ځنډ (توقف) څخه په ځای راوړئ! بیا پر الله تعالیٰ باندی توکل وکړئ او هغه بی له تامل او ځنډ (توقف) څخه په ځای راوړئ! بیا پر الله تعالیٰ باندی توکل وکړئ او هغه بی له تامل او ځنډ (توقف) څخه په ځای راوړئ!

تنبیه: له حضرت علی کرم الله وجهه مخخه روایت دی چه رسول کریم علیه افضل الصلوة والتسلیم مخخه سوال و کر شو چه «عزم» خه شی دی؟ وئی فرمایل «مشاورة اهل الرأی ثم اتباعهم» (ابن کثیر). او په مجمع الزوائد کښی له حضرت علی رضی الله تعالیٰ عنه مخنی یو حدیث روایت شوی دی. «یا رسول الله صلی الله علیه وسلم! که مونږ کومه خبره په کتاب او سنت کښی ونه مومو، نو په هغی کښی کومه طریقه غوره کړو؟» رسول کریم علیه افضل الصلوة والتسلیم وفرمایل «له عابدینو فقهاؤ سره مشوره و کړئ! ولا تمضوا فیه رأی خاصة! د یوه یا دوه تنو خبره مه منځ الا بلکه د ګردی (تولی) مرکی او جرګی مشوره ومنځ!»

# اِنَ يَنْصُرُكُو اللهُ فَلَاغَالِبَ لَكُوْ وَانَ يَخَنْ لَكُوفَهَنَ ذَاالَّذِي فَ يَخْنُ لَكُوفَهَنَ ذَاالَّذِي فَ يَنْصُرُكُو مِّنُ اللهِ فَلْيَتَوَكِّلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ يَنْصُرُكُو مِنْوُنَ ﴾ يَنْصُرُكُو مِنْوُنَ ﴿ وَعَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكِّلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴾

که مرسته (مدد) وکړی له تاسی سره الله (لکه چه په بدر کښی ئی وکړه) نو نشته (هیڅ) غالب پر تاسی باندی او که مرسته (مدد) ونه فرمائی له تاسی سره (الله لکه چه په احد کښی ئی پریښودئ) نو څوک دی هغه چه مرسته (مدد) به وکړی له تاسی سره وروسته له هغه (خذلان د) الله ؟ (هیڅوک نشته!) او خاص پر الله دی پس توکل (اعتماد) وکړی مؤمنان.

تفسیر: پخوا ئی رسول صلی الله علیه وسلم ته فرمایلی ؤ چه «په الله تعالیٰ توکل و کړئ!» دلته دا راښئی چه د توکل او اعتماد وړ (مستحق) او لائق هم هغه لوی ذات دی چه له ګردو (تولو) ځنی قوی او غالب دی. ګردو (تولو) مسلمانانو ته ښائی چه د ده پر مرستی (مدد) باندی توکل وکړی. پاک الله وروسته له دی نه له خپل لوری د مسلمانانو د تقصیراتو معافول او پر خپل رسول صلی الله علیه وسلم باندی ئی د هغو د معافولو نصیحت هغوی ته فرمائی، چه د هیچا په خبرو باندی مه خطا وځئ! او خالص پر الله تعالیٰ باندی توکل او اعتماد ولرئ! نو د هغه مرسته (مدد) به در ورسیږی او هیڅ یو طاقت به پر تاسی باندی نه غالبیږی. لکه چه د «بدر» په غزا کښی مو ولید. او که د کوم مصلحت له امله (وجی) ستاسی مرسته (مدد) ونه کړی نو بیا هیڅوک تاسی ته مرسته (مدد) ونه کړی تو بیا هیڅوک تاسی ته مرسته (مدد) نشی دررسولی، لکه چه د «احد» په غزا کښی تاسی ته تجربه وشوه.

# وَمَا كَانَ لِنَا مِي آنَ يَعُلُلُ وَمَنَ يَعُلُلُ يَا ثِنِ بِمَا عَلَى يَوُمَ الْقِيمَةُ وَمَا كَانَ بِمَا عَلَى يَوُمَ الْقِيمَةُ وَمُو لَا يُظْلَمُونَ اللَّهُ مُنَ كُلُّ نَفْسٍ مَا كَسَبَتُ وَهُ وَلا يُظْلَمُونَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللّلِهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلَّا اللَّهُ مُنْ اللّلِهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّه

او نه ښائی هیڅ نبی ته چه څه شی پټ کړی، او هر څوک چه څه شی پټوی نو رابه شی (دا پټوونکی) په هغه سره چه ده پټ کړی وی په ورځی د قیامت کښی، بیا به پوره ورکړی شی هر نفس ته (جزا د) هغه عمل چه کړی وی ده او پر دوی به ظلم ونه کړی شی (په تزئید د عذاب یا تنقیص د ثواب کښی)

تفسیو: له دی محنی غرض یا به په پوره ډول (طریقه) سره د مسلمانانو تسکین او خاطر جمعی مقصد وی چه داسی وسوسه دوی ته پیدا نشی، چه ښائی رسول الله مبارک په ظاهر مونږ معاف کړی یو او په زړه کښی له مونږ محنی خپه دی بیا به خپل زړه پر مونږ باندی تشوی. نو الله تعالیٰ فرمائی چه دا کار د انبیاؤ علیهم السلام نه دی چه په زړه کښی ئی یو شی او په خوله ئی بل شی وی. یا د مسلمانانو پوهول دی چه د حضرت پیغمبر صلی الله علیه وسلم له عظمت، عصمت او امانت څخه ځان خبر کړئ او د رسول الله صلی الله علیه وسلم په نسبت هیڅکله چتی (فضول) او بیهوده خیالات په زړه کښی ونه ګرځوئ!. مثلاً داسی ګمان ونه کړئ! چه له غنیمت گغنی به ئی څه مال پټ ساتلی وی العیاذ بالله ښائی دا یئ ځکه فرمایلی وی چه هغو غشو ویشتونکو ته چه د غنیمت له پاره ئی خپل سنګرونه (مورچی) پریښودل، ګوندی داسی خیال په زړه کښی گرځیدلی وی، چه رسول الله صلی الله علیه وسلم به مونږ ته له غنائمو څخه برخه نه راکوی. یا به محینی شیان له مونږ مخنی پت ساتی. په محینو روایتونو کښی راغلی دی چه د

«بدر» په غزا کښی يو شی (څادر يا توره) له غنيمت څخه ورک شوی ؤ چا وويل «ښائی چه هغه به پيغمبر د خپل ځان له پاره ساتلی وی.» نو دا آيت نازل شو. په هر حال مسلمانان پوهوی که رسول الله مبارک د خپل نرم خوئی او خوش خلقی له امله (وجی) ستاسی غلطی معافوی نو تاسی لره د رسول اکرم صلی الله عليه وسلم د شان، عظمت، لوئی، عصمت، او پاکی زيات لحاظ په کار دی. ښائی چه مؤمنان په هيڅ قسم کمزورو او رکيکو خيالو پسی ونه گرځی!. له بل لوری که څه هم د رسول الله مبارک د شفقت او نرم زړه توب له يادولو څخه د «احد» د غزا په نسبت د مسلمانانو د تقصيراتو ورمعافول مقصد دی خو په دی ضمن کښی ئی د يوه بل تقصير يادونه هم وکړه چه د «بدر» له واقعی سره ئی تعلق درلود (لرلو) څو رسول الله صلی الله عليه وسلم د نرم خوئی له امله (وجی) هغه هم هيره کړی.

تنبیه: د «غلول» اصلی معنٰی د غنیمت په مال کښی خیانت کول دی. خو کله د مطلق خیانت په معنٰی هم راځی. خو کله محض د یوه شی په پتولو باندی هم د هغه اطلاق کیږی لکه چه ابن مسعود ( رض) فرمائی «غلوا مصاحفکم!»

# اَفَكِنِ النَّبَعَ رِضُوانَ اللهِ كَكَنْ بَاءَ بِسَخَطِمِّنَ اللهِ وَمَاأُولهُ جَهَنَّوُ وَ بِشُ الْمُصِيرُ

آیا نو هغه څوک چه متابعت کوی د رضامندی د الله په شان د هغه چا دی چه بیرته راشی په قهر سره له (طرفه د) الله (د الله د غصی مورد وګرځی؟ بلکه نه دی) او ځای د ده دوزخ دی، او بد ځای د ورتلو دی (دا دوزخ).

تفسیر: یعنی رسول الله مبارک چه په هر حال کښی نه یوازی د الله تعالی د مرضی تابع دی بلکه غواړی چه نور خلق هم د الله تعالیٰ د مرضی تابع وګرځوی. آیا دی د هغو خلقو کار کولی شی چه د الله تعالیٰ د غضب وړ (لائق) او د دوزخ مستحق وی؟ ممکن نه دی!.

#### هُوُدَرَخِبُ عِنْدَاللهِ وَاللهُ بَصِيْرُ بِمَا يَعْمَلُونَ اللهُ مَصِيْرُ بِمَا يَعْمَلُونَ اللهُ

دوی (د الله تعالیٰ د رضا تابعان خاوندان د متفاوتو) درجو دی په نزد د الله کښی او الله ښه لیدونکی (عالم) دی په هغو شیانو (هم) چه دوی (ئی) کوی.

تفسیر : یعنی نبی علیه السلام او بل مخلوق له سره نه دی برابر. له طمعی او له نورو سپکو او ذلیلو کارونو سره انبیاء علیهم السلام هیخ تعلق نه لری. الله تعالیٰ ته گرد (ټول) معلوم دی چه

شحه درجی لری؟ او ګرد (تول) کارونه ورڅرګند دی. آیا الله تعالیٰ به هسی ټیټ طبیعت لرونکو سریو ته د نبوت لوی منصب څرنګه ورکوی؟ (العیاذ بالله).

# لَقَنَّ مَنَّ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ إِذْ بَعَثَ فِيْهِمُ السُّوْلَا مِّنَ اَنْفُسِهِمْ

خامخا په تحقیق احسان کړی دی الله پر مؤمنانو باندی کله چه مبعوث کړ (راولیږه الله) په دوی (مؤمنانو) کښی رسول له نفس (جنس) د دوی نه

تفسیو: یعنی د هم دوی له جنسه او له قومه ئی یو بنیادم رسول ورلیږلی دی چه له هغه سره کیناستل خبری اتری کول په ژبه ئی پوهیدل او د ده له هره قسمه انوارو او برکاتو څخه استفاده کول آسان دی. او د هغه له احوالو، اخلاقو، د ژوندانه له سوانحو امانت، دیانت، طهارت او د الله تعالیٰ مخنی له ویری څخه ئی خبر یځ او کله چه ستاسی د هم دی قوم او قبیلی له یوه سری څخه معجزی ښکاره شی او تاسی هغه وګورځ نو په یقین راوړلو کښی زیات سهولت راځی، فرض ئی کړځ که کوم پیری (جن) یا پرښته (ملک) د رسول په صفت لیږل کیدی نو د ده د معجزاتو د کتلو په وخت کښی هسی خیال ممکن ؤ څرنګه چه هغه د بشر له جنسه جلا (جدا) مخلوق دی ښائی چه دغه خوارق د ده د ملکی او جنی طبعیت او د نوعی صورت خاصه نتیجه وی. زمونږ عجز له هغه څخه د نبوت دلیل نشی کیدی. په هر حال ښائی چه مؤمنان د الله تعالیٰ احسان ومنی چه ده داسی یو رسول صلی الله علیه وسلم ورلیږلی دی چه له هغه څخه بی تکلفه د احسان ومنی چه ده داسی یو رسول صلی الله علیه وسلم ورلیږلی دی چه له هغه څخه بی تکلفه د فیض استحصال کاوه شی. او له ډیری لوړی مرتبی او عزت او په ډیر لوی منصب له فائزیدلو سره د هم دوی په مجمع کښی په ډیری نرم خوئی، خورا ملاطفت او ښه معاشرت او نهایت ملایمت لیده کیږی صلی الله علیه وعلیٰ آله الکرام وعلیٰ صحبه العظام وسلم).

# يَتْلُوْاعَلَيْهِمُ الْيَتِهُ وَيُزَرِّنِهُمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ وَالْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ وَالْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ وَالْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ وَالْكَتْبَ وَالْحِكْمَةَ وَالْكَتْبُ وَالْمُنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّالَةُ اللَّهُ اللّ

چه لولی (دغه رسول) پر دوی باندی آیتونه د الله او پاکوی دوی (په توحید سره له گناه کینی او شرکه) او ښئی دوی ته کتاب (قرآن) او حکمت (شرعی احکام، ژوری خبری) او بیشکه وو دوی (له دی نه) په خوا هرومرو په گمراهی ښکاره کښی.

تفسیر: هم دا مضمون د البقری د سورت په (۱۲۹) او (۱۵۱) آیتونو کښی تیر شوی دی.

خلاصه ئي دا ده چه څلور شيان ئي بيان کړي دي.

- (۱) د آیتونو «تلاوت» (د الله تعالیٰ د آیتونو لوستل او اورول) چه د هغو په ظاهری معنی باندی د دی له امله (وجی) چه د ژبی خاوندان دی پوهیږی او عمل پری کوی.
- (۲) د نفسونو «تزکیه» (د نفسانی ککړو او د شرک او معصیت له گردو (ټولو) مراتبو څخه د دوی د زړونو پاکول او ښه صیقل کیدل) دا شی د «آیاة الله» د عمومی مضامینو له تعمیل او د رسول الله صلی الله علیه وسلم له صحبت او د قلبی توجه او تصرف څخه باذن الله حاصل شوی و (۳) «تعلیم الکتاب» (هغوی ته د کتاب الله مراد ورښودل) چه په خاصو خاصو مواقعو کښی به هغه ته ضرورت پیښیده، مثلاً که اصحابو کرامو به یو لفظ د ظاهری مدلول، عمومی تبادراو محاوری له لحاظه معنی کاوه او د مشکلاتو سره به مخامخ شول په دی وخت کښی به حضرت پیغمبر صلی الله علیه وسلم د کتاب الله اصلی مراد چه د مقام له قرائنو څخه به ښکاره کیده بیناناوه او د دوی اشتباه به ئی لری کوله لکه چه په ﴿ ٱلْوَانُونَ اَمْنُواْوَلُونَدُونُونُونَ اَمْنُواْلُونُونَ اَلَاهُونُونَالُونُونَ کَښی دغه طریقه عملی شوی وه.
- (٤) د «حکمت» تعلیم (د حکمت ژوری خبری ورښوول) او د قرآن کریم په غامضو اسرارو او د شریعت په لطائفو او دقیقو او عمیقو عللو باندی ئی (تصریحاً یا اشارتاً) مطلع کول. رسول الله صلی الله علیه وسلم د الله تعالیٰ په اعانت او توفیق دا پاتی قوم د علم او عمل په اعلی مراتبو باندی فائز کړ، چه له سلهاؤ پیریو را په دیخوا په انتهائی جهل او وحشت او ښکاره گمراهی او ضلالت کښی ډوب وو، د رسول الله صلی الله علیه وسلم د څو ورځنی تعلیم او صحبت په برکت د ده اصحاب رضی الله تعالیٰ عنهم د گردی (ټولی) دنیا لارښوونکی او معلمان شول. نو دوی لره ښائی چه د دی لوی نعمت قدر وپیژنی، او هیڅکله په هیره سره هم هسی کوم حرکت ته اقدام ونه کړی چه له هغه څخه د دوی زړه خوږ او متالم شی. (د«ان کانو» ان له مثقلی ځنی مخففه شوی ده او د «هم» ضمیر پکښی مستتر دی او دا مخکښی لام فاصل دی.)

# ٱوَلَهَّا آصَابَتُكُومِ صِيْبَةٌ قَدُا صَيْتُمُ مِّثْلَيْهَا قُلْتُمُ آنَّ هٰذَا

آیا کله چه درورسید تاسی ته (په احد کښی له کفارو څخه) یو مصیبت چه په تحقیق سره رسولی ؤ تاسی (کفارو ته په بدر کښی) دوه چنده له دی غمه نو وویل تاسی له کومه دا (غم راغی مونږ ته؟) یا رسیدلی وئ تاسی په دوه چنده له نصرته (ای مسلمانانو په بدر کښی) نو وویل تاسی له کومه دا (غم راغی مونږ ته؟)،

تفسیر: لومړی د «احد» قصه کیده. په منځ کښی د هغه تقصیر د عفوی ذکر راغی چه واقع شوی و او د حقوقو یادونه

وکړی شوه اوس بیا د «احد» د قصی په لوری رجوع کیږی یعنی «د احد» په غزا کښی هغه تکلیف او نقصان چه تاسی وګاله (تیر کړ)، د هغه په نسبت په تعجب سره وایئ چه دا مصیبت له کومه راغی؟ مونږ خو مسلمانان مجاهدین وو او د الله تعالیٰ په لاره کښی د ده له دښمنانو سره د جنګیدلو له پاره وتلی وو او الله تعالیٰ د پاک رسول صلی الله علیه وسلم په مبارکه ژبه مونږ ته د نصرت او مرستی وعده هم راکړی وه نو بیا دا مصیبت پر مونږ باندی ولی نازل شو؟ او له کومه راورسید؟ د هسی وینا کولو په وخت کښی داسی فکر کول په کار دی، چه هومره تکلیف چه تاسی ته رسیدلی دی، د هغه تکلیف دوه چنده ستاسی له لاسه کفارو ته هم رسیدلی دی. په «احد» کښی تقریباً ستاسی (۷۰) تنه شهیدان شول او په «بدر» کښی د کفارو (۷۰) تنه ووژل شول او (۷۰) کښی د ر کفارو زیات له شلو تنو مقتولان شول. که د (قبضه) کښی وو بیا په «احد» کښی هم لومړی د کفارو زیات له شلو تنو مقتولان شول. که د لړی مودی له مخی تاسی مغلوبان شوئ، ا نو په «بدر» کښی تاسی کفارو ته سخته ماته ورسولی وه او په «احد» کښی هم کله چه تاسی خپلی پښی تینګی او په میرانه وجنګیدئ، ا نو کفار وتښتیدل او د جنګ ډ ګر ئی پریښود. نو په داسی صورت کښی انصافاً تاسی لره له خپلو وتښتیدل او د جنګ ډ ګر ئی پریښود. نو په داسی صورت کښی انصافاً تاسی لره له خپلو تکالیفو څخه د شکایت کولو او زیات خپه کیدلو موقع نه ده پاتی.

#### قُلُ هُوَمِنُ عِنُدِا نَفْشِكُمُ ۗ

ووایه (ای محمده! دوی ته) چه دا (مصیبت او تکلیف) له جانبه د نفسونو ستاسی دی!،

تفسیو: که غور وکرئ نو تاسی په خپله د هم دی مصیبت سبب یئ! تاسی له ډیره ځوښه د رسول مبارک او د ډیرو تجربه لرونکو نظریات ونه منل او پخپله خوښه او اختیار مو له مدینی منوری څخه د باندی د جنګ محاذ قائم کړ بیا سره له شدیدی نهی غشو ویشتونکو خپل مهم سنګرونه (مورچی) تش پریښودل او یو کال پخوا کله چه د «بدر» د بندیانو په نسبت تاسی ته اختیار درکړ شو چه یا دوی ووژنئ! یا «فدیه» تری واخلئ او خوشی ئی کړئ مګر په دی صورت کښی به خامخا په راتلونکی کال کښی هم دومره کسان له تاسی ځنی ووژل شی خو تاسی فدیه غوره او هم هغومره کسان مو ووژل شول اوس هم هغه وعده تر سره شوه نو تعجب او انکار ته هیڅ یوه موقع نه ده پاتی. دا شی خو په خپله ستاسی له خوا منلی شوی دی. (د

# إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْعٌ قَدِيرُ ﴿ وَمَاۤ آصَابُكُمْ يَوْمَ

#### الْتَقَى الْجَمَعْنِ فِبِإِذْنِ اللهِ وَلِيَعْلَمَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَلِيعُلَمَ الَّذِينَ نَافَقُوا ۗ

بیشکه الله پر هر شی باندی (چه اراده وفرمائی) ښه قادر دی (نو قادر دی په نصرت او خذلان هم). او هغه (غم) چه درسیدلی دی تاسی ته په هغی ورځی کښی چه سره یو ځای شوی وو دوه فوځونه پس (هغه په اذن (حکم) د الله سره ؤ او له پاره د دی ؤ چه معلوم (ښکاره) کړی «الله» مؤمنان او (بل) له پاره د دی ؤ چه معلوم (شکاره) کړی «الله» هغه کسان چه نفاق ئی کړی ؤ،

تفسیر: کله چه الله تعالیٰ اراده وفرمائی بری ورکوی او کله چه اراده وفرمائی ماتی ور په برخه کوی. مغلوبیت د دی له امله (وجی) نه دی چه الله تعالیٰ په هغه وخت کښی پر بری ورکولو باندی قادر نه ؤ بلکه د دی له پاره دی چه ستاسی له کسب او اختیار څخه داسی یو صورت پیدا شوی دی چه په کلی غلبی ورکولو کښی مصلحت نه ؤ په هر حال هر څه چه شوی دی د الله تعالیٰ په حکم او مشیت سره شوی دی چه د هغه سبب تاسی وئ! او په هغه کښی حکمت دا ؤ چه له یوه لوری د هر مخلص مؤمن د ایمان او د اخلاص او له بل لوری د هر منافق د نفاق درجه ظاهره شی، اومه او پاخه، سره او ناسره، کامل او ناقص سره جلا (جدا) او د مخلص او غیر مخلص په منځ کښی هیڅ التباس پاتی نشی. او دا کرد (تول) په علم شهودی سره هم همغسی معلوم کړی لکه چه په علم غیبی سره ورته معلوم دی.

#### وَقِيْلَ لَهُمْ تَعَالَوْا قَاتِلُوا فِي سَبِيْلِ اللهِ آوِا دُفَعُوا <sup>•</sup>

او وویلی شو دغو (بیرته تلونکو منافقانو) ته چه راځی (احد ته) غزا وکړئ (له کفارو سره) په لاره د الله کښی یا مدافعه وکړئ! (د دښمن له نفسونو او مالونو او کورونو خپلو!)

تفسیر: د جنگ له شروع کیدلو څخه پخوا کله چه رئیس المنافقین عبدالله بن ابی غوښتل چه له (۳۰۰) سړیو سره بیرته ستانه (واپس) شی نو په دی وخت کښی هغو ته وویل شول چه «د جنګ په عین موقع کښی چیری تښتئ؟ که د اسلام په دعوی کښی صادق یئ! نو واخلئ! د الله تعالیٰ په لاره کښی جنګ وکړئ! که نه اقلا د دښمن په مدافعه کښی څه برخه واخلئ! یعنی له اسلامی لښکر سره مله شئ! چه د تعداد د کثرت اثر پر غلیم باندی ولویږی. یا دا که د الله تعالیٰ په لاره کښی د دین له پاره نه جنګیږئ، نو د وطنی او قومی حمیت او غیرت یا د خپلو اموالو او اولادونو د حفاظت له پاره خو د دښمن مدافعه وکړئ! څکه که دښمن بری وموند نو په انتقام اخیستلو کښی به د مؤمنانو او منافقانو په منځ کښی هیڅ تمیز او تفریق نه کوی. او د نورو

آلعمران(۳)

لنتنالوا(٤)

مسلمانانو په شان به تاسی ته هم نقصان دررسیږی.» الغرض پر دوی باندی له هر پلوه د دوی د ذوق سره سم د حجت اتمام وکړی شو، تر څو هر څه چه د دوی په زړونو کښی وی، علانیه ظاهر شی.

#### قَالُوْالُوْنَعْلَمُ قِتَالًا لَّا تَّبَعُنْكُمُ ۗ

نو وویل دی (منافقانو) که مونږ پوهیدی په جنګ نو هرومرو (خامخا) به مونږه متابعت کړی ؤ ستاسی.

تفسیو : یعنی جنگ پیښیدل مونو ته یقینی په نظر نه راځی او دا خوشی چتی یوه اوازه ده .

که مونږ پوهیدو چه په رښتیا سره جنگ پیښیدونکی دی ، نو هرومرو (خامخا) به له تاسو سره تلو ، کله چه مونږ وگورو چه په رښتیا سره جنگ پیښیدونکی دی ، نو خامخا به مو ستاسی سره ملگرتیا کوله . یا دا مطلب که کومه منظمه او باقاعده مقابله وی ، نو مونږ به له تاسی سره پاتی کیدو ، ښه نو دا کومه مقابله ده ، چه له یوه جانبه (۳۰۰۰) لښکر ، او له بله جانبه یوازی کیدو ، ښه نو دا کومه مقابله ده ، چه له یوه جانبه (۳۰۰۰) لښکر ، او له بله جانبه یوازی کښی غورځول دی . یا له «لو نعلم قتالاً» څخه ئی دا ښکارول چه خانه! که مونږ په جنگی فنونو ، اصولو او ترتیباتو پوهیدی ، نو له تاسی سره به پاتی کیدو ، گواکی په زړه کښی ئی طعنی ورکولی ، چه زمونږ پر مشورو باندی تاسی تگ ونه کړ . او د نورو په نظریو باندی تاسی عمل وکړ ، نو مونږ ستاسی په نزد د جنگ له اصوله ناپوهان یو ، او تاسی پوهان یځ! نو د څه له پاره له خپلو ځانو سره بیایځ؟ لنډه ئی دا چه د دروغو پلمی (بهانی) ئی جوړی کړی ، او بیرته له خپلو ځانو سره بیایځ؟ لنډه ئی دا چه د دروغو پلمی (بهانی) ئی جوړی کړی ، او بیرته لا نه تالی د منافقانو په تکذیب کښی وائی .

## هُمُ لِلُكُفِي يَوْمَبِنٍ اقْرَبُ مِنْهُمُ لِلْإِيْمَانِ

دوی کفر ته په دغی ورځی کښی (چه دغه خبره ئی کوله) ډیر نژدی وو له دوی نه په نسبت سره د ایمان.

تفسیر: منافقان په زړه کافران او په خوله مسلمانان وو. او تش په ژبه له مسلمانانو سره یو ځای وو. د «احد» د جنګ په عین موقع کښی دوی له نبی علیه السلام او نورو مسلمانانو څخه جلا (جدا) او بیرته ستانه (واپس) شول، او حیلی او پلمی (بهانی) ئی جوړی کړی د دی دوه کارونو څخه د دوی نفاق څرګند شو اوس په ظاهر کښی هم دوی د ایمان په نسبت کفر ته ډیر نثری شوی دی، او پخپل دی فعل سره مسلمانانو ته زیان او کفارو ته تقویه رسوی.

# يَقُولُونَ بِأَفْوَاهِرِمُ تَالَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ وَاللهُ أَعْلَمُ بِمَا يَكُتُمُونَ فَ

وائی دوی (منافقان) په خولو خپلو سره هغه (خبره) چه نشته (پری تصدیق) په زړونو د دوی کښی، او الله ښه پوه دی په هغه څه (هم) چه پتوی ئی دوی (په زړونو خپلو کښی له حسد او کفره).

تفسیر: یعنی په ژبه خو دوی ﴿ لَوُنَعْلَوُمْ اِلْاِئْبَعْلَارُ اَبْتَعْلَارُ ﴾ ویل، او هغه شی چه د دوی په زړونو کښی دی صاف ئی نه وائی د دوی په زړونو کښی دا ؤ. «ښه دی چه مسلمانان مغلوب او ذلیل شی او مونږ له ډیری خوښی څخه اتنونه واچوو.»

# ٱلَّذِيْنَ قَالُوْا لِلِخُوَانِهِمُ وَقَعَدُ وَالْوَاطَاعُوْنَا مَا قَتِّلُوًا \*

هغه (منافقان) چه ویل ئی په (حق د) وروڼو خپلو کښی حال دا چه دوی (پخپله) ناست وو (له جنګه) که دوی (د احد غازیانو) زمونږ خبری منلی وی نو نه به وو وژل شوی،

تفسیر : یعنی پخپله نامرادان شول او بیرته کیناستل، او د خپل د تبر وروڼو د مدینی انصارو ته وائی که زموندِ خبرو ته مو غودِ نیولی وی، او پخپلو کورونو کښی آرام ناست وی نو هیڅکله به نه وژل کیدئ!

#### قُلْ فَادْرُءُواعَنَ أَنْفُسِكُمُ الْمُؤْتِ إِنْ كُنْتُمُ صِيرِقِينَ®

ووایه (ای محمده! دوی ته) نو لری کړئ تاسی له نفسونو (ځانونو) خپلو څخه مرګ که یئ تاسی صادقان (رښتینی په دی خبره چه تاسی سره د مرګ دفعه شته).

تفسیر: یعنی که د کور په کیناستلو سره ځانونه ژغورل (ساتل) کیږی نو ګورو به چه د مرګ مخه به تاسی غرنګه ونیسځ چه تاسی کورو ته ورننوځئ که سره له دی چه په کورونو کښی پاتی شوی یځ، بیا هم د مرګی له منګولو ځنی ځانونه نشئ ژغورلی (بچ کولی)، نو بیا ولی د توریالیو (بهادرو) غوندی د جنګ په میدان کښی د عزت مرګ نه غوره کوئ؟

وَلَاتَحْسَبَنَ الَّذِيْنَ ثَتُولُوا فِي سَبِيلِ اللهِ اَمُواتًا ثَبَلُ اَحْيَاءً وَمَنْ وَلَاتَحْسَبَ اللهِ اَمُواتًا ثَبُلُ اَحْيَاءً وَمَنْ وَخُولِهِ مَنْ وَيَعْنَى بِمَا اللهِ مُولِعُهُمُ اللهُ مِنْ فَضُلِهُ وَيَسْتَبْشِرُ وَنَ بِلَكَ فُولِهِ مَقِنْ خَلْفِهِمُ اللهُ مِنْ فَضُلِهُ عَلَيْهِمُ وَلَاهُمُ مَنْ فَوْلُهُ مَنْ يَلْحَقُولُ هِمْ وَقِنْ اللهِ وَفَضُلٍ عَلَيْهِمُ وَلَاهُمُ وَيُعْنِينً فَي مُنْ اللهِ وَفَضُلٍ فَاللّهُ وَلَاهُمُ مَنْ عُلْمُ اللهُ وَفَضُلٍ فَاللّهُ وَلَاهُمُ مَنْ اللهِ وَفَضُلٍ فَاللّهُ لَا لَهُ وَمِنْ يُنَا اللّهُ وَمِنْ يُنَا اللّهُ وَمَنْ اللهِ وَفَضُلٍ فَاللّهُ لَا لَهُ وَمِنْ يُنَا اللّهُ وَمِنْ يُنَالًا فَاللّهُ اللّهُ وَمَنْ اللهِ وَفَضُلٍ لَا اللّهُ وَلَاهُ مَنْ اللهِ وَقَضْلٍ لَا اللّهُ وَلَاهُ مَنْ اللهِ وَقَصْلٍ لَا اللّهُ وَلَاهُ مَنْ اللهِ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

او له سره گمان مه کوی! (ای محمده یا ای سامعه!) پر هغو کسانو چه وژل شوی دی دوی په لاره د الله (جهاد او طاعت) کښی د مړو (مړه نه دی)، بلکه ژوندی دی په نزد د رب خپل رزق ورته ورکولی شی (له جنتی ماکولاتو او مشروباتو څخه) په دی حال کښی چه خوشاله دی دوی په هغه شی باندی چه ورکړی دی دوی ته الله له فضله خپله او خوشالیږی دوی (په راتلو د) هغو کسانو باندی چه لا نه دی رسیللی دوی تر هغو پوری وروسته د دوی نه په دی شان سره چه نه به وی (هیڅ قسم) ویره په دوی باندی او نه به دوی هیچری) غمجن کیږی (د ثواب په نقصان سره) خوشالیږی دوی په نعمت سره له (جانبه د) الله او (د ده په) فضل سره او (په دی سره چه) بیشکه الله نه ضائع کوی اجر د مؤمنانو (بلکه پوره ئی ورکوی).

قفسیو : یعنی د کور ناستی د مرگ مخه نشی نیوی. هو! سری له هغه مرگه بی برخی کوی چه د مرگ په ځای ورته ابدی ژوندون ویلی شی. شهیدانو ته وروسته له شهادته یو مخصوص ډول (طریقه) ژوند ور په برخه کیږی چه نورو مړو ته هغسی ژوند نه ورکاوه کیږی. دوی ته د الله تعالیٰ ممتاز قرب حاصلیږی. او په خورا (ډیر) لویو درجاتو او مقاماتو باندی فائز کیږی. د جنت رزق دوی ته په آزادی سره وررسیږی څرنگه چه مونږ په یوه طیاره کښی کینو، او په ډیر لږ وخت کښی هر چیری چه مو زړه وغواړی. الوځو او درومو، د شهیدانو ارواح هم د «طیور خضر» په حواصلو یعنی د شنو مرغانو په ججورو کښی ننوځی او د جنت ننداری کوی. د دی «طیور خضر ـ شنو مرغانو» کیفیت او لویوالی الله تعالیٰ ته معلوم دی. د هغه ځای شیونه زمونږ د خیال په احاطه کښی کله راتلی شی. په دی وخت کښی شهیدان به بیشانه خوشال وی او په مسرت او بهجت (خوشحالی) سره، به ګوری چه الله تعالیٰ دوی ته په خپل فضل سره د شهادت

دولت عنایت فرمایلی دی، او یخپلو عظیم الشان نعمتونو سره ئی یاللی دی او یخپل فضل سره ئی هره شیبه هغوی ته د زیاتو نعمتونو سلسله قائمه کړی ده دا شهیدان د هغو وعدو په لیدلو چه د رسولانو په ژبو د شهداؤ په نسبت ورکړی شوی دی ډير زيات خوشاليږی. او پخپلو سترګو گوری چه الله تعالیٰ د ایماندارانو محنت نه ضائع کوی، بلکه د خیال او گمان له میچه زیات بدل هغوی ته ورکوی. بیا نه یواځی دا چه دوی پخپلو احوالو باندی دومره خوښ او خوشال دی، بلکه د هغو مسلمانانو ورونو له تصوره چه له دوی څخه وروسته پاتی دی او په فی سبیل الله «جهاد» او نورو خیریه و امورو کښی مشغول دی او هغوی ته به هم، که زمونږ په شان د الله تعالیٰ په لاره کښي ووژل شي يا اقلا د ايمان له دولت سره ومړي، د دوي له ايماني رتبي او حیثیت سره سم هم داسی خوندور او بی ویری ژوندون به وریه برخه کیدی او دلته به مزی کوی، نه به د مقدم غم او نه به د مؤخر ویره له دوی سره وی. مامون او مطمئن به د الله جلاله په رحمت کښي برابر داخليږي لا ډيره خوښي ورحاصليږي. په ځينو روايتونو کښي راغلي دي چه د «احد» یا د (بیر معونه) شهیدان جنت ته رسیدلی، له الله تعالی څخه ئی تمنا کړی. «کشکه زمونږ د دی عیش او تنعم خبر زمونږ نورو ورونو ته څوک ورسوی چه هغوی د دی خوندور ژوند یه لوری ژر راوځغلی او ځانونه له مونږ سره ونښلوی او له «جهاد» ځنی خپل ځانونه هیڅ ونه ساتی.» حق تعالیٰ وفرمایل چه زه ئی ور رسوم. نو ئی دا آیت نازل او دوی ئی هم مطلع کرل چه موند ستاسو له امیدونو سره سم دا خبر دنیا ته ورورساوه. نو هغه شهیدان له دی ځنی لا خوشال شول.

# ٱلذِينَ استَجَابُوُ الِلهِ وَالرَّسُولِ مِنَ بَعْدِ مَآ اَصَا بَهُ الْقَرُحُ ثِلِلَانِينَ اَحْسَنُوا مِنْهُمْ وَالْقَوَّا اَجْرُعَظِيْمٌ ﴿ الّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدَ جَمَعُوا لَكُوْ فَانْشَوْمُ مُ فَزَادَهُمُ وَإِيْمَانًا \* وَقَالُوا حَسُبُنَا اللهُ وَذِعْ مَا لُوكِيْلُ ﴿

هغه کسان چه حکم ئی منلی دی د الله او (حکم ئی منلی دی د) رسول (د الله) پس له هغه چه رسیدلی ؤ دوی ته زخم (تکلیف مشقت) شته له پاره د هغو کسانو چه نیکی ئی کړی له دوی نه (د الله د حکم په منلو سره) او پرهیزگاری ئی کړی ده (له مخالفته) اجر ډیر لوی (د جنت) (دوی) هغه کسان دی چه وویل دوی ته گینو) خلقو چه بیشکه خلق (د مکی) په تحقیق سره راټول شوی دی ستاسی (د جنګ) له پاره نو وویریږئ! له دوی نه (یا) په

تحقیق سره ټول کړی ئی دی (سامان د مقابلی) ستاسی له پاره نو وویریږئ له دوی نه پس (دغو ویرولو) لا زیات کړ ایمان د دوی (یقین زړورتوب) او وویل دوی بس دی مونږ ته الله او څومره ښه وکیل (کار جوړوونکی) دی (الله).

تفسير: «والذين» صفت دى له پاره د مؤمنين. يا منصوب دى په مدح سره. يا مبتدا، دى او خبر ئى «للذين احسنوا » توله جمله ده، او ( من ) بيانيه دى. او مقصود له احسان او تقویٰ څخه تش مدح او تعلیل دی. نه تقئید ځکه چه دوی ګرد (ټول) سره محسنین او متقین وو. کله چه ابوسفیان له «احد» څخه د مکی معظمی په لوری بیرته رهی (روان) شو نو په لاره کښي دا خيال ورته پيدا شو. چه له مونږ څنې لويه غلطي وشوه چه مجروح او مغلوب مسلمانان مو هم هغسی پریښودل او بیرته تری راغلو نو ئی جرګه سره وکړه او دا ئی سره غوته کړه چه راځئ! بیرته مدیني ته لاړ شو. او د هغو قصه بیخي یای ته ورسو. کله چه دا خبر رسول الله صلى الله عليه وسلم ته ورسيد نو اعلان ئي وكړ. «هغه غازيان چه برون له مونږه سره يه غزا کښي شريکان وو نن دی بيا د دښمن د تعقيب له ياره تيار شي !» مجاهدين سره له دی چه ستړي او ستومان او له زخمونو ځنې ئې وينې بهيدې، د الله تعاليٰ او د رسول الله صلى الله عليه وسلم د دی دعوت ځواب ئی په (لبیک) سره ووایه رسول الله مبارک د مجاهدینو د لښکر سره تر یوه ځای یوری چه (حمرا الاسد) نومیږی او له مدینی منوری څخه تقریباً اته میله لری دی لاړل. د ابوسفیان په زړه کښې د دې خبرې له اوریدلو څخه چه مسلمانان زمونږ د تعاقب له یاره رادرومي سخته ویره ولویده او د خپلی دوهم ځلی حملی اراده ئی فسخه کړه او په ډیر تلوار د مکی معظمی به لوری به منډو شول. د عبدالقیس یوه تجارتی قافله د مدینی منوری به لوری راتله ابوسفیان د دی قافلی سریو ته څه رشوت (بدی) ورکړی او دوی ئی په دی باندی وادار کړل. چه «تاسی په مدینی منوری کښی داسی اخبار نشر کړی چه د هغو له اوریدلو څخه مسلمانان له مونږ مکیانو ځنی وویریږی کله چه هغوی په مدینی منوری کښی دا خبر مشهور او خور کړ، چه «مکیانو بیا یو لوی لښکر او ډیر سامان د مسلمانانو د استیصال او بیخ ویستلو په نیت سره تول کړی دی.» د دی خبری د اوريدلو په اثر د مسلمانانو په زړونو کښې د خوف او ويری په ځای اسلامي ځوښ او ايماني خروش پيدا شو. او د کفارو د اجتماع او د احوالو له اوريدلو څخه ئى وويل ﴿ حَسُبُنَااللهُ فَيْعُوالْوَكِيْلُ ﴾ د ګردى (ټولى) دنيا په مقابل كښى مونږ لره یواځی الله تعالیٰ کافی دی! نو په دی مناسبت دا آیت نازل شو. ځینی وائی چه د «احد» د غزا یه اخر کښی ابوسفیان اعلان کړی ؤ چه «یه بل کال کښی به بیا یه (بدر) کښی سره جنګیږو.» رسول اکرم صلی الله علیه وسلم دا ومانه. کله چه بل کال راغی رسول الله مبارک مسلمانانو ته حکم وکړ چه د «جهاد» له ياره لاړ شئ! او که څوک نه ځی نو د الله تعالیٰ رسول به یواځی ولاړ شي.» له هغه لوري ابوسفیان له خپلو لښکرو سره له مکې معظمي څخه ووت، لږ څه لری ولاړل خو ژر ئی د همت ملا ماته شوه او سخت وویریدل او د قحط یلمه (بهانه) ئی

جوړه کړه او بیرته مکی معظمی ته ستانه (واپس) شول. مگر داسی صورت نی وسنجاوه (داسی صورت جوړ کړ) چه الزام پر مسلمانانو باندی راولی یو سړی مدینی منوری ته رهی (روان) ؤ، هغه ته نی څه مبلغ ورکړ او وئی ویل هلته داسی خبری نشر کړه چه د هغو له اوریدلو څخنی د مسلمانانو همت سست او په دوی کښی ویره ولویږی او د جنګ له پاره راونه وځی.» کله چه دی مدینی منوری ته ورسید داسی خبر ئی مشهور کړ چه «مکیانو خورا (ډیر) ډیر لښکر سره تول کړی دی که تاسی له هغوی سره ونه جنگیږئ، نو دا به ښه وی.» حق تعالیٰ په دی وخت کښی مسلمانانو ته استقامت او ثبات مرحمت کړ. او دوی ګردو (تولو) داسی وویل «مونږ ته پاک الله کافی دی» بالاخر مسلمانان له هم هغی وعدی سره سم د «بدر» په لوری وخوځیدل چه هلته لوی کواخیستی او بیرته مدینی منوری ته راغلل. دی غزا ته «بدر الصغریٰ» وائی په دی وخت کښی هغه واخیستی او بیرته مدینی منوری ته راغلل. دی غزا ته «بدر الصغریٰ» وائی په دی وخت کښی هغه دالحد» کښی زخمیان شوی وو او سخت زیانونه ئی گاللی (تیر کړی) وو، دوی بیا داسی جرأت وکړ. د مسلمانانو د دی جرأت او چمتووالی (تیارئ) د خبر اوریدلو ځنی مشرکان له لاری څنی بیرته و گرځیدل. مکیانو د دی لښکرکشی نوم «جیش السویق» کیښود یعنی هغه لرنکر چه یواځی ستوان ئی وخوړل، او بیرته ستانه (واپس) شول.

تنبیه: ﴿ لِلَّذِیْنَ اَمْسُنُوالِیَنُهُمُواَلَّقُوْا ﴾ یوازی د دوی د مدحی، ستاینی او د شان د لوړولو له پاره دی که نه هغوی ګرد (ټول) سره هم داسی وو.

# فَانْقَلَبُوْ ابِنِعْمَةِ مِّنَ اللهِ وَفَضْلِ لَهُ بَيْسَسُهُ مُسُوَّةً وَالنَّبُوُ اللهِ وَفَضْلِ عَظِيْمٍ و

نو بیرته راو کرځیدل (دا مومنان) په نعمت سره له (جانبه د) الله او (په) فضل «احسان او رحمت سره له الله نه» چه ونه رسیده دوی ته هیڅ بدی (نه زخم نه قتل نه هزیمت) او تابعان شول دوی د رضامندی د الله، او الله څښتن (مالک) د فضل (احسان رحمت) ډیر لوی دی.

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ فضل ته و کورئ! چه نه جنګ او جګړه ورپیښه شوه نه کوم اغزی د دوی په پښو کښی مات شو او ویریا ئی ثواب وګاټه او له تجارت ځنی ئی ګټی واخستلی او پر د ښمنانو باندی ئی خپله ویره کیښوده او خپل شان شوکت ئی ورڅرګند کړه . او د الله تعالیٰ له خوښی سره بیرته صحیح سالم او (روغ، رمټ) خپلو کورونو ته و ګرځیدل.

تنبیه د «بدر صغریٰ» په شان د «حمرا الاسد» په غزا کښی هم له یوی تجارتی قافلی سره د

آلعمران(٣)

مالونو بیع او شرا<sub>ء</sub> (پیرودل او پلورل) شوی وو او مسلمانانو له هغه تجارت څخه ډیره ګټه اخیستی وه اغلباً له «فضل» څخه هم دغه مالی نفع مراد ده.

## إِنَّمَا ذَلِكُهُ الشَّيْطُنُ يُغَوِّفُ آوُلِيّاءَهُ ۖ فَلَاتَغَا فُوُهُمُ وَخَافُوْنِ إِنْ كُنْهُمْ مُوْمِنْينَ

بیشکه دا سری شیطان دی چه ویروی تاسی (ای مؤمنانو) له دوستانو خپلو (چه کفار دی) نو مه ویریږئ تاسی له کفارو! او وویریږئ زما (د احکامو له ترک) څخه! که یئ تاسی مؤمنان (په حق سره).

تفسیر: (په «یخوف اولیاءه» کښی اول مفعول محذوف دی. «ای یخوفکم اولیاؤه الکفار» یعنی څوک چه له هغه لوری څخه راغی او ویروونکی خبری خپروی هغه شیطان دی یا د شیطان په اغواء سره داسی کوی چه له دی نه د هغه مقصد دا دی چه د خپلو لویو ملګرو او د نورو خپلوانو خوف او ویره پر تاسی باندی واچوی نو که تاسی مؤمنان یځ او هرو مرو ایمان لرونکی هم یځ لکه چه د هغه ثبوت تاسی عملاً راښودلی دی نو له دی شیطانانو څنی بیخی مه ویریږئ! او یوازی له ما مخنی وویریږئ!

له الله نه که ویریږی پرهیزگار شه! ښه سړی ـ جن او انس به دی صفت کړی ټول دی بولی ښه سړی

# ۅؘڵٳۼؙۯؙڹ۫ػٵڷۮؚؽؽؽؽٮٵڔٷؙؽ؋ٵڷؙؙڰڣٝڗٵ؆ؙٛٛٛٛٛٛٛٛٛٛٛڴؙؽؙڗؙۏٵڵڵڎۺؽٵٚ ڽؙڔؚؽٵٮڵڎؙٲڵٳۼۼػڶڶۿؙۄ۫ڂڟۧٳڣٳڶڵٳڿۯۊٷڶؘۿؙۼڬٵڔ۠ۼۘڟؚؽڠٛ۞

او نه دی غمجن کړی تا هغه کسان چه منډی وهی (جلتی کوی) دوی په جانب د کفر (د منافقانو او مرتدانو) بیشکه دوی به له سره هیڅ ضرر نه رسوی الله ته د هیڅ شی (بلکه ضرر رسوی ځانونو خپلو ته)، اراده لری الله د دی چه مقرر نه کړی د دوی له پاره هیڅ برخه (نعمت) په آخرت کښی او (مقرر) دی دوی لره عذاب ډیر لوی (د دوزخ سره د ثواب له حرمانه).

تفسیو: یعنی د شیطانانو له دارولو ځنی مؤمنان نه داریږی!. هو! منافقان د دوی خبرو ته غوږ 
پدی او د کفر په لوری مندی وهی تاسی د دی ملعونانو منافقانو له حرکاتو ځنی مه خپه او مه
اندیښمن کیږئ! دوی د الله تعالیٰ دین او د ده د رسول هیڅ شی نشی خرابولی او یوازی خپل
ځان ته زیان رسوی د دوی له حده تیر نفاق او شقاق دا راښئی چه حق تعالیٰ به دوی د کار په
انجام کښی له حقیقی بری او ګټی ځنی بی برخی کړی او سخته سزا به ورکړی. هغه کسان چه
داسی معاند، شریر او کاږه تلونکی وی د الله تعالیٰ عادت له هغوی سره تل هم داسی دی. نو
ضرور نه ده چه ته د هسی خلقو په غم کښی غمجن او خپه شی.

# إِنَّ الَّذِينَ اشْتَرَوُاللُّفُرُواِلْاِيْمَانِ لَنْ يَضُرُّوا اللهُ شَيًّا وَلَهُمْ عَدَابُ الدُيْ

بیشکه هغو کسانو چه پیرودلی ئی دی (بدل کړی ئی دی) کفر په ایمان سره له سره به ضرر نه رسوی دوی الله ته هیڅ شی او (مقرر دی) دوی ته عذاب دردناک (د دوزخ).

تفسیر: دغه تکرار د تاکید له پاره دی او د منافقانو او مرتدانو له تخصیص څخه وروسته ټولو کفارو ته شامل دی یعنی هغه کسان چه فطری ایمان ئی بدل او کفر ئی اختیار کړ اعم له دی نه چه یهودی وی که نصرانی مشرک وی که منافق یا بل څوک او دوی ګرد (ټول) سره یو ځای هم شی خو بیا هم دوی ګرد(ټول) سره د الله تعالی هیڅ یو شی نشی خرابولی، هو! دوی په خپل لاس خپله پنه په تبر وهی چه په نتیجه کښی به د دردناک عذاب مورد ګرځی.

# وَلَا يَعْسَبَنَ الَّذِيْنَ كُفَرُ وَآانَكَ الْمُثِلِي لَهُ وَخَيْرٌ لِرَنْفُسِهِ مِرْ إِنْمَا مُثِلِ لَهُمُ لِيَزْدَا دُوَا إِثْمَا وَلَهُمُ عَذَا بُ مُّهِ يُنْ ﴿

او نه دی گمان کوی هغه کسان چه کافران شوی دی چه بیشکه دا چه مهلت ورکوو مونږ دوی ته خیر (غوره) دی له پاره د ځانونو د دوی (داسی نه ده بلکه) بیشکه هم دا خبره ده چه تل مهلت ورکوو مونږ دوی ته له پاره د دی چه زیاته کړی دوی گناه او (مقرر) دی دوی ته عذاب سپکونکی.

تفسیو: یعنی امکان لری چه کافران خپل اوپد عمر، خوښی، خوشالی، دولت، ثروت عزت او د نورو شیانو زیادت ته وگوری هسی اتکل و کړی که مونږ په رښتیا سره مغضوب او مطرود وی نو دومره فراخی او مهلت ولی راکاوه کیږی؟ او د هسی ښه ژوندون او ارام په حالت کښی د څه له پاره شپی او ورځی تیروو؟ نو واضحه دی وی، چه دغه مهلت ورکول د دوی په حق کښی کومه ښه خبره نه ده. او د مهلت ورکولو نتیجه به خو هم داسی وی چه دوی به بیخی په گناهونو کښی ډوبیږی او د کفر په حالت کښی به مری نو دوی دی په خپل اختیار او د پوره آزادی سره ښه په زړه پوری ارمانونه وباسی او د گناهونو خورا (ډیره) لویه او مهمه ذخیره دی د خپل ځان له پاره توله کړی دوی هسی فکر کوی چه مونږ په خورا (دیر) لوی عزت کښی یو حال دا چه ډیر ذلیل او خورا (ډیر) سپکوونکی عذاب د دوی له پاره تیار دی. نو اوس قضاوت او ښه فکر پکښی و کړئ! چه دغه مهلت د هسی کسانو په حق کښی ښه دی که بد؟ (نعوذ بالله من شرور انفسنا).

# مَاكَانَ اللهُ لِيَنَرَ الْمُؤْمِنِيُنَ عَلَىمَاۤ اَكُثُوْعَلَيْهُ حَتَّى يَبِيُرُ الْخَبِيُثَ مِنَ الطِّيِّبِ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى الْغَيْبِ وَ الْكِنَّ اللهَ يَجْتَبِي مِنُ رُسُلِهِ مَنْ يَشَاۤ اُءُ

نه دی الله چه پریپدی مؤمنان په هغه حال (د اختلاط) چه یئ تاسی (ای خلقو!) پر هغه تر څو چه جلا (جدا) کړی (الله) ناپاکه له پاکه ځنی، او نه دی الله چه خبر کاندی تاسی په غیب باندی (چه د منافقانو تمیز دی له مخلصانو څخه) ولیکن الله غوره کوی له رسولانو خپلو څخه چه اراده وفرمائی (د غوره کولو ئی)،

تفسیر: یعنی همغسی چه د دنیا خوشالی او مهلت د کفارو په حق کښی د مقبولیت دلیل نه دی، هم داسی که مخلصو مسلمانانو ته مصیبتونه او نامناسبه حوادث (د احد د غزا په شان) ورپیښ شی نو هغه هم د دی خبری دلیل نشی کیدی چه هغوی د الله تعالیٰ په نزد مغضوب دی. خبره دا ده چه الله تعالیٰ مسلمانان هسی بی خبره او ناواقفه نه پریږدی چه تراوسه پاتی دی. یعنی ډیر کفارو به د نفاق له لاری د اسلام کلمه ویله، او د تیرایستلو له پاره به له دوی سره گدیدل چه د دوی د ظاهری احوالو په لحاظ د منافق د لفظ ویل ورته مشکل ؤ نو ځکه ضروری ده چه الله تعالیٰ داسی واقعات او حالات وړاندی کړی چه د هغو په وسیله، سره او ناسره بیل شی او پاک، ناپاک، اومه او پاخه په ښکاره ډول (طریقه) سره جلا (جدا) شی. بیشکه چه الله

تعالیٰ ته آسان و چه گرد (ټول)مسلمانان بی له امتحانه د منافقانو له نومونو او کارونو څخه خبر کړی لیکن د هغه حکمت او مصلحت د دی مقتضیٰ نه دی چه گرد (ټول) خلق له دی راز (قسم) غیبی امورو څخی خبر کړی، هو! د هسی کارونو له پاره خپل رسولان انتخابوی او د څومره غیبی اطلاعاتو او یقینی اخبارونو د اطلاع ورکولو اراده چه وفرمائی هم هغومره ورکوی خلاصه ئی داسی شوه چه «عامو خلقو ته بی واسطه د کومی پتی خبری یقینی اطلاع نه ورکوله کیږی او (انبیاء علیهم السلام) ته هومره اطلاع ورکوی چه د الله تعالیٰ اراده وی.»

### فَالْمِنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِمٌ وَإِنْ تُؤْمِنُوا وَتَتَّقُوا فَلَكُمْ آجُرٌ عَظِيْمُ

نو ایمان (یقین) ولرئ تاسی (ای مؤمنانو!) پر الله او پر رسولانو د الله، او که په ایمان (یقین) قائم پاتی اوسئ! او پرهیزگاری وکړئ (له بدو کارونو) پس دی تاسی ته اجر ډیر لوی(په جنت کښی)

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ هغه خاصه معامله چه له خپلو انبیاؤ علیهم السلام سره ده او د پاک او د ناپاک د جلا (جدا) کولو په نسبت د الله تعالیٰ هغه عمومی عادت چه تل جاری دی په هغه کښی د څه زیاتی څیړنی هیڅ ضرورت نشته. ستاسی کار هم دا دی چه د الله تعالیٰ او د رسول الله صلی الله علیه وسلم پر خبرو باندی لا ښه یقین ولرئ! او پر تقویٰ او پرهیزگاری باندی لا ښه تینک واوسئ! که تاسی دا وکړل نو وپوهیږئ! چه تاسی ګرد (ټول) شیان وګټل!

# ۅٙڵڒڝٙڂڛۘڔۜۜۜؾٵڷڹؚؽؙؽؘؽؠؙۼٙڵۅؙؽڔؠٵۧٳٮ۠ۿؙۯٳٮڷٷڝؽۏؘڝ۫ڸ؋ ۿۅؘڂؽڒٞٳڵۿڎڒڹڶۿۅۺڒؖڵۿڎ۫ڛؽڟۊٷۯؽٵۼۼؚڵٷٳڽ؋ؠؘۅ۫ؗٵڶۊؽۼڐ

او گمان دی نه کوی له سره هغه کسان چه بخیلی کوی دوی په هغه شی چه ورکړی دی دوی ته الله له فضله خپله چه دا بخل خیر دی (غوره دی) دوی ته، بلکه دا (بخل ډیر بد) شر دی دوی ته، ژر به په غاړه کښی ورته امیل کړ شی هغه چه بخیلی کړی ده دوی په هغه شی کښی په ورځی د قیامت،

تفسیر: د دی سورت ابتدائی لویه برخه په کتابیانو (یهودو او نصاراؤ) پوری متعلق وه په منځ کښی د ځینو خاصو مناسباتو او وجوهو په بناء د «احد» د غزا تفصیلات راغلل او هغه ئی د

آلعمران(٣)

کفایت یه اندازه تمام کړل له دی ځایه بیا د اهل الکتاب د شنائعو بیان کیږی کله چه د دوی به منځ کښې د یهودانو معامله ډیره مضره او تکلیف رسوونکی او زیاتره منافقان هم له یهودانو ځنی وو او په پاس آیت کښی تنبیه ورکړی شوی ده چه الله تعالیٰ اوس طیب (پاک) له خبیث (نایاک) څخه جدا کوی نو دا جداوالی هم هغسی چه د ځانی او مالی «جهاد» یه وخت کښی ظاهریده هم داسی د مالی «جهاد» په وخت کسی هم سره له ناسره او مخلص له غیر مخلص اومه له یخو ځنی یر صاف ډول (طریقه) سره جلا (جدا) کیږی نو ځکه ئی دا راوښودله چه یهودان منافقان هم هغسی چه د «جهاد» په موقع کښي تښتي د مال د صرفولو په وخت کښي هم ځان سپموی (بچ کوی) خو څرنګه چه له «جهاد» ځنې تښتیدل او د څو ورځو مهلت حاصلول د دوی په حق کښی چندان ښه نه دی هم دا راز (قسم) د بخل (کنسکی) او شومتيا له امله (وجي) ډير مال غونډول هم دوی ته هيڅ ګټه نشي ورسولي. فرض ئي کړئ که په دنيا کښي کوم ربر (تکلیف) او مصیبت دوی ته ورپیښ نشو، نو د قیامت په ورځ کښی به یقیناً دا ټول شوی مال د عذاب په صورت د دوی په غاړه کښی طوق (غاړکئ) غوندی ورولويږی، په دی ضمن کښي ئېي مسلمانانو ته هم يادوونه وکړه چه د «زکوٰة» په ورکولو او د نورو ضروري مصارفو په صرفولو کښي هيڅکله نه ښائي چه ځانونه وسپموئ (ېچ کوی) که نه هر هغه چا چه په بخل او حرص او نورو رذیلو او سپکو خصلتونو کښی د یهودانو منافقانو دود او دستور اختیاروی هغه ته به د هغه د درجی سره سم هم هغسی سزا ورکوله کیږی. دوی دی منتظر اوسی لکه چه له صحیحه و احادیثو ځنی ثابته ده. «چه د زکوه د مانعینو مال به د سخت زهر لرونکی مار په صورت ممثل کیږی (جوړیږی) او د دوی تر غاړی به چاپیریږی.» نعوذ بالله منه!

#### وَ يِلْهِ مِيْرَاثُ السَّلَوْتِ وَالْرَضْ

او خاص الله لره دی میراث د آسمانونو او د ځمکی (د دغو دواړو د اهل له فنا څخه به وروسته هر څه هم هغه حقیقی وارث او مالک ته پاتی کیږی،)

تفسیر: یعنی آخر تاسی مرئ! او ستاسی کرد (ټول) مال د هغه د قدرت په لاس کښی پاتی کیږی. چه په حقیقت کښی له پخوا څخه هم د هم هغؤ که هغه انسان په خپل اختیار سره ورکوی نو ثواب به مومی.

#### وَاللَّهُ بِمَاتَعُمْكُونَ حَبِيْرُ ﴿

او الله پر هغو (کارونو هم) چه کوئ (ئی) تاسی ښه خبردار دی (نو د ټولو جزا به درکړی.) تفسیر : یعنی بخل یا سخاوت هر څه چه وکړئ او په هر نیت سره چه وی الله تعالیٰ له هغو. ګردو (ټولو) ځنی خبردار دی او سم له هغو سره به بدل در کوی.

# لَقَدُ سَمِعَ إِللَّهُ قَوْلَ الَّذِينَ قَالُو ٓ إِلَّ اللَّهِ فَقِيْرٌ وَخَنُ أَغُنِيآ أَوْ

خامخا په تحقیق اوریدلی ده الله خبره د هغو کسانو چه ویلی ئی وو بیشکه الله فقیر دی او مونږ غنیان یو (چه له مونږه قرض غواړی).

تفسير : يعني يوازي هم دومره نه ده چه يهودان د ډير بخل له لاسه د پيسو په صرفولو باندي نه پوهیږی بلکه هر کله چه د الله تعالیٰ په لاره کښی د صرفولو حکم آوری نو ټوکی کوی او د حق تعالیٰ یه جناب کښی سپین سترګی کوی او له چتی (فضول) خبرو ځنی نه شرمیږی لکه څه وخت چه د ﴿ مَنْ دَاالَّذِي يُقُوضُ اللَّهُ قَصَّا صَنَّا ﴾ آيت نازل شو وي ويل چه الله تعالىٰ له موندِ ځنی قرض غواړی نو الله تعالیٰ فقیر او محتاج او موندِ غنیان یو حال دا چه یو ناپوه او جاهل هم په دی خبره باندی پوهیدی شی، چه د (انفاق فی وجوه الخیر) تعبیر په قرض سره د انتهائی رحمت او شفقت اظهار دی. او دا ښکاره خبره ده چه الله تعالیٰ مونږ ته امر. کوی چه د هغه له راکړی مال څخنی د خپلو مصالحو، دینی او دنیوی ګټو له پاره مصرف کړو او د ده لوی ذات ته زمونږ له دی صرفولو هیڅ یوه فائده نه ورسیږی او په فرض محال سره که ورسیږی هم، خو مال او گرد (تول) شیان د هغه لوی مهربان الله مملوک عطا او احسان دی نو بیا په حقیقی معنی هغه ته مونږ څرنګه قرض ویلی شو. دا د هغه لوی کرم او احسان دی، چه د هغو صرفولو ډير ښه معاوضه ورکول ئي هم پخپله ذمه نيولي دي او هغه ئي د قرض (پور) په لفظ سره ادا. کړی ده، او دا لزوم ئی لا زیات مؤکد او مسجل کړی دی. مګر یهودان د خپل ړوندوالي او د باطنی خبث یه سبب د الله تعالیٰ دی احسان منلو یه ځای یه داسی الفاظو یوری خاندی او ملنډی کوی او د الله تعالیٰ په نسبت له داسی مسخرو او توکو ځنی مخ نه آړوی نو ځکه الله تعالیٰ فرمائی چه ما ستاسی دا گردی (ټولی) خبری آوريدلی دی او د هغو په نسبت هره کاروائی چه لازمه وی کوم ئی، تاسی منتظر اوسع!

# سَنَكْتُبُ مَا قَالُوا وَقَتْلَهُمُ الْأَنْبِيَاءَ بِغَيْرِ حَقِّ فَ وَنَقُولُ ذُوقُوا عَنَابَ الْحَرِيْقِ @

ژر به مونږ لیکلی وساتو هغه خبری چه دوی ویلی دی او (لیکلی به وساتو)

وژل (د نیکونو) د دوی انبیاؤ لره، په ناحقه سره (په خپل اعتقاد سره هم) او وبه وایو مونږ (دوی ته چه) وڅکئ عذاب د اور سوځیدونکی!.

تفسیر: یعنی له عامی ضابطی سره سم ستاسی دا ملعون او ناپاکه اقوال د سیئاتو په هم هغه دفتر کښی لیکو چه هلته ستاسی د قوم نور ملعون او ناپاکه افعال هم درج دی. لکه د معصومو انبیاؤ علیهم السلام په ناحقه سره وینی تویول. څکه همغسی چه دا نامناسبه جمله ستاسی د الله تعالیٰ د پیژندلو یوه نمونه ده هغه نامناسبه کار هم ستاسی د انبیاؤ له تعظیم محخه یوه نمونه ده کله چه ستاسی دا پوره عملنامه دروړاندی کړه شی نو هلته به وویل شی چه اوس د خپلو بدیو او شرارتونو خوند و شکئ او همغسی چه تاسی په طعن او تمسخر سره د اولیاؤ الله رحمة الله علیهم زړونه سوځول نو اوس تاسی هم د الله تعالیٰ د عذاب په بتی کښی وسوځئ ا

## ذٰ لِكَ بِمَا قَتَّامَتُ آيُدِ يُكُمُّ وَآنَ اللهَ لَيْسَ بِظَلَّامٍ لِلْعَبِيْدِ ﴿

دا (عذاب) په سبب د هغه دی چه پخوا لیږلی دی لاسونو ستاسی او بیشکه چه الله نه دی ظلم کوونکی په بندګانو.

تفسیر: یعنی هر خه چه ئی گتلی وو هم هغه ئی په مخه ورغلل د الله تعالیٰ له جانبه د یوی ذری په اندازه هم ظلم نه کیږی لکه چه د «النساء» په (٤٠) آیت (٦) رکوع کښی داسی لولو و اندازه هم د الله تعالیٰ صفت وی نو و اندازه هم د الله تعالیٰ صفت وی نو هغه به هم د الله تعالیٰ د نورو صفاتو په شان پوره او کامل وی نو (معاذالله) که الله تعالیٰ ظالم فرض کړی شی نو بیا ظالم نه بلکه باید ظلام ورته ویل شوی وی او د ده یوه ذره ظلم به له لویو غرض کړی شی نو بیا ظالم نه بلکه باید ظلام» صیغه ئی راوړه او تنبیه ئی وکړه چه د ده په دربار کښی د ادنیٰ مخنی ادنی ظلم تجویز د انتهائی ظلم له منلو سره مرادف دی «تعالیٰ الله عما یقول الظالمون علوا کبیراً»

## ٱلّذِيْنَ قَالُوْ ٓ النَّالِلهَ عَهِدَ الَّذِنَا ٓ الَّا نُؤُمِنَ لِرَسُولِ حَتَّى يَأْتِينَا بِقُرْبَانٍ تَأْكُلُهُ النَّارُ

هغه کسان چه وائی بیشکه الله پیغام کړی دی مونږ ته چه ایمان به نه راوړو مونږ په هیڅ رسول تر هغه پوری چه راوړی مونږ ته (هسی) قربانی چه ئی وخوری اور، تفسیو: له ځینو رسولاتو ځنی داسی معجزی ظاهری شوی وی چه قربانی یا بل کوم شی به ئی د الله تعالیٰ په نامه نفر کاوه نو له آسمانه به اور راته او هغه به ئی خوړ او دا به د قبول علامه وه لکه چه په موجوده «بائیبل، انجیل» کښی د حضرت سلیمان علیه السلام په نسبت هسی یوه واقعه مذکوره ده . اوس یهودان بهانه کوی چه مونړ ته داسی حکم شوی دی چه له هر چا څخه چه دا معجزه ونه وینئ! په هغه باندی یقین مه کوئ! او دا محض د دروغو بهانی دی ځکه چه دا راز (قسم) حکمونه هیچیری د هغو په کتابونو کښی نه وو او نه نن ورځ پکښی شته . او نه د تولو پیغمبرانو په نسبت دا ادعا ثابته کیدی شی چه هغوی ته هسی کومه معجزه ورکړی شوی وه . هر رسول علیه السلام ته ادالیٰ د هغه د وخت او زمان سره سم مناسبی معجزی ورکړی دی او دا لاژم نه دی چه هر نبی علیه السلام ته دی هم هغه یوه معجزه ورکړی چه د هغه له ورښوولو څخه د هغه صداقت ثابت شی.

# قُلُ قَدُ جَآءُ كُورُسُكُ مِنْ قَبَلِي بِالْبَيِّنَتِ وَبِالَّذِي قُلْتُمُ فَلَكُمْ فَلَكُمْ فَلَكُمْ فَلَكُمْ فَلَكُمْ فَلَكُمْ فَلِيَعْتِينَ ﴿ فَلِمُ مَنْ فَلَكُمْ فَلِهُ فَلِي فَلِكُمْ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَلَكُمْ فَاللَّهُ فَا لَهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَا لَهُ فَاللَّهُ فَاللَّا فَاللَّهُ فَاللّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَا لَلْمُواللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَال

ووایه(ای محمده! دوی ته چه) په تحقیق راغلی وو تاسی ته (ډیر) رسولان پخوا له ما په ښکاره ؤ معجزو او په هغه شی سره چه ویلی دی تاسی (چه قربانی ده بیا) نو ولی ووژل (نیکونو) ستاسی هغوی که یئ تاسی صادقان (چه هم هغه رسول به منئ چه قربانی په اور کښی وسوځوی).

تقسیر: یعنی که په رښتیا سره پخپلی دی دعویٰ کښی تاسی رښتین یی؟ او پر دی خاصی معجزی باندی ستاسی ایمان راوړل موقوف دی نو تاسی پخوا له دی د هسی انبیاؤ علیهم السلام په وژلو باندی ولی جرأت وکړ، چه د خپل صداقت لپاره له نورو ښکاره ؤ معجزاتو سره دا معجزه ئی هم درښوولی وه ستاسی د اسلافو دا فعل چه تاسی هم پر هغه باندی راضی یئ او تر نن ورځی پوری پری خوښی کوئ آیا د دی خبری دلیل نه دی چه دا ګردی (تولی) ستاسی پلمی، (بهانی) حیلی، فساد او سرزوری ده چه وایئ هر رسول علیه السلام تر څو هم دا خاصه معجزه را ونه ښئی مونډ ئی نه منو.

# قِانُ كَذَّ بُوُكَ فَقَدُ كُنِّ بَ رُسُلٌ مِّنَ مَبُلِكَ حَبَاءُو بِالْبَيِّنْتِ وَالزَّبُرِ وَالكِتْبِ الْمُنِيْرِ ﴿

پس که نسبت د دروغو وکړی دوی تاته (ای محمده! نو مه خپه کیږی! ځکه) پس په تحقیق نسبت د دروغو کړی شوی ؤ ډیرو رسولانو ته پخوا له تا چه راغلی وو دوی په ښکاره ؤ معجزو او په صحیفو (د شرعی احکامو) او په کتاب روښان (بیانوونکی د حلال او حرام).

تفسیر: تاسی ته تسلی او ډاډ درکولی شی چه د دی ملعونانو له دی کډو بحثونو او سر زوریو ځنی ملول او خپه مه کیږئ! او مه د نورو مکنبینو څه پروا کوئ! له تاسی ځنی پخوا نور داسی رسولان هم دروغجن بللی شوی دی چه معجزی او وړوکی صحیفی او لوی کتابونه ئی له ځانه سره راوړی وو، د صادقو انبیاؤ علیهم السلام تکذیب د معاندینو پخوانی عادت دی، او تاسی ته ای محمده! صلی الله علیه وسلم کومه نوی خبره نه ده دروړاندی شوی.

# كُلُّ نَفْسٍ ذَا لِعَةُ الْمُونَةِ وَإِنْمَا تُوقُونَ الْجُوْرَكُمْ يَوْمَ الْقِيكَةِ \*

هر يو نفس څکونکي (د خوند) د مرګ دی، او بيشکه هم دا خبره ده چه پوره به درکړي شي تاسي ته اجرونه ستاسي په ورځ د قيامت کښي،

تفسیر: یعنی د مرکی خوند به هر څوک څکی وروسته له هغه په قیامت کښی هر مصدق او مکنب (ټول نیکانو او بدانو) ته د هغه عمل پوره بدل ورکاوه کیږی. له کامل او پوره څخه ممکن دا مطلب وی چه د هغه لړ څه بدل به د قیامت څخه د مخه مثلاً په دنیا یا په قبر کښی به هم ورته ورسیږی.

# فَمَنُ رُخُزِحَ عَنِ النَّارِوَأُدُخِلَ الْجَنَّةَ فَقَدُ فَازَ وَمَا الْحَيْوَةُ الثُّهُ فَإِذَ وَمَا الْحَيُوةُ الثُّهُ فَيَا الْخُرُورِ ﴿ الْحَيُوةُ الثُّهُ فَيَآ إِلَامَتَاءُ الْخُرُورِ ﴿

نو هر څوک چه لری کړی شو له اوره (د دوزخ) او داخل کړی شو جنت ته نو په تحقیق مراد ئی وموند (بریالی شو)،(کامیاب) او نه دی ژوندون لړ خسیس مگر پنګه د غولیدلو، (چه نفعه ئی لږه او فنا ئی ژر ده).

تفسیر : یعنی د دنیا دا موقتی بهار (سمسور) او دغه عارضی جل و بل، (رونق) او دا بی ثباته دول او سینگار دیر تیرایستونکی شیان دی چه به هغو باندی دیر ناپوهان تیروځی، او

بیخی په دنیوی امورو کښی مشغول او له اخروی چارو ځنی غافلیږی حال دا چه د هر انسان اصلی بری په دی کښی دی چه پخپل دنیوی ژوندانه کښی د خپل آخرت له پاره ګټی او هسی عملونه وکړی چه د الله تعالیٰ د عذاب ځنی سړی وژغوری (وساتی) ، او جنت ته ئی ورسوی. تنبیه: په دی آیت کښی د هغو ځینو متصوفینو تردید هم وشو چه دوی هسی ادعا کوله «مونډ نه جنت غواړو او نه له دوزخه ویریږو» معلومه شوه چه له دوزخ ځنی ځان ساتل او جنت ته ننوتل اصلی کامیابی و اساسی بری دی. او هیڅ یوه ډیره اعلیٰ کامیابی د جنت له هستوګنی ځنی د باندی د هیچا په برخه نشی کیدی. په حدیث کښی راغلی دی. «وحولهاندندن».

# لَتُبْكُونَ فِي آمُوالِكُمْ وَانْفُسِكُمُ وَلَسَنْمَعُنَّ مِنَ الّذِيْنَ الْوَتُواالْكِتْب مِنْ قَبْلِكُمُ وَمِنَ الَّذِيْنَ اَشْرَكُوَ آاذًى كَشِيْرًا ﴿ وَإِنْ تَصْبِرُوْا وَتَتَّقُواْ فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ ﴿

قسم دی چه خامخا وبه ازمویل شئ تاسی هرومرو (خامخا) په مالونو خپلو (په زکوة) او (په) ځانونو خپلو (په جهاد) او خامخا به واورئ تاسی بالضرور له هغو کسانو چه ورکړی شوی دی دوی ته کتاب له تاسی څخه پخوا او له هغو کسانو چه شریکان نیسی (په الله پوری) ضرر (بد ویل) ډیر، او که صبر وکړئ (په طاعت او مصیبت او له معصیت) او پرهیزگاری وکړئ تاسی (له بدو کارونو) نو بیشکه دا (صبر او تقویٰ) د همت له کارونو ځنی دی.

تفسیو: دا خطاب مسلمانانو ته دی چه وروسته له دی به هم په ځان او مال ستاسی ازموینه کیږی! او هر راز (قسم) ځان جارولو (قربانولو) ته به اړ کیږئ! وژل کیدل زخمی کیدل، د قید او بند تکلیفونه پر ځان ګالل (تیرول) ، ناروغیدل، د مالونو زیانیدل. له خپلو خپلوانو ځنی جلا (جدا) کیدل او هم دا راز (قسم) د نورو رېړونو (مصیبتونو) ګالل (تیرول) به درپیښیږی. او هم به د کتابیانو او د مشرکانو له ژبی ډیری زړه دردوونکی خبری آورئ! چه د دغو ګردو (تولو) علاج په صبر او تقویٰ سره کیږی. که تاسی په صبر او استقلال او پرهیزګاری سره د دغو سختیو مقابله وکړئ! نو دا به د ډیر همت او د اولوالعزمی کار وی چه د هغه تاکید حق تعالیٰ فرمایلی دی.

تنبیه : د «بخاری» له یوه حدیث محخه دا هر کندیږی چه دا آیت د (بدر) له غزا محخه پخوا نازل او د قتال حکم وروسته له دی نه صادر شوی دی. سره له هغه د صبر او تقویٰ د حکم

مشروعیت سره له قتاله هم فی الجمله باقی دی، چه پر هغه باندی تر آخره پوری عمل کیږی. هو! د صبر او د عفوی او تغلیظ او د تشدید مواقعو پیژندل ضروری دی چه له شرعی نصوصو محنی هغه معلوم کیدی شی. دلته ښائی له دی آیت محنی دا غرض وی چه تاسی د کفارو او د منافقانو د دی بی ادبی او سپین سترګی څخه له حده زیات مه خپه کیږئ محکه چه لا نوری دیری خبری به واورئ! او راز راز (قسم قسم) ربرونه به گالئ(سختی به تیروئ) ! نو د هغوی د مقابلی له پاره په صبر او استقلال سره تیار اوسئ! او هم د دنیا د ژوندانه په منځ کښی چه مقابلی له پاره په صبر او استقلال سره تیار اوسئ! او هم د دنیا د ژوندانه په منځ کښی چه یواځی د خطا کیدلو او تیروتلو یوه لوبه ده له دی خبری محنی مه غافلیږی! چه الله تعالیٰ به ستاسی په مخان او مال او په دواړو سره ستاسی ازموینه کوی ستاسی یوره امتحان به اخلی.

# وَإِذْ أَخَذَا للهُ مِنْ يَثَاقَ الَّذِيْنَ أُوْتُوا الْكِتْبَ لَتُبَيِّنُنَّهُ لِلثَّاسِ وَلَا تَكْتُمُوْنَهُ فَنَبَنْ وُهُ وَرَاءُ ظُهُوْ رِهِمْ وَ لِلثَّاسِ وَلَا تَكْتُمُوْنَهُ فَنَبَنْ وُهُ وَرَاءُ ظُهُوْ رِهِمْ وَ الشَّتَرَوُانِ وَلَا تَكْتُمُونَ فَا لَيْنَا اللَّهُ فَيْلُسَ مَا يَشْتَرُونَ فَنَ اللَّهُ اللَّهُ فَيْلُسَ مَا يَشْتَرُونَ فَ اللهِ فَيْلُسَ مَا يَشْتَرُونَ فَى اللهِ فَيْلُسَ مَا يَشْتَرُونَ فَى اللهِ فَيْلُسَ مَا يَشْتَرُونَ فَى اللهِ فَيْلُسُ مَا يَشْتَرُونَ فَي اللهِ فَيْلُسُ مَا يَشْتَرُونَ فَي اللهِ فَيْلُسُ مَا يَشْتَرُونَ فَي اللهِ اللهِ فَيْلُولُونِ فَيْلُسُ مَا يَشْتَرُونَ فَي اللهِ فَيْلُولُونِ فَي فَنْ اللهُ فَيْلُولُونَ فَيْلُولُونَ فَي فَيْلُولُونَ فَي فَيْلُولُونِهُ فَيْلُولُونَ فَي اللهِ فَيْلُولُونَ فَي فَيْلُولُونَ فَي فَي فَيْلُولُونَ فَي فَيْلُولُونُ فَي فَي فَيْلُولُونُ فَي فَيْلُولُونُ فَي فَيْلُولُونُ فَي فَيْلُولُونُ فَي فَيْلُولُونُ فَي فَيْلُولُونُ فَيْلُولُونُ فَيْلُولُولُونُ فَي فَيْلُولُونُ فَيْلُولُونَا فَيْلُولُونُ فَيْلُولُونُ فَيْلُولُونُ فَيْلُولُونُ فَي فَيْلُولُونُ فَي فَلْ لَكُنْ فَيْلُولُونُ فَيْلُولُونُ فَي فَلَهُ فَي مُنْ مُنْ مُنْ فَي فَيْلُولُونُ فَي فَيْلُولُونُ فَي فَيْلُولُونُ فَي فَيْلُولُونُ فَي فَلَالُونُ فَي فَلَالُونُ فَي فَيْشُولُونُ فَي فَيْلُولُونُ فَي فَيْشُونُ وَلِي فَالْمُولُونُ فَي فَيْلُولُونُ فَي فَلْمُ فَي فَلْمُ فَالْمُولُونُ فَي فَلْمُ فَالْمُولُولُونُ فَالْمُولُولُونُ فَاللَّهُ فَالْمُولُولُونُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فِي فَلْمُ فَاللّهُ فَالْمُولُولُونُ فَا فَي فَالْمُولُولُونُ فَاللّهُ فِي فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَالِهُ فَاللّهُ فَالْ

او (یاد کړه) هغه وخت چه واخیست الله عهد محکم له هغو کسانو ځنی چه ورکړی شوی دی دوی ته کتاب چه خامخا به بیانوئ تاسی هرومرو (خامخا) دا (کتاب) خلقو ته او نه به ئی پتوئ تاسی نو وغورځاوه دوی دا(کتاب) وروسته له شاؤ خپلو او وائی خیست په (عوض د) دی (کتاب) قیمت لږ نو بد اخیستل د دوی (دغه اخیستل) دی (یا نو څومره بد دی هغه شی چه دوی ئی پیری (اخلی).)

تفسیر: یعنی د اهل الکتاب له علماؤ ځنی عهد اخیستی شوی ؤ هغه احکام او بشارتونه چه په کتاب الله کښی دی ښائی هغه په خورا (ډیر) ښه ډول (طریقه) نورو خلقو ته وروښیځ! او هیڅ یوه خبره مه تری پتوځ! او مه اړول راړول پکښی کوځ! او مه ئی معناګانی بدلوځ! مګر دوی هیڅ زمونږ د دی امرونو پروا ونه کړه او د لږی ګټی لامله (له وجی) ئی هغه ګرد (تول) عهدونه او پیمانونه مات او شرعی حکمونه ئی بدل او د الله تعالیٰ په آیتونو کښی ئی لفظی او معنوی تحریفات وکړل. د هغه شی ښکارول چه ډیر زیات ضروری ؤ یعنی د فخر الاولین خاتم المرسلین صلی الله علیه وسلم بشارت ئی بیخی پټ کړ. هغومره چه دوی د مال په صرفولو کښی بخل کوی د علم په ښودلو کښی منه و جاه او د علم په ښودلو کښی عرته (علاوه) بل شی نه ؤ. دلته ئی ضمناً زمونږ اسلامی علماؤ ته هم د مایل په مروخت، هر دنیا په مینه کښی اخته شوی هسی مه کوځ! (بلکه په هر وخت، هر

محای او د هر چا په مقابل کښی امر بالمعروف او نهی عن المنکر کوئ! او هیڅکله او هیچیری شرعی احکام له خلقو ځنی مه پتوئ! ځکه چه رسول صلی الله علیه وسلم هم فرمایلی دی. «هر چا چه یټ کړ علم له اهل د علم څخه قیزه به شی په قیزه د اور سره»).

# لَاتَحْسَبَى الَّذِيْنَ يَفْمُ حُوْنَ بِمَا آتَوا اللَّهِ يُعِبُّوْنَ آنَ يُعْمَدُ وَابِمَا لَمُ اللَّهُ اللَّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللِّهُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللَّلْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللِمُ الللْمُ الللِمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ الللْمُ اللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ اللْمُلْمُ الللْمُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ الللْمُ الل

له سره مه کوه گومان (ای محمده!) په هغو کسانو چه خوشالیږی په هغه کار چه کړی دی دوی (د خلقو له بی لاری کولو) او مینه کوی دوی په دی چه وستایل شی دوی په هغه کار چه نه وی کړی (له تمسکه په حق او دوی گمراهان دی) پس له سره مه گڼه ته دوی په ځای د خلاصیدلو له عذاب (بلکه په دوزخ کښی دی) او مقرر دی دوی لره عذاب درد رسوونکی.

تفسیو: یهودانو غلطی مسئلی ښوولی، رشوتونه (بډی) ئی خوړلی د محمد مصطفی صلی الله علیه وسلم صفتونه او بشارتونه ئی عمداً پتول او بیا به خوښ وو چه مونږ ښه کار کړی دی او هیڅوک زمونږ هسی چالاکی نشی نیولی او امیدوار وو چه خلق هم زمونږ تعریفونه (ستاینی) هیڅوک زمونږ هسی چالاکی نشی نیولی او امیدوار وو چه خلق هم زمونږ تعریفونه (ستاینی) هم د دوی له احوالو سره مشابه (ورته) ؤ. کله چه د «جهاد» موقع راتله دوی پخپلو کورونو کښی پتیدل او پخپل دی پت کیناستلو باندی هم خوښیدل او یو له بله سره به ئی ویل «وګورئ چه مونږ په ښه چم (چالاکی) سره خپل ځانونه وژغورل(بچ کړل) . کله «چه رسول اکرم صلی الله علیه وسلم له «جهاد» سره بیرته راته نو دوی به د خپلو غیر حاضری د دروغو حیلی او پلمی (بهانی) او عذرونه وړاندی کول، او غوښتل به ئی چه پر رسول الله مبارک هم خپل تعریف وکړی. نو دغو ګردو (ټولو) ته دا ورښوول شو چه په هسی خبرو سره دوی د دنیا او تعریف وکړی. نو دغو ګردو (ټولو) ته دا ورښوول شو چه په هسی خبرو سره دوی د دنیا او آخرت له عذابونو ځنی ځانونه نشی ژغورلی (بچ کولی) . هسی کسان خو اول په هم دغی دنیا کښی شرمنده او رسوا کیږی او که په کومی پلمی (تدبیر) سره د دی دنیا له رسوائی څخه وژغورل (بچ) شی نو په آخرت کښی خو په هیڅ یو تدبیر سره نشی خلاصیدی. او د دوی دغه بدعمل به له دوی سره مل وی.

تنبیه: اګر که په دی آیت کښی د یهودانو او د منافقانو یادونه ده مګر ضمناً مسلمانانو ته هم دا مقصد اوراوه کیږی چه د خرابو کارونو په کولو باندی مه خوښیږئ! او د ښو کارو په کولو سره مه مغروریږئ! او کوم کار چه ښه نه وی د هغه په نسبت د تعریف هیله مه لرئ! بلکه د هغه له کولو څخه وروسته د هغه د مداحی (ستایلو) هوس مه کوئ!

### وَبِللهِ مُلْكُ السَّمْوْتِ وَالْأَرْضِ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيٌّ قَدِيرُهُ

او خاص الله لره دی سلطنت د آسمانونو او ځمکی (سره له آسمانونو او ځمکی ملکاً خلقاً او عبیداً) او الله پر هر شی باندی (چه اراده ئی وکړی) ښه قادر دی (نو مسلمانانو ته ثواب او کافرانو ته عذاب ورکوی).

تفسیر: کله چه په ځمکه او آسمان کښی د هم هغه الله جل جلاله سلطنت دی نو مجرم به چیری وتښتیدی شی او کله چه پر هر شی باندی قادر دی نو څوک د الله تعالیٰ د نفوذ او اختیار څخه خلاصیدی شی؟.

#### إِنَّ فِي ْخَلِقِ السَّمْوٰتِ وَالْأَمْ ضِ وَاخْتِلَافِ النَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَايْتٍ لِأُولِي الْأَلْبَابِ ۚ

بیشکه په پیدا کولو د آسمانونو او ځمکی کښی (سره له هغو شیانو چه په دغو دواړو کښی (چه تلاف د شپی او ورځی کښی (چه تلاف د شپی او ورځی کښی (چه تل اوږدیږی، لنډیږی پرله پسی ځی او راځی کله رڼا کله تیاره کله یخ او کله تودیږی) هرومرو (خامخا) دلائل دی (د الله د قدرت) لپاره د خاوندانو د (خالصو) عقلونو.

تفسیر: یعنی کله چه هوسیار انسان د آسمان او د محمکی په پیدایست او د هغوی په عجیبو او غریبو احوالو او روابطو او د شپی او د ورځی په مضبوط او محکم نظام کښی غور کوی، نو یقین کوی چه دغه مرتبه او منظمه سلسله هرومرو (خامخا) د یو کل مختیار، مطلق قادر او د لوی خالق د حکم او علم او قدرت په لاس کښی ده چه په خپل عظیم قدرت او اختیار سره ئی د هر وړوکی او لوی مخلوق حد بندی کړی ده او هیڅ یو شی ته د دی خبری مجال نشته چه د خپل حد او د عمل له دائری ځنی د باندی پښه کیږدی. که د دی عظیم الشان مشین یوه پرزه، یا د دی لوی کارخانی یو مزدور هم د هغه علی الاطلاق مالک له قدرت، واک (قبضه) او اختیار ځنی د باندی وی نو د ټول عالم دا مکمل او محکم نظام به له سره تینګ نه پاتی کیدی. (لنډه دا چه د دی دنیا په گردو (تولو) موجوداتو کښی د هغه الله جل جلاله په وجود څو څو قسمه دلائل دی او په دی چه الله تعالیٰ بلاشک او شبهه صانع حکیم، علیم، احد، صمد، قدیم، رحیم، قادر او قاهر دی. «جل وعلیٰ شانه»).

#### الَّذِيْنَ يَنْكُرُونَ اللَّهَ قِيلِمَّا وَّقَعُوْدًا وَّعَلَى جُنُو بِهِمْ

دغه (عاقلان) هغه کسان دی چه یادوی الله په ولاړی او په ناستی او په اړخونو خپلو (چه پراته وی).

تفسیر: یعنی په هیڅ حال کښی له الله تعالیٰ ځنی نه غافلیږی او د هغه یاد تل تر تله د هغوی په زړه او ژبه جاری وی. لکه چه په حدیث کښی د رسول الله مبارک په نسبت عائشی صدیقی رضی الله عنها فرمایلی دی . «کان یذکر الله علی کل احیانه» چه په ولاړی لمونځ نشی کولی په ناستی سره دی لمونځ اداء کړی! او که په ناستی لمونځ نشی کولی، نو په ملاستی دی لمونځ اداء کړی! په ځینو روایتونو کښی راغلی دی. «په هغه شپه کښی چه دغه آیت نازل شو رسول الله صلی الله علیه وسلم په ولاړه، ناسته، ملاسته هر حالت کښی د الله تعالیٰ په یاد کښی داسی مشغول ؤ چه ډیر ژړل به ئی هم.»

# وَيَتَفَكُرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَلُوتِ وَالْأَرْضِ ۚ رَبَّنَا مَا خَلَقُتُ هَٰ نَا بَاطِلاً سُبُحٰنَكَ فَقِنَاعَذَابَ النَّارِ @

او فکر کوی دوی په پیدایښت د آسمانونو او ځمکی (او د مافیهما) کښی، (نو وائی) ای ربه زمونږه! نه دی پیدا کړی تا دا مخلوقات عبث (بی حکمته) نسبت د پاکی دی تاته (له ګردو (ټولو) عیبونو) نو وساته مونږ له عذابه د اور (د دوزخ نه)!.

تفسیر: یعنی له ذکره او فکره وروسته وائی یا الهی! دا عظیم الشانه کارخانه دی بی کاره نه ده پیدا کری چه هیڅ یو مقصد ونه لری. دا د عجیبو او غریبو حکیمانه انتظاماتو سلسله به په یقین سره کومی عظیمی او جلیلی نتیجی ته ورسی. گواکی له دی محایه د دوی ذهنونه د آخرت لوری ته منتقل او متوجه کیږی چه فی الحقیقت د دنیا د موجوده ژوندن آخری نتیجه ده محکه چه وروسته له دی نه د دوزخ له عذاب محنی د محفوظ پاتی کیدلو دعا هم شوی ده. او په مینځ کښی ئی د الله تعالیٰ د تسبیح او تنزیه بیان وشو او اشاره ئی وفرمایله چه هر هغه ناپوه او احمق چه د قدرت د هسی صافو او صریحو دلائلو او آثارو له لیدلو څخه وروسته بیا هم الله جل احمل نه پیژنی، یا د الله تعالیٰ شان وړوکی گڼی یا د عالم دا کارخانه چتی (بیکاره) ، عبث او لوبی بولی نو د الله تعالیٰ دربار له دی گردو (تولو) هزلیاتو او خرافاتو او چتی (فضول)

خبرو محنی پاک او صاف دی. له دی آیت محنی دا را شکاره شوه چه په آسمان او محمکه او نورو قدرتی مصنوعاتو کښی غور او فکر کول هلته محمود کیدی شی چه نتیجه ئی د پاک الله یادول او د آخرت په لوری توجه وی پاتی شول هغه ماده پرستان چه د دی مصنوعاتو د تارونو په حلقو کښی نښتی دی او د لوی صانع تر صحیح معرفت پوری نشی رسیدی. اگر که دنیا هغه لوی محقق او د ساینس ښه عالم وبولی، مگر د پاک قرآن په ژبه هغه له «اولوالالباب» محنی نه دی بلکه په اوله درجه جاهل او احمق دی.

#### رَتَّبَنَآ إِنَّكَ مَنْ تُلْخِلِ النَّارَفَقَلُ اَخْزَيْتَهُ "

ای ربه زمونږه! بیشکه ته هر څوک چه داخل کړی اور (دوزخ) ته نو په تحقیق رسوا کړ تا هغه (ای ربه!)،

تفسیر: شومره چه په دوزخ کښی شوک پاتی شی، هومره خوار او رسوا ګاڼه شی. نو د دی قاعدی سره سم د کفارو له پاره دائمی رسوائی ده. په هغو آیتونو کښی چه له عامو مؤمنانو شخه د خزی (رسوائی) نفی کړی شوی ده هلته دی د هغی ځنی هم داسی وفهمیږی. (چه مسلمان ته دائمی رسوائی نشته).

#### وَمَالِلظِّلِمِينَ مِنْ آنْصَارِ ﴿

او نشته ظالمانو (كافرانو) ته هيڅ مدد كاران (د عذاب په دفعه كښي).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ چه د دوزخ اچولو ته د چا په نسبت اراده وفرمائی بل محوک د هغه حمایت نشی کولی او نه به د شفاعت اجازه ورکړه شی. هو! د هغو له پاره به چه په اول یا په آخر کښی ئی پریښوول یا معافول مقصود وی (لکه ګناهګار مؤمنان) د هغوی له پاره به شفعاؤ ته اجازه ورکړی شی او وروسته له شفاعته بښل کیږی، او دا مطلب له دی آیت نه مخالف نه دی بلکه له نورو آیتونو او صحیحو احادیثو څخه ثابت دی.

## رَتَبَنَآ إِتَّنَا سَبِمُعَنَا مُنَادِيًا شِّنَادِي لِلْإِيْمَانِ آنَ الْمِنْوَابِرَتِّكُمُ فَأَمَنَّا الله

ای ربه زمونږه! بیشکه مونږ واوریده (غږ) د یوه آواز کوونکی (چه قرآن یا محمد) دی بلل ئی (خلق) ایمان ته (داسی) چه ایمان راوړئ! په رب خپل نو ایمان راؤړ مونږ (په رب خپل)

تفسیر: یعنی نبی کریم علیه افضل الصلوٰة والتسلیم چه په ډیر جګ (وچت) آواز سره ئی گردی (تولی) دنیا ته غږ وکړ. یا لوی قرآن چه د هغه غږ هر کور ته رسیدلی دی، ډومبی د عقلی ایمان ذکر ؤ په «فامنا» کښی سمعی ایمان دی چه په هغه کښی ایمان بالرسول او ایمان بالقرآن هم درج دی.

### رَتِّبَنَا فَاغْفِرُ لَنَا ذُنُوبَنَا وَكُفِّرُ عَنَّا سَرِيّالِتِنَا وَتُوتَّفَنَا مَعَ الْأَبْرَادِ ﴿

ای ربه زمونږه! نو مغفرت وکړه مونږ ته ګناهونه (لوی) زمونږ! او لری کړه له مونږه، ګناهونه (واړه) زمونږ! او وفات کړه مونږ (په داسی حال کښی چه داخل اوسو) سره له ډلی د نیکانو.

تفسیر: یعنی زموند لویه گناه راعفوه کره! او په وړوکو خرابیو مو پرده واچوه! او کله چه موند بیا ژوندی کوی، د ښو بندگانو په ډله کښی مو شامل کړه!

## رَبَّنَا وَالْتِنَامَا وَعَدَّتَنَاعَلَى رُسُلِكَ وَلَا يُحْزِنَا يَوْمَ الْقِيمَةِ \*

ای ربه زمونږه او راکړه مونږ لره هغه چه وعده دی کړی ده تا له مونږ سره په (ژبو د) رسولانو خپلو او مه رسوا کوه مونږ په ورځی د قیامت کښی،

تفسیر: یعنی کومی وعدی چه تا د رسولانو په ژبه پر هغو باندی د ایمان او تصدیق محخه وروسته کړی دی په هغو سره مونډ خوښ او مستفید کړه! مثلاً په دنیا کښی مونډ مسلمانان بالاخره پر اعداؤ الله باندی غالب او منصور وګرځوه! او په آخرت کښی مو په جنت رضوان سره مفخر او سرلوړی کړه! او د قیامت په ورځ مو د دوی په لارښونه او برکت بیخی له ادنی رسوائی او لړی بی عزتی څخه هم وساته!

#### إِنَّكَ لَا يُخْلِفُ الْمِيْعَادُ®

بیشکه ته (ای ربه) نه کوی مخالفت له وعدی (خپلی) نه.

تفسیر: یعنی ای ربه ستا په لوی دربار کښی د وعده خلافی هیڅ یو احتمال نشته او په مونږ کښی دا احتمال شته نه چه کومه داسی غلطی له مونږ ځنی څرګنده شی چه د هغی له سببه ستا

له وعدو محنى مستفید نه شو. نو محکه دعا کوو چه مونږ ته پر هغو اعمالو د استقامت هسى يو توفيق راکړه! چه پر هغه ستا له ګردو (تولو) وعدو څخه فائده واخلو!

## فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمُ أَنِّىٰ لَا الْضِيْعُ عَمَلَ عَامِلِ مِّنْكُمُ مِّنْ ذَكِر آوُانْتَىٰ بَعُضُكُمْ مِّنْ بَعْضٍ \*

پس قبولی کړی دوی لره (دا دعاوی) رب د دوی (په دی شان چه) بیشکه زه نه ضائع کوم عمل د هیڅ عمل کوونکی له تاسی نه نارینه وی (دا عامل) یا ښځه وی (ځکه چه) ځینی ستاسی دی له ځینو نورو (او ماته په مکافات کښی ګرد (ټول) سره یو یځ)

تفسیو: یعنی نارینه وی که شِحْه، زموند په دربار کښی د هیچا خواری او تکلیف نه ضائع کیدی. هر څوک چه هر کار وکړی د هغه ثمره به مومی. دلته عمل شرط دی. د نیک عمل په وسیله یوه شِحْه هم د خپل استعداده سره سم د آخرت هغه لوئی درجی حاصلولی شی چه نارینه ئی حاصلولی شی. کله چه تاسی نارینه او شِحْی د انسانی یوی نوعی افراد یئ او له یوه آدم علیه السلام څخه پیدا شوی یئ! او په اسلامی رسی کښی سره تړلی یئ او یو اجتماعی ژوندون لرئ او د معاشرت په چارو کښی ګرد (تول) سره شریکان او مله یئ! نو عملونه او د هغو ثمرات مو هم یو شی وګنئ! په روایتونو کښی راغلی دی چه رسول صلی الله علیه وسلم ته ام سلمة رضی الله تعالیٰ عنه عرض وکړ . «یا رسول الله صلی الله علیه وسلم په قرآن کښی هیچیری زموند د شخو د هجرت او نورو حسنه اعمالو په نسبت کوم خاص ذکر نه دی راغلی.» نو د هغی څواب په دی آیت سره ورکړ شو.

# فَالَّذِيْنَ هَاجَرُوا وَالْخَرِجُوامِنْ دِيَارِهِمْ وَاوْدُوا فِي سَبِيْلِيْ وَالْوَدُوا فِي سَبِيْلِيْ وَقَالُودُ وَلَادُ خِلَنَّهُمُ وَقَالُوا وَفَتِلُوا لَا كُونَا الْكَنْهُمُ مَنْ اللَّهِ الْكَنْهُمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْكَنْهُمُ اللَّهُمُ اللْهُمُ اللَّهُمُ الللَّهُمُ اللْمُوالِمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللِمُ اللَّهُمُ الللِّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الل

او هغه کسان چه هجرت کړی دی دوی (له پاره د دین) او ایستلی شوی دی دوی له کورونو خپلو (د الله په لاره کښی) او ضرر رسولی شوی دی دوی ته

په لاره زما کښی او جنګونه ئی کړی دی (له کفارو سره) او وژل شوی دی (په غزا کښی) نو خامخا به لری کړم هرومرو (خامخا) له دوی نه ګناهونه د دوی او خامخا به داخل کړم هرومرو (خامخا) دوی په جنتونو کښی چه بهیږی له لاندی د (ماڼیو او ونو د) هغو ویالی،

تفسیو: یعنی کله چه د کوم عمل کوونکی هیخ یو وړوکی او لوی عمل نه ضائع کیږی نو بیا د الله تعالیٰ خاصو هغو بندگانو ته زیاته خوښی او اجر په برخه کیږی چه د کفر او عصیان په پریښودلو سر بیره وطن او خپلوان ئی هم پریښی او له (دارالکفر) څنی وتلی او له خپلو اقاربو او دوستانو څنی جلا (جدا) شوی له اهل او عیال، مال او منال څنی ئی سترګی پتی کړی، او د (دار الاسلام) په لوری رهی (روان) شوی دی. څکه چه کفار پر دوی دومره ظلم تیری او تجاوز وکړ. چه پخپلو کورونو کښی د دوی پاتی کیدل محال او مشکل شول. د وطن له پریښولو او د کور او کهول او کورنیو له جداوالی سره، بیا هم د دښمنانو له ضرره او ایذا په هوسا (په آرام) کرد او راز راز (قسم قسم) ربرونه (تکلیفونه) ئی د کفارو له لاسونو څخه ګالل(تیرول)، او دا کرد (تول) د دی له امله (وجی) ؤ، چه هغوی د الله تعالیٰ نوم یاداوه او د توحید کلمه ئی ویله کرد (تول) د دی له امله (وجی) ؤ، چه هغوی د الله تعالیٰ نوم یاداوه او د توحید کلمه ئی ویله الکه چه د «الممتحنة» په (۱) آیت کښی لولو. ﴿ وَمَانَتَهُوا مِنْهُو الله الْمَرْیُزا الْمَهِیُونَ الله الْمَرْیُزا الْمَهُونَ الله الله کله په پای (اخر) کښی او د البروج په (۸) آیت کښی لولو. ﴿ وَمَانَتَهُوا مِنْهُو الله الْمَرْیُزا الْمَهُونَ الله کانونه جار کړل، د دی د ابندګان چه زما په لاره کښی وجنګیدل او په غزا کښی ئی خپل ځانونه جار کړل، د دی بندګان چه زما په لاره کښی وجنګیدل او په غزا کښی ئی خپل ځانونه جار کړل، د دی بندګانو ګرد (ټول) تقصیرات معاف کړی شوی دی، او جنت د دوی په انتظار کښی دی.

#### ثَوَابًامِّنْ عِنْدِاللهِ وَاللهُ عِنْدَهُ حُسُنُ التَّوَابِ®

(جزا د نیکیو به ورکړو مونږ دوی ته) په جزا ورکولو (نیکو) سره له نزده د الله او الله په نزد د ده دی ښه ثواب (نیکه جزا).

تفسیر: یعنی سه بدل خو له الله تعالیٰ سره دی او بل په هیڅ ځای کښی نه پیدا کیږی یا ئی دا مطلب دی چه له دی بدل ځینی سه بدل له الله تعالیٰ سره دی چه هغه د الله تعالیٰ د لوی ذات لقاء او رضاء ده (ای الله! خپله لقاء دی زمونږ او د ګردو (ټولو) مؤمنانو په برخه کړه!)

# لَايَغُرِّنَّكَ تَقَلَّبُ الَّذِيْنَ كَفَرُ وَافِي الْبِلَادِ ﴿ مَتَاعُ وَلِي الْبِهَادُ ﴿ مَتَاعُ وَلِي الْبِهَادُ ﴿ مَتَاعُ وَلِي الْبِهَادُ ﴿ مَتَاعُ وَلِي الْبِهَادُ ﴿

نه دی تیرباسی له سره تا (ای سامعه!) تلل راتلل د هغو کسانو چه کافران شوی دی (او تصرف د دوی) په ښارونو کښی (دا) فائده ده لږه پس (له مرګه) ځای د دوی دوزخ دی، او بد ځای د هستوګنی دی (دا دوزخ).

تفسیر: یعنی کفار چه دی خوا او هغه خوا د تجارت او نورو کارونو له پاره په ډیر تکبر او غرور سره په ګټی او فائدی پسی ګرځی مسلمانانو ته نه ښائی چه پر دوی باندی تیروځی. ځکه چه دا د هغوی د څو ورځو بهار دی. که سړی ته د څو ورځو دپاره ښه ډوډی او مکلف خواړه ورکړل شی او بیا ئی په دار وڅړوی (وخیژوی) یا ئی په دایمی حبس محکوم کړی نو آیا دی ته عیش ویلی شی؟ عیش هغه دی چه سړی د څو ورځو له مخی لږ ډیر زحمت او تکلیف په ځان وګالی (تیر کړی) او د خپل راحت او هوسائی (خوشالی) دائمی اسباب په اعلیٰ درجه سره مهیا کړی.

# لِكِنِ الَّذِيْنَ اتَّقَوْ ارَبَّهُمُ لَهُمُ جَنَّتُ تَجْرِيْ مِنْ تَعْتِهَا الْأَنْهِ رُخِلِدِيْنَ فِيهَا

لیکن هغه کسان چه ویریږی دوی له ربه خپله شته دوی لره جنتونه چه بهیږی له لاندی د (ونو او ماڼیو د) هغو ویالی تل به وی دوی په هغو (جنتونو) کښی.

تفسیر: اوس تاسی د هغه عیش او راحت د څو ورځنی بهار مقابله له دی ابدی هوسائی (خوشالی) او کامیابی سره وکړئ! چه هغه بهتر دی؟ که دا؟

#### نُزُلامِتن عِنْدِاللهِ أَ

په دی حال کښی چه (دغه جنتونه ځای د) میلمستیا یو پیشکشی) ده له (جانبه د) الله،

تفسیر: له دی کبله (وجی) ئی ورته په میلمستیا سره تعبیر وکړ چه له میلمه سره د خوړلو چښلو فکر نه وی او په عزت او آرامی سره ناست وی. او په عین هوسائی (خوشالی) او آرامی کښی هر شی تیار ورسیږی. (والله اعلم)

# وَمَا عِنْدَاللهِ خَيْرٌ لِلْأَبْرَارِ ﴿ وَإِنَّ مِنَ آهُلِ الْكِتْبِ لَمَنَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَمَّاأُنْزِلَ النَّكُمْ وَمَآأُنْزِلَ النَّهِمْ خَيْعِيْنَ بِللهِ \* لَا يَثْتَرُونَ بِالنِّاللهِ ثَمَنًا قَلِيلًا الْلِيَّكُ الْمُ أَجُرُهُمْ عِنْدَرَتِهِمُ

او هغه (باقی شی) چه په نزد د الله دی خیر (ډیر غوره) دی له پاره د نیکانو. او بیشکه ځینی له اهل د کتاب خامخا هغه خوک دی چه ایمان لری پر الله او پر هغه (قرآن) چه نازل کړی شوی دی تاسی ته (ای مسلمانانو) او پر هغه تورات او انجیل چه نازل کړی شوی دی دوی ته حال دا چه ویریدونکی (متواضع) دی الله لره نه پیری (نه اخلی دوی) په آیتونو د الله قیمت لږ، هم دغه کسان (مقرر) دی دوی لره اجر (ثواب) د دوی په نزد د رب د دوی،

تفسیر: پورته د عامو متقیانو د حال بیان وشو اوس په کتابیانو کښی چه کوم متقیان دی د هغو ذکر په خصوصیت سره فرمائی یعنی هغو کتابیانو چه پر الله تعالیٰ باندی ئی په جه ډول (طریقه) سره ایمان راوړی او قرآن عظیم ئی منلی دی او غرنګه چه دا عظیم الشان قرآن بالفات د تورات او انجیل تصدیق کوونکی دی نو دوی کواکی هغه هم ومنل. مگر نه په دی ډول (طریقه) چه دنیا خوښوونکی (احبار) ئی منی، چه د لږ دنیوی کتی له پاره د الله تعالیٰ آیتونه پتوی یا ئی بللوی، بلکه د الله تعالیٰ په مخ کښی په ډیره عاجزی او اخلاص سره غاړه پدی او په هم هغه ډول (طریقه) چه د الله تعالیٰ له درباره کتابونه رانازل شوی دی، هغه ئی په هم هغه اصلی رنګ سره ومنل، نه ئی بشارتونه پت، او نه ئی احکام بدل کړل، هسی پاک او حق خوښوونکو کتابیانو ته د الله تعالیٰ له جانبه مخصوص اجر ورکاوه شی. لکه چه د قرآن کریم او د حادیثو له تصریحاتو مخنی دا خبره ثابته شوی ده چه داسی کتابیانو ته به مضاعف (دوه چنده) اجر ورکاوه شی.

#### إنَّ اللهَ سَرِيْعُ الْحِسَابِ®

بیشکه چه الله ډیر ژر دی حساب (د ده یعنی ډیر ژر حساب آخلی)

تفسیر: یعنی د حساب ورځ دومره لری نه ده، بلکه ډیر ژر راتلونکی ده او کله چه حساب

شروع شی نو د گردی (ټولی) دنیا د یوی یوی ذری او پیسی حساب به هم په ډیر تلوار او جلتی سره خلاصیږی.

## يَاتَيُهَا الَّذِينَ الْمَنُوا اصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَاتَّقُوا اللهَ لَعَلَّكُونُ فَالْمُونَ فَ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (ای مؤمنانو!) صبر کوئ (په طاعت، مصیبت او له معصیته) او تینګ اوسئ! په صبر (د کفارو په مقابل کښی) او محکم اوسئ! (په اسلامی سرحداتو کښی)! او وویریږئ! له الله له پاره د دی چه په مراد ورسیږئ! (بریالی شئ! او له دوزخه نجات ومومئ!)

تفسیر: الله تعالیٰ د دغه سورت په پای (اخر) کښی مونډ مسلمانانو ته یو جامع او مانع نصیحت وکړ چه په واقع کښی د دی ګرد (ټول) سورت حاصل دی یعنی ای مومنانو که فتح او بری، او د دنیا او آخرت په مراد رسیلل غواړئ! نو سره د ربړ ګاللو (سختی تیرولو) په طاعت کښی ټینګ اوسئ! او له معصیت ځنی ځان وساتئ! او دښمنانو په مقابله کښی خپله مضبوطی، ثابت قدمی او میرانه (بهادری) څرګنده کړئ! او د اسلام د حدودو په حفاظت کښی تل مشغول او لګیا اوسئ! له هر ځایه چه د دښمن د تعرض (یرغل) اندیښنه وی هملته د اوسپنی د دیوال په شان خپل ټترونه (سینی) سپر کړئ! او پښی مو تینګی کړئ!.

و رَاحِنُوْالهُوْمَااسُتَطَعُوْرَى وَ قَدْ وَيَرَا لِإِلَا لَغَيْل تُوهِ مُنُوَالمُو وَعَنُوْلُمْ ﴾ (١٠ جزء د الانفال ١٠ آيت ٨ ركوع) او په هر وخت او هر كار كښى له الله جلت كلمته څخه وويريوئ! كه تاسى داسى وكړل نو ويوهيوئ چه په خپل مراد ورسيدئ! «اللهم اجعلنا مفلحين و فائزين بفضلك ورحمتك فى الدنيا والاخوة آمين په حديث كښى راغلى دى چه نبى كريم عليه افضل الصلوة والتسليم كله چه د تهجد له پاره پاځيده نو د آسمان په لورى به ئى كتل او دا لس آيتونه به ئى له «ان فى خلق السلوات والارض» ځنى د (آل عمران) تر ختم پورى تلاوت كول. تمت سورة «آل عمران» بفضل الله المنان نسئله الرحمة و الغفران وخلود الجنة والرضوان و نصلى و نسلم الف الف مرة على رسوله و حبيبه سيد الانس والجان

النسآء(٤)

سورة «النسآء) مدنية وهي مائة وست و سبعون آية و اربع و عشرون ركوعا رقم تلاوتها (٤) تسلسلها حسب النزول (٩٢) نزلت بعد «الممتحنة»

د «النسآء» سورت مدنی دی، (۱۷٦) آیتونه، محلیرویشت رکوع لری په تلاوت کښی (٤) او په نزول کښی (۲۶) سورت دی، وروسته د «الممتحنة» له سورت څخه نازل شوی دی.

#### بِنُ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْلِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي.

## يَاكَيُّهُا النَّاسُ اتَّقُوُ ارَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمُ مِنْ تَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَّخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِيَاءً \*

ای خلقو! (تل) وویریږئ له ربه خپله! هغه (رب) چه پیدا ئی کړئ تاسی له نفسه یوه نه (چه آدم علیه السلام دی) او پیدا ئی کړه له دی (نفسه) جوړه د ده (چه حواء ده) او خپاره (خواره) ئی کړل له دی دواړو څخه سړی ډیر او ښځی (ډیری)،

تفسیو: رومبی ئی د حضرت آدم علیه السلام له کینی پښتی گخنی بی بی حواء پیدا کړه بیا ئی له دوی دواړو ځنی ګرد (ټول) نارینه او ښځی پیدا او په ځمکه کښی ئی خپاره (خواره) کړل. نو په حقیقت کښی الله تعالیٰ ګرد (ټول) انسانان له یوه نفس او یوه سړی ځنی پیدا کړی دی مطلب ئی دا دی کله چه له عدم ځنی ستاسی د ګردو(ټولو) پیداکونکی او بیا ستاسی باقی او قائم ساتونکی هم هغه یو ذات دی نو ښائی چه تاسی له هغه څخه وویریډئ! او د هغه د امر منل یو ډیر ضروری کار و ګڼځ! له دی ځنی دوه مضمونو ته اشاره وشوه.

(اول) : دا چه الله تبارک و تعالیٰ ستاسی د تولو خالق او موجد دی.

(دوهم): دا چه د گردو (تولو) انسانانو د وجود سبب هم هغه یو نفس دی چه له هغه ځنی الله تعالیٰ نور گرد (تول) انسانان پیدا کړل. یعنی ابو البشر آدم علیه السلام چه له دی ځنی دا راڅرګنده شوه چه زمونږ اصلی تعلق خو له الله تعالیٰ سره دی ځکه چه په تامه علت او د هغه په معلول کښی چه څومره تعلق او قرب او احتیاج او علاقه وی هغومره په بل هیڅ یو شی کښی ممکن نه دی. وروسته له هغه، هغه علاقه او تعلق او قرب دی چه د انسانی افرادو په منځ کښی موندل کیږی ځکه دلته د وجود سبب او «مخلوق منه» بیخی یو شی دی له دی څخه معلومه شوه چه ړومبی پر مونږ باندی د الله تعالیٰ اطاعت لازم دی چه زمونږ خالق دی. وروسته له هغه په

النسآء(٤)

گردو (تولو) مخلوقاتو کښی خاص د خپلی بنی نوعی رعایت او له هغوی سره ښه سلوک کول پر مونږ باندی ضروری دی، ځکه چه الله تعالیٰ مونږ گردو (تولو) لره «مخلوق منه» او د وجود سبب یو شی مقرر کړ نو هغه قرب او هغه اتحاد چه د انسانی افرادو په منځ کښی یو تر بله موجود دی، هغه په بل کوم شی کښی نه دی موجود او نه تری حاصلیږی، نو ځکه شرعاً او عقلاً د بنی آدمانو پخپلو منځونو کښی ښه سلوک، خورا (ډیر) ښه او ډیر ضروری کار دی او بد سلوک له انسانانو سره دومره مذموم دی چه نورو سره نه دی، چه د هغه تفصیل په نصوصو او شرعی احکامو کښی په تاکید او تکرار پرله پسی موجود دی. لکه چه شیخ مصلح الدین هم دا مطلب داسی اداء کړی دی

انسانان دی لکه غړی يو د بل په فطرت کښی لکه پاڼی دی د ګل چه مو ژوبل شی يو غړی ياپه درد شی ورسره به مو نور غړی هم په درد شی نو په دی موقع کښی حق تعالیٰ خپل خالقيت ظاهر او د خپل اطاعت امر ئی صادر کړ او د بنی آدم اصلی اتحاد ئی راڅرګند کړ او په دی لوری ئی اشاره وکړه چه ټول سره يو ځای شع! لکه چه د دی آيت په راتلونکی برخه کښی دغه اشاره ظاهره کړی شوی ده.

#### وَاتَّقُوااللهَ الَّذِي تَكَاءَ لُوْنَ بِهِ وَالْكَرْحَامَرِ

او ویریږئ له الله هغه (الله) چه سؤال کوئ تاسی یو تر بله په (نامه د) ده سره او (وویریږئ له پریکولو) د خپلوی څخه،

تفسیو: سره بیره پر دی چه الله جل جلاله ستاسی خالق او رب یعنی موجد او بقاء در کوونکی دی د ده د اطاعت د وجوب یوه وجه دا ده چه تاسی دده په وسیله ګرځولو په خپلو منځونو کښی خپل حقوق او فوائد غواړئ! او یو بل ته د هغه په نامه قسمونه ورکوئ! او پر ده خپل اطمینان حاصلوئ!، یعنی پخپلو معاملاتو او عارضی حاجاتو کښی هم په همغه سره متوسل کیږئ! مطلب دا چه په وجود او بقاء پوری دا احتیاج منحصر نه دی بلکه پر ګردو حاجاتو او چارو کښی هم تاسی هغه ته محتاج یئ!، نو ځکه د الله تعالی د اطاعت ضرورت لا هم محقق شو. وروسته له دی دا حکم دی چه له قرابته هم وویریږئ! یعنی د اقاربو حقوق په ښه ډول سره اداء کوئ! او د خپلوی له پریکولو او بدسلوکی ځنی ځانونه وژغورئ! (وساتئ). د بنی نوع یعنی له انسانی تولو افرادو سره په عمومی ډول سره ښه سلوک خو ددی آیت په ړومبنی برخه کښی تیر شوی دی. څرنګه چه د قرابت له خاوندانو سره نژدیوالی او مخصوص اتحاد لا زیات کښی تیر شوی دی. غرنګه چه د قرابت له خاوندانو سره نژدیوالی او مخصوص اتحاد لا زیات وی، نو ځکه د هغوی له بدسلوکی څخه اوس په خاص ډول (طریقه) سره ویراوه شی. ولی چه د هغوی حقوق د نورو انسانی افرادو له حقوقو څخه زیات دی، لکه چه په حدیث قدسی کښی دی. قال الله تبارک و تعالیٰ «انا الله و انا الرحمٰن خلقت الرحم و شققت لها دی. قال الله تبارک و تعالیٰ «انا الله و انا الرحمٰن خلقت الرحم و شققت لها

من اسمی فمن وصلها وصلته و من قطعها قطعته» او به حدیث د «خلق الله الخلق فلما فرغ منه قامت الرحم فاخذت بحقو الرحمن فقال له مه قالت هذا مقام العائذ بک من القطیعة قال الاترضین ان اصل من وصلک واقطع من قطعک قالت بلی یا رب قال فذاک» او به حدیث د «ان الرحم شجنة من الرحمن فقال الله من وصلک وصلته ومن قطعک قطعته» او به حدیث د «الرحم معلقة بالعرش تقول من وصلنی وصله الله ومن قطعتی قطعه الله کبی د هغه تاکید شوی او به فائده ئی شاهد دی او د صله رحمی اختصاص او د هغی علائقو ته اشاره کوی. نو اوس دا نتیجه تری ووتله چه د وجود منشأ او د خلقت د جوهر د اتحاد لامله (له وجی) ، به گردو (تولو) بنیادمانو باندی به سلوک او د حقوقو رعایت ضروری دی. وروسته له هغه به کومه موقع کنبی که د کوم خصوصیت له سببه به اتحاد کنبی زیاتوالی پیدا شی لکه به اقاربو کنبی یا که به کومه موقع کنبی د احتیاج شدت ولیده شی لکه به یتیمانو او مساکینو او نورو کنبی نو هم هغومره د حقوقو به مراعات کنبی هم زیاتوالی پیدا کیبی علاوه بر دی کله چه د الله تعالیٰ حکم هم به صاف دول (طریقه) سره راغی چه «د ارحامو (د خپلوی) د حقوقو رعایت او حفاظت وکرئ!» د هم دی عمومی تعلق او نورو خصوصی تعلقاتو به نسبت مذکور دی. گواکی هغه مفصل احکام د دی مجمل او کلی امر چه خصوصی تعلقاتو به نسبت مذکور دی. گواکی هغه مفصل احکام د دی مجمل او کلی امر چه دلته ذکر شو تفصیل او شرحه ده.

### إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلَيْكُمُ رَقِيبًا ٥

بیشکه الله دی پر تاسی ساتونکی (نو هیچیری) او هیڅکله تری غافل نه شیع چه جزا درکوی).

تفسیر: یعنی الله جل جلاله ستاسی له گردو (ټولو) اعمالو، افعالو او احوالو محخه واقف دی. که د هغه د حکم متابعت وکړئ نو ثواب به ومومئ! که نه د عذاب مستحق کیږئ! او ستاسی د ارحامو او خپلوی په تعلقاتو او مراتبو، او د هر یوه په مناسبو حقوقو باندی هم ښه پوهیږی، نو ځکه د هغه په نسبت هر هغه حکم چه الله جل جلاله درکړی، هغه حق وګنئ! او عمل پری وکړئ!

# وَالتُواالْيَكُنِي اَمُوالَهُمْ وَلَاتَتَبَدَّ لُواالْخَبِيْثَ بِالطَّيِّبِ وَالتُواالْخَبِيثَ بِالطَّيِّبِ وَلاَتَأَكُلُوْ الْخَبِيثَ فَانَ حُوْبًا كَبِي لَوْل

او ورکړئ (ای د یتیمانو اولیاؤ!) یتیمانو ته مالونه د دوی (پس له رشده) او

بدل مه اخلئ تاسی خبیث (بد، حرام مال) په طیب (شه، حلال مال!) او مه خورئ تاسی مالونه د دوی (یعنی د یتیمانو گه) له مالونو خپلو سره (ای ولیانو! او وصیانو!) بیشکه دا (د یتیمانو د مال خوړل) ده گناه لویه.

تفسیو: د یتیمانو اولیاؤ او سرپرستانو ته حکم دی، هر کله چه هغوی بالغ شی، نو د هغوی مال دی پری وسپاری!، او د «تولیت» او سرپرستی په وخت کښی دی د یتیمانو یو ښه شی نه اخلی!، او نه دی په معاوضه کښی خراب او ښکته شی د هغه په مال کښی شامل کړی! او نه دی د هغوی مال له خپل مال سره گه کړی!، چه وئی خوری. مثلاً «ولی» لره اجازه شته چه د یتیم خواړه له خپلو خوړو سره مشترک او شامل کړی مگر دا خبره ضروری ده چه د یتیم مال ته دی شه نقصان ونه رسوی! او داسی دی ونه شی چه د شرکت په پلمه (بهانه) د یتیم مال وخوری او ورڅخه استفاده وکړی. ځکه چه د یتیم د مال خوړل لویه گناه ده. ښائی له دی امله (وجی) به د یتیم حکم په هغو احکامو کښی چه په ارحامو پوری تعلق لری مخکښی ذکر شوی وی چه یتیم د خپلی بیکسی، بی سرو سامانی، مجبوری، بیچاره گی له جهته په تبدیل او شرکت سره د یتیم د مال خوړل ممنوع گرځول شوی او په راتلونکو متعددو آیتو کښی هم د یتیمانو په نسبت څو د مال خوړل ممنوع گرځول شوی او په راتلونکو متعددو آیتو کښی هم د یتیمانو په نسبت څو احکام ارشاد شوی دی، چه له هغو ځنی د دی د گردو (تولو) یتیمانو په حق کښی دی. هو! هغه یتیم چه قرابت او خپلوی لری، د ده په باره کښی زیات تاکید شوی دی. او هم دا شان نزول د دی آیتونو د ربط سبب دی. چه له عرف او عادت سره هم موافق دی، ځکه چه د یتیمانو «اولیاء» غالباً هغه کسان وی چه د هغوی سره زیات خپلوی لری.

# وَإِنَ خِفْتُمُ اللَّا تُقْسِطُوا فِي الْيُكُلِّى فَانْكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ النِّسَاءِ مَثْنَى وَثُلْثَ وَرُبْعَ

او که وویریدئ، تاسی چه به ونه کړئ شئ عدل انصاف په (حق د) یتیمانو کښی نو په نکاح سره واخلئ تاسی (نوری) هغی ښځی چه خوښی (حلالی) وی تاسو ته له ښځو دوه دوه او دری دری او څلور څلور،

تفسیر: په صحیحو احادیثو کښی راغلی دی. هغی یتیمی جینکئی چه د خپلو اولیاؤ تر تربیت لاندی به وی او د هغی یتیمی او د هغی د ولی په مال او ځمکه او باغ کښی به د خیلوی لامله (له وجی) شرکت ؤ. نو دلته به دوه صورت وړاندی کیده.

(۱) : کله چی به داسی پیښیده چه «ولی» ته به د دی جمال او مال دواړه مرغوب ؤ او د دی ولی به د لږ څه مهربانی په بدل کښی له دی سره خپله نکاح تړله څکه چه دی جینی بل څوک

نه درلود (لرلو) چه د دی د حق غوښتنه ئی کړی وی.

(۲): کله به داسی کیده چه د دی یتیمی جینی جمال به مرغوب نه و مگر «ولی» د دی خیال له امله (وجی) که زه د دی نکاح له بل چا سره وترم نو د دی جینی مال به زما له لاسه ووځی او زما په مال کښی به بل څوک راسره شریک شی نو د دی مصلحت له مخی به ئی په یوه ډول (طریقه) له دی سره خپله نکاح تړله، خو له دی منکوحی سره به ئی په زړه کښی څه مینه او رغبت نه درلود (لرلو)، نو دا آیت نازل او اولیاؤ ته ارشاد وشو. «که تاسی له دی خبری ځنی وویریږئ، چه د یتیمو نجونو په نسبت انصاف نشئ کولئ! او د دوی په مهر او حسن معاشرت کښی له تاسی څنی څه تقصیر پیښیږی نو تاسی له هغوی سره نکاح مه ترئ! بلکه له نورو مرغوبه و ښځو ځنی له یوی څخه نیولی تر څلورو پوری تاسی ته اجازه شته چه د شریعت له قاعدی سره ئی سم نکاح کړئ!، چه له دی جهته یتیمو جونو ته څه نقصان ونه رسیږی، څکه تاسی چه د هغوی د حقوقو حامی یئ! نو نه ښائی چه د حمایت لامله (له وجی) په کومی خرابی او ګناه کښی ولویږئ!.»

تنبیه: د آزاد مسلمان له پاره له څلورو ښځو او د مرئی له پاره له دوو ښځو ځنی زیاتی په نکاح اخیستل جائز نه دی. او په احادیثو کښی هم ددی په نسبت تصریحات موجود او دینی آئمه ؤ هم پر دی باندی اجماع کړی ده . او ګرد (ټول) امت ته هم دا حکم دی یواځی د رسول الله صلی علیه وسلم خصوصیت او امتیاز ؤ چه له دی ځنی د زیاتو اجازه هم دوی ته وه . «فائله»: د یتیمو جونو د نکاح دریم صورت هم یه حدیث کښی راغلی دی.

هغه یتیمه جینی چه د دی د مال او جمال د دواړو په نسبت د دی «ولی» بی رغبته وی او د دغه عدم رغبت لامله (له وجی) د دی ولی د هغی نکاح له بل چا سره تړی. مگر ښکاره خبره ده . چه د دی آیت تعلق له دی صورت سره نشته (په «وثلث ورباع» کښی «و» په معنی د «او» دی. د دی آیت له حاصل محنی محینو مفسرینو داسی بیان هم کړی دی «چه که د یتیم له مال څخه ویره کوئ! نو له زما څخه هم سخت وویریږئ! او له ښځو سره معامله په نکاح سره وکوئ! نه په سفاح سره! او له ډیرو ښځو هم ویره وکړئ! او له څلورو ښځو محنی زیاتی مه

## فَإِنْ خِفْتُمْ ٱلْاِتَّعْلِ لُوْا فَوَاحِدَةً أَوْمَامَلُكُتْ أَيْمَانُكُمْ

نو (بیا که) وویریږئ تاسی چه عدل (انصاف برابری) به ونه کړئ شئ (د ښځو په منځ کښی په نفقه، نوبت او نورو کښی) نو یوه (اصیله کوئ) یا هغه وینځی چه مالکان شوی دی د هغو (وینځو) ښی لاسونه ستاسی (تاسی ئی مالکان یئ) تفسیر: یعنی که تاسی له دی خبری ځنی ویریږئ، چه په څو ښځو کښی به سم له انصافه او مساواته معامله ونشئ کړئ، نو بیا فقط په یوی نکاح قناعت وکړئ!، یا یواځی پر وینځو باندی یوه وی که ډیری اکتفا وکړئ!، او که مو زړه غواړی له یوی منکوحی سره څو وینځی هم وساتئ!

#### ذلك آدُنّ الرَّتَعُولُوالْ

دا (نکاح د یوی اصیلی یا د ډیرو وینځو) ښه نژدی ده دی ته چه ظلم ونه کړئ تاسی (او یو جانب ته متمائل نشئ تاسی!)

تفسیو: یعنی یواځی له یوی ښځی سره له نکاح کولو څخه یا فقط په خپلی یوی وینځی یا ډیرو وینځو باندی په قناعت کولو کښی یا له یوی نکاحی ښځی سره د یوی وینځی یا د څو وینځو په جمع کولو کښی د دی خبری امید او توقع شته چه تاسی له بی انصافی او بی عدالتی څخه محفوظ پاتی شئ!، ځکه هغه حقوق چه زوجات ئی لری، هغسی ئی مملوکی وینځی نه لری د هغوی په منځ کښی د عدالت په نه کولو سره تاسی نه مؤاخذه کیږئ، نه هغوی لره مهر شته او نه ئی د معاشرت له پاره کوم حد مقرر دی.

(فائده): هر هغه څوک چه څو ښځی لری نو په ده باندی واجب دی چه د دوی په خوراک، پوښاک، راکړه ورکړه او نورو کښی مساوات وکړی او د شپی له مخه د ویدیدلو له پاره هم سم له نویته له هری یو ښځی سره بیل بیل هستوګنه او جلا جلا (جدا جدا) شپه تیره کړی که کوم میړه (خاوند) د خپلو ښځو په حقوقو کښی عدالت او برابری نه کوی، نو هغه به د قیامت په ورځ کښی مفلوج (ګوزن وهلی) پاڅیږی او داسی به درومی چه له خپله ځانه سره به یو لاس او یوه پښه او نور نیمائی بدن کش کاږی او که د چا په نکاح کښی یوه اصیله ښځه او یوه وینځه وی نو وینځه وی نویت حق نه لری چه د خپل مالک په ملک کښی وی بلکه له دوی سره ناسته او ملاسته د دی د بادار په خوښی پوری مربوطه ده.

#### وَاتُواالنِّسَأَءَصَدُفْتِهِتَّ يِخْلَةً<sup>ۥ</sup>

او ورکوئ تاسی ښځو (خپلو) لره مهرونه د دوی په ورکړه د خوشالی سره (چه فرض شوی دی له طرفه د الله پر تاسی)

تفسیر: یعنی د هغو ښځو مهرونه چه تاسی نکاح ورسره تړلی ده په خوښی او رغبت سره پخپله اداء کړئ! بی له دی چه د هغوی کوم حامی یا بل څوک له تاسی څنی د حصول څه تقاضاء

وکړی که ونه کړی که تاسی پخپل شوق او رغبت سره د خپلو ښځو مهرونه ورکوئ! نو بيا د يتيمو نجونو په نکاح کولو کښی هيڅ کوم حرج او ممانعت نخو به هلته وی چه د دوی د مهر يا د بل کوم حق په اداء کولو کښی څه دروندوالی وليدل شي.

### فَإِنْ طِبْنَ لَكُمْ عَنْ شَيْ أُمِّنْهُ نَفْسًا فَكُلُوهُ هَنِيْنًا مَرِيُّا ®

نو که راضی شوی دا (ښځی) تاسی ته (په بښنه) له کوم شی له دی (مهره په خوشالی) د نفس خپل نو خورځ تاسی دغه شی په داسی حال کښی چه خوندوره حلاله بی ضرره وی.

تفسیر: یعنی که ښځه پخپله خوښه له مهر څخنی څه شی خپل میړه (خاوند) ته معافوی یا ئی اخلی او بیا ئی ورهبه کوی نو په دی کښی هیڅ حرج نشته. او میړه (خاوند) دی هغه په خوښی سره وخوړی. «هنیء» هر هغو خوړو ته وائی چه خوندور او لذیذ وی او طبیعت ئی په خوښی او رغبت سره قبول کړی. «مریء» هر هغو خوړو ته وائی چه په زړه پوری هضم او په ښه ډول (طریقه) سره د بدن جزء او د صحت او قوت موجب شی.

#### وَلَا تُوْتُوا السُّفَهَاءَ آمُوالَكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللهُ لَكُوْقِيمًا وَارُزُقُوْهُمُ فِي اللهُ لَكُوْقِهُمُ فِيهَا وَاكْنُنُو هُمُهُ وَقُوْلُوْ اللهُمْ قَوْلًا مَعُرُونًا ۞

او مه ورکوئ (مه سپارئ) تاسی! بی عقلانو ته مالونه خپل هغه چه گرځولی دی الله دپاره د تاسی سبب د گزران او روزی ورکوئ دوی ته په دی مالونو کښی او جامی ورکوئ دوی ته او ووایئ دوی ته خبره معروفه (نیکه، خوږه، پسته، معقوله).

تفسیر: یعنی د ناپوهو هلکانو (لیونیانو، وړو اولادونو او ښځو) په لاس کښی د دوی هغه مالونه مه ورکوئ! چه ستاسی په تصرف کښی وی او الله تعالی هغه، انسانانو لره د معیشت سامان جوړ کړی دی. بلکه هغه په پوره حفاظت سره وساتئ! او د هلاکت له اندیښنی څخه ئی وژغورئ ا(وساتی) او تر څو پوری چه دوی پخپله نفع او نقصان باندی ونه پوهیږی تر هغه وخته پوری ورته له همغه ځنی خوراک او کالی (جامی) ورکوئ! او تسلی ورکړئ چه دا ګرد (ټول) مال ستاسی دی مونږ ستاسی فائده غواړو کله چه تاسی پوه شوئ دا ګرد (ټول) مال تاسی ته درکاوه کیږی (یا دا معنی چه مه سپارئ کم عقلو لیونیانو یتیمانو او ښځو خپلو ته، مالونه

خپل د دوی د بلوغ تر وخته پوری او خوراک او پوښاک دوی ته ورکوئ! او دلاسه کوی ئی! او نه ښائی چه مالونه بی ځایه ولګول شی، ځکه چه مالونه د بدن د قوام او د تولو کارونو د سرته رسولو سبب دی. یعنی د مالونو په وسیله په دنیا کښی ماکول، مشروب، ملبوس، مسکن او نور، او په دین کښی زکوة، خیرات، حج، عمره، نفقه، صدقه او نور منځ ته راځی.)

# وَابْتَلُواالْيَتْمَى مَثَى إِذَابَلَغُواالَّذِكَاحَ فَإِنَ الْسَنْمُ وَابْتَلُوا الْيَكَامَ فَإِنَ الْسَنْمُ

او وازمویئ تاسی یتیمان تر هغه پوری کله چه ورسیږی دوی (حد، د) نکاح ته، نو که ومونده تاسی له هغو نه هوښیاری (په معاملاتو او د مال په ساتنه کښی) نو وسپارئ تاسی هغوی ته مالونه د هغوی!،

تفسیر: یعنی یتیمانو ته جوونه او د دوی روزنه او ازموینه د بلوغ تر وخته پوری کوئ!. که وروسته له بلوغه په دوی کښی د گتی او د تاوان پوهه او د مال د انتظام او د حفاظت تمیز ومومئ! نو د دوی مال وروسپارئ! د یتیمانو د ورجونی او ازموینی عمده صورت هم دا دی چه د معمولی او د کم قیمتو شیانو پلورل او پیرودل (بیع او شراء) په دوی باندی وکړل شی!، او د هغو طریقه دی دوی ته وروجووله شی!

تنبیه: له دی څخه راښکاره شوه چه د نابالغ هغه بیع او شراء چه د «ولی» په اجازه وی روا ده . او هم دا زمونږ د امام ابوحنیفه رحمة الله علیه مذهب دی. او که سره له بلوغه هم په ده کښی پوهه او هوښیاری ونه لیده شی نو زمونږ د حنفیانو په مذهب دا دی چه تر (۲۵) کلونو پوری دی ورته وګوری د انتظار په دی موده کښی هر کله چه په ده کښی پوهه او هوش ولیده شی مال دی ورته وسپاری که نه له (۲۵) کلونو څخه وروسته دی خامخا د ده مال ورپریږدی اعم له دی نه که د کاملی پوهی او عقل خاوند وی او که نه وی.

#### وَلاَ تَأْكُلُوْهِا ٓ اِسْرَافًا وَّبِدَارًا أَنَّ يَكُبَرُوُا ۗ

او مه خورئ تاسی دا (د یتیمانو ناپوهانو مالونه) په اسراف سره (چه له ضرورته زیات وی) او په جلتی سره (پخوا له حاجته د ویری د دی) چه دوی به لوی شی (نو وابه ئی خلی)،

تفسير: يعنى د يتيم مال له ضرورته زيات صرفول منع دى. لکه چه د يوى پيسى په ځاى دوه

لنتنالوا(٤) النسآء(٤)

پیسی صرف کړی. او دا هم منع ده چه له دی خبری څنی وویریږی ا که دا یتیم لوی شی نو خپل مال به له ما څنی بیرته واخلی نو په صرفولو کښی ئی تلوار په کار دی. خلاصه ئی داسی شوه چه باید د یتیم مال د ضرورت په اندازه او د وخت له غوښتنی سره سم صرف شی.

### وَمَنْ كَانَ غَنِيًّا فَلْيَسُتَعُفِفُ وَمَنْ كَانَ فَقِيْرًا فَلْيَأْكُلْ بِالْمَعُرُوفِ

او هر څوک چه وی مال داره نو ښائی ځان پاک وساتی (د یتیمانو له مالونو څخه) او هر څوک چه وی فقیر نو خوری دی له دی مال څخه په معروف (له دستور سره سم د مزدوری په اندازه) سره.

تفسیر: یعنی «ولی» دی د یتیم مال د خپل ځان له پاره نه خرڅوی. او که د یتیم پالونکی او تربیه کوونکی محتاج وی کولی شی چه د خپل خدمت په اندازه د یتیم له مال څنی خپله مزدوری واخلی ا مګر غنی ته له سره څه اخیستل روا نه دی.

### فَإِذَا دَفَعُ ثُوْ إِلَيْهِمُ آمُوالَهُمُ فَأَشْهِدُ وَاعْلَيْهِمْ وَكَفَى بِاللهِ حَسِيْبًا ۞

نو کله چه ورکړئ (وسپارئ) تاسی دغو (یتیمانو) ته مالونه د دوی نو شاهدان ونیسئ تاسی پر دوی باندی او کافی (بس) دی الله په دی حال کښی چه ښه حساب (کوونکی او جزا ورکوونکی دی)

تفسیو: کله چه د کوم وړوکی پلار مړ شی نو ښائی چه د څو مسلمانانو په مخ کښی د یتیم مال ولیکل شی! او بیا ئی امانت دار ته وسپاری! کله چه دا یتیم بالغ او هوښیار شی، نو سم له هغه لیک سره دی د هغه مال بیرته ورکړی! او څومره شی چه صرف شوی وی د هغه حساب دی هم وروښئی!، او هغه شی چه پر یتیم باندی سپاری ښائی چه په هغه باندی هم شاهدان ونیسی او وروئی ښئی څو چه د راتلونکی اختلاف او جگړی په وخت کښی خبره په سهولت سره صافه، او شخړه ورکه شی. (او تهمت یا جگړه یا قسم یا نور ورته متوجه نشی. او که شاهدان نه وو نو د انکار په وخت کښی امام اعظم رحمة الله علیه وائی قول، قول د «ولی» دی سره له قسمه) او

لنتنالوا(؛) النسآء(؛)

الله تعالیٰ د هر شی حفاظت کوونکی او گردو حسابونو ته کافی او حسیب او هغه ته هر شی به معلوم دی او د چا حساب او شهادت ته هیڅ ضرورت نه لری، دا گردی (تولی) خبری ئی ستاسی د سهولت او صفائی لامله (له وجی) مقرر کړی دی.

تنبیه: د یتیم د مال د اخیستلو او بیرته ورسپارلو په وخت کښی د شاهدانو درول، او د هغه د مال تحریری حساب اخیستل مستحب دی.

# لِلرِّجَالِ نَصِيُبٌ مِّمَّا تَرَكَ الْوَالِلْنِ وَالْأَقْرَبُونَ وَلِلِمِّسَاءُ نَصِيبُ لِللِّمَا تَرَكَ الْوَالِلْنِ وَالْأَقْرَبُونَ مِمَّاقَلَّ مِنْهُ اَوْكَثْرُ و نَصِيبُا مَّفْرُوْضًا ۞

شته نارینه ؤ لره (هم لوی وی که واړه) نصیب د دوی له هغه ماله چه پریښی وی مور او پلار او خپلوانو او شته ښځو لره (هم لوئی وی که وړی) نصیب (برخه) له هغه ماله چه پریښی وی مور او پلار او خپلوانو هغه (مبلغه) چه لږ وی له دی ماله او که ډیر وی، نصیب (برخه) مقرر کړی شوی (له طرفه د الله نه)

تفسیو: د حضرت رسول اکرم صلی الله علیه وآله وصعبه وسلم له زمانی څخه پخوا دا رسم ؤ چه لویو او وړو جینکو او نابالغو هلکانو ته به ئی میراث نه ورکاوه او یواځی هغو نارینه ؤ ته به میراث رسیده او وارثان ګڼل کیدل چه لویان او د دښمنانو د مقابلی او مقاتلی لیاقت به ئی درلود (لرلو) چه په دی سبب وړو یتیمانو ته له میراث ځنی هیڅ شی نه ورکاوه کیده، نو د دوی په نسبت دا آیت نازل شو چه خلاصه ئی داسی ده. «د مور او پلار او نورو خپلوانو له متروکه مال ځنی نارینه ؤ یعنی ځامنو لره اعم له دی چه وړوکی وی یا ځلمی د دوی برخه رسیږی. او ښځو لره یعنی لوڼو ته اعم له دی چه وړوکی وی یا پیغلی د مور او پلار او نورو خپلوانو له ترکی ځنی د دوی برخه ورکولی کیږی او دا برخی تاکلی (مقرر) شوی دی هغه متروکه مال لږ وی که ډیر د هغو ورکول ضروری دی په دی سره د جاهلیت د بد رسم ابطال وشو او د یتیمانو او د نورو د حقوقو حفاظت ئی وفرمایه او د دوی د حق تلفی مخه ئی بیخی ونیوله. (فائله): په دی آیت کښی د حق لرونکو حق او د هغه تقرر او تعنین بالاجمال راښوول شوی دی. په وروستنی رکوع کښی د وارثانو د برخی تفصیل راښوول کیږی.

#### وَإِذَاحَضَرَالْقِسْمَةَ اُولُوا الْقُرُبِي وَالْيَتْلَى وَالْسَكِينُ كَارُنُ قُوْهُمُ مِّنْهُ وَقُولُوْالَهُمُ قَوْلًا مَّعُرُوفًا⊙

او کله چه حاضر شی قسمت (د میراث) ته خاوندان د خپلوی (چه وارثان نه وی) او یتیمان او مسکینان نو روزی ورکوئ تاسی دوی لره له هغه (میراثه) او ووایئ تاسی دوی ته خبره معروفه (خوره معقوله)

تفسیو: یعنی د میراث د تقسیم په وخت کښی چه تول خپلوان او د کور کهول غړی یو تر بله سره تول شی که له دی خپلوانو څخه ځینی داسی وی چه هغوی ته میراث نه رسیږی یا یتیم او محتاج وی نو دوی ته څه خواړه ورکړئ! او رخصت ئی کړئ! یا له موقع سره مناسب کوم شی له ترکی ځنی ورته ورکړئ! ځکه چه داسی سلوک مستحب دی. که د میراث په مال کښی د خوراک وړ (لائق) شی نه وی یا ئی موقع نه وی لکه چه هغه د یتیمانو مال وی او مړی وصیت هم نه وی کړی نو له دی خپلوانو سره ښی مناسبی او معقولی خبری وکړئ! او رخصت ئی کړئ! یعنی په پسته ژبه سره له دوی ځنی معذرت وغواړئ! او داسی ورته ووایئ چه «دا مال د یتیمانو دی او مړی وصیت هم نه دی کړی نو ځکه مونږ مجبور یو چه له تاسی ځنی معذرت غواړو». د دی سورت په ابتنا کښی بیان وشو چه ګرد (ټول) خپلوان درجه په درجه د سلوک او مراعات دی سرحت دی او یتیمان او مساکین هم. او که کوم قریب یتیم یا مسکین هم وی نو د هغه مراعات ښائی چه لا زیات وشی! نو ځکه د میراث د تقسیم په وخت کښی هغوی ته حتی الوسع څه نه څه ورکول ښه دی. او که له هیڅ لوری هغه وارث نه وی. نو ښائی چه له ښه سلوک ځنی بی برخی نشی.

# وَلَيُخْشَ الَّذِينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِمُ ذُرِّتَةً ضِعْفًا خَاصُونُ اللهُ وَلَيْفُولُوا قَوُلًا سَدِيدًا ٥

او ودی ویریږی (د یتیمانو پر ضیاع) هغه وصیان که پریږدی دوی پس له (مرګه) خپل اولاد ضعیفان (نو) ویریږی به دوی په دغو (اولادونو چه وروسته له مونږ به دوی هم داسی شی) پس ودی ویریږی دوی له الله څخه او ودی وائی دوی ته خبره سمه خوږه.

تفسیر: په اصل کښی دا ارشاد د یتیم د «ولی» او «وصی» له پاره دی. نورو ته هم درجه په

درجه ښائی چه د دی خبری خیال وساتی مطلب دا چه هر سړی سره دی دا اندیښنه وی. «نه چه زما له مرګه وروسته زما له اولادی سره څه سخته معامله وکړه شی» نو د دی لامله (له وجی) تاسو لره هم ښائی چه له یتیمانو سره همنسی معامله وکړئ چه تاسی ئی خپلو زامنو ته پس له مرګه غواړی او له الله تعالیٰ ځنی وویریږئ! او له یتیمانو سره سمی جی خوړی خبری کوئ! یعنی هسی معامله له دوی سره وکړئ چه په هغی باندی د دوی زړه مات نشی او نه دوی ته څه تاوان ورسیږی بلکه تل تر تله د هغوی د اصلاح، ښیگنی (چه والی) ، تعلیم، تربیی، تادیب او تهنیب خیال ولرئ! ( او قریب الموت مریض ته نصیحت وکړئ! چه په وصیت کښی له اصرافه او د ورثی د حقوقو له تضییع نه ځان وساتئ او د شهادت کلمه او توبه په خوله کښی ورکړئ! او د ترکی او د قسمت حاضرینو سره چه د انسانیت او میرانی وضعیت وکړئ!)

# إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ آمُوالَ الْيَتْلَى ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فَي لُمُوالَ الْيَتْلَى ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمُ نَامًا ﴿ وَسَيَصْلَوْنَ سَعِيدًا ۞

بیشکه هغه کسان چه خوری دوی مالونه د یتیمانو په ظلم سره (بی له شرعی اذنه) خبره دا ده چه خوری دوی په (ډکو) ګیدو خپلو سره اور، او ژر به ورسیږی (ننه به وځی) دوی اور سخت ته.

تفسیر: په سابقه ؤ متعدو آیتونو کښی د یتیمانو د اموالو په نسبت د راز راز (قسم قسم)
احتیاط کولو حکم شوی دی او د دوی په مال کښی خیانت کول سخته گناه و شوول شوه اوس په
آخر کښی د یتیم په مال کښی په خیانت کولو باندی د شدیدو وعیدو بیان فرمائی، او هغه
حکم لا پسی مؤکد کوی چه هر هغه څوک چه د یتیم مال بلا استحقاقه خوری هغه خپله گیډه د
جهنم له اوره ډکوی یعنی د هسی خوراک انجام به داسی کیږی او دا ئی په آخره جمله کښی
راښکاره کړه.

## يُوصِيْكُ اللهُ فِي الوَلادِكُ وَاللهُ كِرمِثُلُ حَظِّالْأَنْتَيَيْنِ

حکم کوی تاسی ته الله په (حق د میراث د) اولاد ستاسی کښی چه (تاسی مړه شئ) شته نارینه لره (له میراثه) په مثل د برخی د دوو ښځو،

تفسیر: پاس د مړی د اقاربو د وراثت ذکر وشو او د دوی د برخو د تقرر او تعیین په نسبت نی اجمالی اشاره فرمایلی ده اوس د اقاربو او د دوی د برخو تفصیل جوول کیږی او پخوا له

هغه محخه د یتیمانو په حق کښی د تشدیداتو او تأکیداتو ذکر کیده چه له هغه محخه دا خبره هم معلومه شوه که د مړی په اقاربو کښی کوم یتیم وی نو ښائی د دی یتیم په برخه ورکولو کښی ډیر زیات احتیاط او اهتمام وکړ شی! چه د عربو له قدیم رسم سره موافق د دوی محرومیت له میراث محنی سخت ظلم او لویه ګناه ده اوس په اقاربو کښی له ګردو (تولو) څخه پخوا د اولادونو د حصو بیان فرمائی که د کوم میت په اولاده کښی هلک او جینی دواړه وی نو هغوی ته د میراث ورکولو دا قاعده ده چه یوه هلک ته به د دوو جینکو حصه ورکوله کیږی . مثلاً که یو هلک او دوه جینکی وی نو نیمائی مال هلک ته او بله نیمه ئی هغو دوو جونو ته ورکوله کیږی . ورکوله کیږی . او که یو ځوی او یوه لور تری پاتی وی نو دوه ثلثه هلک ته او یو ثلث جینی ته ور رسیږی .

### فَإِنْ كُنَّ نِسَاءً فَوْقَ اثْنَتَيْنِ فَلَهُنَّ ثُلُثًا مَا تَرَكَ وَإِنْ كَانَتُ وَاحِدَةٌ فَلَهَا النِّصُفُ

نو که وو دا (اولاد خالصی) شمّی پورته له دوو څخه (یا دوی) نو (شته) دوی لره دوه ثلثه (دوی دریمی برخی) د هغه مال چه پریښی وی  $(a_{x})$  او که وه دا  $(a_{y})$  و نو هغی لره نصف  $(a_{y})$  نیمائی د ترکی دی)،

تفسیو: یعنی او که د کوم مری په اولاده کښی یواځی ښځی یعنی لوڼی پاتی شی او زوی نه وی تری پاتی نو که دا جونی له دوه ځنی زیاتی، یا دوه وی بیا هم هغو ته هم دا دوه ثلثه، دوه دریمی ورسیږی. او که یواځی یوه جینی تری پاتی وی نو دی ته د پلار نیمائی ترکه وررسیږی. تنبیه: د «للذکر مثل حظ الاثثیین» په ذیل کښی دا راڅرګنده شوه چه یوی جینی ته له یوه هلک سره یو ثلث وررسیږی. نو له دی ځنی معلومه شوه چه یوی جینی ته به له بلی جینی سره په طریق الاولی یو ثلث وررسیږی. ځکه چه د هلک حصه د جینی له حصی ځنی زیاته ده نو کله چه د هلک حصه د بینی له حصی ځنی زیاته ده نو کله هغه برخه لړ کیدی شی؟ کله چه د دوو جونو حکم په پخوانی آیت کښی معلوم شوی ؤ نو ځکه په دی کښی له دوو ځنی د زیاتو لوڼو حکم هم راښئی چه چاته داسی کومه شبهه پیدا نشی کله چه د دوو لوڼو حق د یوی جینی له حق څنی زیات دی نو ښائی د درو او څلورو او د ډیرو برخی به له هغه زیات وی. حال دا چه خبره داسی نه ده بلکه کله چه لوڼی له یوی څنی زیاتی برخی به له هغه زیات وی. حال دا چه خبره داسی نه ده بلکه کله چه لوڼی له یوی څنی زیاتی وی دوه وی که لس که زیاتی، هغو گردو (تولو) ته به همغه دوه ثلثه وررسیږی.

(فائله): د اولاد د وراثت دوه صورتونه په آیت کښی ذکر شول. (۱) دا چه هلک او جینی دواړه نوعه اولاد موجود وی. لنتالوا(؛) النسآء(؛)

(۲) دا چه یواځی لوڼی ولری او دا دوه صورتونه لری. چه یوه لور وی یا له یوی زیاتی وی نو اوس یواځی یو صورت پاتی دی چه یواځی هلکان ولری. نو د هغه حکم دا دی چه ګرد (ټول) میراث به هغوی ته وررسیږی. اعم له دی چه یو وی که ډیر.

#### وَلِكَبُوَيْهِ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِّنُهُمَ السُّدُسُ مِتَّا تُرَكَ إِنْ كَانَ لَهُ وَلَنَّ

او شته مور او پلار د ده (مړی) ته له پاره د هر يوه له دی دواړو سدس (شپږمه برخه) له هغه مال چه پريښی وی (مړی) که وی مړی لره ولد (ځوځات)،

تفسیر: اوس د مور او پلار د میراث دری صورتونه بیان فرمائی.

د اول صورت خلاصه دا ده . «که د میت اولاده زوی یا لور وی نو د میت مور او پلار ته د ده له ترکی ځنی هر یوه ته سدس، شپږمه برخه وررسیږی».

#### فَإِنْ لَدُيكُنْ لَهُ وَلَكُ وَوَيْهَ أَبُولُهُ فَلِأُمِّهِ الثُّلُثُ

نو که نه وی ده لره ولد (ځوځات) حال دا چه میراث اخلی له ده (مړی څخه یواځی) مور او پلار د ده نو دی مور د ده لره ثلث (دریمه برخه د ترکی او نور ټول د پلار دی).

تفسیر : د دوهم صورت خلاصه دا ده . «که میت هیڅ اولاد ونه لری او یواځی مور او پلار ئی وارث وی نو د هغه مور ته یو ثلث، دریمه وررسیږی یعنی نور پاتی دوه ثلثه د هغه پلار ته وررسیږی.

#### فَإِنْ كَانَ لَهُ إِخْوَةٌ فَلِالْمِيِّهِ السُّدُسُ

نو که وی مړی لره وروڼه (يا خويندی) نو شته مور د ده لره سدس (د ترکی شپرمه برخه)

تفسیر: دریم صورت دا که د میت له یوه څخه پورته وروڼه او خویندی وی، که سکنی وی، که د بلار له لوری یا د مور له لوری او اولاد هیڅ ونه لری نو په دی صورت کښی د ده مور ته سدس (شپږمه برخه) وررسیږی. یعنی باقی ګرد (ټول) د هغه پلار ته پاتی کیږی ورور او خور ته

لنتنالوا(٤)

هیڅ نه وررسیږی.که یو ورور یا یوه خور ولری نو مور ته یو ثلث او پلار ته دوه ثلثه وررسیږی لکه چه پاس په دوهم صورت کښی ذکر شو.

### مِنَ بَعْدِ وَمِيَّةٍ يُوْمِي بِهَ ٱوْدَيْنٍ

پس له (اداء کولو د) وصیت څخه چه وصیت وکړی میت په هغه سره یا پس (له اداء کولو) د دین څخه

تفسیر: یعنی هومره چه د وارثانو برخی ذکر شوی دی، دا گردی (تولی) د میت د وصیت، او د هغه د قرض له ادا کولو څخه وروسته وارثانو ته ورکولی کیږی او د وارثانو حق فقط په هغومره مال کښی کیږی، چه د وصیت او د قرض د مقدار له ایستلو څخه وروسته پاتی کیږی. او نصف (نیمائی) او ثلث (دریمه برخه) او نور له هم دی پاتی مال ځنی مراد دی نه له گرد (تول) مال څخه.

(فائده): د میت مال دی اول د ده په گور او کفن کښی ولګاوه شی! څه چه له هغه څخه پاتی شی، له هغه پاتی شی، له هغه پاتی شی، له هغه ځنی تر یوه ثلثه (دریمی برخی) پوری دی د مړی په وصیت کښی صرف کړ شی! وروسته له ګور او کفن او قرض او پس له وصیت څخه د مال په ثلث کښی، په پاتی متروکه کښی ګرد (تول) وارثان سره شریکان دی! او هغه ترکه پر دوی باندی ویشله کیږی.

#### ابَأَوُّكُوْ وَٱبْنَا وُكُوُّلَا تَكُارُوْنَ أَيَّهُمُ أَقْرَبُ لَكُمْ

#### نَفْعًا فَرِيْضَةً مِّنَ اللهِ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلَيْمًا حَكِيْمًا ١

پلرونه ستاسی او ځمامن ستاسی نه پوهیږئ تاسی چه کوم یو له دوی زیات نژدی دی تاسی ته له جهته د نفعی، (دا برخی فرض شوی دی) مقرره برخه له (جانبه) د الله، بیشکه چه الله دی ښه عالم (په ټولو احوالو) ښه حکمت والا (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی).

تفسیو: په دی آیت کښی ئی دوه ډوله (قسمه) میراث بیان کړ. د اولاد میراث او د مور او پلار. اوس فرمائی څرنگه چه دا خبره تاسی ته معلومه نه ده، چه له کوم یوه ځنی به تاسی ته نفع؟ او څومره نفع دررسیږی؟، نو ځکه په دی کښی تاسو ته نه ښائی چه څه مداخله وکړئ. هره برخه او حصه چه الله تعالیٰ هر چاته مقرره کړی ده د هغه رعایت وکړئ! ځکه چه الله تعالیٰ

پر هر شی باندی سه خبردار او لوی حکمت والا دی.

### وَلَكُوْ نِصْفُ مَا تَرَكَ أَزُواجُكُوْ إِن لَاهُ يَكُنُ لَهُنَّ وَلَنَّ قَانَ كَانَ لَهُنَّ وَلَكَ فَلَكُو الرُّبُعُ مِمَّا تَرَكُنَ مِنْ بَعُدٍ وَصِيَّةٍ يُوْصِلِنَ بِهَا آوُدَينٍ "

او شته تاسی ته نیم د هغه مال چه پریښی دی ښځو ستاسی که نه وی دی ښځو لره ولد (ځوځات) نو که وی دی ښځو لره ولد (ځوځات) نو تاسی لره شته (څلورمه) برخه له هغه ماله چه پریښی وی دی ښځو پس (له ادا کولو) د وصیت نه چه وصیت کړی وی(دی ښځو) په هغه سره یا (پس له ادا کولو د) دین څخه (چه وی په دی ښځو)

تفسیو: اوس د زوجینو د میراث بیان کاوه شی، چه میره (خاوند) لره د ده د سُعی له مال مُخنی نیمائی وررسیږی که دا سُعُه اولاد ونه لری. او که اولاد ولری اعم له دی چه یو زوی یا یوه لور یا ډیر مُخامن او لونی، له دی میره (خاوند) مُخنی، یا له بل میره (خاوند) مُخنی ولری، نو میره (خاوند) ته د دی له مال مُخنی ربع (مخلورمه برخه) وروسته له ورکولو د قرض او وصیت مُخه وررسیږی.

# وَلَهُنَّ الرُّبُعُمِمَا تَرَكُنْمُ إِنَ لَاءَ يَكُنَ لَكُمْ وَلَكَ ۚ فَإِنَ كَانَ لَكُمْ وَلَكَ ۚ فَإِنَّ كَانَ لَكُمْ وَلَكَ فَا اللَّهُ وَلَكَ فَإِنَّ اللَّهُ وَلَكَ فَإِنَّ اللَّهُ وَلَكَ عَلَى اللَّهُ وَلَيْ إِنَّا اللَّهُ وَلَيْ إِنَّا اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ إِنَّا اللَّهُ وَلَيْ إِنَّا اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ إِنَّا اللَّهُ وَلَيْ إِنَّا اللَّهُ وَلَيْ إِنَّ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَهُ وَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّذِي الللللِّهُ وَلِي الللللِّهُ وَاللْمُولِقُلِي اللللْمُ الللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ وَلَيْلُولُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ وَاللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ اللللللللّهُ ال

او شته دی ښځو لره څلورمه برخه له هغه مال چه پریښی وی تاسی که نه وی تاسی لره ولد (ځوځات) نو دی ښځو لره ثمن (اتمه برخه) له هغه ماله چه پریښی وی تاسی پس له ادا کولو د وصیت چه وصیت کوئ تاسی په هغه سره یا پس له ادا کولو د دین (چه وی پر تاسی ای خاوندانو)

تفسیو: او هم داسی ښځی لره چه میړه (خاوند) ئی اولاد نه لری، د دی د میړه (خاوند) له مال څخه ربع (څلورمه برخه) وررسیږی که اولاد لری اعم له دی چه له هم دی ښځی څخه وی که له بلی ښځی څخه نو ښځی ته ثمن (اتمه برخه) د دی د میړه (خاوند) له هغه مال څخه وررسېږی چه دوصیت اوقرضله اداکولو څخه وروسته پاتیوی له هر قسم مال څخه نغدوی که جنس، وسله وی که گاڼه (زیور) ، سرای وی که باغ، پاتی شو د ښځی مهر هغه له میراث ځنی جلا (جدا) او په قرض کښی داخل دی دا ګرد (تول) دوه صورتونه لری. لکه چه د نارینه د میراث صورتونه هم دا دوه ؤ.

#### وَلَنْ كَانَ رَجُلُ يُوْرَثُ كَلْلَةً أَوِامْرَاةٌ قُلَةً أَخُ أَوْانْفَتُ فَلِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَ السُّدُسُ

او که ؤ یو سری چه میراث تری وړل کیږی کلاله (بی ولده بی والده) یا ښځه وه (هم داسی کلاله) حال دا چه وی دی مړی لره (یو اخیافی) ورور یا (اخیافی) خور پس شته هر یوه لره له دی (اخیافی) ورور او خوره سدس (شپږمه برخه د ترکی)،

**تفسیر:** له دی ځایه د «اخیافی» ورور او خور د میراث ذکر دی چه یواځی په مور کښی سره شریکان وی، نو ښائی وپوهیږئ! چه د پلار او زوی د پاتی کیدلو سره ورور او خور ته هیڅ نه وررسیږی. هو! که والد او ولد نه وی نو ورور او خور ته به میراث وررسیږی. ورور او خور په دری دوله (طریقه) دی.

- (۱) سکنی چه په مور او پلار کښی سره شریکان وی، چه دوی ته «عینی» وائی.
  - (۲) «علاتی» چه یواځی په پلار کښی سره شریکان وی
  - (۳) «اخیافی» چه یواځی په مور کښی سره شریکان وی.

په دی آیت کښی د «اخیافی» ذکر دی لکه چه د متعددو اصحابو کرامو په قرائتونو کښی د «وله اخ او اخت» څخه وروسته د «من الام» کلمه په تصریح سره شته. او په دی باندی د ګردو (ټولو) اصحابو اجماع ده چه په دی ځای کښی له (اخ) څخه اخیافی ورور مراد دی. د دی آیت مطلب دا دی چه هر هغه میت نارینه وی که ښځه چه مور او پلار او لور او زوی هیڅ نه لری، او یواځی یو «اخیافی» ورور یا خور ولری نو له دی دواړو څخه هر یوه ته سدس (شپږمه برخه) وررسیږی. او د نارینه او ښځی یعنی د «اخیافی» ورور او خور برخه برابره ده. او هیڅ زیادت او کمی پکښی نشته پاتی شوه دوه ډول (طریقه) ورور او خور یعنی «عینی» او «علاتی» نو د دی دواړو حکم لکه د اولاد داسی دی. په دی شرط چه د مړی پلار او زوی هیڅ نه وی. مقدم «عینی» د دی دی دواړو به نور کښی د دی

لنتالوا(؛) النسآء(؛)

دواړو د ميراث ذکر هم راځي.

فائده: د «کلالی» دا تفسیر چه کړی شوی دی (چه د هغه پلار او زوی نه وی) دا ګرد (ټول) سره منی، مګر زمونږ امام ابوحنیفه رحمة الله علیه د نیکه او لمسی نفی هم ورسره کوی، او وائی کوم حکم چه په پلار او ځوی باندی مرتب کیږی، عیناً همغه حکم پر نیکه او لمسی باندی هم مرتب کیدونکی دی. او د حضراتو صحابه ؤ له وخت څخه راهیسی دا اختلاف د علماؤ په منځ کښی دوام لری.

## فَانَ كَانُوُا الثَّلُوَ مِنْ ذَلِكَ فَهُمُ شُرَكَا ءُفِى الثَّلُثِ مِنَ بَعْدِ وَمِيَّةٍ يُّوْطَى بِهَا اَوْدَيْنٍ غَيْرَمُ ضَارِّةً

نو که وو (وروڼه خویندی د کلالی) زیات له دغه (یو ورور او خور څخه) نو دوی ګرد (ټول) سره شریکان دی په ثلث (دریمه برخه د ترکی) کښی وروسته له (ادا کولو د) وصیت چه وصیت کولی شی په هغه سره یا پس (له ادا کولو) د دین په دی حال کښی چه (نورو ته) نقصان ونه رسوی (په دی وصیت کښی).

تفسیر: یعنی که «اخیافی» ورور او خور له یوه ځنی زیات وی نو دوی گردو (ټولو) ته همغه یو ثلث (دریمه برخه) په میراث وررسیږی او په پومبی صورت کښی هغه «سدس» (شپږمه) او په وروستنی صورت هغه «ثلث» چه ورکاوه کیږی له وصیت او قرض ځنی وروسته څه مال چه باقی پاتی کیږی له همغه ځنی دا «ثلث» یا «سدس» ورکاوه کیږی. او وصیت هلته صحیح او پر میراث باندی مقدم کیدی شی چه په هغه کښی د نورو څه زیان نه وی او دا زیان دوه صورتونه لری.

- (۱) دا چه له يوه «ثلث» ځنې ئې د زيات مال وصيت کړې وي.
- (۲) دا چه د هغه وارث له پاره چه هغه ته له میراث ځنی هم برخه وررسیږی څه وصیت وکړی
   په دی دواړو صورتونو کښی وصیت صحیح نه دی. هو! که ګرد (ټول) ورثه هغه وصیت سره منی
   نو ښه! که نه هسی وصیتونه ګرد (ټول) مردود دی.

(فائده): څرنګه چه له وارثانو ځنی اندیښنه وه چه د میت له ترکی ځنی به د میت وصیت او قرض ادا نه کړی بلکه ټول مال به د خپلو ځانونو له پاره وساتی نو ځکه ئی له میراث سره هر ځلی د وصیت او د دین د حکم تاکید بیان کړ او کله چه وصیت تبرع او احسان دی او ډیر ځله یو معین سړی د دی مستحق نه وی او له دی سببه د هغه د ضائع کیدلو احتمال قوی ؤ نو ځکه ئی د اهتمام او احتیاط لامله (له وجی) په هر ځای کښی له دین (پور) ځنی د وصیت

ذكر د مخه فرمايلى دى حال دا چه د وصيت درجه له دين مخخه وروسته ده لكه چه پخوا تيره شوه. (يعنى لكه چه هيمڅوک د دين په اداء كښى غفلت نه كوى هم داسى دى په وصيت كښى هم نه كوى!) او هم وصيت د مورث حق دى لكه تجهيز او تكفين. پرته (علاوه) له وراثت او دين څخه چه هغه د نورو حق دى نو له دى حيثيته به وصيت له دين محمدم وى اكر كه له بلى وجى دين په وصيت باندى وړاندى دى او دلته چه د (غير مضار) قيد زيات شوى دى هم دا قيد به يه نورو سابقه محايونو كښى هم معتبر وى.

#### وَصِيَّةً مِنَّ اللهِ وَاللهُ عَلِيْمٌ حَلِيْمٌ ﴿

وصیت کوی الله تاسی ته وصیت له (جانبه) د الله، او الله ښه عالم دی (په تولو احوالو) ډیر تحمل والا (په تاخیر د عقوبت له پاره د انابت)

تفسیر: هغه میراثونه چه د دی رکوع له شروع محخه تر دی محایه پوری بیان شوی دی پنځه دی. (۱) محوی لور (۲) مور پلار (۳) میړه (خاوند) (٤) ښځه (٥) اخیافی ورور خور. هم دی پنځو ته ذوی الفروض یعنی د معلومو برخو خاوندان وائی (په استثناء د محوی چه عصبه دی) د دی پنځو واړو د میراث احکام ئی بیان کړل، په پای کښی ئی د تاکید په ډول (طریقه) وفرمایل . «دا حکم د پاک الله دی او تعمیل ئی ضروری دی او الله جل جلاله ته هر شی معلوم دی چه کوم یو اطاعت کوی او کوم یو غاړه غړه وی؟ او کوم یو په میراث، وصیت، او دین کښی له حق او انصاف سره سم کار کوی او کوم یو بی انصافی کوی او ضرر رسوی؟ او په دی خبره دی هیڅوک ونه غولیږی چه د ظلم او بی انصافی په سزا کښی ولی تاخیر کیږی؟ محکه چه د الله تعالیٰ حلم هم ډیر کامل دی.

(فائله): ښائى وپوهيږو چه پرته (علاوه) له «ذوى الفروضو» څخه چه د هغو ذكر په هم دى ركوع كښى تير شو يو بل قسم وارث هم دى چه هغه ته «عصبه» وائى. او هغو لره كومه معينه برخه لكه نصف (نيمائى) او ثلث (دريمه) او ثلثان (دوه برخى له درى برخو) او ربع (څلورمه برخه) او سدس (شپږمه برخه) او نور نه ده مقرره بلكه هر هغه شى چه له «ذوى الفروضو» څنى كوم يو نه وى نو د هغه ټول مال (عصبه) ته وررسيږى. او كه (ذوى الفروض) او «عصبه» دواړه وى نو اول «ذوى الفروضو» ته او كه ترى پاتى نشو «عصبى» ته هيڅ نه ور رسيږى او اصلى «عصبه» هغه دى چه نارينه وى ښځه نه وى او د ده او د مړى په مينځ كښى د ښځى واسطه هم نه وى او د دوى او د دوى درجى څلور دى.

- (١) څوی او لمسي.
- (٢) يلار او نيكه،
- (۳) ورور او وراره.

لنتنالوا(٤) النسآء(٤)

(٤) تره او د تره ځوی يا د ده لمسي.

که څو تنه «عصبه» موجود وی نو میراث همغو عصبه ؤ ته وررسیږی چه مړی ته نژدی وی لکه د لمسی په مقابل کښی ځوی او د وراره په مقابل کښی ورور وړاندی دی نو بیا د «اخیافی» او «علاتی» په مقابل کښی (اعیانی) مقدم دی. د دی څلورو واړو په استثناء او له ورور سره خور هم «عصبه» کیږی. دا اصلی «عصبه» نه دی بلکه غیر اصلی دی پرته (علاوه) له اولاده او وروڼو څخه د نورو نارینه ؤ سره ښځی نه «عصبه» کیږی. مثلاً د تره زوی «عصبه» دی مگر ده سره د تره لور «عصبه» نشی کیدی.

(فائده): د دی پاس ذکر شویو قسمونو یعنی «ذوی الفروضو» او «عصبه وی شخخه علاوه زمونید دامام ابوحنیفه رحمة الله علیه په نزد دریم قسم وارث «ذوی الارحام» هم شته. یعنی داسی قرابت لرونکی چه د ده او د مړی په منځ کښی د ښځی واسطه وی چه نه «ذوی الفروض» وی او نه «عصبه» لکه لمسی، نیا، خورئی، ماما، ترور، توړی او د دوی اولاده کله چه له کوم مړی څخه نه «ذوی الفروض» او نه «عصبه» هیڅ، یو نه وی پاتی نو د هغه میراث «ذوی الارحامو» ته ور رسیږی د دی تفصیل د فرائضو په کتابونو کښی مذکور دی.

تِلْكَ حُدُودُ اللهِ وَمَنْ يُطِعِ اللهَ وَرَسُولَهُ يُدُخِلُهُ جَنْتٍ تَجُرِئُ مِنْ تَحُتِمَ اللهَ وَرَسُولَهُ يُدُخِلِكَ الْفَوْرُ تَجُرِئُ مِنْ تَحْتِمَ اللهَ وَرَسُولَهُ وَيَهَا وَذَلِكَ الْفَوْرُ اللهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدُخِلُهُ نَارًا خَالِدًا فِيْهَا وَلَهُ عَذَا كُمُّهِ يُنُ أَفَى اللهَ مَدُا كُمُ مُنَا اللهَ اللهَ عَذَا كُمُ مُنَا اللهُ اللهَ اللهُ عَذَا كُمُ مُنَا اللهُ اللهُ اللهُ عَذَا كُمُ مُنَا اللهُ اللهُ اللهُ عَذَا كُمْ مُنْ أَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَذَا كُمْ اللهُ اللهُ

دا (د یتیمانو، میراثونو، وصیت او د دین تیر شوی حکمونه) حکمونه د الله دی، او هر خوک چه ومنی حکم د الله او د رسول د ده نو داخل به کړی الله دغه (مطیع په هسی) جنتونو کښی چه بهیږی له لاندی د (ماڼیو او ونو د) هغو ویالی همیشه به وی (دوی) په دی (جنتونو) کښی، او دا (ننوتل جنت ته) مراد موندل (بری) دی ډیر لوی. او هر څوک چه نافرمانی کوی د الله او د رسول د ده او وځی له حدوده د الله نو داخل به کړی (الله) دغه (معتدی) اور ته چه همیشه به وی (دی) په هغه (اور د دوزخ) کښی او (شته) ده ته عذاب ډیر سپکونکی.

تفسیر: یعنی دا پخوانی کرد (تول) ذکر شوی احکام (چه د یتیمانو حقوق، وصیت او میراث

لنتنالوا(٤) النسآء(٤)

دی) د الله جل جلاله مقرری کړی ضابطی او قاعدی دی هر هغه څوک چه اطاعت کوی او د الله احکام منی چه په هغو کښی د وصیت او د میراث حکم هم شامل دی نو د هغه له پاره تل جنت دی. او هر هغه څوک چه سر غړوی او د الله تعالیٰ له حدودو څخه بیخی خارجیږی (یعنی حلال ئی حرام او حرام ئی حلال گنی) نو هغه له ذلت او خواری سره تل د جهنم په عذاب کښی پاتی کیږی.

### وَالْمِيُّ يَانِتِيْنَ الْفَاحِشَةَ مِنُ نِسَالِكُمْ فَاسْتَشُهِ لُوْا عَلِيْهِنَّ اَرْبَعَةً مِّنْكُمْ وَفَانَ شَهِدُ وَا فَامْسِكُوْهُنَ فِي البُّيُوْتِ حَتَّى يَتَوَفِّهُ هُنَّ الْهَوْتُ اَوْ يَجُعَلَ اللهُ لَهْنَ سَبِيلًا

او هغه (میروسی) سٔځی چه راځی فاحشه (د زنا قبیح کار) ته له سُځو ستاسی نو شاهدان وغواړئ (ای قاضیانو له قاذفه) پر دوی باندی مجلور تنه له تاسی (مسلمانانو نه)، نو که شاهدی وویله (شاهدانو پر زنا) نو بندی کړئ تاسی دا (سُځی) په کوټو کښی تر هغه پوری چه وفاتی کاندی دوی موت یا وګرځوی (مقرر کړی) الله دوی لره کومه لاره د (خلاصی له دی بنده).

تفسیر: وروسته د یتیمانو، او د مواریثو له بیانه، اوس د اقاربو نور متعلقه احکام را بنئی. اول د بنځو په نسبت د څو خبرو ارشاد کیږی چه د هغو خلاصه دا ده «د بنځو تادیب او سمول یو ضروری امر دی. خو پر دوی باندی هیڅ قسم ظلم او تعدی کول بنه کار نه دی.» د جاهلیت په زمانه کښی په دی دواړو مواردو کښی پر بنځو باندی ډیر تیری او بی اعتدالی کیده، او په دی آیت کښی د هغو د تأدیب په نسبت حکم دی. «که د کومی زوجی په نسبت د زنا ارتکاب معلوم شو نو د دی له پاره څلور تنه شاهدان چه هر یو ئی مسلمان، عاقل، بالغ او ازاد وی ونیسئ!، که دا څلور واړه پر زنا ئی شاهدی ورکړی نو دا بنځه دی په کوته کښی مقیده وساتی! او هسی انتظام دی وکړی! چه له کوره ونه وځی او له چا سره کتنه ونه کړی شی تر څو چه هغه بنځه مړه شی، یا الله تعالیٰ د هغی د پاره کوم بل حکم او سزا مقرره وفرمائی. د دی آیت د نزول تر وخته ئی د زانیی له پاره کوم حد نه ؤ مقرر فرمایلی بلکه د تعیین وعده ئی راکړه لکه چه څه موده وروسته ئی په (۱۸) جزء د «النور» د سورت په (۲) آیت،اوله رکوع کښی د هغه حد نازل کړه چه د باکری له پاره یو سل دری او د ثیبی له پاره «رجم» یعنی په کښی د هغه حد نازل کړه چه د باکری له پاره یو سل دری او د ثیبی له پاره «رجم» یعنی په گتو سره ویشتل دی، تر څو چه مړه شی.

#### وَالَّذَنِ يَأْتِينِهَا مِنْكُمْ فَالْذُوْهُمَا ۗ

او هغه دواړه سړی چه راځی دی (قبیح کار ته) له تاسی نو ایذا ورسوئ دوی ته!،

تفسیر: یعنی که دوه تنه اعم له دی چه یو نارینه او بله شخه وی یا که دواړه نارینه وی. یا دواړه ښځی (من حیث السحق) وی. او د بد فعل مرتکب شی نو د هغوی سزا ئی مجملاً په ایناء ورکولو سره ارشاد وفرمایله. په ژبه سره وی، که په خوله سره هومره چه مناسب وی د هغو د تأدیب او تنبیه ورکولو حکم شوی دی. له دی څنی معلومیږی چه تر هغه وخته پوری د «زنا» او د «لواطت» د دواړو حکم هم داسی ؤ. چه د حاکم او قاضی په نزد دی هغوی ته هومره سزا، شتم (کنځل)، ضرب (وهل) چه د زجر او عبرت له پاره مناسب وی ورکړه شی. وروسته له هغه کله چه سم له وعدی سره د زنا حد نازل شو، نو د «لواطت» له پاره ئی کوم جلا (جدا) بیان ونه فرمایه. او په هغه کښی د عالمانو سره اختلاف دی چه د «لواطت» له پاره هم هغه حد مقرر دی چه د «زنا» له پاره تاکلی (مقرر) شوی دی یا د «لواطت» همغه سزا باقی پاتی ده چه پخوا وه یا د هغه سزا په توره یا په بله کومه طریقه سره وژل دی.

. (فائله): اكثر علماء دا آيت پر زنا محمولوى، او ځينو پر «لواطت» حمل كړى دى، او ځينى ئى پر دواړو باندى شامل كڼى. (ځنى وائى . « والنئ ﴾ ... وين من من من مناواتو او « و الزاين و و مناو ه مناو مناو ه مخصوص دى. نو په دغه تقدير پاس آيت نه دى منسوخ.)

### فَإِنْ تَا بِا وَ آصُلَحَا فَاعْرِضُوا عَنْهُمَا إِنَّ اللهَ كَانَ تَوَّابًا تَحِيبًا ١٠

نو که توبه ویستله دی دواړو او اصلاح کړ دواړو (عمل خپل) نو څنګ وکړئ تاسی له دی دواړو نه، بیشکه چه الله دی ښه توبه قبلوونکی (د ګنهګارانو) ډیر رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیر: یعنی که وروسته له دی نه دوی له بد کاری ځنی توبه وکړی. او خپل راتلونکی عملونه به کړی نو تاسی د هغوی تعقیب پریږدئ!، او په زجر او ملامتولو سره ئی مه تنګوئ! او الله تعالیٰ د خپلو بندګانو د توبی قبلوونکی، او پر دوی باندی مهربانی کوونکی دی. او تاسی لره هم ښائی چه هم داسی وکړئ!

# إِنْهَا التَّوْبَةُ عَلَى اللهِ لِلَّذِينَ يَعُمَلُونَ الشُّوِّءَ بِجَهَا لَةٍ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِنَ وَبِهَا اللهُ عَلَيْهِمُ وَكَانَ اللهُ عَلَيْهِمُ وَكَانَ اللهُ عَلَيْهِمُ وَكَانَ اللهُ عَلَيْهِمُ وَكَانَ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهِمُ وَكَانَ اللهُ عَلَيْهُمُ وَكَانَ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهِمُ وَكَانَ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهِمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الله

بیشکه (قبلول د) توبی په الله (د وفاء له مخی ضروری شی) دی دپاره د هغو کسانو چه کوی دوی ناکاره په ناپوهی سره (په دی حال چه په شان د ناپوهای سره (په دی حال چه په شان د ناپوهانو وی) بیا توبه وباسی دوی په نژدی زمانه کښی (له موت نه په خوا) نو دغه کسان رجوع به کوی په رحمت سره الله په دوی باندی، او دی الله ښه عالم (په پټو او ښکاره ؤ) ښه حکمت والا (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی)،

تفسیر: یعنی توبه خو بیشکه داسی شی دی چه په هغه سره د «زنا» او د «لواطت» په شان درانه جرمونه هم الله تعالی معافوی لکه چه له پخوانی آیت محخه مفهوم شو. لیکن د دی خبری لحاظ هم جائی هرومرو (خامخا) وکړو. الله تعالیٰ چه په خپل فضل او کرم سره د توبی د قبلولو وعده فرمایلی ده هغه اصلاً په هغو خلقو پوری مخصوصه ده چه په بی خبری او ناپوهی سره کومه کبیره یا صغیره گناه تری صادره شی مگر هر کله چه په خپلی خرابی باندی متنبه او مطلع شی نو سمدلاسه پنیمانه او توبه وکړی نو الله تعالیٰ داسی خطاوی خامخا (تفضلاً) ورمعافوی او پاک الله پر هر شی باندی پوهیچی او دا خبره ورته جکاره ده چه کوم یوه په ناپوهی سره گناه کړی ده؟ او کوم یوه په اخلاص سره توبه ایستلی ده؟ او د حکمت محینیتن (خاوند) دی د هر چا توبه چه سره که کوم یوه په اخلاص سره وی قبلوی ئی.

(فائله) د «جهالت» او د «قریب» له قینونو معلومیږی، هر څوک چه د ناپوهی لامله (له وجی) کناه کوی او وروسته له تنبیه ژر توبه کوی نو (تفضلاً د عدالت او د حکمت له قاعدی سره سم د هغه د توبی مقبولیت ضروری دی او هر څوک چه په قصد او عمد سره د پاک الله له احکامو څنی د غاړی غړولو جرئت و کړی، یا وروسته د خپلی کناه له پوهیدلو څخه په توبه ایستلو کښی تأخیر او په همغه پخوانی حالت باندی قیام او دوام کوی نو د عدل او انصاف له قاعدی سره سم د هغه خطا اصلاً د معافولو وړ (لائق) نه ده او د هغی قبلول یوازی د الله تعالیٰ فضل او کرم دی چه په خپلی مهربانی سره د دوی دواړو توبی قبلوی. دا خو د پاک الله احسان دی او (تفضلاً) ذمه واری فقط په اول صورت کښی ده او په نورو کښی نشته.

وَلَيْسَتِ التَّوْبَهُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُوْنَ السَّيِّ الْتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ السَّيِّ الْتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ السَّيِ الْتِ عَنْ الْمَوْتُ وَلَا الَّذِينَ يَمُوْتُوْنَ الْحَدَهُمُ الْمُوْتُ قَالَ إِنِّ تُتُمْتُ الْنَى وَلَا الَّذِينَ يَمُوْتُوْنَ

## وَهُمْ كُفْنَارُ الْوَلَيِكَ آعُتَدُنَا لَهُمْ عَذَا بَا ٱلِيهُمَّا @

او نشته (وعده د قبول د) توبی له پاره د هغو کسانو چه کوی دوی گناهونه تر هغه پوری چه راحاضر شی یو د دوی ته (اسباب د) مرگ نو وائی چه بیشکه ما توبه ویسته اوس او نه (قبلیدی شی توبه) دپاره د هغو کسانو چه دوی مړه شی حال دا چه دوی کافران وی، دغه کسان (چه د کفر په حالت کښی مری، په عین غرغره کښی توبه کوی) تیار کړی دی مونډ دوی ته عذاب دردناک.

تفسیر: یعنی د داسی خلقو توبه نه قبلیپی چه پرله پسی گناه کوی او له گناه ځنی مخ نه اړوی. تر څو چه د مرګ علامی او اسباب په نظر ورشی نو په هغه وخت کښی وائی چه زه اوس توبه کوم. او نه د هغه توبه قبلیپی چه د کفر په حالت کښی مړ شی او وروسته د آخروی عذاب له لیدلو څخه توبه کوی د داسی خلقو له پاره شدید عذاب تیار دی.

تنبیه : دا دواړه آیتونه چه د توبی د قبول او د توبی د عدم قبول په نسبت دلته مذکور دی د دوی کوم مطلب چه موند یاس بیان کر هغه د ځینو لویو محققینو له تحقیقاتو سره سم دی او یه هغه کښې دا ښه والي دی چه د «جهالت» قید او د «قریب» لفظ دواړه یه خپلې ظاهري معني باندی قائم پاتی دی او د «علی الله» معنی هم په سهولت سره جوړه شوه. او په دی موقع کښی د توبی د قبول او د عدم قبول د ذکر فرمایلو مقصد هم په خه شان سره عیان شو یعنی د «کیف ما اتفق» توبه مقبوله نه ده او د توبی څو صورتونه دی او د دی په مقبولیت کښی هم فرقونه شته تر څو چه د توبي په اعتماد څوک پر ګناهونو باندي جرئت ونه کړي. او دا مقصد هم په دی صورت سره ښه حاصلیږی. مگر نورو مفسرینو حضراتو چه علی العموم د دی آیتونو مطلب ئی ارشاد فرمایلی دی، د «جهالت» قید ئی «احترازی» او «شرطی» قید نه دی اخیستی بلکه (واقعی) قید ئی گنی او وائی چه گناه تل له جهله او حماقته څرگندیږی او د «قریب» معنی داسی کوی چه د موت له راتللو څخه پخوا څومره وخت چه وی هغه ګرد (ټول) ته «قریب» وایه شی ځکه چه د دنیا ژوندون قلیل دی. نو یه دی صورت کښی مطلب ئی داسی کیږی چه «الله تعالیٰ هغه وعده چه د توبی د قبلولو په نسبت فرمایلی ده له هغو سره ده چه د نايوهي او د خپل يای او انجام د نه کتلو لامله (له وجي) ګناه کوی او بيا د موت له راتګه څخه پخوا تائب کیږی او هغه کسان چه موت ئی لیللی او د نزعی حالت ته رسیللی دی یا هغه کسان چه کافران مره شوی دی نو د دوی توبه له سره نه قبلیږی. له دی تقریره سره به سم د توبه کوونکو د هغو د دوو بین بین صورتونه چه په ړومېنی تقریر کښی مذکور شوی دی په اول شق (د توبی په قبول) کښی شميرل کيږی.

(فائله) . کله چه د موت یقین راشی او بل عالم یه ستر کو سره و کتلی شی

نو په هغه وخت کښی توبه نه قبلیږی. هو ! د اخروی عالم له کتلو څخه پخوا توبه قبلیږی چه له ړومېنی تفسیر سره په اول صورت کښی د توبی قبول د عدل او انصاف له قاعدی سره سم دی. او په نورو صورتونو کښی د توبی قبول یواځی د هغه په فضل او کرم سره دی

# يَايَهُا الّذِينَ امَنُوالا بَعِلُ لَكُو اَنْ تَرِثُوا النِّسَاءَ كَرُهًا ﴿ وَلا تَعْضُلُوهُ قَلَ اللَّهِ النِّ الْمَاتُ الْمُؤَانِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُعَلِّمُ الْمُعَالِمُ الْمُنْعُوهُ قَ اللَّالَ اللَّهُ اللَّالِي اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ الللللِّلْمُ الللللللْمُ الللللِّلْمُ الللللْمُ الل

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (ای مؤمنانو!) نه دی حلال تاسی لره دا (کار) چه په میراث به اخلئ تاسی ښځی په زور سره، او مه منع کوئ تاسی دا (ښځی) له پاره د دی چه یوسئ (تری واخلئ) تاسی ځینی د هغه مال چه ورکړی وی تاسی دوی ته (په مهر کښی) مګر چه راشی (وکاندی) دوی فاحشه (قبیح کار نشوز یا زنا) ښکاره،

تفسیر: په پخوانی بیان کښی ئی د ښځو د بد افعالئ او د تأدیب او سمولو حکم ورکړی ؤ، اوس د اهل جاهلیت له هغه ظلم او تعدی څخه ممانعت فرمائی چه په ډول ډول (قسم قسم) صورتونو پر ښځو باندی اجرا کیدل د هغو صورتونو له منځه یو صورت دا هم ؤ. «کله چه به څوک مړ کیده نو د دی مړی ښځه به د علاتی زوی یا ورور یا د بل کوم وارث له لوری بندی ساتله کیده بیا به ئی که زړه غوښتل له هغی سره به ئی نکاح تړله. یا به ئی همغسی بی نکاح پخپل کور کښی ساتله او د هغی تول مهر یا څه برخه بی ئی تری اخیسته یا به ئی تر مرګه پوری هلته بندی ساتله، او د هغی د مال به وارث کیده » نو د دی په نسبت دا آیت نازل شو چه د هغه خلاصه دا ده. «کله چه څوک مړ شی نو د هغه ښځه د خپلی نکاح واک (اختیار) لری د هغه مړی ورور یا بل کوم وارث لره دا اختیار نشته چه هغه ښځه په زور سره په خپله نکاح کښی راولی او نه هغه ښځه د بل چا له نکاح څخه منع کولی شی او هغه مجبوره کولی شی چه د خپل میړه (خاوند) له میراث ځنی کوم شی (چه هغی ته وررسیدلی وی) بیرته ورکړی. هو! که هغی کومه صریحه بدعملی وکړله نو له هغی بدعملی څخه د هغی ممانعت په کار دی.»

وَعَاشِرُوهُ فَى بِالْمَعُرُوفِ فَإِنْ كَرِهُتُمُوهُ فَى اللهُ وَيُهِ خَيْرًا كَتِنْ يُرًا ۞ فَعَسَلَى آنَ تَكُرَهُ وَاشْيُعًا وَيَجُعَلَ اللهُ فِيهِ خَيْرًا كَتِنْ يُرًا ۞

او گزران کوئ تاسی (ای میرو) له دی (ښځو) سره په نیکی طریقی سره!، پس که خوښی نه وی ستاسی دا ښځی نو (صبر وکړئ) ښائی چه نه به خوښوئ تاسی یو شی حال دا چه گرځولی به وی الله په دی شی کښی خیر ډیر.

تفسیر: یعنی له ښځو سره په خبرو او اترو (په افعالو او احوالو په نفقه او کسوت په مسکن او مأمن) او نورو معاملاتو کښی په ښو خویونو او ښه سلوک سره معامله وکړئ! د جاهلیت په شان (چه د ذلت او د سختی سلوک له ښځو سره کیده) له هغوی سره خراب سلوک مه کوئ! بیا که ستاسی د کومی ښځی کوم خصلت او خوی او عادت خوښ نه وی نو صبر وکړئ، کیږی چه په هغی کښی کومه فائده هم وی او ممکن دی چه تاسی ته کوم شی ښه نه درښکاری او الله تعالیٰ په هغه کښی ستاسی له پاره دینی یا دنیوی کومه ګټه ایښی وی نو تاسی لره تحمل کول په کار دی. او له بد خوی سره بدخوئی نه ښائی چه وکړه شی.

# وَ إِنْ اَرَدُتُمُ اسْتِبْدَالَ زَوْجٍ مُكَانَ زَوْجٍ وَالْتَكَثُّمُ الْحِدْ اللَّهِ وَعَظَارًا فَكَ اللَّهُ اللَّ

او که اراده وکړه تاسی (ای میړونو) د بدلولو د یوی ښځی په ځای د بلی ښځی (چه یوه طلاقه او بله نکاح کړی!) حال دا چه ورکړی وی تاسی یوی ته د دوی ډیر مال (په مهر کښی هم) نو مه اخلئ تاسی (ای میړونو! بیرته) له هغه مال نه هیڅ شی آیا اخلئ به تاسی دغه (مال) په ناحقه (په دروغو بی موجبه) او په ګناه ښکاره (ظلم ظاهر سره)

تفسیو: له اسلام څخه پخوا داسی هم کیده. کله چه به کوم میړه (خاوند) غوښتل چه خپله پخوانی ښځه پریږدی او له بلی کومی ښځی سره نکاح وتړی نو پر پخوانی ښځی باندی به ئی تهمت لګاوه او راز راز (قسم قسم) ظلم تیری او سختی به ئی راوستی تر څو هغه مجبوره شی او خپل مهر بیرته ورکړی چه میړه (خاوند) ئی هغه مهر په خپلی نوی نکاح کښی ولګوی. دا آیت د دی کار د ممانعت له پاره نازل شو چه مطلب ئی دا دی . «کله چه پخوانی ښځه پریږدئ!، او بله وکړئ! او پخوانی ښځی ته ډیر مال هم تاسی ورکړی وی نو اوس له هغی ښځی څخه هیڅ شی بیرته مه اخلئ! آیا تاسی په پلمه (تدبیر) او صریح بهتان سره له پخوانی ښځی څخه د هغه مال اخیستل هم غواړی چه ورکړی مو ؤ دا له سره جائز نه دی.»

### وَ كَيْفَ تَاخُذُ أُونَهُ وَقَدُ أَفْضَى بَعْضُكُمُ إِلَّى بَعْضٍ وَّآخَذُ أَنَ مِنْكُمْ تِبْتَا قَاغِلِيظًا

او څرنګه به آخلئ تاسی هغه مال حال دا چه په تحقیق سره رسیدلی دی ځینی له تاسی ځینو (نورو) ته (په طریقه د مباشرت سره) او اخیستی دی (ښځو) له تاسی نه عهد کلک (د صحبت او ممازجت (قربت) په حق کښی)

تفسیو: یعنی کله چه نارینه او ښځه له نکاح څخه وروسته یو ځای شی او د ناستی ملاستی وار راشی نو د هغی په معاوضه کښی تول مهر ورکول پر میړه (خاوند) باندی واجبیږی نو اوس میړه (خاوند) هغه مهر له دی ځنی په کوم سبب اخیستی شی؟ او که ئی مهر نه وی ور رسولی نو د هغی مهر څرنګه معطلولی شی؟ اوس پرته (علاوه) له دی نه چه هغه مهر دا ښځه په خپله خوښه سره ورپریږدی د نجات او د ژغورنی(بچ کیللو) بله کومه لاره نه ده پاتی. او دی ښځی ډیر مضبوط او کلک اقرار له تاسی ځنی اخیستی دی چه د هغه په سبب دوی ستاسی په قبضه او تصرف کښی راغلی دی. او تاسی له دوی ځنی په پوره ډول (طریقه) سره منتفع شوی یئ که نه تاسی پر دوی باندی د واک (قبضه) او تصرف اختیار په څه ډول (طریقه) بیامونده ؟ اوس له هسی کاملی قبضی او تام تصرف څخه وروسته د ښځو مهر بیرته اخیستل یا د دوی مهر نه ورکول څرنګه روا کیدی شی؟

(فائده): ښائى چه وپوهيږو لکه چه وروسته له مجامعته تول مهر د ميړه (خاوند) په غاړه لاژميږى هم داسى که مجامعت ته وار ونه رسيږى مگر صحيحه خلوت ئى ورسره کړى وى نو بيا هم پوره مهر واجب الاداء کرځى. هو! که صحيحه خلوت ته هم وار نه وى رسيدلى او ميړه (خاوند) ئى طلاق ورکړى نو بيا د مسمى مهر نيمائى ورکول يرى لاژميږى.

### وَلاتَنكِحُوامَا مُكْرَ الْبَا وُكُوْمِنَ النِسَآءِ إِلَّامَا قَلْ سَلَفَ إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةٌ وَّمَقْتًا وَسَآءَ سَبِيلًا

او مه اخلئ تاسی په نکاح سره هغه (ښځی) چه نکاح کړی دی پلرونو ستاسی له ښځو مګر هغه چه پخوا له دی تیری شوی دی، بیشکه چه دا (کار) دی فاحش (ډیر ناکاره) او ډیر مبغوض (شرعی ته)، او بده (ده دا) لاره (عرف ته).

تفسیو: د جاهلیت خلقو له خپلو میرو، میندو او نورو ځینو محرماتو سره هم نکاح کوله چه د هغی ذکر اوس تیر شو نو دلته له هسی نکاح ځنی هم ممانعت کاوه شی چه تاسی له هغو ښځو

سره چه ستاسی پلرونو نکاح ورسره تړلی وی نکاح مه تړئ! ځکه چه دا بیحیائی او د الله تعالیٰ د غضب سبب او ډیر منفور کار او ډیره بده طریقه ده او د جاهلیت په زمانه کښی هم پوهانو هغه مذموم ګاڼه او هسی نکاح ته ئی د (مقت نکاح) او له دی نکاح څخه چه به کوم وړوکی پیدا کیده هغه ته به ئی «مقتی» ویل هسی نکاح هومره چه شوی دی، شوی دی وروسته له دی نه دی بیخی ونه کړه شی!

(فائله) . کوم حکم چه د پلار د منکوحی په نسبت دی په همغه حکم کښی د پلارنیو او مورنیو نیکونو هم وی (زمونږ امام ابوحینفه مورنیو نیکونو هم وی (زمونږ امام ابوحینفه رحمة الله علیه وائی چه مراد له دی نکاح ځنی «وطی» ده یعنی مه «وطی» کوئ! هغی ښځی چه (وطی) کړی دی پلرونو ستاسی په نکاح یا په ملک یمین یا په زنا سره)

#### حُرِّمَتُ عَلَيْكُمْ أُمَّهُ ثُكُوْ وَكَنِثْكُمْ وَأَخُوانُكُمْ وَعَلْتُكُوْ وَخْلَتُكُوْ وَكَنِثُ الْوَخْتِ الْرُخْتِ

حرامی کړی شوی دی پر تاسی میندی ستاسی او لوڼی ستاسی او (حرامی شوی دی پر تاسی) خویندی ستاسی او عمی (تروریانی) ستاسی او خالی (توړیانی) ستاسی او لوڼی د ورور (وریری ستاسی) او لوڼی د خور (خورځی ستاسی).

قفسیو: د میری د نکاح د حرمت له بیانولو نه وروسته اوس د هغو گردو (تولو) ښځو بیان کوی چه له هغوی سره نکاح تړل جائز نه دی او دا ښځی (۱٤) قسمه دی. ۷ نسبی ۷ سببی. (۱) . د هغو بیان کاوه شی چه د نسب د علاقی له سببه حرامی دی او هغه اوه دی.

(۱) مور (۲) خور (۳) لور (٤) ترور (ه) توړی (٦) وريره (٧) خورځه چه له دوی ځنی له هيڅ يوی سره نکاح تړل جائز نه دی (او حرمت ئی ابدی دی).

(فائله): د مور تر حکم لاندی مورنی نیاگانی ترآخره پوری گردی (تولی) داخلی دی. هم داسی د لور تر حکم لاندی لمسی، کروسی تر آخره پوری تولی داخلی دی. او په خور کښی عینی (سکه چه مور او پلار ئی یو وی) علاتی (چه پلار ئی یو او مور ئی بیله بیله وی) او اخیافی (چه پلار ئی یو او مور ئی بیله بیله وی) او اخیافی (چه پلار ئی بیل بیل وی مور ئی یوه وی) گردی (تولی) داخلی دی او په ترور (عمی) کښی د پلرونو نیکونو، خویندی تر پورتنیو پیریو پوری عینی وی که علاتی یا اخیافی گردی (تولی) داخلی دی او په توړی (خالی) کښی د مور نیا، د نیا نیا او د گردو (تولو) خویندی سره له دری واړو قسمونو داخلی دی. او په وریره کښی. د دری قسمونو ورونو اولاد، اولادالاولاد

لنتالوا(٤) النسآء(٤)

گرد (ټول) سره داخل دی.

#### وَأُمَّهٰتُكُو الَّذِيُّ ٱرْضَعْنَكُمْ وَآخَوْتُكُوْمِ مِنَ الرَّضَاعَةِ

او (حرامی کړی شوی دی پر تاسی) میندی ستاسی هغه چه تی ئی درکړی وی تاسی ته او خویندی ستاسی له جهته د تی رودلو،

تفسیر: . په «نسبی» محرماتو پسی اوس د «رضاعی» محرماتو ذکر کیږی او هغه دوه دی. (۱) . رضاعی مور. (۲) . رضاعی خور. او په دی کښی اشاره ده چه اوه واړه خپلوی چه په نسبت کښی سره بیان شوی په رضاعت کښی هم حرامی دی. یعنی رضاعی لور، ترور، توړی وریره او خورځه، ګردی (ټولی) سره محرماتی دی لکه چه په احادیثو کښی دا حکم شته.

وَ اُمَّهٰتُ نِسَأَمِكُو وَرَبَآمِبُكُو البَّيْ فِي جُوْرِكُو مِنْ نِسَأَمِكُو الْبَيْ دَخَلْتُهُ بِهِنَّ فَإِنَ لَّهُ تَكُونُوا دَخَلْتُهُ بِهِنَّ فَكَرُخُنَا حَعَلَيْكُو وَحَلَا بِلُ اَبْنَأَمِكُو الّذِينَ مِنَ اَصْلَا بِكُوْ وَاَنْ تَجَمَّعُو ابَيْنَ الْدُخْتَيُنِ إِلَّامَا قَدُسَلَفَ إِنَّ اللهَ كَانَ خَفْوُرًا رَّحِيْمًا شَ

او (حرامی کړی شوی دی پر تاسی) میندی د ښځو ستاسی او پرکتیانی ستاسی هغه چه په غیږو ستاسی کښی (ئی تربیت موندلی او پیدا شوی) دی له ښځو ستاسی هغه چه دخول (مجامعت) کړی وی تاسی له دوی سره پس که نه وئ تاسی چه دخول (مجامحت) کړی دی تاسی له دوی سره نو نشته هیڅ ګناه پر تاسی باندی (په نکاح) د پرکتیو کښی (او حرامی کړی شوی دی پر تاسی) ښځی د ځامنو ستاسی هغه چه له شاګانو ستاسی (پیدا) دی، او (حرامی کړی شوی دی پر تاسی دغه) چه جمع وکړئ په منځ د دوه ؤ خویندو کښی مګر هغه چه تحقیق پخوا تیری شوی دی، بیشکه چه الله دی خویندو کښی مګر هغه چه تحقیق پخوا تیری شوی دی، بیشکه چه الله دی به مغفرت کوونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسيو : اوس د «مصاهری» د محرماتو ذکر دی. يعنی د نکاح د علاقی له سببه چه له چا سره

لنتالوا(٤) النسآء(٤)

نکاح حرامیږی. او هغه یه دوه قسمه ده.

(اول) هغه چه له دی سره د تل له پاره نکاح ناجائزه ده هغه د زوجی مور او د دی زوجی لور ده چه د هغی له موره سره تاسی جماع کړی وی، لیکن که د جماع او د جماع دواعی (لکه لمس) نه پخوا کومی ښځی دی. او په دوی کښی تر لاندی پوری د لمسی او کړوسی ښځی هم داخلیږی او له دوی سره ستاسی نکاح له سره روا نه ده.

(دوهم) قسم هغه ده چه له دوی سره تل د نکاح ممانعت نه وی، بلکه تر هغه پوری چه کومه 
ښځه ستاسی په نکاح کښی وی، تر هغه پوری د دی ښځی نورو خپلوانو ښځو سره د نکاح
ممانعت وی. خو کله چه هغی ښځی ته طلاق ورکړئ! یا مړه شی، نو بیا له هغو سره به مو
نکاح تړل روا کیږی، او دغه د هغی زوجی خور ده چه د زوجی په شتوالی کښی له هغی سره
نکاح نه ده روا۔ او وروسته له هغی ورسره نکاح جائزه ده او هم داسی د زوجی د عمی، خالی
وریری او خورځی حکم هم دی.

(فأئده): دا ئی چه وفرمایل ښځی ستاسی د هغو ځامنو چه ستاسی له شاګانو وی، د هغه مطلب دا دی . چه ستاسی ځامن یا لمسی نسبی وی نه د خولی، یعنی تش ستاسی په غیږو کښی لوی شوی نه وی، چه هغه ته «متبنی» وائی او له «رضاعی» ځنی احتراز نه دی. او د (الاما قد سلف) مطلب دا دی چه د جاهلیت په زمانه کښی او له دی حکم څخه پخوا هغه اجتماع چه د دوه ؤ خویندو په منځ کښی شوی ده، هغه معاف ده، او د «فی حجورکم» له فرمایلو ځنی دا مطلب دی «هغه چه تاسی ئی پخپلو غیږی کښی روزنه او پالنه کوئ یعنی د اولاد په شان له هغوی سره معامله کوئ!» ګواکی د زړه له کومی ئی اولاد ګڼئ!. له دی ځنی د دوی د نکاح حرمت لا ښکاره شو او دا مطلب نه دی چه د هغوی د حرمت له پاره د هغوی پالل او روزل په غیږ کښی ضروری دی.

#### وَالْمُخْصَنْتُ مِنَ النِّسَاءِ إِلَّا مَامَلَكُتْ أَيْمَا مُكُوِّ كِتْبَ اللهِ عَلَيْكُمْ

او (حرامی کړی شوی دی پر تاسی) میړوښی (منکوحی) له ښځو مګر هغه (میړوښی \_ منکوحی) چه مالکان شوی دی (د هغو) ښی لاسونه ستاسی، فرض کړی دی الله پر تاسی (تحریم د دی پورته محرماتو، یا) ښی لاسونه ستاسی، (مقرر کیدل د دی حکم په) کتاب د الله کښی دی پر تاسی باندی، (چه پاس مذکور دی)

تفسیر: د محرماتو ذکر کولو څخه وروسته اوس د هغو ښځو د حرمت بیان فرمایی چه د بل چا په نکاح کښی وی یعنی هغه ښځه چه د بل چا په نکاح کښی وی د هغی نکاح له بل سره نه روا کیږی. تر څو چه هغه په طلاق یا وفات له خپل میړه (خاوند) جلا (جدا) او د طلاق یا د موت عدت ئی پوره نشی نو تر دی وخته پوری هیڅوک له دی سره خپله نکاح نشی تړلی، که کومه میړوښه (منکوحه) ښځه ستاسی په «هلک الیمین» کښی راشی، نو هغه له دی حکم څخه مستثنی او پر تاسی باندی روا ده، اګر که میړه (خاوند) ئی ژوندی هم وی او دی ته ئی طلاق هم نه وی ورکړی او صورت ئی دا دی چه یو کافر نارینه له یوی کافری ښځی سره نکاح تړلی وی او مسلمانان پر «دارالحرب» باندی یرغل (حمله) وروړی او هغه میړوښه (منکوحه) ښځه اسیره کړی او «دارالاسلام» ته ئی راولی، نو دا ښځه چه د هر مسلمان په لاس ورغلی وی هغه ته حلاله ده اګر که د هغی میړه (خاوند) په «دارالحرب» کښی ژوندی موجود وی او خپلی دی ښځی ته ئی طلاق هم نه وی ورکړی د ګردو (ټولو) محرماتو له بیانولو څخه وروسته تاکید فرمایی چه دا د الله جل جلاله حکم دی، د هغه منل پر تاسی باندی لازم دی. (کتب الله محذوف فعل مصدر دی. یعنی کتب الله علیکم حرمة هذه المحرمات لیکلی دی الله حرمت د دغو محرماتو فعل مصدر دی. یعنی کتب الله علیکم حرمة هذه المحرمات لیکلی دی الله حرمت د دغو محرماتو پر تاسی باندی په لیکلو سره. او تقدیر ئی کړی په تقدیر کولو سره).

(فائده): هغه کافره شځه چه په «دارالحرب» کښی نیولی شوی وی، د هغی د حلالیدو له پاره دا ضروری ده چه یو «حیض» پری تیر شی او دا ښځه مشرکه او بت پرسته هم نه وی بلکه له اهل د کتابو څخه وی.

## وَالْحِلَّ لَكُومًا وَرَآءُ ذَلِكُوْ آنَ تَبْتَغُوا بِأَمُوالِكُمْ مُحْصِنِيْنَ غَيْرَمُسْفِحِيْنَ

والمحصنات (٥) النسآء (٤)

او حلالی کړی شوی دی تاسی ته (ګردی (ټولی) ښځی) چه پرته (علاوه) له دوی څخه دی (په دی شرط) چه طلب وکړئ تاسی (د هغو) په مالونو خپلو (چه مهر دی) په دی حال کښی چه ساتونکی شی. (د خپل دین په نکاح سره) نه زنا کوونکی

تفسیر: یعنی بی له هغو (۱۵) اقسامو ښځو څخه چه د دوی د حرمت بیان وشو نوری ګردی (تولی) ښځی په څلورو شرطونو حلالی دی.

- (۱): دا چه طلب ئي کړئ! يعني په ژبي سره «ايجاب» او «قبول» د دواړو له خوا وشي.
  - (٢): دا چه مهر ورکول ومنع!.
- (۳): دا چه د هغی شځی پخپل واک (اختیار) کښی راوړل او په قید او قبضه کښی ساتل مقصود وی او تش ورسره چرچی (مزی) کول او شهوت پرستی مقصود نه وی لکه چه په زنا کښی وی. یعنی د همیشه له پاره هغه د ده ارتینه (ښځه) شی، او بی له پریښودلو او طلاقولو له خپل میړه (خاوند) څخه بیلیدلی نشی، مطلب دا چه کومه موده نه وی مقرر شوی. نو له دی څخنی د «متعه» حرمت ښکاره شو چه د حق د خاوندانو یری اجماع ده.
  - (٤): شرط چه په نورو آیتونو کښی مذکور دی دا چه په مخفی ډول (طریقه) سره دوستی نه وی یعنی لږ تر لږه دوه نارینه یا یو نارینه او دوی ښځی د دی نکاح په معامله کښی شاهدان وی. که بی له شاهدانو ایجاب او قبول وشی نو هغه نکاح نه صحیحه کیږی او زنا بلله شی.

#### فَهَااسْتَهْتَعُنُّهُ بِهِ مِنْهُنَّ فَانْوُهُنَّ أُجُورَهُنَّ فَرِيضَةً \*

پس هر هغه ښځه چه نفع واخيسته تاسی په هغی سره له دی (منکوحو ښځو) څخه نو ورکړئ تاسی دوی ته مهرونه د دوی په دی حال کښی چه فرض کړی شوی دی.

تفسیر: یعنی له هغی ښځی سره چه نکاح وتړله شوه او میړه (خاوند) له هغی څخه تر لږی یا ډیری تاکلی (مقرر) مودی پوری نفع هم واخیسته یا لږ تر لږه یو ځلی «وطی» یا صحیحه خلوت ته وار ورسید، نو د دی ښځی پوره مهر ورکول لاژمیږی. ترڅو چه هغه ښځه خپل مهر ور ونه بښی، نو په هیڅ ډول (طریقه) هغه د ده له غاړی څخه نه خلاصیږی. که ښځه بیخی په کار ورنشی او پخوا له صحیحه خلوت میړه (خاوند) ئی طلاق ورکړی نو د مقرر مهر نیمایی پری لاژمیږی. که ښځه پخوا له انتفاع څخه کومه هسی خبره وکړی چه په هغی سره ئی نکاح ماته شی نو د میړه (خاوند) نه د میړه (خاوند) نه لاژمیږی او هیڅ شی پری نه لاژمیږی.

والمحصنات (٥) النسآء (٤)

## ۅٙڵٳۻؙٵڂ؏ڶؽؙؙڮٛۏڣؽؠٵڗؙڒۻؽؾؙڎؙڔؚ؋ۭڡؚؽؘڹۼڡؚٳڵڣڕٙؽۻۊۧٳ۫ڹؖٳۺڰػٳؽۼڸؽؠٵٙڰؚؽؠؙڰ

او نشته گناه پر تاسی باندی (ای میرونو (خاوندانو) او ښځو!) په هغه شی کښی چه راضی شوی یئ تاسی په هغه باندی پس له مقررولو (د مهر) بیشکه چه الله دی ښه عالم (په پټو او ښکارو) ډیر حکمت والا (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی).

تفسیر: یعنی که زوجین د مهر له مقررولو څخه وروسته پر کومه خبره باندی سره راضی شول. مثلاً ښځه په خپله خوښه له مهر ځنی څه شی لږ کړی. یا نارینه پخپله رضاء سره له مقرر مهر څخه څه زیات ورکړی. نو مختار دی او په دی کښی هیڅ وبال نشته. او داسی دی ونه کړی چه له مقرر مهر څخه میړه (خاوند) څه شی لږ کړی! یا ارتینه (ښځه) له هغه څخه څه زیات شی وغواړی. هو! د دواړو خواؤ رضاء شرط ده. (یا دا معنی چه د نفقی، صحبت مفارقت او نورو په کیفیت کښی په هر شان چه بیا سره راضی شول). په آخره کښی ئی وفرمایل چه الله تعالیٰ ته ستاسی ګرد (ټول) مصالح او هر راز (قسم) نفع او نقصان ښه معلوم دی او هر حکم چه فرمایی هغه بیخی له ګټی او حکمت څخه ډک وی د هغه په متابعت کښی ستاسی د دارینو منافع او ښیکنی (فائده) او په مخالفت کښی ئی ستاسی نقصان او تاوان دی.

# وَمَنْ لَّمُ يَسْتَطِعُ مِنْكُوْ طَوُلِا أَنْ يَّبْكِحُ الْمُحْصَنْتِ الْمُؤْمِنْتِ فَمِنْ الْمُؤْمِنْتِ فَمِنْ مَانَكُمُ مِنْ فَتَيْتِكُمُ الْمُؤْمِنْتِ

او هغه څوک چه توان نه لری له تاسی له جهته د غناء د دی چه په نکاح واخلی اصیلی مؤمنی ښځی نو (په نکاح دی واخلی) له هغو ښځو چه مالکان شوی دی (د هغو) ښی لاسونه ستاسی له (هغو) وینځو ستاسی چه مؤمنی وی

تفسیو: یعنی هغه څوک چه د دی خبری قدرت نه لری چه له آزادی ښځی سره خپله نکاح وتړی او د هغی د مهر او د نفقی تحمل وکړی شی، نو داسی سړی لره دا بهتره ده چه له کومی داسی مسلمانی وینځی سره خپله نکاح وتړی چه د هغی مهر لږ او نفقه ئی هم آسانه وی. او که مالک ئی په خپل کور کښی وساتی (لکه چه اکثر ئی ساتی هم) نو میړه (خاوند) ئی د هغی له نفقی

والمحصنات (٥)

څخه فارغ البال ګرځی. او که میړه (خاوند) ته ئی ور وسپاری، نو بیا هم د اصیلی د نفقی په نسبت د دی وینځی په نفقه کښی خامخا تخفیف شته.

(فائده): هر سری چه د اصیلی ښځی د نکاح کولو توان لری نو ده لره د امام شافعی رحمة الله علیه او نورو په نزد له وینځی سره نکاح تړل حرام دی. او زمونډ د امام ابوحنیفه رحمة الله علیه په مذهب کښی هسی نکاح «تنزیهی کراهت» لری او د داسی نکاح د صحت له پاره د وینځی مسلمانی د اکثرو علماؤ په نزد ضروری ده او زمونډ د حنفیانو په مذهب افضله ده. که له کتابی وینځی سره نکاح وکړی نو هغه هم د امام ابوحنیفه رحمة الله علیه په نزد روا ده. هو! که د چا په نکاح کښی اصیله ښځه وی نو ده لره له وینځی سره نکاح تړل! د ګردو (تولو) په نزد حرام دی.

## وَاللَّهُ أَعْلَوْ بِإِنْهَ مَانِكُوْ نَبَعْضُكُوْ مِّنَ بَعْضٍ

او الله ته ښه معلوم دی ایمان ستاسی ځیني ستاسی له ځینو نورو یئ! (یعنی کرد(ټول) د یوه پلار آدم اولاده یئ!)

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ ته ستاسی د تولو د ایمان اصلی کیفیت معلوم دی. تاسی لره ښائی چه په ښکاره باندی اکتفاء وکړئ! د ځینو وینځو ایمان د الله تعالیٰ په نزد د ځینو آزادو (خپلواکو) ښځو له ایمان ځنی بهتر او افضل کیدی شی. نو د ایمان له حیثیته د وینځی په نکاح کولو کښی نه ښائی چه څه انکار وکړی ځکه تاسی په خپلو منځونو کښی ګرد (ټول) سره یو او له یوه اصله پیدا شوی یئ! او په یوه دین کښی سره شریکان یئ! نو بیا له وینځو سره نکاح تړل ولی عیب او ننګ او عار ګڼئ؟ په دی کلام سره د وینځو د نکاح په لوری توجه ورکول او له دوی ځنی د نفرت د احساس لری کول مطلوب دی.

#### ڡؘٵڬؚٛٷٛۿؙؾۜؠؚٳۮ۫ڹۣٲۿڸڡؚؾٙۅٲڷٷ۠ۿؙؾۜٲؙٛۘۘۘٷۯۿؿؘؠٵڷٮػۯۏڣؚڰؙڝؘڶڐٟ ۼؘؽۣۄؙٛڛٛڣۣڂؾٟۊٙڵٳڡٛؾٞڿؚٮٝؾؚٲڂ۫ٮٲڽۣٵ

نو په نکاح واخلئ (د بل چا) وینځی په اذن د خاوندانو د دوی او ورکړئ تاسی دوی ته مهرونه د دوی په معروف (سم له دستوره په نیکه وجه) سره چه وی دوی عفیفی ساتلی شوی له زنا چه نه وی زنا کوونکی په ښکاره او نه وی نیوونکی د پټو یارانو، والمحصنات (٥) النسآء (٤)

تفسیر: یعنی اوس مناسب دی چه له پورتنی بیانه سره سم له هغو وینځو سره نکاح وتړئ! او د دوی له مالکانو څخه اجازه واخلئ! او سم له دود (رواج) او دستوره د هغوی مهرونه په ښه وجه سره ورکړئ! چه څه معطلی، تنګی او خفګان پکښی نه وی او غدر او نقصان په کښی رانشی. او کله چه د دوی په خوښی سره دا وینځی د نکاح په قید کښی راشی نو دا وینځی دی پتی یاری نه کوی! چه په هغه کښی مهر له سره نه لاژمیږی.

له دی ځایه راښکاره شوه چه په زنا کښی مهر نه لارمیږی او د نکاح له پاره شاهدان ضروری دی.

# فَإِذَا أُحْصِتً فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَ نِصْفُ مَاعَلَى الْمُحْصَنْتِ مِنَ الْعَذَالِ

نو کله چه میړوښی (منکوحه) (واده) کړی شوی دوی پس که راتله وکړه دوی په فاحشه (زنا) سره نو دی په دوی باندی نصف (نیم) د هغه چه په اصیلو ښځو باندی دی له عذابه (له حده چه پنځوس دری دی)؛

تفسیر: یعنی هر هغه آزاد نارینه یا ښځه چه له نکاح ځنی ئی فائده اخیستی وی، یعنی روا مجامعت ئی کړی وی او بیا زنا وکړی نو دا زانی دی سنگسار او په ګتو سره دی وویشتلی شی! او که نکاح ئی نه وی شوی او پخوا له نکاح څخه ئی زنا وکړه، نو د هغه له پاره حکم دی چه یو سل دری دی وواهه شی. او مریی او وینځی له پاره مخ کښی او وروسته له نکاح څخه په هر حالت کښی یواځی د پنځوسو درو وهلو حکم شته او بس.

## ذلِكَ لِمَنْ خَشِي الْعَنْتَ مِنْكُمْ وَأَنْ تَصْبِرُوا خَيْرُاكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيْمٌ ﴿

دا (په نکاح اخیستل د وینځو) دپاره د هغه چا دی چه ویریږی له ضرره (چه زنا ده) له تاسی نه او دا چه صبر وکړئ تاسی (له وینځو) خیر (غوره) دی تاسی ته او الله ښه مغفرت کوونکی دی (د خطیاتو) ډیر رحم والا.

**تفسیر:** یعنی په تاسی کښی له وینځو سره د نکاح کولو ارشاد او استحسان د هغه سړی په حق کښی دی چه له مشقت تکلیف او ضرره یعنی د زنا له اخته کیدلو ویریږی که تاسی صبر وکړئ! والمحصنات(٥) النسآء(٤)

او له وینځو سره نکاح ونه کړئ! نو دا ستاسی په حق کښی. ډیره ښه ده . ځکه چه ستاسی اولاد به آزاد وی . هو! له هر چا سره چه څه اندیښته وی چه صبر او تحمل به ونه شی کولی نو هغه ته دا بهتره ده چه په هسی حالت کښی کومی وینځی سره خپله نکاح وتړی . او الله ښه بښونکی دی له یاره د صبر کوونکو .

## يُرِيْكُ اللهُ لِيُبَيِّنَ لَكُهُ وَيَهُدِيكُهُ سُنَى اللَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَيَتُوْرَعَكَيْكُمْ وَاللهُ عَلِيْهُ عَكِيدُهُ

اراده لری الله چه بیان کری تاسی ته (شرعی احکام) او وښیی تاسی ته لاره د هغو کسانو چه پخوا له تاسی وو (له انبیاؤ او بوځی تاسی په همغه سمه صافه لاره) او رجوع وکړی په رحمت سره پر تاسی باندی او الله ښه عالم دی (په پټو او ښکاره ؤ) ښه حکمت والا (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی).

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ اراده د دی احکامو له ارشاد محخه هم دا ده، چه تاسی ته د حلالو او حرامو حال معلوم شی او د پخوانیو انبیاؤ لاره در په برخه شی لکه حضرت ابراهیم علیه السلام او نور. او مغفرت ستاسی په برخه کړی. او الله جل جلاله ته ستاسی مصالح او نور گرد ((تول) حالات پوره غرگند دی. او د الله جل جلاله په هر حکم او په هر تلبیر کښی حکمت دی. که اوس د هغه د حکم اطاعت ونه کړئ! نو له هدایت څخه محرومیږئ! او د پخوانیو پیغمبرانو له سننو څخه هم مخالفت کوئ! او د الله تعالیٰ له رحمت او مغفرت نه هم بی برخی کیږئ! (نو ځکه تاسی ته بیانوی هغه چه مخفی ؤ له تاسی نه چه هغه د وینځو احکام او حقوق، د محرماتو حدود، د مباحو د اکتساب قیود، اخروی وعد او وعید او د دنیوی ژوند د اصلاحاتو تحدید دی څو چه تاسی ته د هغو انبیاؤ او صالحانو لاره دروښیی چه پخوا له تاسی نه تیر شوی دی او تاسی هغوی پسی اقتدا و کړئ! او د هغوی په اهتدا سره اعتلا ومومئ ځکه چه تقویٰ او د ارحامو صله او په حلالو اشتغال او له حرامو احتراز، او د مبین دین التزام، او په شرعی احکامو اعتصام هر سړی مأجور او فائزالمرام کرځوی. اللهم ارزقنا الهدایة والحلال وقناالضلالة والنکال)

(فائله): پخوا له دی نه د زنا او لواطت حرمت او له هنو څخه توبه کول او د ښځو په نسبت ځینی احکام او د هنو ښځو بیان وشو چه له دوی سره نکاح تړل حرام دی او د نکاح او مهر او د نورو په نسبت د قیودو او د شرائطو یادونه او د بدکاری ځنی ممانعت او د هغو د سزا ذکر ؤ څرنګه چه د څو وجوهو لامله (له وجی) د دی احکامو اطاعت سخت ؤ، نو ځکه ئی په دی آیت والمحصنات (٥)

او په راتلونكو دوو آيتونو كښى د دى احكامو منل او تعميل ښه مؤكد او لا مستحكم كړل او له مخالفت څخه ئى ممانعت وفرمايه. والله اعلم.

### وَاللَّهُ يُرِيْدُانَ يَتُوْبَ عَلَيْكُوْ وَيُرِيْدُ الَّذِينَ يَتَبِعُونَ الشَّهَوْتِ آنَ تَبِيلُوْامَيُلُوعِظَّيُّ

او الله اراده لری چه رجوع وکړی په رحمت سره پر تاسی باندی. او اراده لری هغه کسان چه متابعت کوی د شهواتو (د نفس د آرزوګانو) د دی چه کاږه شځ تاسی (د حق له لاری څخه) په کړیدلو ډیرو لویو او لری سره.

تفسیر: یعنی دا مختلف قیود چه پخوا له دی نه تیر شول له هغو محخه پر تاسی باندی رحمت فرمایل مطلوب دی. نو محکه الله تعالی د دی قیودو په نسبت حکم وفرمایه او هغه کسان چه په خپلو شهواتو کښی اخته دی دا غواړی چه تاسی له سمی لاری لری ولویږئ! یعنی د هغوی په شان تاسی هم د خپلو شهواتو اتباع وکړئ! او گمراهان شئ! نو اوس هر څه چه کوئ، ښائی چه په پوره عقل او فکر او پوهی سره ئی وکړئ!.

### يُرِيْكُ اللهُ أَنْ يُخَفِّفَ عَنْكُمْ وَخُلِقَ الْإِنْسَانُ ضَعِيفًا ﴿

اراده لری الله د دی چه سپک کړی (بار) له تاسی نه، او پیدا کړی شوی دی انسان ضعیف (کمزوری چه د دروند بار طاقت نه لری).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ انسان ضعیف پیدا کړی دی او الله تعالیٰ ته ښه معلومه ده ، چه انسان له خپلو شهواتو او مرغوباتو څخه تر کومه ځایه پوری صبر کولی شی او له هغه څخه زیات صبر نشی کولی نو ځکه ئی په هر حکم کښی د تخفیف لحاظ هم فرمایلی دی. داسی نه ده چه هر هغه شی چه د انسان له پاره مفید لیدل شوی دی. همغه ئی ورپه غاړه کړی دی. سخت وی که آسان. مثلاً له ښځو ځنی ځان ساتل او له شهوت نه صبر کول د انسان له پاره ډیر سخت ؤ ، نو ځکه الله تعالیٰ جل وعلیٰ شانه د ده د خواهش د پوره کولو له پاره جائزی طریقی ور وښوولی، چه په هغو سره خپل مطلب حاصل کړی شی او داسی ئی نه دی فرمایلی چه انسان د شهوت له سر ته رسولو څخه بیخی منع کړی شوی دی حق تعالیٰ په خپل رحمت سره په شریعت کښی تنګی نه ده فرمایلی چه خلق حلال پریږدی، او د حرامو په لوری وځغلی، د دی آیتونو خلاصه داسی راووته چه «له شهواتو ځنی د نفس ساتل ـ او د دی ګردو (ټولو) قیودو منل چه د ښځو په داسی راووته چه «له شهواتو ځنی د نفس ساتل ـ او د دی ګردو (ټولو) قیودو منل چه د ښځو په داسی راووته چه «له شهواتو ځنی د نفس ساتل ـ او د دی ګردو (ټولو) قیودو منل چه د ښځو په داسی راووته چه «له شهواتو ځنی د نفس ساتل ـ او د دی ګردو (ټولو) قیودو منل چه د ښځو په

والمحصنات (٥)

باره کښي مذکور شول، له سره دروند او سخت امر نه دي. او د هغو تعميل خورا (ډير) ضروري او بيخي مفيد دي.»

#### يَاكَيُّهَاالَّذِيْنَ الْمَنُوُّ الرَّتَأْكُلُوْاَلَمُوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ إِلَّا اَنْ تَكُوْنَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضٍ مِّنْكُمْ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو!) مه خورئ تاسی! مالونه د یو بل په منځونو خپلو کښی په ناروا سره! مګر (خورئ یی) که وی دا (مالونه چه خورئ ئی اموال د) تجارت (چه صادروی) په خوښی سره له تاسو نه.

تفسیر: مطلب دا دی چه هیچا لره د هیچا مال په ناحقه سره خوړل مثلاً په رشوت، دروغ ویلو، 
تکی او غلا کولو (یا په قمار یا په غصب یا په ناحقه دعوی یا په فاسدو عقودو او نورو) سره 
بیخی روا نه دی. هو! که سوداګری یا بیع او شری د جانبینو په خوښی سره وشی نو په دی 
کښی هیڅ حرج نشته او له دی مال ځنی وخورئ! چه د هغه خلاصه داسی شوه «په جائزه طریقه 
سره له مال اخیستلو څخه هیڅ ممانعت نشته چه د هغه مال ترک کول په تاسی باندی دروند وی. 
(ځینی وائی چه مقصود له دی نهیی په هغه څه کښی د مال له صرفولو څخه منعه ده چه د الله 
تعالیٰ رضاء په کښی نه وی، او په تجارت سره ئی صرفول دا دی چه په لاره د الله تعالیٰ او په 
رضاء د الله تعالیٰ کښی وی.)

#### وَلَاتَقْتُلُوۡاانَفُسُكُمُ اِنَّ اللهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيْمًا®

او مه وژنئ تاسی سره ځانونه خپل (یعنی یو بل یا مه کوئ تاسی هغه کار چه ستاسی د هلاک سبب وی) بیشکه چه الله دی پر تاسی باندی ډیر مهربان (د اجر او ثواب یه انعام سره).

تفسیر: یعنی پخپلو منځونو کښی یو له بله سره مه وژنئ بیشکه چه الله تعالیٰ پر تاسی باندی دی دی دی کښی یو له بله سره مه وژنئ بیشکه چه الله تعالیٰ پر تاسی باندی له بی سببه تصرف کولو څخه ئی منع فرمایلی ده، او تاسی ته ئی داسی احکام درلیږلی دی چه په هغو کښی بیخی ستاسی سیگټه (فایده) او خیر دی.

# وَمَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ عُدُوانًا وَظُلُمًا هَمَوْفَ نُصُلِيهِ نَارًا وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرًا ۞

او هر څوک چه وکړی دغه (تير منهيات) په تيريدلو سره له حقه او په ظلم (تعدی) سره نو ژر به مونږ داخل کړو دی اور (د دوزخ) ته او دی دا (د دوزخ اور ته د دوی ننه ايستل) پر الله باندی ډير آسان.

تفسیر: یعنی هر محوک چه له ظلمه او تیری محخه لاس نه اخلی بلکه په ناحقه سره د نورو مالونه خوری یا په ظلم سره بل محوک وژنی نو د ده د هستوګنی ځای دوزخ دی، او د هسی ظالمانو په اور کښی اچول الله تعالیٰ ته څه سختی نه لری بلکه بیخی سهل او آسان دی نو اوس دی محوک داسی ګومان نه کوی چه مونږ خو مسلمانان یو نو څرنګه به په دوزخ کښی لویږو؟ الله تعالیٰ مالک او مختار دی او هیڅوک دی له عدل او انصاف ځنی نشی اړولی.

# ٳڽٛۼؘۜؾؘڹٛڹٛۅؙٳڲؠٙٳۧڔؚڡؘٳؾؙڹۿۅ۬ڹعَنهُ نُكَفِّرٌ عَنْكُرْسِؾۣٳؾ۠ڵۄ۫ۅٙڹ۫ڽؙڿڶڬؙۄ۫ ڡؙٞڶڂڵڒڮڔؽؠٵؖ

که ځان وساتئ تاسی له لویو د (هغو) ګناهونو څخه چه منع کولی شئ تاسی له هغو نه نو لری به کړو مونږ له تاسی نه (صغیره) ګناهونه ستاسی او ننه به باسو مونږ تاسی په ځای د ننوتلو ډیر ښه کښی (چه جنت دی).

تفسیر: په پخوانی آیت کښی مذکور ؤ هر هغه څوک چه په ظلم سره د بل چا ځان یا مال ته نقصان ورسوی نو د هغه سزا جهنم دی. له دی څخه معلومه شوه چه د الله تعالیٰ څخه نافرمانی د بندګانو له پاره د عذاب موجب دی. اوس په دی آیت کښی له ګناهونو ځنی د ژغورنی (بچ کیدو) ترغیب او د ګناهونو په اجتناب باندی د مغفرت وعده او د جنت توقع او طمع ورکوله کیږی چه د هغی په پوهیدلو سره هر سړی زیار (محنت) وکاږی چه له ګناهونو ځنی ځان وژغوری (وساتی) او ورمعلوم شی چه هغه څوک چه له کبیره ؤ ګناهونو څخه ځان وساتی چه د هغو ذکر اوس تیر شو (لکه رشوت د بل چا د مال غصب، سرقه، په ظلم سره د بل چا وژل او نور) نو د هغه به ګرد (ټول) هغه صغیره معاصی بښل کیږی چه د هغوی ارتکاب د وژلو او د غلاؤ او د نورو د تحصیل او تکمیل له پاره شوی ؤ. په دی آیت کښی څو خبری بحث طلبی

دی. مگر د کردو (ټولو) اصل هم دا دی چه د دی آیت عمده او اصلی مطلب معلوم شی تر څو په هغه سره د کردو (ټولو) امورو پوهیدل آسان شی.

«معتزله» او د دوی نور ملگری په سرسری ډول (طریقه) سره د دی آیت په مضمون باندی داسی پوهیدلی دی، «که له کبیره ؤ ګناهونو ځنی ځان وژغورئ (وساتی)! یعنی یوه کبیره ګناه هم ونه کړئ! نو بیا یواځی صغیره ګناه هرڅومره وکړئ! هغه به ضرور دربښل کیږی. او که له صغائرو سره کبیره هم (کیف ما اتفق) یوه یا دوه شاملی شی نو بیا ئی معافی ممکنه نه ده. بلکه د ګردو (تولو) سزاوی هرومرو (خامخا) دررسیږی.»

«اهل السنت» وایی چه «په دی دواپو صورتونو کښی الله تعالیٰ ته د معافی او مؤاخذی اختیار بیخی محقق دی.» نو په اول صورت کښی د معافی لزوم او په بل صورت کښی د مؤاخذی وجوب د معتزله ؤ بدفهمی او ناپوهی ده او د دی آیت د ښکاره ؤ الفاظو او ظاهری مضمون څخه چه د معتزله ؤ مذهب راجح په نظر راځی د هغه ځواب چا داسی ورکړی دی «د شرط له انتفاء ځنی د مشروط انتفاء کوم ضروری امر له سره نه دی. ځینی داسی وایی چه د «کبائر» له دی لفظه چه په دی آیت کښی مذکور دی اکبرالکبائر یعنی خاص شرک مراد دی او د کبائر د لفظ د جمعی راوړلو سبب د شرک د انواعو تعدد مراد دی او تر دی لائدی څو نوری خبری هم تر بحث لائدی راځی. مگر مونږ له هغو گردو (تولو) څخه تیریږو او یواځی د هم دی آیت داسی محققه او عمده معنی بیانوو چه له نصوصو او عقل سره موافقه او د محققینو له ارشاد او قواعدو سره مطابقه وی او د فهم او انصاف د خاواندانو په نزد په دی معنی سره گردی (ټولی) ضمنی خبری پخپله حل او د معتزله ؤ په ناپوهی او عدم تدبر باندی قوی حجت جوړیږی او اهل حق ته خبری پخپله حل او د تردید په لوری توجه فرمایلو ته هیڅ حاجت نه پاتی کیږی، نو په غور ئی ده دی ۱۰ دی ۱۰

هذالقیاس د «سیئات» معنی له دی څخه ښه نشی کیدی، نو اوس د دی مطلب په مقابل کښی به د دی آیت د مضمون په نسبت بل کوم تقریر څرنګه د ترجیح ؤړ (لائق) او د غوره کیدلو لایق کیدی شی؟ بالخصوص د معتزله ؤ چتی (بیکاره) وینا په څه ډول (طریقه) د التفات وړ (لائق) او د ځواب لایقه ګڼله کیږی؟ او په واقعی توګه (طور) د ذکر شوی حدیث مطلب او هغه خبره چه حضرت ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه له هغه څخه ایستلی ده داسی عجیبه او د قبول وړ (لائق) تحقیق دی چه له هغه څخه د دواړو آیتونو مضمونونه ښه محقق شوی دی، او دی د معتزله ؤ خرافاتو ته هیڅ ځای او اهل حق ته د هغو د تردید ضرورت هیڅ پاتی نشو، او په هغه سره د نورو ضمنی اقوالو او اختلافاتو حل هم په ښه ډول (طریقه) سره وشو لکه چه په ادلی تأمل سره یوهان یری یوهیدی شی.

مونږ د توضیح په غرض د ذکر شوی حدیث خلاصه لیکو حضرت عبدالله بن عباس رضی الله تعالیٰ عنه فرمائي چه د «لمم» لفظ چه په «النجم» کښي راغلي او د هغه د معافي وعده شوي ده د هغه د تعیین او تحقیق یه نسبت موندِ ته د ابی هریره رضی الله تعالیٰ عنه د حدیث څخه بهتر كوم بل شي نه دي معلوم چه خلاصه ئي دا ده چه رسول كريم صلى الله عليه وسلم فرمايلي دي الله تعالیٰ د بنی آدم په ذمه باندی د زنا کومه برخه چه مقرره فرمایلی ده هغه هرومرو (خامخا) ده ته رسیدونکی ده نو د زنا په فعل کښی د سترګو برخه لیدل دی او د ژبی برخه د هغو خبرو ویل دی چه د زنا د فعل مقدمات او اسباب پیدا کوی او د نفس حصه دا ده چه د زنا تمنا او د هغه غوښتنه کوی. مگر د زنا د فعل تحقق او د هغه بطلان اصلاً د فرجينو په عمل يوری موقوف دی. یعنی که د فرجینو ځنی د زنا صدور محقق شو نو د سترګو، ژبی او نفس او د نورو ګردو (ټولو) په زنا کښې واقع کیدل محقق شول که د ګردو(ټولو) اسبابو او ذرائعو وسائلو د شتوالی سره د فرجینو فعل متحقق نشی بلکه له «زنا» ځنی ئی «توبه» او اجتناب په نصیب شی نو اوس د زنا هغه ګرد (ټول) وسائل او وسائط د مغفرت لایق شول یعنی کله چه د فرحینو زنا کول باطل شو، گواکی د دوی ماهیت قلب شوی د گناه یه ځای عبادت وگرځید. مثلاً یو سری د غلا یه نیت تر مسجد یوری ورسیده مگر یه مسجد او یه عین موقع کښی متنبه او ویښ شو او له غلا ئي توبه وایسته او ګرده (توله) شپه ئي د الله تعالیٰ په عبادت کښي تیره کړه . نو ښکاره ده هغه ورتګ چه د غلا وسیله په نظر راته اوس همغه د توبي وسیله او د لمانځه سبب و الريدلو څخه عبدالله بن عباس عنه د دی حديث له اوريدلو څخه عبدالله بن عباس رضي الله تعالیٰ عنه ويوهيد چه «لمم» هغه خبري دي چه په اصل کښي لويه ګناه نه ده مګر د ګناه د سبب کیدلو لامله (له وجي) ګناه ګرځي نو د آیت مطلب به داسي شي هغه کسان چه له لویو او ښکاره ؤ ګناهونو ځني ځانونه ژغوري (ساتي) خو (لمم) ورځني صادریږي مګر د لویي او اصلی گناه له صدور څخه پخوا دوی له خپل قصور ځنی تائب او مجتنب کیږی نو اوس لکه چه این عباس رضی الله تعالیٰ عنه د ابوهریره رضی الله تعالیٰ عنه د حدیث به اساس د (النجم) د سورت د آیت یه مطلب باندی یوهیدلی دی مونږ لره هم ښائی چه همغه معنی د ابن عباس رضی

(دا د «فوائد موضح الفرقان» عبارات او تحقیقات دی. ولی په واقع کښی مطلقاً صغائر په حسناتو سره بښل کیږی. کما قال الله تعالیٰ ﴿ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذُهِبُنَ السَّيِيّاتِ ذَٰ لِكَ ذِكُرُى لِللَّهُ كِرِيْنَ ﴾

#### وَلَاتَتَمَنَّوْ إِمَّا فَضَّلَ اللَّهُ يِهِ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضٍ

او ارمان مه کوئ تاسی د هغه شی چه غوره ګرځولی دی الله په هغه شی سره ځینی له تاسی پر ځینو نورو

تفسیر: یعنی حق تعالیٰ چه چاته پر بل چا په کوم صفت کښی شرافت، فضیلت، اختصاص او امتیاز عنایت فرمایی، نو تاسی د هغه هوس او حرص مه کوئ! چه د هغه دی نه وی، زما دی وی ځکه دا هم ګواکی همغسی دی چه د چا په خاص مال او ځان باندی له کوم سببه منګولی خښی کړئ! چه د هغه حرمت اوس تیر شو او هم له دی ځنی ستاسی په منځو کښی حسد او بغض پیدا کیږی. او د الله تعالیٰ له حکمت څخه هم مخالفت لازمیږی. ځینو ښځو د رسول الله صلی الله علیه وسلم په خدمت کښی عرض وکړ چه «څه سبب دی چه په هر ځای کښی الله تعالیٰ نارینه ؤ ته خطاب فرمایی او هغوی باندی حکمونه کوی او د ښځو ذکر نه کیږی او په میراث کښی نارینه ته دوه برخی ورکولی شی؟» په دی آیت کښی د دغو ګردو (ټولو) پوښتنو ځواب ورکړی شوی دی.

#### ڸڵڗؚۣۘۘۘۼٳڶڹؘڝؚؽۘۻ۠ؾ؆؆ٵڬؙۺۜۘۘ؉ٛۏٳٷڸڵۺۜٵٚۼڹؘڝؚؠٛۻؿ؆ٵڬۺۘۘ؉ؽٞ ۅؘۺؙۼڵۅٳٳٮڵ؋ڡؚڽٛڡؘڞ۬ڸ؋ٳؾٙٳڛؙڮػٳؽؠڟٚڷۣۺٛؿٞ۠ۼڸؽٵؖ

شته نارینه ؤ لره نصیب (برخه، مقرره له ازله) په سبب د هغه عمل چه کړی وی دوی او شته ښځو لره نصیب (برخه مقرره له ازله) په سبب د هغه عمل چه کړی وی دوی او سؤال کوئ تاسی له الله نه له فضل (او مهربانی) د ده بیشکه چه الله دی پر هر شی ښه عالم (ډیر دانا).

تفسیر: یعنی نارینه او ښځو لره همغسی برخی مقرری شوی دی چه دوی کار کوی خلاصه ئی داسی شوه چه هر یوه ته د هغه د عمل بدل پوره ورسیږی او په هغه کښی هیڅ قسم کمی نه کیږی. چه چا ته د شکایت موقع پاتی شی. هو! خبره بله ده چه الله تعالیٰ سم له خپل حکمت او رحمت سره چا ته چه خاصه لویی او فضیلت عنایت کړی، نو د هغه په نسبت حرص او شکایت کول بیځایه هوس دی. هو! که د خپل عمل په معاوضه نور زیات ثواب او انعام وغواړی دا بهټره او مناسبه ده او هیڅ تاوان او خرابی پکښی نشته. که څوک د فضل طالب وی نو ده ته لاژم دی چه د عمل په وسیله دی د هغه طلب وکړی!. او د حسد او تمنا له پلوه دی د فضل طالب نشی! او الله تعالیٰ ته هر یو شی پوره معلوم دی، او د هر یوه شی درجه او د هغه استحقاق ډیر ښه ورڅرګند (ورښکاره) دی او له هر یوه سره د هغه د شان سره مناسبه معامله کوی. نو که چاته الله جل جلاله فضیلت ورپه برخه کوی دا عطا ئی بیخی د علم او حکمت سره سمه ده. او هیچا ته نه ښایی چه د خپلی ناپوهی لامله (له وجی) د هغه په نسبت څه اندیښنه وکړی.

(د خدای عطا ته لیاقت ضروری نه دی بلکه شرط د لیاقت انعام د خدای دی)

#### ۅؘڸڬؙ۠ڷۣۜڿۘۼؖڵٮؘٚٵڡؘۘۘۅٳڸٙڝؠۜۧٵؾۘڗؙڮٵڷؙۊٳڸٮٵڹۉٵڵۯڨٛۯڹؙۅٛڹٷٲڵۏؽؽؘۘۜۜۜڡؘڟٙڎ ۘٳؽؙٵؙٮؙؙؙٛ۠ۮؙۏٵٛؿؙۅٛۿؙۮۏؘڝؚؽؠٙۿڎٝٳڽؖٵڛؗؗڰػٵؽۼڶػؚ۠ڸۜۺٞڴۺؘۿؚؽؙٵ۠ۿ

او دپاره د هر يوه (له نارينه ؤ او ښځو) ګرځولى دى مونږ وارثان (چه واخلى خپلى برخى) له هغه (ماله) چه پريښى وى مور او پلار او نورو اقاربو

(خپلوانو نو مه ئی ورکوئ پردیو ته) او هغه کسان چه غوټه شوی دی قسمونه ستاسی (په دوستی د دوی) نو ورکوئ نصیب (برخه) د دوی بیشکه چه الله دی یر هر شی باندی ښه خبردار

تفسیر: ای مسلمانانو موند ستاسی د هر یوه له پاره نارینه وی که شخه له هغه مال ځنی چه مور او پلار او خپلوانو پریښی دی وارثان کرځولی دی او هیڅوک ورځنی بی برخی کرځولی شوی نه دی. او له هغو خلقو سره چه ستاسی معاهده شوی ده هغوی ته برخی ئی هرومرو (خامخا) ورورسوئ! الله تعالیٰ ته ښه معلومه ده چه وارثانو ته څومره برخی ورکړی شی؟ او هغو ته چه معاهده ورسره شوی ده، څه ورکړی شی؟ او زموند دا احکام څوک عملی کوی؟ او څوک تری غاړه غړوی؟

فائده: دیرو خلقو ځان ځان له په رسول الله صلی الله علیه وسلم باندی ایمان راوړی ؤ او کورنی او نور خپلوان ئی همغسی کافران پاتی شوی وو. نو په دی وخت کښی رسول الله مبارک دوه دوه مسلمانان سره وروڼه او ملګری کړل او هم دوی دواړه به یو د بل وارث کیده. کله چه د دوی خپلوان هم مسلمانان شول نو دا آیت نازل شو چه میراث د اقرباؤ او خپلوانو حق دی. پاتی شول هغه د خولی ایمانی وروڼه نو هغوی ته میراث نه وررسیږی.

هو! په ژوندانه کښی له هغوی سره ښه سلوک لازم دی او که د مرګ په وخت کښی هغوی ته څه وصیت وکړئ ښه او مناسب دی مګر په میراث کښی دوی هیڅ برخه نه لری.

#### ٱلرِّجَالُ قَوْمُوْنَ عَلَى النِّسَاءِ بِمَافَضَّلَ اللهُ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ وَّ بِمَا أَنْفَقُوْ امِنْ آمُو الِهِمُّ

سړی حاکمان (مقرر شوی) دی پر ښځو باندی په سبب د دی چه فضیلت (لوئی) ورکړی دی الله ځینی د دوی ته پر ځینو نورو باندی او په سبب د دی چه نفقه (لګښت) کوی دوی (پر دغو ښځو) له مالونو خپلو

تفسیر: په پخوانی آیت کښی ذکر شوی ؤ چه د نارینه ؤ او د ښځو د حقوقو پوره رعایت فرمایلی شویدی، که د حقوقو په رعایت کښی څه فرق وی نو د ښځو له پاره به د شکایت موقع وه اوس په دی آیت کښی د نارینه او د ښځی درجی راښیی چه د نارینه درجه د ښځی له درجی څخه لوړه ده. د درجو د فرق لامله (له وجی) کوم فرق چه په احکامو کښی وی هغه بیخی له حکمت سره سم او د رعایت کولو وړ (لائق) دی ښځه او نارینه د حکمت له قاعدی سره سم له سره برابریدی نه شی. د ښځو دا غوښتنه بیخی بیځایه ده. خلاصه دا چه الله تعالیٰ نارینه پر

ښځو باندی په دوه ؤ وجو سره حاکم او د حال کتونکی ګرځولی دی.

(۱): لویه او موهوبه وجه دا ده چه الله تعالیٰ په اصل کښی ځینو ته پر ځینو نورو یعنی نارینه ؤ ته پر ښځو باندی په علم او عمل سره (چه دا دواړه د ګردو (تولو) کمالاتو مدار دی) فضیلت او لویی عطا فرمایلی ده. چه د هغو تشریح په احادیثو کښی شته. (یعنی په عقل، علم، صبر، حلم، پوه، عصوبت، سهم، آذان، اقامت، جمع، جماعت، امامت، جمعه، خطبه، اعیاد، رفاعت، عزت، شرافت، امارت، خلافت، نبوت، وحی، قوت، جهاد، عطا، سخا، حزم، عزم، او نورو سره الله تعالیٰ نارینه ته بر شځو باندی فضیلت او لویی ورعطا کړی ده.)

(۲): کسبی وجه دا ده چه نارینه پر ښځو باندی خپل مال صرفوی، او د مهر، خوړو کالیو (کپړی) او د نورو ضروریاتو تکفل کوی. مطلب دا دی چه ښځو لره ښایی چه د نارینه حکمونه ومنی.

(فائده): یوی صحابی شعمی د خپل میره (خاوند) زیاته نافرمانی کوله، آخر میره (خاوند) دا په شهیره ووهله، دی شعمی خپل پلار ته وژړل. پلار ئی د رسول الله صلی الله علیه وسلم په خدمت کښی حاضر شو او د دوی حال ئی ورښکاره کړ، رسول الله مبارک وفرمایل چه «دا دی هم له خپل میره (خاوند) څخه بدل واخلی!» په دی منځ کښی دا آیت نازل شو. نو رسول الله صلی الله علیه وسلم وفرمایل چه «زمونډ خوښه بله وه او د الله تعالیٰ اراده بله شوه. څه چه د الله تعالیٰ اراده ده په هغه کښی خیر دی.»

#### فَالْقُلِكْ عُنْتُ عُفِظْتُ لِلْغَيْبِ بِمَاحَفِظُ اللَّهُ وَ

نو هغه ښځی چه نیکی دی حکم منونکی دی (د میړونو (خاوندانو) خپلو) ساتونکی دی په غیاب (غیب) د میړونو (خاوندانو) (خپلو کښی د ځانونو خپلو او د خپلو میړونو (خاوندانو) د کورونو، مالونو او اولادونو) په سبب د هغه چه ساتلی دی الله (دوی ته له حقوقو پر میړونو (خاوندانو)

تفسیر: یعنی هغه ښځی چه نیکی دی دوی د خپلو میرونو (خاوندانو) اطاعت کوی او سم د الله تعالیٰ له حکمه د خپل میړه (خاوند) په غیاب (غیب) کښی د هغه په خوښی او رضاء خپل ځان او د میړه (خاوند) د مال او اولاد حفاظت کوی. او پخپل ځان او د میړه (خاوند) په مال او اولاد او نورو کښی هیڅ ډول (قسم) خیانت نه کوی.

### وَالْيِيْ تَخَافُونَ نُشُوْزَهُنَ فَعِظُوهُنَّ وَاهْجُرُوهُنَّ فِي الْمُضَاجِعِ وَاضْرِبُوهُنَّ فَ

او هغه ښځی چه ویریږی تاسی له سرکشی (بد ګزرانی) د دوی نه نو نصیحت وکړئ دوی ته او پریږدئ تاسی دوی (خپلی شاوی ورته وګرځوئ!) په ځای د خوب (که په نصیحت سمی نشوی) او ووهئ تاسی دوی (که په بیلتون هم سمی نه شوی)

تفسیو: یعنی که کومه ښځه له خپل میړه (خاوند) سره بدگزرانی و کړی نو ښایی (چه میړه (خاوند) دی دغه ښځه د څیښتنانو (خاوندانو) په حقوقو او تعظیم) په ژبه وپوهوی، چه نور دی هسی نه کوی. که ئی ونه منله نو بیا دی په همغه خونه (کور) کښی په ګوښی (یوازی) بستره کښی پریږدی، او که په دی هم سمه نه شوه نو داسی دی ووهی چه د دی په وجود کښی د وهلو اثر پیدا نشی یا ئی هډوکی مات نشی د هر تقصیر له پاره یوه درجه وی نو سم له هغی سره د هغی د تادیب او تنبیه اجازه شته چه د هغی دری درجی په ترتیب سره په آیت کښی مذکوری دی. وهل او ټکول وروستنی درجه ده. په معمولی او سرسری قصور باندی دی نه وهی. هو! که قصور ئی زیات وی، نو بیا ئی په وهلو کښی هیڅ حرج نشته او څومره چه مناسب و گنی هغومره دی ووهی. مگر د دی خبری لحاظ په کار دی چه هډوکی ئی مات نشی. او داسی یو پرهار ورته ونه رسیږی، چه د هغه اثر باقی پاتی شی.

#### فَإِنْ ٱطَعْنَكُهُ فَلَاتَنْغُوْ إِعَلَيْهِنَّ سَبِيلًا اِنَّ اللهَ كَانَ عَلِيًّا كَبِيرًا ®

نو که اطاعت ئی وکړ (غاړه ئی کیښوده) تاسو ته نو مه لټوئ تاسی پر دوی باندی لاره (د ضرر او اذیت) بیشکه الله دی ډیر پورته (په غلبه او مرتبه کښی) ډیر لوی (له ټولو اشیاؤ).

تفسیر: یعنی که هغه سخی ستاسی په پند یا بیلتون (جدائی) یا تادیب یا وهلو سمی شوی او له غاړی غړولو او نافرمانی ځنی ئی لاس واخیست، او ښکاره مطیعی شوی، نو تاسی هم لاس تری واخلئ! او د دوی الزام پسی مه گرځئ! او تیرواته ئی مه لتوئ! او خامخا د دوی په پړ کولو پسی مه گرځئ! او بیشکه الله جل جلاله پر تاسی تولو غالب او په گردو (تولو) باندی حاکم دی. مه د ښځو په معاملو کښی هرومرو (خامخا) له بدگمانی څنی کار اخلئ! او مه په لړ قصور باندی دوی ته سخته سزا ورکوئ! بلکه د هر قصور له پاره یو حد او اندازه ده او د ښځو په تادیب کښی وهل وروستنی درجه لری.

## وَإِنْ خِفْتُهُ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَابْعَثُوْ احَكُمًا مِّنْ آهُلِهِ وَحَكَمًا مِّنْ آهُلِهَا \*

او که ویریپئ تاسی له مخالفت څخه په منځ د میړه (خاوند) او ښځی کښی نو ور ولیږئ (مقرر کړئ تاسی) یو منصف له خپلوانو د دی سړی او بل منصف له خپلوانو د دی ښځی نه،

تفسیر: یعنی ای مسلمانانو! که تاسی ته اندیښنه وی چه په میړه (خاوند) او ارتینه (ښځی) کښی ضد او مخالفت دی او دوی پخپله جگړه نشی پریکولی نو تاسی ته ښایی چه یو منصف د میړه (خاوند) له خپلوانو نه او یو منصف د ښځی له خپلوانو څخه مقرر کړئ! او د فیصلی له پاره ئی زوجینو ته ولیږئ! ځکه چه اقاربو ته به د دوی نور حالات هم معلوم وی او له دوی ځنی د خیر غوښتلو امید هم ډیر کاوه شی، دا دواړه منصفان به د حالاتو تحقیقات کوی او د هر چا چه هومره قصور وی هغه به پوهوی او د دوی په منځ کښی به د موافقت فضاء پیدا کوی.

#### اِنْ يُرِيْدَا اصْلَاحًا يُوقِقِ اللهُ يَنْهُمُ الآن الله كَانَ عَلِيْمًا خَبِيْرًا ﴿

که اراده لری دغه (زوجین) د اصلاح (او جوړښت) نو موافقت به پیدا کړی الله د دغو (زوجینو) په منځ کښی بیشکه الله دی ښه عالم (د زوجینو په مصالحو هم).

تفسیر: یعنی که دواړه منصفان د زوجینو په منځ کښی د اصلاح قصد کوی، نو الله جل جلاله د دوی د ښه نیت او کوښښ لامله (له وجی) د زوجینو په منځ کښی موافقت پیدا کوی. بیشکه چه الله تعالیٰ ته د گردو (ټولو) شیانو علم شته. د نزاع د لری کولو او د اتفاق د حصول اسباب او کیفیات گرد (ټول) هغه ته ښه معلوم دی. نو ځکه د زوجینو د نزاع په لری کیدلو کښی به هیڅ سختی نه پیښیږی ان شاء الله تعالیٰ

#### وَاعْبُكُ وَاللَّهُ وَلَا تُتُثُرُكُوا بِهِ شَيْئًا

او عبادت كوئ تاسى د الله! او مه شريكوئ تاسى له ده سره هيڅ شى!

تفسير: به الله تعالىٰ باندى يقين ولرئ او د آخرت د ثواب به اميد عبادت وكړئ به فخر (وياړ)

او ریاء او جودانی سره مال ورکول هم شرک دی، مگر به لوه درجه.

## قَ بِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا قَ بِذِى الْقُرُّ فِي وَالْيَتُلَى وَالْسَلِكِيْنِ وَالْجَادِ ذِى الْقُرُّ فِي وَالْجَارِ الْجُنُبُ وَالصَّاحِبِ بِالْجُنْبِ وَابْنِ السَّبِيْلِ ' وَمَا مَلَكَتُ آيْمَا نَكُوُ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ مَنْ كَانَ عُنْتَالَافَحُوْرًا ﴿

او (نیکی کوئ) له مور او پلار سره په نیکی کولو او (نیکی کوئ!) له خاوندانو د خپلوی سره او (نیکی کوئ!) پتیمانو سره او (نیکی کوئ!) له مسکینانو سره او (نیکی کوئ!) له مسکینانو سره او (نیکی کوئ!) له همسایه گانو سره چه قریب وی (په نسب یا په همسایگی کښی) او (نیکی کوئ!) له همسایه سره چه به (په نسب یا په همسایگی کښی) او (نیکی کوئ!) له هغه ملگری سره چه په څنګ کښی وی او (نیکی کوئ!) له هغو څنګ کښی وی او (نیکی کوئ!) له هغو (وینځو، مریو) سره چه مالکان وی (ورلره) ښی لاسونه ستاسی بیشکه چه الله نه خوښوی هغه څوک چه وی کبر کوونکی ډیر فخر کوونکی.

تفسیر: د یتیمانو، بی و ارثانو او زوجینو حقوق او له دوی سره حسن معامله ئی بیان کره اوس داسی ارشاد فرمایی چه د هر یوه حق د هنوی د مرتبو په اندازه او د خپلوی او احتیاج په تناسب اداء کرئ! له گردو (تولو) مخخه پخوا د الله تعالیٰ حق دی بیا د مور او پلار، بیا درجه په درجه د نورو خپلوانو او حاجتمندانو، د قریب او غیر قریب همسایه (گاوندی) مخخه به نسبی یا مکانی قرب او بعد مقصود وی. په نسبی قرب کښی دا مطلب دی، چه د خپلوان همسایه حق، له پردی همسایه مخخه زیات دی. او په مکانی قرب کښی به دا مدعا وی چه د نثردی همسایه حق د لری همسایه له حق مخخه زیات دی. یعنی چه په لری فاصله کښی اوسیږی. په (والصاحب بالجنب) کښی د سفر، حضر او د کاراوبار رفیقان او شریکان او د یوه بادار (آقا) دوه نوکران او د یوه استاذ دوه شاگردان، دوست، شاگرد، مرید، او نور تول داخل دی. په مسافر کښی میلمه او غیر میلمه دواړه راغلل. او مملوک مال برسیره پر مرئی او وینځی نورو حیواناتو ته هم شامل دی. په آخر کښی ئی وفرمایل د هغو په مزاج کښی چه تکبر (لوئی) خودپسندی (مجان منی) داخل وی، هغه بل هیڅوک له خپل مخان سره برابر نه گڼی. او په خپل خودپسندی (مجان داداء کښی ده دای کښی ده دای کښی ده دای که که دا حقوق نه اداء کوی، له

دوی ځنی احتراز وکړئ! او ځانونه تری وژغورئ (بچ کړی)!

دی آیت کښی لس حقوق دی، اول حق د کردګار

دوهم حق د والدينو، يعنى حق د مور او پلار

دريم حق د نزديكانو چه خپلوان وى كه ياران

بل يتيم دى بل ناداره بل خپل چه وى ستا جار

اوم جار دی بیگانه بل همنشین چه وی د څنګ

لکه زوج شِو یا زوجه شوه یا ملګری شو په لار

یا ملگری د سبق شو یا د صف یا د مجلس

او نهم ئي لاره تلونكي يا ميلمه د خپل اختيار

دی لسم ئی مملوکان، د دی لس واړو حقوق

په تفسیر د «احمدی» کښی دی ښکلی ای هوښیار

# إِلَّذِيْنَ يَنْ عَنُوْنَ وَيَأْمُرُوْنَ التَّاسَ بِالْبُخُلِ وَيَكْتُمُوْنَ مَا اللهُ هُوُ اللهُ مِنْ فَضُلِم وَ اَعْتَدُ نَالِلُكِ فِي اِنْ عَذَا ابًا مِهْ مِينًا اللهُ مِنْ فَضُلِم وَ اَعْتَدُ نَالِلُكِ فِي اِنْ عَذَا ابًا مِهْ مِينًا اللهُ اللهُ مِنْ فَضُلِم وَ اَعْتَدُ نَالِلُكِ فِي اِنْ عَذَا ابًا مِهْ مِينًا اللهِ اللهُ مِنْ فَضُلِم وَ اَعْتَدُ نَالِلُكُ فِي اِنْ عَذَا ابًا مِهْ مِينًا اللهُ اللهُ مِنْ فَضُلِم وَ اَعْتَدُ نَالِلُكُ فِي اللهِ اللهُ ال

هغه کسان چه بخیلی کوی دوی او امر کوی (نورو) خلقو ته (هم) په بخیلی (شومتیا) سره او پتوی دوی هغه شی چه ورکړی دی دوی ته الله له مهربانی خیلی او تیار کړی دی مونږ کافرانو ته عذاب سپکوونکی.

تفسیر: یعنی الله تعالی هغه متکبر گان منونکی سری نه خوښوی چه بخیلی کوی او خپل مال او د الله جل جلاله ورکړی علم له خلقو گنی پتوی او هیچا ته نفع نه رسوی او په قول او عمل سره نورو ته هم د بخیلی ترغیب ورکوی. او د دی کافرانو له پاره مونډ د ذلت عذاب تیار کړی دی. (فائله): دا آیت د یهودانو په نسبت نازل شوی دی چه د فی سبیل الله د خرڅ په صرفولو کښی هم پخپله بخیلی کوله او هم به ئی مسلمانان تری منع کول او د محمد صلی الله علیه وسلم اوصاف او د اسلام د حقانیت هغه آیتونه ئی چه په «تورات» کښی موجود وو، پتول نو مسلمانانو لره له دی نه احتراز او گان ساتنه پکار ده!

### وَالَّذِيْنَ يُنْفِقُونَ آمُوالَهُ مُرِئّاءَ النَّاسِ وَلا يُؤْمِنُونَ بِاللهِ

#### وَلَا بِالْنَوْمِ اللَّفِوْ وَمَنْ تَكُنِّ الشَّيْطِنُ لَهُ قُرِيْنًا فَسَأَءَ قُرِيْنًا ١

او نه (خوښوی الله) هغه کسان چه صرفوی دوی مالونه خپل له پاره د ښوونی خلقو ته او نه لری ایمان په الله باندی او نه په ورځ آخری (د قیامت) باندی او هر څوک چه وی شیطان ده لره ملګری نو بد ملګری دی (دا شیطان)

تفسیر: او دا متکبران او گان منونکی هغه کسان دی چه خپل مال نورو خلقو ته د گان ښوولو له پاره صرفوی. یعنی د الله تعالیٰ له پاره له صرفولو څخه دی پخپله هم بخیلی کوی او نورو ته هم د بخیلی ترغیب ورکوی لیکن خلقو ته د گان ورښوولو له پاره خپل مالونه صرفوی. دوی نه پر الله جل جلاله باندی ایمان لری او نه په قیامت باندی باور لری چه د حق تعالیٰ د رضاء حصول او د اخروی ثواب تحصیل د دوی مقصود وی. او د الله تعالیٰ په دربار کښی دا کار خوښ او مقبول دی چه هغو حقدارانو ته ورکړ شی چه د هغوی ذکر وشو او په ورکولو کښی ئی د الله تعالیٰ خوښی او د آخرت د ثواب توقع وی.

له دی ځنی ښکاره شوه چه د الله تعالیٰ په لاره کښی همغسی چه بخل کول خراب کار دی، هم داسی ریاءکاری او د خلقو د ښوولو له پاره مال لګول هم خراب کار دی او داسی کار همغه کسان کوی چه د دوی رفیق شیطان وی چه دوی پر هسی کارونو لمسوی او تیاروی ئی.

#### وَ مَـَا ذَاعَلَيْهِ مُ لَوَامَنُوْ البَاللهِ وَالْبَوْمِ الْآخِرِ وَانْفَقُوْ الْخِرِ وَانْفَقُوْ ا مِتَارَزَقَهُمُ اللهُ وَكَانَ اللهُ بِهِمُ عَلِيْمًا ۞

او څه نقصان به ؤ په دی کفارو (باندی) که ایمان راوړی وی دوی په الله او په ورځ آخره (د قیامت) باندی او صرف کړی وی دوی ځینی د هغه شی چه روزی کړی دی دوی لره الله او دی الله په (ټولو اعمالو د) دوی باندی (هم) ښه عالم.

تفسیر: یعنی د کافرانو په دی کښی هیڅ نقصان نه ؤ که دوی د کفر په ځای پر الله تعالیٰ او د قیامت په ورځ باندی ایمان راوړی وی او د بخل او ریاء په ځای ئی د الله تعالیٰ په لاره کښی خپل مال صرفولی بلکه بیخی د دوی نفع وه . ضرر او زیان خو په دی کښی دی چه دوی ئی اوس غوره کوی او الله تعالیٰ ته معلوم دی چه دوی ئی په څه؟ او په کوم نیت کوی؟ د همغه

عوض به هغوی ته ورکاوه شی. په پخوانی آیت ﴿ یُنْقِقُونَ اَمُوالَهُمُ ﴾ کښی د مال نسبت د هغوی په لوری شوی ؤ. اوس د ﴿ وَاَنْفَقُواْمِمّارَزَقَهُمُ الله ﴾ په فرمایلو کښی داسی یوه لطیفه اشاره ده چه هغو کسانو دغه مال د خپل ځان بللی په هر څه ئی چه زړه غواړی لګوی ئی دوی ته دا وړ (لائق) او مناسب ؤ چه هغه مال ئی د الله تعالیٰ مال ګڼلی او په همغه لاره کښی ئی لګولی چه د الله جلاله له حکمه سره سم وی.

#### ٳؾۜٳڛ۬ؖڮڒؽؘڟۣڸۮؚڡۣؿؗڡۜۧٲڶۮؘڗؖ؋ۧٷٳ؈ؗؾڮٛڝؘٮۜۜڎؖؿڟؙڡؚڡؙۿٵ ۅؽٷؙٟ۫ؾؚڡؚڹؙڰۮؙۮؙٲۼٛڒٳۼڟؚؽؠٵ۞

بیشکه چه الله نه کوی ظلم په اندازی د یوی ذری او که وی دا (ذره) نیکی (نو) دوه چنده به کړی هغه (نیکی) او وربه کړی (محسن ته الله تفضلاً) له نزده خپله ثواب ډیر لوی.

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ د هیچا حق د یوی ذری په اندازه هم نه ضایع کوی. نو په دی کافرانو باندی چه عذاب مسلط کیږی، عین انصاف ـ او د دوی د بد عملی بدل دی. او که د یوی ذری په اندازه څوک نیکی ولری نو «اضعافاً مضاعفه ـ څو چنده» به د هغه اجر مومی. او پاک الله به له خپل لوری عظیم ثواب د انعام په طور هم ورعنایت کوی.

# فَكُيْفَ إِذَاجِئْنَامِنُ كُلِّ أُمَّةٍ إِشْهِيْدٍ وَجِئْنَابِكَ عَلَ هَؤُلَا إِشْهِيًا اللهُ

نو څرنګه (حال) به وی په هغه وخت کښی چه راولو مونږ له هر يوه (پخوانی) امت څخه يو شاهد (د دوی له انبياؤ څخه) او راولو مونږ تا (ای محمده!) پر دغه (محمدی امت باندی) شاهد (احوال ويونکی).

تفسیر: یعنی د دی کافرانو به محرنگه بد حال وی کله چه موند له هر امت او هر قوم محنی هسی شاهدان راولو چه د دوی د حالاتو بیان کوونکی دی. له دی نه مراد د هر امت نبی او د هر عهد صالح او معتبر خلق دی چه دوی به د قیامت په ورمح کښی د نافرمانو نافرمانی او د فرمان منونکو فرمان منل بیانوی او په گردو (تولو) حالاتو

والمحصنات (٥)

باندی به شاهدی لولی نو ای محمده! صلی الله علیه وسلم تا به هم پر دوی یعنی ستاسی پر امت لکه د نورو انبیاؤ علیهم السلام په شان احوال ښوونکی او شاهدی لوستونکی دروو. او داسی احتمال هم لری چه د «هوٰیلا» اشاره د پخوانیو انبیاؤ علیهم السلام یا د پورته ذکر شویو کافرانو په لوری وی. که انبیاء علیهم السلام پر صداقت باندی هغه وخت شاهدی لولی چه د دوی امتیان د دوی تکذیب کوی. که کفار تری مطلب شی نو مدعا به ئی داسی کیږی همغسی چه پخوانی انبیاء علیهم السلام به د خپلو امتونو د کفارو او د فساقو په فسق باندی شاهدی لولی ته به هم ای محمده! صلی الله علیه وسلم د هغوی پر بدعملی باندی شاهد کیږی چه له دی شهادت څخه به د دوی خرابی او بدی لا ښه محققه کیږی.

### يَوْمَبِنِ يُودُ الَّذِيْنَ كُفَرُ وَا وَعَصَوُ الرَّسُولَ لَوُتُسُولَ لَوُتُسُولَ لَوُتُسُولَ لَوُتُسُولَ فَو بِهِمُ الْأَرْضُ وَلَا يَكْتُمُونَ اللهَ حَدِيثًا ﴿

په دغه ورځ کښی به آرزو کوی هغه کسان چه کافران شوی وو او نافرمانی ئی کړی وه له رسوله دا چه کاش که همواره کړی شوی وی پر دوی باندی ځمکه او نه به پتوی دوی له الله څخه هیڅ خبره.

تفسیر: یعنی په همغه ورځ کښی چه له هر امت ځنی به د دوی د حالاتو بیان کوونکی وبللی شی، نو کافران او نافرمانان به داسی تمنا کوی چه کشکی مونږ له ځمکی سره برابر او په خاورو کښی ګډ او بیخی فنا وی! او نن پیدا نه وی! چه له مونږ سره حساب او کتاب نه کیدی! دا خلق به هیڅ یوه خبره له الله تعالیٰ ځنی نه شی پتولی او د ذری ذری حساب به له دوی څخه اخیستل کیږی. د دی سورت له شروع څخه تر شپږو آیتونو د مخه پوری مسلمانانو ته د اقاربو او زوجینو او د نورو د حقوقو د تاکید او د دوی د حق تلفی او د بدنی او مالی نقصان نه رسولو ممانعت او معاصیو پر خرابی باندی د اطلاع ورکولو ذکر ؤ او د و واغیگراوالله وکائیگراله الله او سلوک ارشاد وفرمایه. د هغه په آخر کښی له تکبره ، بخل او له ریاء ځنی ویرول وکړل چه دا داسی عیبونه دی چه د نورو د حق د اداء کولو او له چا سره له ښه سلوک ځنی هم انسان ستنوی (واپس کوی) او د پیسو او د روپیو د ورکوونکو او له خلقو سره د ښه سلوک کنی هم کوونکو په طبیعت کښی هرومرو (خامخا) راتلونکی هم دی. اوس د دی ګردو (تولو) حکمتونو په آخر کښی بیا مسلمانانو ته صریح خطاب فرمایی او مخصوصاً د لمانځه په نسبت ئی (چه له ګردو (تولو) عباداتو ځنی اولیٰ، اعلیٰ او افضل دی او په شریعت کښی چه هومره د هغه اهتمام شوی او د هغه ارکان، شرایط، آداب او نور مفصل ښودلی شوی دی د نورو عباداتو په دی اندازه شوی او د هغه ارکان، شرایط، آداب او نور مفصل ښودلی شوی دی د نورو عباداتو په دی اندازه

سره اهتمام نه دی شوی) د دوه ؤ خبرو تاکید ئی فرمایلی دی چه د لمانځه د متعلقه امورو جسم او روح دی. او پر نفس باندی ډیر اهم او شاق او درانه ښکاری

(۱): دا چه د نشی په حالت کښی لمانځه ته مه نژدی کیږئ! تر څو د هغو الفاظو په معانیو ښه وپوهیږئ چه ستاسی له خولو ځنی وځی.

(٢): د جنابت به حالت كښي هم له لمانځه ځني لرى اوسئ! تر هغه پورى چه ولامبئ! او خپل ځانونه په غسل سره ښه پاک کړئ! ځکه چه په لمانځه کښې دوه امر مهتم بالشان دی (يو): حضور او خشوع، (بل)؛ طهارت او نظافت، او د لمانځه د متعلقه ؤ امورو په منځ کښي هم دا دوه امره پر نفس اهم او شاق او درانده هم دی. نشه له خشوع او حضور څخه مخالف دی. جنابت له طهارت او نظافت سره منافی دی، بلکه څرنګه چه نشه د خوب او بیهوشی او نورو اودس ماتوونکو شیانو په شان د اوداسه ماتوونکی ده. نو ځکه له طهارت سره هم مخالفه ده، نو مطلب ئی داسی شو چه په پوره اهتمام سره لمونځ کوئ! او د هغه د ټولو ظاهری او باطنی امورو لحاظ یه ښه شان سره وکړئ! که څه هم یه نفس باندی سخته تمامیږی نور یه دی خاصه موقع کښي د دی خاص تاکید او تقیید د ارشاد له فرمایلو څخني دوه نفعي هم معلومیږي (اول): څرنګه چه د ياسنيو ډيرو ذکر شويو احکامو ادا (لکه حقوق، معاملات، بدني او مالي عبادات) او له بخل، ریاء، تکبر او ځانمنی (لوی) ځنی ځان ژغورل (ساتل) پر نفس باندی سخت دی او اوریدونکو ته خلجان بیدا کوی، نو د دی خلجان او سختی علاج راسیی. یعنی که لمونځونه د هغو له ظاهري او باطني شرائطو او آدابو سره سم اداء کړئ، نو د دې پاسنيو ګردو (تولو) ذکر شویو اوامرو او نواهیو تعمیل پر تاسی باندی آسانیږی ځکه چه د لمانځه په برکت یه گردو (تولو) اوامرو او عباداتو کښی سهولت او رغبت او له گردو (تولو) منهیاتو او معاصیو څخه نفرت پیدا کیږی، لکه چه په نورو آیتونو او احادیثو کښی مذکور دی او محققینو علما ال هم تصریح فرمایلی ده.

(دوهم): احتمال لری کله چه تنبل او بی همته خلق دغه تول تیر شوی احکام واوری نو د خپل ضعف او مجبوریت په تصور به په لمانځه کښی هم تنبلی او بی ذوقی سکاره کړی چه شرائط او آداب ئی ډیر او په هر وخت کښی موجود دی. نو ځکه د لمانځه اهتمام مناسب شو. الحاصل هر هغه څوک چه د لمانځه په کولو کښی اهتمام او د هغه التزام کوی هغه ته به د نورو مالی او بدنی احکامو په تعمیل کښی هم آسانی ورپیښیږی. او هر هغه څوک چه په نورو احکامو کښی بی پروایی کوی له هغه څخه د لمانځه په کولو کښی هم قصور بعید نه دی. والله اعلم.

يَا يُهَا الَّذِيْنَ الْمَنُو الرَّقَوْرَبُو الصَّلْوةَ وَآنُتُو سُكُرِى حَتَّى تَعُلَمُوْ الصَّلْوةَ وَآنُتُو سُكُرِى حَتَّى تَعُلَمُوْ المَّاتِقُولُونَ وَلاَجُنُبًا الرَّعَابِرِي سَبِيلٍ حَتَّى تَغْتَسِلُوْا

والمحصنات (٥)

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (ای مؤمنانو!) مه نژدی کیږئ تاسی لمانځه ته حال دا چه تاسی مست یئ (له نشی) تر هغه پوری چه پوه شئ تاسی پر هغه شی چه (یی) وایئ تاسی او نه په داسی حال که چه تاسی جنب اوسئ مګر په هغه حال کښی چه اوسی تیریدونکی د لاری تر هغه پوری چه تاسی غسل وکړئ!

تفسیر: په ړومبنیو آیتونو کښی مسلمانانو ته خطاب ؤ ﴿ وَاَعْبُدُوااللهَ وَلاَتُشْرِکُوْایِهِ شَیْعًا﴾ الی آخرالایات او د هغو په پای (آخر) کښی ئی د کفارو مذمت هم بیان فرمایلی ؤ چه له تیر شوو امورو څخه ئی مخالفت کاوه وروسته له هغه بیا مسلمانانو ته د لمانځه په نسبت ځینی خاص هدایات ورکوی او د دی هدایاتو مناسبت له پخوانیو هدایاتو سره دا دی چه پخوا له دی نه د کفارو او د کتابیانو دوه عیبونه په خاص ډول (طریقه) سره ذکر شول

(۱): يه الله تعالى باندى ايمان نه راوړل.

(۲): خپل مال د الله تعالیٰ په لار کښی نه لګول بلکه خلقو ته د ځان ورښوولو او د خپل عزت او پت څرګندولو له پاره ئی لګاوه او ښکاره ده چه د ډومبنی خرابی او عیب منشاء، خو د علم نقصان او د جهل غلبه ده، او د وروستنی خرابی علت نفسی غوښتنی، هوا، هوس او ځان منی ده چه له هغی څخه دا راښکاره شوه چه د ګمراهی سببونه دوه دی

(اول): جهل چه په هغه کښي د حق او باطل تميز بيخي نشي کيدي.

(دوهم): نفسی غوښتنه او شهوت چه د هغو لامله (له وجی) د حق او باطل له تمیزه سره حق سره سم عمل نشی کولی ځکه چه له شهوت سره ملکی صفات ضعیف او بهیمی قواوی قوی کیږی، چه د هغو په اثر له پرښتو ځنی لریوالی او له شیاطینو سره نژدیوالی پیدا کیږی چه دا د ګردو (تولو) زیانونو او خرابیو اساس او ښسټ (بنیاد) دی. نو اوس په دی مناسبت حق تعالیٰ جل وعلیٰ شانه منع فرمایلی ده چه د نشی په حالت کښی دی مسلمانان لمونځونه نه کوئ! چه دا د جهل حالت دی. وروسته له هغه جنابت په حالت کښی ئی هم له لمانځه څخه ممانعت فرمایلی دی، چه دا وخت د پرښتو څخه د لریوالی او د شیاطینو د نزدیوالی وخت دی په حدیث کښی راغلی دی «چیری چه جنب وی هلته پرښتی نه ورځی.» والله اعلم.

اوس د دی آیت مطلب داسی شو ای ایماندارانو! کله چه تاسی ته د کفر او د ریای خرابی معلومه شوه او د هغوی د اضدادو په حسن باندی په ښه ډول (طریقه) سره وپوهیدئ، نو له هغو څخه د نشی او د جنابت په حالت کښی د لمونځ کولو په خرابی باندی هم په ښه شان وپوهیدئ! چه د هغی منشای هم همغه شی دی چه د کفر او ریای منشای وه، نو ځکه د نشی په حالت کښی لمانځه ته نژدی کیدل نه دی په کار، څو تاسی ته په دی اندازه پوهه او هوښ درشی چه په هغو کلماتو باندی چه ستاسی له خولو څخه وځی ویوهیدئ.

او مه د جنابت په حالت کښې لمانځه ته نژدې کيږئ! تر څو چه ونه لامبئ مګر د سفر په حالت

کښي چه د هغه حکم وروسته له دی څخه راځي.

(فائده): دا حکم په هغه وخت کښی ؤ چه مسکرات (نشی شیان) لا نه ؤ حرام شوی مگر د نشی په حالت کښی له لمونځ کولو څخه ممانعت کړی شوی ؤ په روایتونو کښی راغلی دی چه «په کومه میلمستیا کښی اصحاب رضی الله تعالیٰ عنهم سره راتول شوی وو. څرنګه چه شراب څښل په هغه وخت کښی لا نه ؤ حرام شوی، نو ځکه دوی شراب څښلی وو. دلته د ماښام وخت راغی، نو گرد (ټول) سره په همغه حالت کښی پر لمانځه باندی ودریدل. امام د و تُلُیکایهاالگونوون په په سورت کښی د ولوست چه په هغه سره د هغه معنی بیخی غلطه او له حقیقته مخالفه شوه نو په دی ماتعبلون ولوست چه په هغه سره د هغه معنی بیخی غلطه او له حقیقته مخالفه شوه نو په دی مناسبت دا آیت نازل شو. اوس که د خوب د زیاتوالی په وخت کښی یا د رنځوری له امله (وجی) چا ته د داسی بی سدی (بی هشی) کوم حالت پیدا شی. چه په خپلو خبرو باندی نه پوهیږی، چه څه وائی؟ نو په داسی حالت کښی د ده لمونځ کول ناروا دی. او هر کله چه په سد او هوښ راغی، نو ضرور دی د هغه فوت شوی لمانځه قضائی راوړی!

# وَإِنْ كُنْتُوْمِ مِنْ اَوْعَلَى سَفَرِ اَوْجَاءَ اَحَكُ مِّنَ مِّنْكُوْمِ مِنَ الْخَارِطِ اَوْلَكُ مُ مِنْ السِّنَاءَ فَلَمُ يَجَكُ وَامَاءً فَتَكَمَّدُوا مَعَيْدُوا مَعَيْدُ اللَّهِ الْمُسَحُولُ وَهُوْ هِكُونُ وَالْدِيدُكُونُ الْمِدِيدُ الْمُسَحُولُ وَهُوْ هِكُونُ وَالْدِيدُ لِكُونُ الْمُسَحُولُ وَهُو هِكُونُ وَالْدِيدُ لِكُونُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ اللّهُ اللّ

او که وئ تاسی مریضان (رنگوران) یا په سفر باندی (په حالت د بی اودسی یا جنابت کښی) یا راشی یو له تاسی له بیدیا (له بولو) نه یا جماع وکړئ تاسی ښځو سره نو ونه مومئ تاسی اوبه (یا ئی نشئ استعمالولی) نو اراده وکړئ تاسی مخ د ځمکی (خاوری) پاکی ته نو مسحه وکړئ تاسی په مخونو خپلو او په (دواړو) لاسو خپلو (تر څنګلو پوری)

تفسیر: یعنی د جنابت په حالت کښی دی لمونځ نه کوئ! وروسته له غسل او لمبلو څخه دی اداء کړ شی! دا حکم هلته دی چه کوم عذر نه وی، که یو داسی عذر پیښ شی چه د اوبو استعمال د هغه لامله (له وجی) ممکن نه وی او تری معذور شی او د طهارت حصول ضروری وی نو په داسی وخت کښی تیمم وهل کافی دی. د اوبو د استعمال معذوریت دری صورتونه لری (۱): ناروغی چه د اوبو استعمال ورته ضرر پیښوی.

(۲): چه سفر ئی په مخه کښی وی او دومره اوبه ورسره وی چه یواځی خپله ګزاره پری کولی شی، اوکه اودس پری وکړی تنده به ورته ضرر ورسوی او اوبه له ده څخنی لری وی.

والمحصنات (٥)

(۳): دا چه اوبه بیخی موجودی نه وی. د اوبو د نشتوالی په تقدیر ئی د طهارت د ضرورت دوه صورتونه ښودلی دی

(اول): له بولو او غائطو څخه وروسته د اوداسه د ضرورت په وخت کښي.

(دوهم): له مجامعت ځنې وروسته د غسل او د لمبلو ضرورت په وخت کښي.

(فائده): د تیمم صورت دا دی چه په پاکه ځمکه باندی دی دواړه لاسونه ووهی! بیا دی پر خپل تول مخ باندی په ښه ډول (طریقه) سره مسحه کړی! بیا دی دواړه لاسونه پر ځمکه باندی ووهی! او دواړه لاسونه دی تر څنګلو پوری مسحه کړی! خاوره طاهره ده . او د ځینو شیانو له پاره د اوبو په شان پاکوونکی هم ده . مثلاً موزه ، بوټ، ماسی، چاړه ، هنداره او نور (هغه نجاست چه پر ځمکه باندی ولویږی او په خاوره تبدیل شی هغه هم د خاوری له متجانسیت څخه پاکیږی) او هم پر لاسو او مخ باندی د خاوری په مښلو سره د تنلل او عاجزی مراتب پوره کیږی. چه له کناهونو ځنی د معافی غوښتلو اعلیٰ صورت دی. کله چه خاوره ظاهری او باطنی دواړه قسمه نجاست لری کوی نو ځکه ئی د معنوریت په وخت کښی د اوبو قائم مقام درولی ده . پرته (علاوه) له هغه سهولت او آسانی له مقتضاء څخه چه پر هغه باندی د تیمم حکم مبنی دی، بله وجه دا ده ښائی د اوبو قائم مقام داسی شی ودرولی شی چه له اوبو ځنی زیات سهل الوصول وی نو په ځمکه کښی دا خاصیت ښکاره دی، ځکه چه خاوره هر چیری شته . معهذا خاوره د انسان اصل دی او خپل اصل ته په رجوع کولو سره له ګناهونو او خرابیو څخه نجات مومی. کافران به هم آرزو کوی چه مونږ به په څه ډول (طریقه) سره بیا له خاوری سره ګډ شو. لکه چه په ړومبی آیت کښی مذکور دی

#### إِنَّ اللهَ كَانَ عَفْوًا غَفُورًا

بیشکه الله دی ښه عفو کوونکی (چه داسی سختی ئی را آسانه کړه) ښه مغفرت کوونکی (د تقصیراتو)

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ د ضرورت په وخت کښی د تیمم اجازه راکړی ده . او خاوره ئی د اوبو قائم مقام درولی ده . ځکه چه هغه سهولت او معافی ورکوونکی او د بندګانو د خطاؤ معافوونکی ذات دی . او خپلو بندګانو نفع او هوسائی (آسانی) خوښوی . چه له دی ځنی دا هم ښکاره شوه ، چه په لمانځه کښی د نشی په حالت کښی چه د یوه شی په ځای بل شی لوستلی شوی ؤ ، هغه ئی هم معاف کړی دی ، چه له هغه څخه دا خلجان پاتی نشو چه وروسته له دی نه دی په داسی حالت کښی لمونځ نه کوی ، مګر هغه غلطی چه پخوا له دی نه شوی ده ښائی د هغی په نسبت مؤاخذه وشی.

## ٱلَهُرَّتَرَ إِلَى الَّذِيْنَ أُوْنُو انْضِيْبًا مِّنَ الْكِتْبِ يَشْتَرُونَ الصَّلَاةَ وَيُرِيْدُونَ آنُ تَضِلُوا السَّبِيْلَ ۞ وَاللهُ آعُلَمُ بِأَعْدَ أَبِكُمُ \* وَكَفَىٰ بِاللهِ وَلِيَّا فَوَكَفَى بِاللهِ نَصِيْرًا۞

آیا نه دی کتلی تا (نه ئی خبر له حاله د) هغو کسانو چه ورکړی شوی ده دوی ته څه برخه له کتابه چه پیری (اخلی) دوی ضلالت (ګمراهی په عوض د هدایت ) او اراده لری دوی د دی چه ورکه کړئ تاسی (هم) لاره (د حق) او الله ښه عالم دی په دښمنانو ستاسی (هم نو خبروی مو پری چه تری په څنګ شئ!) او کافی (بس) دی الله ولی (دوست حمایت کوونکی ستاسی) او کافی (بس) دی الله مدد ګار (ستاسی).

تفسیر: په دی آیتونو کښی د یهودانو قبائح او د هغوی د مکر او فریب بیان دی. او یهودان په خپل ضلالت او کفر باندی خبروی او هم نور خبروی چه له هغوی ځنی ځان وساتئ! لکه چه له هغوی ځنی ځان وساتئ! لکه چه له هغوی ځنی ځان وساتئ! لکه چه له الصّلوة پالله لایکویکیکن کانگوالاَتقریوا څخه نیولی تر ﴿ یَایَهاالّنِینَاهمیوالاَتقریوا لامله (له وجی) په نشه او په جنابت کښی له لمونځ کولو څخه ممانعت فرمایلی دی بیا ئی د یهودانو قبائحو ته دوام ورکړ. یهودانو ته له کتاب ځنی څه برخه ورکړی شوی ده، یعنی د هغه د الفاظو د لوستلو برخه ورکړی شوی ده، او د عمل کولو برخه چه اصلی مقصود ده، نه ده ورکړی شوی. او ګمراهی پیری، (اخلی) یعنی د (آخرالزمان نبی صلی الله علیه وسلم) له حالاتو ورکړی شوی. او ګمراهی پیری، (اخلی) یعنی د (آخرالزمان نبی صلی الله علیه وسلم) له حالاتو او او او غوښتل ئی چه مسلمانان هم له دین ځنی واړوی چه ګمراهان شی. او الله تعالیٰ ته ای مسلمانانو! ستاسی دښمنان داسی ښه معلوم دی چه تاسی ته نه دی معلوم. نو د الله تعالیٰ ته ای مسلمانانو! ستاسی دښمنان داسی ښه معلوم دی چه تاسی ته نه دی معلوم. نو کړی)! الله تعالیٰ تاسی ته د نفعی رسولو او د زیان څخه د ساتلو له پاره کافی دی. نو ځکه له د بمنانو ځنی هیڅ ډول (طریقه) اندیښی مه کوئ! او په دین باندی قائم اوسئ!

مِنَ الَّذِيْنَ هَادُوُ ايُحَرِّفُوْنَ الْكَلِمَ عَنْ مَّمَوَاضِعِهِ وَ يَقُوُلُوْنَ سَبِعْنَا وَعَصَيْنَا وَاسْمَعْ غَيْرَمُسْمَعٍ وَرَاعِنَا

والمحصنات (٥)

#### لَيًّا إِبَالْسِنَتِهِمُ وَطَعْنًا فِي الدِّينِ

ځینی له هغو کسانو چه یهودان شوی دی اړوی دوی خبری (د شریعت او محمدی اوصاف) له ځایو د دی (خبرو) څخه او وائی دغه (یهودان) واوریدله مونږ (وینا ستا) او ونه مانه مونږ (حکم ستا) او (وائی یهودان) واوره (ته) په داسی حال کښی چه نه ئی اورولی شوی او (وائی یهودان لفظ د) راعنا په تاوولو د ژبو خپلو او په عیب ویلو سره په دین کښی؛

تفسیر: په یهودانو کښی داسی خلق هم دی، چه هغه «تورات» چه د الله تعالیٰ له خوا نازل شوی دی له خپله ځایه اړوی او بللوی ئی یعنی لفظی او معنوی تحریفونه پکښی کوی. ( ﴿ وَیَقُولُونَ سَبِعُنَاوَعَصَیْنَا ﴾ ۔ او وایی وامو وریله او ونه مانه مونډ) یعنی کله به چه رسول الله صلی الله علیه وسلم یهودانو ته کوم حکم اوراوه، نو دوی به په ځواب کښی ویل وامو وریده! یعنی ومو مانه خو ورو به ئی ویل چه مونډ نه دی منلی. یعنی یواځی مونډ په غوډ اوریدلی او په زړه مو هغه نه دی منلی.

( واسمه عَيْرِ مُسَمَع به او وايى يهودان واوره په داسى حال كښى چه نه ئى اورولى شوى ) يعنى كله چه يهودان له محمد صلى الله عليه وسلم سره مخاطبه كوى، نو وايى «واوره! دروا دى نه ورول شى!» يعنى داسى خبرى كوى، چه دوه معناكانى لرى. كه د يوى معنى په اعتبار دعا يا تعظېم وى نو د بلى معنى په لحاظ ښيرا او تحقير هم كيدى شى. لكه چه دا خبره په ظاهره كښى د خير دعا ده، مطلب دا چه «ته تل غالب او معزز اوسى، هيڅكله دى تاته كومه بده او مخالفه خبره وانه ورولى شى!» او په زړو كښى به ئى هسى نيت كاوه چه ته كوڼ شى! (العياذ بالله). ( و رايانا الله الله عليه وسلم په خدمت كښى راتلل، «نو راعنا » به ئى هم ويل چه د هغه معناوى هم دوى دى. يوه ښه او بله خرابه چه د هغه بيان په اول جزء د البقرة په (١٠٤) آيت (١٣) ركوع كښى شوى دى. په معنى ئى دا ده چه «ته زمونير رعايت وكړه! او د شفقت نظر پر مونير وفرمايه! چه ستا پر مطلب باندى ښه وپوهيږو او د څه شى پوښتنه كول چه غواړو د هغه پوښتنه وكړى شو. او بده معنى ئى دا ده چه د يهوديانو د څه شى پوښتنه كول چه غواړو د هغه پوښتنه وكړى شو. او بده معنى ئى دا ده چه د يهوديانو په ژبه دا د تحقير كلمه وه، يا به ئى په ژوولى ژبه سره «راعينا» ويل چه د هغه معنى «زموني په ژبه دا د تحقير كلمه وه، يا به ئى په ژوولى ژبه سره «راعينا» ويل چه د هغه معنى «زموني شيون» دى او دا د هغوى شرارت ؤ، ځكه چه هغوى ډير ښه پوهيدل چه حضرت موسىٰ عليه السلام او نورو انبياؤ عليهم السلام هم پسونه څړ ته بيولى وو.

سره نبی وی نو زموند په دی فریب (دروه) به هرومرو (خامخا) پوهیده، نو الله تعالیٰ د دوی دا فریبونه مسلمانانو ته په جه دول (طریقه) سره څرگند کړل.

# وَلَوَانَهُمُ قَالُواسِمِعْنَا وَاطَعْنَا وَاسْمَعُ وَانْظُرْ يَالْكَانَ خَيْرًا لَهُمُ وَانْظُرْ يَالْكَانَ خَيْرًا لَهُمُ وَافْتُومُ وَالْكُونُ لِكُنْ لَعْنَهُمُ اللهُ بِكُفْي هِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ الْلَاقِلِيلا ﴿

او که بیشکه دوی ویلی وی واوریده موند (وینا ستا) او ومانه (حکم ستا په بلل د «عصینا» کښی) او (که دوی ویلی وی) واوره (بی له «غیر مسمع» او نظر لره پر مونډه (په بلل د «راعنا» کښی نو خامخا به ؤ خیر دوی ته او ډیره سمه (دا وینا) ولیکن لری کړی دی دوی الله (له خپله رحمته) په سبب د کفر د دوی پس نه راوړی ایمان (له دغو یهودانو مگر لد خلق

تفسیر: حق تعالیٰ د یهودانو د دغو دریو منمومو اقوالو له بیان کولو محخه وروسته اوس د ملامتیا او د هدایت په ډول (طریقه)، ارشاد فرمائی چه که یهودانو د و وَکَشَیْتاً په ځای و وَاَطَعْتاً په او د و وَاَسْمَعْ عَیْدَا په ځای و وَاَسْمَعْ به او د و وَکَشَیْتاً په ځای و وَاَنْظُرْوَا په ویلی، نو دا به د دوی په حق کښی بهتر ؤ، او دا خبره به په ځای او سمه وه. او هسی بیهودګی او شرارت ته به ځای نه ؤ پاتی، چه له پاسنیو کلماتو څخه یهودانو په خپلو زړونو کښی بدی معناګانی اخیستلی. لیکن څرنګه چه الله تعالیٰ دوی د خپل کفر په سبب له خپل رحمت او هدایت څخه بی برخی ګرځولی دی، نو ځکه دوی په سمه لاره باندی نه راځی او په ګټورو (فائده مندو) خبرو باندی نه پوهیږی او ایمان نه راوړی مگر لړ خلق دی چه له دغو شرارتونو او خباثتونو څخه په څنګ او د الله جل جلاله له لعنت ځنی محفوظ پاتی دی لکه حضرت (عبد الله بن سلام) او د هغه نور ملګری رضی الله تعالیٰ عنهم.

يَايُّهَا الَّذِيْنَ اُوْتُوا الْكِتْبَ امِنُوا بِمَانَزُلْنَامُصَدِّ قَالِمَا مَعَلُوْ مِنَا الْكِتْبَ امِنُوا بِمَانَزُلْنَامُصَدِّ قَالِمَا مَعَكُوْمِ الْمَنْ وَجُوْهًا فَنُرُدَّهَا عَلَى اَدْبَارِهَا وَمُعُولًا السَّبُتِ وَكَانَ اَمْ اللهُ عَنْفُولًا ۞ اَوْنَلُعْنَهُ وَكُلُ اللهُ السَّبُتِ وَكَانَ اَمْ اللهِ مَفْعُولًا ۞

والمحصنات (٥)

ای هغو کسانو چه ورکړی شوی دی دوی ته کتاب (ای کتابیانو!) ایمان راوړئ تاسی! په هغه (قرآن) چه نازل کړی دی مونږ حال دا چه تصدیق کوونکی دی د هغه کتاب چه تاسی سره دی پخوا له هغه چه هوار کړو مونږ ډیر مخونه نو وګرځوو دا (هوار مخونه) په شاګانو د دوی یا پخوا له دی چه لعنت کړی وو مونږ په اصحابو (د ورځی) د شنبی او دی امر (حکم) د الله کیدونکی (خامخا).

تفسیر: په پخوانیو آیتونو کښی یی د یهودانو ضلالت او د دوی د مختلفو قبائحو ذکر وفرمایه اوس هغوی ته د خطاب په ډول (طریقه) د ایمان او د قرآن د تصدیق حکم ورکاوه شی او وویرول شول چه له مخالفت څخه ځانونه وژغوری (وساتی). مطلب ئی دا دی چه «ای اهل د کتابو! ایمان راوړئ! په هغه «قرآن» چه احکام ئی له (تورات) سره موافق او د هغه مصدق دی. ایمان راوړئ! پخوا له هغه څخه چه مونډ ستاسی د مخ علامی یعنی سترګی پوزی او نور بدل کړو. مطلب دا چه که تاسی ایمان را نه وړئ، نو ستاسی څیری بدلوو او بیا ئی د شا په لوری اړوو. یعنی ستاسی مخ له چیت پیت کولو څخه وروسته د څت په لوری او ستاسی څټ د مخ په لوری اړوو. اړوو. (یاد ا چه) ایمان راوړئ پخوا له دی نه چه مونډ ډیر مخونه محوه کړو او د څتونو په شان یوه تخته ئی وګرځوو.» یا به د شنبی د ورځی د مسخ شویو خلقو په شان تاسی هم مسخ کړو او له تاسی څخی به وړ

د ﴿ اَصُّحْبَ السَّبْتِ ﴾ قصه د والاعراف، به سورت كنبى مذكوره ده.

# إِنَّ اللهَ لَا يَغُفِرُ أَنَ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغُفِرُ مَا دُوْنَ ذَ لِكَ لِمَنَ يَشَرُكَ بِهِ وَيَغُفِرُ مَا دُوْنَ ذَ لِكَ لِمَنَ يَشَرُكُ بِاللهِ فَعَدِ افْ تَرَى إِثْمًا عَظِيمًا ﴿

بیشکه چه الله نه بښی دا چه شریک ونیولی شی له (الله سره او بښی هغه (ګناه) چه ښکته وی له شرکه (لویه وی که وړه) هغه چاته چه اراده وفرمائی (د مغفرت ئی) او هر هغه څوک چه شریک ونیسی. له الله سره نو په تحقیق ویی تړل (په الله) دروغ لوی (او وئی کړه) ګناه ډیره لویه.

تفسیر: یعنی مشرک ته له سره مغفرت نشته بلکه دوزخ ئی دائمی سزا ده. هو ا له شرک محنی ښکته چه کوم صغیره گناهونه دی یا کبیره. هغه کرد (ټول) د مغفرت وړ (لائق) دی الله تعالیٰ د هر چا د مغفرت اراده چه وفرمائی د هغه صغیره او کبیره گناهونه سره له څه عذاب ورکولو والمحصنات (٥)

یا بی له عذاب ورکولو معافوی او دا د دی په لوری اشاره ده څرنګه چه یهودان په کفر او شرک کښی مبتلا دی، نو دوی دی د مغفرت توقع او هیله (امید) نه کوی!.

#### ٱڵۿڗۜۯٳڶٙؽٳڷؽؽؙؽؙڒٛڴۏٛؽٙٲڹؙؙٛۺٛۿؗۿ۫؇ڹڸٳ۩۠ۿؽؙۯؙڴؽؙڡۜؽ ؾۜۺٙٵٚٷۘۅٙڵٳؽ۠ڟڶؠٷٛؽؘڣٙؿؽڰ۞

آیا نه دی کتلی ته (نه ئی خبر له حاله د) هغو کسانو چه پاکوی دوی ځانونه خپل (او په واقع کښی داسی نه دی) بلکه (خاص) الله پاکوی هغه څوک چه اراده وفرمائی (د پاکی ئی) او ظلم به ونه کړی شی پر دوی په اندازه د یوه نری تار (هم).

تفسیر: یعنی یهودان سره له دومره خرابیو بیا هم خپل خانونه پاک او مقدس گنی، تر دی چه خپل خانونه پاک او مقدس گنی، تر دی چه خپل خانونه «ابناوالله» او «احباوالله» هم بولی چه بیخی چنی (بیکاره) او لغوه خبره ده، بلکه د هر چا په نسبت چه الله تعالی اراده وفرمائی هغه مقدس او پاکیزه کوی او د یهودانو په تشه وینا سره هیڅ نه کیږی. د دغو متکبرانو په ډله باندی به لو ظلم هم نه کیږی یعنی دغه ډله به د خپلو بدو عملونو له سببه په لوی عذاب اخته کیږی او په دوی باندی به هیڅکله په ناحقه سره عذاب نه واردیږی.

(فَائَلُه): یهودانو چه خوسی (سخی) ته عبادت کاوه او حضرت (عزیر علیه السلام) ته ئی د الله تعالیٰ ځوی ویل کله چه هغوی دا آیت ﴿ اِلْتَاللَهُ لَاَیْغُورُ اَلَیْ یُکُورُ اِی الله الله الله الله الله ویل چه «موند خو مشرکان نه یو بلکه د الله تعالیٰ خاص بندگان او د انبیاؤ گامن یو او پیغمبری زموند میراث ده .) نو الله تعالیٰ د دوی د دغی لویی او گانمنی په مقابل کښی دا آیت نازل کړ . (فتیل هغی نری پردی ته وایی چه د تارونو په شان د خرماؤ د زړو په چاودونو کښی وی .)

#### أنظُرُكَيْفَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ الكَيْنِ بُ وَكَفَى بِهَ إِنْمَا مُّبِينًا ٥

و گوره ای (محمده!) چه څرنګه تړی دوی په الله باندی دروغ او (بس) دی دا (دروغ) کناه ښکاره.

تفسیر: یعنی څومره د تعجب خبره ده چه په الله تعالیٰ باندی دا ډول (طریقه) تهمتونه کوی. او د کفر او شرک له ارتکاب سره خپلو ځانونو ته د الله تعالیٰ دوستان وایی او د الله تعالیٰ په نزد

د مقبولیت مدعیان دی. او داسی سخت تهمت کول د دوی د صریح ګنهګار کیدلو له پاره بیخی کافی دی.

# اَلَهُ تَرَالَ الَّذِينَ الْوَتُوانَصِيْبًامِّنَ الْكِتْبِيُومِنُونَ بِالْجِبْتِ وَالطَّاغُوْتِ وَكَالَمُونِ الكَوْنَ بِالْجِبْتِ وَالطَّاغُوْتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ الْمَنُواسَمِيلُا ﴿ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ الْمَنُواسَمِيلُا ﴿ وَيَقُولُوا لَهُ الْمَائُولُ الْمَائُولُ الْمَائُولُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

آیا نه دی کتلی تا هغو کسانو ته چه ورکړی شوی ده دوی ته برخه له کتاب څخه ایمان راوړی دوی په حق د هغو کسانو کښی چه کافران شوی دی دا (کفار) ښه لاره موندونکی دی له هغو کسانو څخه چه مؤمنان دی له جهته د لاری.

تفسیو: په دی آیت کښی هم د یهودانو د شرارت او خباثت اظهار دی، خبره دا ده کله چه د یهودانو په زړونو کښی د حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم عداوت زیات شو، نو د (مکی معظمی د مشرکانو سره مله او د هغوی سره متفق شول او د مشرکانو د خوښی او د ضرورت له مخی ئی د بتانو تعظیم وکړ او ویی ویل چه «ستاسی دین د مسلمانانو له دین څخه بهتر دی» او د دی کار سبب یوازی حسد وه او غوښتل ئی چه د نبوت او دینی ریاست پرته (علاوه) له مونږ ځنی بل چاته ولی ورکړی شوی دی؟ نو په دی مناسبت الله تعالیٰ په دوی باندی الزام آړوی او په دی آیتونو کښی هم دا خبری مذکوری دی.

# اوللإك الكذين لَعَنَهُ مُ اللهُ وَمَن تَلْعَنِ اللهُ فَكَنْ يَجِدَ لَهُ نَصِيْرًا اللهُ

دا (حکم کوونکی په غوره والی د کفارو) هغه کسان دی چه لعنت کړی دی (په دوی باندی) الله او هر هغه څوک چه لعنت (پری) وکړی الله نو له سره نه مومی (ته) ده لره کوم مددګار (د عذاب دفع کوونکی).

تفسیر: یعنی دا خلق سره له دی چه اهل کتاب دی، د نفسانی اغراضو له سببه ئی د بتانو

تعظیم و کړ او د کفر طریقه ئی د اسلامی طریقی څخه افضله ښکاره کړه ، نو په دوی باندی د الله تعالیٰ لعنت دی او په هر چا باندی چه الله تعالیٰ لعنت و کړی د هغه حامی او مددګار په دنیا او آخرت کښی هیڅوک نشی کیدی ، نو چه اوس دوی د خپلی مرستی (مدد) په طمع د مکی شریفی د مشرکانو سره موافقت کړی دی دا بیخی لغو او چتی (فضول) کار دی لکه چه په دنیا کښی یهودانو ډیر زیات ذلتونه وګالل (برداشت کړل) ، په آخرت کښی به هم په سختو عذابونو اخته کیږی.

#### آمُ لَهُ وْنَصِيْبٌ مِّنَ الْمُلْكِ فَإِذَّ اللَّا يُؤْثُونَ النَّاسَ نَقِيْرًا إِلَّا

آیا شته یهودانو ته څه برخه له ملکه (له سلطنته؟ یعنی نشته! او که شی) نو په دغه وخت کښی به ورنه کړی دوی خلقو ته (په اندازه د) نقیر.

تفسیر: یهودانو داسی خیال کاوه چه نبوت او د دین سرداری زموند میراث دی. او یوازی موند د هغه لیاقت لرو، نو ځکه به ئی د عربی نبی صلی الله علیه وسلم د منلو او متابعت کولو څخه عار کاوه او یو له بل سره به ئی ویل بالاخر حکومت او باچاهی موند ته رسیدی که د څو ورڅو له مخی دا مشرتوب نورو ته هم ورورسیدی هیڅ پروا نشته. نو په دی نسبت دا آیت نازل شو، چه مطلب ئی دا دی «آیا یهودانو ته په سلطنت کښی څه برخه شته؟ یعنی له سره دوی په سلطنت کښی څه برخه شته یعنی له سره دوی په سلطنت کښی څه برخه نه لری، که دوی ته سلطنت ورورسیدی نو خلقو لره د یوی دری په اندازه هم فائده نه رسوی. یعنی دوی داسی بخیلان دی چه پخپله باچاهی کښی هم فقیرانو ته یوه دره شی نه ورکوی. (حال دا چه له سلطنت سره عطاء سخا او ورکړه لاژمه ده).

### آمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا الله هُوُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ ۚ فَقَدُ التَّيْنَا ۗ الَ إِبْرُهِ يُوَالْكِمْبُ وَالْحِكْمُةَ وَالتَّيْنُهُ مُ مُلْكًا عَظِيمًا ۞

بلکه آیا حسد کوی دغه (یهودان) خلقو سره (له محمد او اصحابو سره یی) پر هغه شی چه ورکړی دی هغو ته الله له فضل (احسان رحمت) خپل، نو یه تحقیق ورکړی دی مونږ اولادی د ابراهیم ته کتاب (تورات، زبور، انجیل) او حکمت (شرعی علوم، ژوری (اوچتی) خبری) او ورکړی دی مونږ دوی ته سلطنت ډیر لوی.

تفسير: يعنى آيا كه يهودان په حضرت محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم او د دوى په اصحابو

باندی د الله تعالیٰ (د نصرت، عزت، عظمت، سیادت او د نورو) فضائلو او انعامونو له لیدلو څخه له ډیری رخی (کینی) او حسده مری، نو دا بیخی د دوی لیونتوب او ناپوهی ده څکه چه مونږ د حضرت ابراهیم علیه السلام کورنی ته (چه اسحاق، اسمعیل، یعقوب، یوسف، موسٰی، داؤد، سلیمان، عیسیٰ، محمد «صلی الله علیه وسلم» او نور انبیاء علیهم السلام دی) کتاب، علم، حکمت او عظیم سلطنت عنایت کړی دی، نو بیا یهودان د څه له مخی د محمد رسول الله صلی الله علیه وآله وصحبه وسلم په نبوت او عزت باندی حسد او له دوی محنی انکار کوی؟ محکه چه اوس هم نبوت او عزت د ابراهیم علیه السلام په کورنی کښی دی.

# فَمِنْهُمْ مِنْ امْنَ بِهِ وَمِنْهُمُ مِنْ صَلَّاعَنْهُ وَكَفَىٰ بِجَهَلَّمُ سَعِيْرًا ا

نو ځینی له دغو یهودانو هغه دی چه ایمان ئی راوړی په محمد او ځینی له دغو (یهودانو) هغه دی چه څنګ ئی کړی دی. له محمد څخه او بس دی دوزخ (د کفارو د عذاب دیاره) ځوښ وهونکی.

تفسیر: یعنی د حضرت ابراهیم علیه السلام کورنی ته الله تعالیٰ تل تر تله لویی ورکړی ده. او حضرت محمد صلی الله علیه وسلم هم له همغی کورنی څخه دی، نو که څوک بی سببه یوازی د رخی (کینی) او حسد لامله (له وجی) محمد صلی الله علیه وسلم نه منی، نو د هغه د سوڅحولو له پاره د دوزخ لمبی وهونکی اور بس او کافی دی.

#### إِنَّ الَّذِيْنَ كُفَّرُ وَإِيالَتِنَا سَوْفَ نُصِّلِيُهِمْ نَارًا \*

بیشکه هغه کسان چه کافران (منکران) شوی دی په آیتونو زمونږ ژر به ننباسو مونږ دوی اور ته (چه یکښی سوځولی شی)

تفسیر: په پخوانی آیت کښی د مؤمنانو او کافرانو ذکر ؤ اوس د مطلق مؤمن او د کافر د جزا او سزا ذکر د کلیی قاعدی په ډول (طریقه) کیږی، چه د ایمان په لوری ښه ترغیب او له کفر څخه بیخی ترهیب وشی.

#### كُلَّمَا نَضِعَتُ جُلُودُهُمُ بِنَكُ لَنْهُمُ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَنْ وَقُوا الْعَنَابُ

هر کله چه پاخه شی (وسوځیږی) پوستکی د دوی (په اور کښی نو) بدلوو مونږ دوی ته پوستکی غیر له هغو، له پاره د دی چه وڅکی دوی (تل تر تله

نوی نوی) عذاب؛

تفسیر: یعنی د کافرانو په عذاب کښی د نقصان او کمی د نه راتللو له سببه، د دوی د پوستکی له سوځیدلو څخه وروسته، دوی ته بل پوستکی ورآغوندو او د هغه په عوض ئی ورشین کوو. مطلب دا چه کافران به تل تر تله او یو شان په عذابونو کښی آخته او مبتلا وی.

#### إِنَّ اللهَ كَانَ عِزِيْزًا حَكِيْبًا ۞

بیشکه چه الله دی ښه غالب قوی (د احکامو په انفاذ) لوی حکمت والا (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی)

تفسیر: یعنی بیشکه الله تعالیٰ ډیر زبردست او غالب دی. د کافرانو په هسی سزا ورکولو کښی الله تعالیٰ جل جلاله ته هیڅ کومه سختی نشته. او د حکمت خاوند دی چه کافرانو ته د خپل حکمت سره سمه دا سزا ورکوی.

# وَالَّذِيْنَ امَنُوْا وَعِلُوا الصِّلِاتِ سَنُدُ خِلْهُمْ جَنْتٍ تَجْوِى مِنْ تَعْتِهَا الْأَنْهُرُ خلِدِيْنَ فِيُهَا آبَدًا لِهُمُ فِيْهَا اَزُواجُمُّ مُطَهَّرَةٌ 'وَنُدُ خِلْهُمْ ظِلَّا ظَلِيْلًا ۞

او هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) زر به ننه باسو مونږ دوی په (هغو) جنتونو کښی چه بهیږی له لائدی د (ماڼیو او ونو) د دوی ویالی همیشه وی به دوی په دغو (جنتونو) کښی تل (بی انتها بلا انقطاع) وی به دوی ته په دی جنتونو کښی ښځی پاکی کړی شوی (له ټولو ناپاکیو څخه) او ننه به باسو مونږ دوی په ګڼو سیورو (په دائمی نعمت او راحت).

تفسیر: یعنی مؤمنان به تل تر تله په جنت کښی اوسیږی، او دوی ته به هسی ښایسته ښځی ور په برخه کیږی چه له حیض، نفاس او له نورو دنیوی ککړتیاؤ ځنی به بیخی وی به په ډیرو ګڼو سیورو کښی داخل کړو چه د لمر له تودوخی او نورو ځنی به بیخی محفوظ وی.

#### إِنَّاللهُ يَامُوُكُمُ آنَ ثُوَدُّواالْوَمْنَةِ إِلَى اَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمَةُمُّ بَيْنَالِكَاسِ اَنْ تَحْكُمُوْا بِالْعَدُالِ

بیشکه الله امر کوی په تاسی (ای مؤمنانو!) د دی چه وسپارئ تاسی امانتونه اهل د اماناتو ته او کله چه حکم کوئ تاسی (ای قاضیانو! ای حاکمانو!) په منځ د خلقو کښی نو (امر کوی الله چه) حکم وکړئ په انصاف سره!

تفسیر: په یهودانو کښی دا عادت و چه په امانتونو کښی به ئی خیانت کاوه او د خصوماتو په فیصلو کښی به ئی رشوتونه اخیستل او په نورو اسبابونو سره به ئی د یوه پلو خاطر، لحاظ، رعایت کاوه او د حق په خلاف به ئی حکمونه کول. نو ځکه مسلمانان له هسی چارو ځنی ممنوع کرځولی شوی دی منقول دی چه د مکی شریفی د فتحی په ورځ رسول الله مبارک اراده درلوده (لرله) چه (بیت الله) شریف ته دننه ننوځی د کعبی شریفی کلی (چابی) (مفتاح) ساتونکی حضرت عثمان بن طلحة رضی الله تعالیٰ عنه د کعبی شریفی د کلی (چابی) له ورکولو څخه انکار وکړ، نو (حضرت علی کرم الله وجهه) د ده له لاسه کلی (چابی) په زوره واخیستله او ور ئی پرانیت کله چه د الله تعالیٰ جل جلاله رسول صلی الله علیه وسلم د کعبی شریفی نه د باندی ووتلو حضرت عباس رضی الله تعالیٰ عنه وغوښتل چه دا د (بیت الله شریف) کلی (چابی) باندی ووتلو حضرت عباس رضی الله تعالیٰ عنه وغوښتل چه دا د (بیت الله شریف) کلی (چابی) تعالیٰ عنه ته وروسپارله شوه (او تر نن ورځی پوری هغه کلی (چابی) همغی کورنی سره پاتی ده عثمان بن طلحة رضی الله عنه به تل ویل، که زه پوهیدی چه رسول الله «صلی الله علیه عثمان بن طلحة رضی الله علیه وسلم» کلی (چابی) همغی کورنی سره پاتی ده وسلم» کلی (چابی) نو کلی (چابی) به می تری منع کړی نه وی!.)

## إِنَّ اللهَ نِعِمَّا يَعِظْكُمْ بِهِ إِنَّ اللهَ كَانَ سَمِيْعًا بَصِيْرًا ۞

بیشکه الله ښه شی چه پند درکوی تاسی ته په هغه سره (چه د امانتونو اداء او په عدل سره حکم کول دی) بیشکه چه الله دی ښه اوریدونکی (د ټولو اقوالو) ښه لیدونکی (عالم په پټو او ښکاره ؤ)

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ چه تاسی ته د امانتونو په اداء او عدل سره حکم فرمایی، دغه تاسی ته بیخی مفید دی، او الله تعالیٰ ته ستاسی پټ او ښکاره او اوسنی او راتلونکی خبری ښی معلومی دی، نو کالهٰی حکم په دی، نو که اوس چیری تاسی ته د امانت اداء کول یا عدل مفید معلوم نشی، نو د اللی حکم په

مقابل کښي، به هغه څه اعتبار ونه لري.

# يَآيَّهُ الَّذِيْنَ امْنُوْ اَطِيعُوااللهَ وَاطِيعُواالرَّسُوْلَ وَاوْلِي الْأَمْرِمِنْكُوْ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (ای مؤمنانو!) حکم ومنئ تاسی د الله! او حکم ومنئ تاسی د حکم الله! او حکم ومنئ) د خاوندانو د حکم له تاسی (مسلمانانو یعنی حاکمانو او مشرانو!)

تفسیو: په پخوانی آیت کښی یی قاضیانو او حاکمانو ته د علل حکم وفرمایه اوس نورو ته د حاکمانو او قاضیانو د حکم په متابعت کولو سره حکم ورکاوه کیږی چه له دی مخخه دا راښکاری چه د حکامو او قاضیانو حکم منل به هلته واجبیږی چه دوی د حق اطاعت وکړی. (فائله): د اسلامی باچا او د ده د وزیرانو، حاکمانو، قاضیانو، لښکری مشرانو او د نورو واکدارانو حکم منل ضرور دی، تر مخو چه دوی د الله تعالیٰ او د رسول الله صلی الله علیه وسلم له احکامو مخنی مخالف کوم حکم ونه کړی، که د الله تعالیٰ او د رسول الله صلی الله علیه وسلم د صریحو احکامو په خلاف کوم حکم ورکړی، نو د دغه حکم منل له سره نه دی په کار!

# فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْ فَرُدُوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ وَ الرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ وَ تُومِنُونَ بِإِللهِ وَالْيَوْمِ الْاِخِرِ الْمُعْمِ الْاِخِرِ الْمُعْمِ الْاِخِرِ اللهِ وَالْيَوْمِ الْاِخِرِ اللهِ وَالْيَوْمِ الْاِخِرِ اللهِ وَالسَّامِ وَالْيَوْمِ الْاِخِرِ اللهِ وَالسَّامِ وَالْيَوْمِ الْاِخِرِ اللهِ وَالسَّامِ وَالْيَوْمِ الْوَجِرِ اللهِ وَالسَّامِ وَالسَّامِ وَالْيَوْمِ الْوَجِرِ اللهِ وَالسَّامِ وَالْيَوْمِ الْوَالْمِ

نو بیا که جگره وکره تاسی په یوه شی کښی نو وگرځوئ تاسی دا (کار) طرف د الله ته (د الله کتاب ته). او رسول ته (د رسول الله حدیث ته) که یئ تاسی چه (په اخلاص سره) ایمان لرئ تاسی په الله او په ورځی آخری (قیامت) باندی؛

تفسیر: یعنی که د تاسی او د اولوالامر په منځ کښی کوم اختلاف پیښ شی، چه د حاکم دا حکم د الله تعالیٰ او د رسول الله صلی الله علیه وسلم له حکم سره موافق دی که مخالف؟ نو د الله جل جلاله کتاب او د رسول الله صلی الله علیه وسلم سنتو ته رجوع و کړئ! او د هغو له مخی د دی خبری فیصله و کړئ! چه ایا هغه حکم فی الحقیقت د الله تعالیٰ او د رسول الله صلی الله علیه وسلم له حکم سره موافق دی که مخالف؟ او هره هغه خبره چه محققه شی، نو ښایی چه هغه بالاتفاق مسلمه او معموله و کنئ!، او ښایی چه اختلاف له منځه ورک کړئ! که تاسی په الله تعالیٰ او د قیامت په ورځ باندی له زړه ایمان لرئ نو خامخا به د اختلاف په صورت کښی د الله تعالیٰ او د قیامت په ورځ باندی له زړه ایمان لرئ نو خامخا به د اختلاف په صورت کښی د الله تعالیٰ

او د رسول الله مبارک د حکم په لوری رجوع و کړئ! او د کتاب الله او رسول الله صلی الله علیه وسلم د سنت د حکم له مخالفت ځنی به هرومرو (خامخا) ویریږئ! چه له دی ځنی دا حکم راڅرګند شو، هر هغه څوک چه د الله تعالیٰ او د رسول الله مبارک له حکم څخه تښتی، مسلمان به نه وی نو ځکه که د دوو مسلمانانو په منځ کښی کومه جګړه پیښه شی او یو د دوی هغه بل ته ووائی راځه چه شریعت ته لاړ شو، او دا بل ووایی چه زه شریعت نه پیژنم (نستغفرالله) یا زه (نعوذ بالله) له شریعت سره څه کار نه لرم. نو هغه ته مونډ په یقین سره کافر ویلی شو.

#### ذلِكَ خَيُرُوّا حُسَنُ تَاوُيْلًا

دغه (رجوع الله او رسول الله ته) خیر (ډیر غوره دی تاسی ته له ناقصه فکر ستاسی) او دا (رجوع) ډیره ښه ده د عاقبت له جهته.

تفسیر: یعنی خپل منازعات او اختلافات الله تعالیٰ او رسول الله صلی الله علیه وسلم ته راجع کول، او د الله تعالیٰ او رسول الله صلی الله علیه وسلم حکم منل مفید دی له دی نه چه پخپلو منځونو کښی سره جګړی او شخړی (جنګونه) وکړئ!، یا له خپلی رائی سره سم کومه فیصله صادره کړئ، ځکه چه د شریعت په لوری د رجوع کولو انجام بهتر دی.

ٱلُهُ تَرَالَى الَّذِينَ يَزِعُمُونَ أَنَّهُمُ الْمَنُوْابِمَاۤ أُنْوِلَ الَّذِكَ وَمَاۤ أُنُولَ الْمُورَا مِنْ قَبُلِكَ يُرِيُدُونَ آنَ يَتَحَاكَمُوۡ آاِلَى الطّاعُوْتِ وَقَدُ أُمِرُوۡۤ اَنْ تَكُفُرُوۡابِ ﴿ وَيُرِيدُ الشَّيُطْنُ آنَ يُّضِلَّهُمُ ضَلاً ابْعِيْدُا ﴿

آیا نه دی کتلی تا هغو کسانو ته چه (ظاهری) دعوی کوی دوی چه بیشکه دوی ایمان راوړی دی په هغه (قرآن) چه نازل کړی شوی دی تاته (ای محمده!) او په هغو (کتابونو) چه نازل کړی شوی دی پخوا له تانه (ای محمده!) اراده لری دوی چه وروړی (خصومت خپل) په طرف د شیطان (کعب

والمحصنات (٥)

بن اشرف) او په تحقیق حکم کړی شوی دی دوی ته چه کافر دی شی دوی په ده سره (وویی نه منی) او اراده لری شیطان دا چه ګمراه کړی دوی په ګمراهی لری سره (له حقه).

تفسیر: یهودان د خصوماتو به فیصله کولو کښی له رشوت او مراعات سره عادی شوی وو. ځکه هغه کسان چه دروغجن، منافقان او خائنان به وو، نو دوی به خپلی دعوی او جگړی يهودی عالمانو ته وړلی او پهوديان په ئې غوره کول چه هغوی په د دوې رعايت او خاطر کاوه نو داسې خلق تاسي ته اي محمده ! صلى الله عليه وسلم د خپلې معاملي راوړل. نه خوښوي، ځکه چه تاسي د حقانیت رعایت کوئ ا. او د بل هیچا رعایت له سره نه کوئ ا یه (مدینی منوری) کښی د یوه یهودی او د یوه منافق په منځ کښي (چه له ورایه د مسلمان په شان ښکاریده) په کومه خبره باندی جگړه پیښه شوه. یهودی چه په رښتیا ؤ، ویی ویل «راشه! چه محمد ته لاړ شو!» منافق چه یه ناحقه ؤ ویی ویل «راځه! چه (کعب بن اشرف) ته لاړ شو!» چه د یهودانو عالم او مشر ؤ بالاخر دوی دواړه د رسول الله مبارک په حضور کښي حاضر شول. رسول اکرم صلي الله عليه وسلم د جګړی د پیښې له اوریدلو څخه وروسته د یهودی حق ثابت کړ. کله چه دوی دواړه د رسول الله صلى الله عليه وسلم له حضوره د باندى ووتل منافق وويل «راحُه! چه حضرت عمر رضى الله تعالىٰ عنه ته ولاړ شو!، هره فيصله چه حضرت عمر رضي الله تعالىٰ عنه وكړه همغه به سره ومنو ا او د رسول الله صلى الله عليه وسلم يه فيصله راضي نشو او قناعت ئي ونه كړ. اغلباً ده به هسي گڼلي وی چه څرنګه زه د اسلام مدعی یم. نو خامخا به حضرت عمر رضی الله تعالیٰ عنه د دی یهودی یه مقابل کښی زما رعایت کوی، نو حضرت عمر رضی الله تعالیٰ عنه ته ولاړل چه د نبوی صلی الله عليه وسلم يه حكم به ئى د (مدينى منورى) فيصلى صادرولى، كله چه حضرت عمر رضى الله تعالیٰ عنه دغه جګړه واوریده او د یهودی له بیان ځنی ورښکاره شوه چه دا جګړه د رسول الله مبارک حضور ته هم رسیدلی او رسول الله صلی الله علیه وسلم د هغی قضیی یه نسبت خپله فیصله هم صادره کړی ده او د حضرت نبوی له فیصلی سره سم په دغه جګړه کښی هغه یهودی رښتینی او غالب بيژندل شوى دى. نو حضرت عمر رضى الله تعالىٰ عنه دغه منافق وواژه او ويى فرمايل «څوک چه د داسې يو حقاني قاضي فيصله ونه مني، نو د هغه فيصله دی په دی ډول (طريقه) سره وكړه شي!» د دى منافق مقتول وارث د رسول الله صلى الله عليه وسلم يه حضور كښي راغي او په حضرت عمر رضي الله تعاليٰ عنه باندي ئي د قتل دعويٰ دائره کړه او قسمونه ئي ياد کړل. چه دی حضرت عمر رضی الله تعالیٰ عنه ته د دی لامله (له وجی) تللی ؤ چه سایی هغه به دی معامله کښي د دوی په منځ کښي روغه او صلح وکړی. او داسې نه و چه هغه د - رسول الله مبارک له فیصلی محنی انکار او غاړه غړولی وه . نو دلته دا آیتونه نازل شول او په دی آیتونو کښي اصل حقیقت ښکاره کړی شو. او د حضرت عمر رضي الله تعالیٰ عنه لقب «فاروق» وټاکل (مقرر) شو.

# وَاِذَا قِيْلَ لَهُمُ تَعَالَوُا إِلَى مَا آَنُزَلَ اللهُ وَ إِلَى الرَّسُولِ رَايْتَ الْمُنْفِقِيْنَ يَصُدُّونَ عَنْكَ صُدُودًا ﴿

او کله چه وویل شی دی (منافقانو) ته راځئ! طرف د (حکم د) هغه (کتاب) ته چه نازل کړی (رالیږلی) دی. الله (یعنی قرآن ته) او طرف د (حکم د) رسول (د ده) ته (د جګړی د فیصلی له پاره) نو ګوری به ته منافقان چه ګرځی به له تا (له ډیری دښمنی) په ګرځیدلو سره.

تفسیر: یعنی که په کومه جگړه کښی منافقانو ته وویل شی چه «د هغه حکم په لوری راشئ! چه د الله تعالیٰ له لوری نازل شوی دی او د هغه د رسول په مخ کښی خپلی جگړی وړاندی کړئ!» کله چه دوی ظاهرا د اسلام مدعیان دی. نو ځکه په صاف ډول (طریقه) سره انکار نشی کولی، مگر ستاسی په حضور کښی د راتللو او د الله جل جلاله د حکم له منلو څخه ځانونه ژغوری (بچ کوئ) او بیرته ستنیږی (واپس کیږی)، او غواړی چه په کوم چل او فریب سره ځان تری ګوښه (بیل) کړی. او له رسول الله مبارک څخه پرته (علاوه) بل کوم ځای ته چه د دوی زړونه ئی غواړی لاړ شی او هلته خپلی جگړی فیصله کړی.

## فكيفَ إِذَ الصَّابَتُهُمُ مِّصِيبَة لَهُمَا قَكَ مَتُ آيْدِيهِمُ ثُمَّرَجَا ءُوُكَ يَحْلِفُونَ فَيْ اللهِ إِنْ آرَدُنَا إِلَّا حُسَانًا وَتَوْفِيْقًا ﴿

نو څه به وی (حال د دوی) کله چه ورسیږی دوی ته کوم مصیبت (د منافق د وژلو غم) په سبب د هغو (ګناهونو) چه وړاندی لیږلی دی لاسونو د دوی (چه د رسول الله د حکم نه منل دی) بیابه راشی دوی تاته (ای محمده!) چه قسمونه به خوری په الله چه اراده نه وه کړی مونږ (عمر ته په ورتلو) مګر د ښیګڼی (اصلاح) او موافقت (د جګړه کوونکو ـ نه مخالفت ستا)

تفسیر: یعنی دا گردی (تولی) خبری خو وشوی مگر دا منافقان به هلته څه وکړی چه دوی ته د دوی د اعمالو په بلل کښی عذاب ورورسیږی. یعنی د خصوماتو په فیصلو کښی ستاسی په حضور کښی له راتلو څخه ویریږی او بیرته ځان کوی او کله چه پر دوی باندی عذاب نازل شی نو هلته به دا منافقان څه وکړی شی پرته (علاوه) له دی چه د رسول الله مبارک په خدمت کښی راشی او

قسمونه وخوری چه موند د حضرت عمر رضی الله تعالیٰ عنه خدمت ته یوازی د دی مقصد له پاره تللی وو، چه ښائی هغه زموند په منځ کښی صلحه (روغه) وکړی او زموند مقصود له سره د رسول الله صلی الله علیه وسلم له ارشاد ځنی ځان ژغورل (ساتل) یا غاړه غړول او اعراض نه ؤ.

### اُولِيَّكِ الَّذِيْنَ يَعْلَمُ اللهُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَعُرِضَ عَنْهُمُ وَعِظْهُمُ وَقُلُ لَهُمُ فِيَ اَنْشِهِمُ قَوْلِ اللهُ عَاصَ

دغه (منافقان) هغه کسان دی چه معلوم دی الله ته هغه شی (هم) چه په زړونو د دوی کښی دی نو څنګ (تغافل) وکړه! له دوی څخه (او ناحقه معاذیر (عذرونه) ئی مه منه!) او پند ورکړه دوی ته او ووایه (ای محمده!) دوی ته په حق د نفسونو د دوی کښی خبره بلیغه (تاثیرناکه).

تفسیر: په دی آیت کښی حق تعالیٰ د دوی د قسم او د پخوانی معذرت تکنیب وفرمایه چه منافقین هره خبره چه جوړوی هغه دی جوړه کړی الله تعالیٰ ته د دوی د زړونو خبری ښی ښکاره دی. یعنی د دوی نفاق او دروغ او نوری پلمی (تلبیرونه) ډیری ښی ورته معلومی دی. نو اوس د الله تعالیٰ پر حکم باندی اکتفاء او د منافقانو له خبرو محنی تغافل وفرمایه! او د دوی په خبرو باندی هیڅ تقصیر مه باندی هیڅ تقصیر مه فرمایه!. او د دوی له هدایت څخه مه ناامیده او مه مأیوس کیږه!.

#### وَمَاۤاَرُسَلۡنَامِنُ تَسُوۡلِ اِلۡالِيُطَاءَ بِإِذۡنِاللّٰهِ وَلَوۡاَتُكُمُ إِذۡظَلَهُوۡۤااَنۡفُسُهُمۡ جَآءُوُكَ فَاسۡتَغۡفَرُوااللّٰهَ وَاسۡتَغۡفَرُ لَهُمُ الرَّسُوۡلُ لَوۡجَدُوااللّٰهَ تَوَّابًا رَّحِيۡمًاۤ۞

او نه دی لیږلی مونږ هیڅ رسول مګر (لیږلی مو دی) د دی له پاره چه حکم ومانه شی د ده په اذن (حکم فرمائلو) د الله سره او که بیشکه دغه (منافقان) کله چه ظلم وکړی دوی پر ځانونو خپلو (په منلو د حکم ستا) راغلی وی تاته پس مغفرت غوښتی وی دوی له الله او مغفرت غوښتی وی دوی ته رسول (د الله هم) نو خامخا به موندلی ؤ دوی الله ښه قبلوونکی د توبی

#### ډير رحم والا (د اجر او ثواب په انعام سره).

تفسیر: یعنی الله جل جلاله هر هغه رسول چه د خپلو بندگانو په لوری لیږی، نو په دی غرض ئی لیږی، چه د الله جل جلاله له حکم سره سم گرد (تول) بندگان د هغه خبری ومنی نو دا ضروری لیږی، چه د الله جل جلاله له حکم سره سم گرد (تول) بندگان د هغه خبری ومنی نو دا ضروری وه چه دی خلقو هم د رسول الله مبارک ارشاد د زړه له کومی، بی تأمله لا له پخوا محخه منلی وی او که له گناه او خرابی کولو محخه وروسته هم ویښ او متنبه شوی وی او له الله تعالیٰ محنی وی می معافی دعا کړی وی نو الله تعالیٰ به د دوی توبه قبوله کړی وی می دوی داسی خراب کار وکړ، چه اول ئی د (رسول الله) له حکم محنی چه عینا د الله تعالیٰ حکم و، غاړه وغړوله، نو کله چه د هغه وبال پر دوی باندی ولوید، بیا هم متنبه او تائب نشول، بلکه د دروغو په قسمونونی لاسونه پوری کړل،او په بیڅایه تاویلاتوپسیولوپدل، نودداسی کسانو مغفرت به په څه ډول (طریقه) سره وشی؟

# فَلَا وَرَبِّكِ لَا يُؤُمِنُونَ حَتَى يُحَكِّمُوْكَ فِيمَاشَجَرَبَيْنَهُمُ ثُمَّ لَا كَوْرَبِيْنَهُمُ ثُمَّ لَا كَيْدِبُ وَالْفَاسَانِ اللَّهُ وَالْسَلِيمُ اللَّهُ وَالسَّلِيمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّهُ وَالْمُوالِولُولُولُ وَاللِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُولَا الللّهُ وَال

پس قسم دی په رب ستا چه نه مؤمنان کیږی دوی تر هغه پوری چه حکم (منصف) کړی دوی تاپه هغه جګړه کښی چه پیښه شوی ده په منځ د دوی کښی بیا ونه مومی دوی په نفسونو (زړونو) خپلو کښی خپګان (تنګی ـ ناراضی) له هغه شی چه حکم (فیصله) کړی وه تا او (ویی) منی دوی په منلو سره «بی له جګړی په خوښی سره».

تفسیر: یعنی منافقان خومره بیهوده خیاله دی؟ او خومره خوشی چتی (بیکاره) پلمی (تفسیر: یعنی منافقان خومره بیهوده خیاله دی؟ او خومره خوشی چتی (بیکاره) پلمی (تلبیرونه) او حیلی جوړوی؟ دوی دی چه وپوهیږی چه مونږ په خپل واد کښی تا منصف او حاکم ونه گڼی، او ستاسی له فیصلو او حکمونو څخه د دوی په زړونو کښی هیڅ یو قسم خپګان او تنګی او ناخوچی رانه شی، او ستاسی هر حکم په خوچی سره ونه منی او له زړه ئی قبول نه کړی، ظاهراً او باطناً تاته غاړه کیږدی تر هغه پوری دوی ته ایمان له سره په برخه کیدی نشی، اوس هر هغه شی چه کوئ ښائی چه په چه فکر او پوهی سره ئی وکړئ!

وَلَوُ ٱتَّاكَتَبُنَا عَلَيْهِمْ اَنِ اقْتُلُوْ اَنْفُسَكُمْ اَوِ اخْرُجُوْ امِنْ دِيَارِكُمْ مَّافَعَكُوْهُ اِلْاقِلِيْلُ مِّنْهُمْ وَلَوْ اَنَّهُمُ فَعَكُوْ امَا يُوْعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَاَشَكَّ تَثْبِيْنًا اللَّهِ وَاذَا اللَّانَيْنُهُمْ مِّنْ لَكُنَّا اَجْرًا عَظِيمًا اللهِ وَلَهَذَا يُنْهُمُ صِرَاطًا مُّسْتَقِيْعًا ﴿

او که په تحقیق مونډ فرض کړی وی پر دغو (مدعیانو د ایمان) دا چه مړه کړئ تاسی ځانونه خپل! یا ووځئ تاسی له کورونو! خپلو! (لکه چه بنی اسرائیلو ځانونه وژلی او وتلی وو) نو نه به ؤ کړی دوی هغه (قتل او جلا (جدا) مګر لږو کسانو له دوی نه او که په تحقیق دوی کړی وی هغه چه پند ورکاوه شی دوی ته په هغه سره نو خامخا به ؤ دا کار خیر (ډیر غوره) دوی ته او ډیر به کلک ؤ له جهټه د محکموالی (د ایمان)، او په دغه وخت کښی به خامخا ورکړی ؤ مونډ دوی ته (خاص) له خپله درباره اجر (ثواب) دیر لوی «جنت او نور» او خامخا به برابر کړی (بیولی) ؤ مونډ دوی لاری سمی ته (او رسیدل به خپل مقصود ته).

تفسیر: یعنی غرنگه چه د گردو (تولو) ارواحو او اجسامو مالک الله تعالیٰ دی، نو ځکه د ده د حکم په مقابل کښی هیچا لره نه ښائی چه خپل ځان وسپموی (منع کړی) که الله (جل وعلیٰ شانه) دی خلقو ته د خپلو ځانونو د وژلو امر یا یی، د وطن د جلا (جدا) کیدلو حکم ورکړی وی لکه چه په بنی اسرائیلو باندی ئی حکم فرمایلی ؤ، نو دا حکم به پرته (علاوه) له څو تنو صادقو ایمان لرونکو نورو په ځای نه راؤړ نو دا منافقان د داسی حکمونو تعمیل کله کولی شی. اوس دوی وپوهوه! کوم حکم چه مونږ د دوی په نسبت ورکړی دی، هغه یواځی د دوی د پند او خیر غوښتلو له پاره دی. نه د ځان د هلاکولو حکم دوی ته ورکړی شوی دی. او نه له وطن ځنی د جلا (جدا) کیدلو. که دوی په دی سهل او آسانه حکمونو باندی تګ وکړی، نو نفاق به بیخی ورک شی او دوی به خالص مسلمانان شی، مګر افسوس چه دوی نه پوهیږی او موجوده حالت غنیمت نه ګڼی، چه په لړ اخلاص او ښه عمل سره دوی ته د دین او دنیا ښیګنی (فائدے) ور په برخه کیږی.

# وَمَنْ يُطِعِ اللهَ وَالرَّسُولَ فَأُولِلَاكَ مَعَ الَّذِينَ آنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِمُ وَمَنْ يُطِعِ اللهُ عَلَيْهِمُ مِن النَّبِينَ وَالسِّيانِ وَعَنْ الْوَلَلِكَ رَفِيْقًا ﴿

او هر څوک چه حکم ومنی د الله او د رسول (د الله) نو دغه کسان به له هغو سره وی (په جنت کښی) چه انعام کړی دی الله پر دوی باندی چه انبياء دی او صديقان دی او شهيدان دی او صالحان دی، او ښه دی دغه کسان له جهته د رفاقته (چه ښه ملګری دی).

تفسیر: «نبی» هغه دی چه د الله جل جلاله «وحی» پری راځی. یعنی پرښته ظاهراً د پاک الله پیغام ورته وائی. «صدیق» هغه دی چه هغه پیغام او احکام چه د الله تعالیٰ له لوری رسولانو ته راځی، د ده زړه پخپله په هغه باندی شهادت ورکړی او بی له دلیله د هغه تصدیق وکړی.

«شهید» هغه دی چه د الله تعالیٰ او انبیاؤ علیهم السلام په احکامو خپل ځان په شهادت ورسوی او تل ورته حاضر وی.

«صالح» او نیک بخت هغه دی چه د هغه طبیعت یواځی پر نیکی پیدا شوی وی او له خرابو خبرو ځنی ئی خپل نفس او بدن اصلاح او صفا کړی وی.

مطلب دا چه دا مخلور واړه یاد شوی قسمونه د امت له نورو افرادو محنی افضل دی، محکه چه د دوی کرد (ټول) اقوال، افعال او احوال له شرعی سره موافق دی او پرته (علاوه) له دوی محنی نور مسلمانان که محه هم له دوی سره په درجه کښی برابر نه دی، خو که د الله تعالیٰ او د پاک رسول په امر منلو کښی مشغول وی نو دا کسان هم د هم دوی په ذیل کښی رامحی، او د دی حضراتو رفاقت د ډیری ښیکټی (فائدی) او د فضیلت خبره ده او هیڅوک دی هغه حقیر ونه کڼی.

(فائله): په دی آیت کښی دی ته اشاره ده هغه منافقین چه د هغوی ذکر شوی یا کیږی له دی رفاقت او معیت څخه بی برخی دی.

#### ذلك الفضل من الله وكفى بإلله عليمًا

دا (ملکرتیا) فضل (احسان، رحمت) دی له «جانبه د» الله نه او کافی دی الله ښه پوه (په ټولو نیتونو او عملونو هم).

تفسير: يعنى د الله تعالى او د ياك رسول حكم منونكو ته د انبياؤ عليهم السلام او صديقانو

رضی الله تعالیٰ عنهم او شهیدانو رحمة الله علیهم او صالحانو رحمة الله علیهم رفاقت میسر کیدل د الله تعالیٰ لوی انعام او د ده محض فضل دی. او د دوی د اطاعت په عوض کښی نه دی. نو له هغه څنی منافقان بیخی محروم دی. او الله کافی دی. ښه پوهیدونکی او ښه خبر لرونکی چه د هر مخلص او منافق احوال او د هر مطیع طاعت او د ده د طاعت اصلی استحقاق او د فضل مقدار مفصلاً ورمعلوم دی، نو اوس دی هیچا ته د دی امورو د تفاصیلو له امله (وجی) د الله جل جلاله د وعدی په پوره کیدلو کښی څه اندیښنه او خلجان پیدا نشی.

#### يَاكَتُهُا الَّذِينَ الْمَنْوَاخُدُ وَاحِذُ رَكْمُ فَانْفِرُوْ اثْبَاتِ آوِ انْفِرُوْ اجْمِيعًا ﴿

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (ای مؤمنانو!) واخلئ تاسی وسلی خپلی (یا ځان له کفارو وساتئ! او ورته هوښیار ؤسئ!) بیا ووځئ تاسی (غزا ته) ډلی ډلی (جلا جلا (جداجدا) فوځ) یا ووځئ تاسی ګرد (ټول) سره یو ځای.

تفسیو: دلته د «جهاد» ذکر شروع کیږی. په پخوانی آیت کښی ذکر شوی ؤ هر هغه څوک چه د الله جل جلاله او د ده د رسول احکام ومنی، نو ده نه به د انبیاؤ علیهم السلام صدیقانو رضی الله تعالیٰ عنهم شهیدانو رحمة الله علیهم او صالحانو رحمة الله علیهم د رفاقت انعام وررسیږی. څرنگه چه د الله تعالیٰ په احکامو کښی د «جهاد» حکم شاق او ډیر سخت او دروند دی په تیره بیا د هغو منافقینو له پاره چه ذکر ئی له پاسه راهیسی دوام لری نو ځکه ئی د «جهاد» حکم صادر کړ څو هر څوک د حضرات انبیاؤ علیهم السلام، صدیقانو رضی الله تعالیٰ عنهم، شهیدانو رحمة الله علیهم او صالحانو رحمة الله علیهم د ملکرتوب او معیت خوشی چتی (بیکاره) امید او هیله ونه کړی. منقول دی چه د اسلام په شروع کښی ډیرو ضعیف الاسلام کسانو هم اسلامی دعوت منلی ؤ خو کله چه «جهاد» فرض شو نو ځینی کسان متزلزل او وارخطا او ځینی له کفارو سره ملکری خو کله چه «ای مسلمانانو! د منافقانو کیفیت خو تاسی ته لا له پخوا څخه معلوم شوی دی او ستاسی چه «ای مسلمانانو! د منافقانو کیفیت خو تاسی ته لا له پخوا څخه معلوم شوی دی او ستاسی خیر په دی کښی دی چه دا کار د وسلی په قوت سره وی. که د تدبیر یا د عقل او خینی کار واخلئ! اعم له دی چه دا کار د وسلی په قوت سره وی. که د تدبیر یا د عقل او سامان په وسیله. او د دښمنانو د مقابلی له پاره له کوره د باندی ووځئ! په متفرق صورت، یا د جمیعت په ډول (طریقه)، څنګه چه موقع وی.

#### <u>ۅٙٳؾٙڡ۪ڹٛڬ۠ڎؚڶؠۜؽڷؽؠؙڟؚٷٙ</u>

#### او بیشکه ځینی له تاسی خامخا هغه څوک دی چه هرومرو (خامخا) تاخیر به کوی (په تللو کښی غزا ته)

تفسیر: یعنی ای مسلمانانو! ستاسی په جمعیت کښی ځینی هغسی کسان هم ننوتلی دی چه د «جهاد» په تللو کښی ځند (ډیل) کوی او بیرته تری پاتی کیږی، او د الله جل جلاله د حکم تعمیل نه کوی، بلکه دنیوی منافعو ته ئی سترګی نیولی دی او له دوی څخه مراد منافقان دی لکه (عبدالله بن ابی) او د هغه ملګری چه دی خلقو په ښکاره سره اسلام منلی ؤ مګر د دوی مقصود له دی خبرو څخه فقط دنیوی منافع وو او د الله تعالیٰ له امر منلو سره ئی هیڅ ارتباط او علاقه نه وه.

#### فَإِنْ اَصَابَتُكُوْمٌ صِيْبَةٌ قَالَ قَدْ اَنْعُكُواللهُ عَلَى إِذْ لَمُ ٱكْنُ مَّعَهُمْ شَهِيدًا @

نو که ورسیږی تاسی ته کوم مصیبت (لکه قتل یا هزیمت) نو وایی دا (متخلف منافق) په تحقیق انعام (فضل، احسان) کړی دی الله پر ما باندی ځکه چه نه وم (زه) له دوی سره حاضر (په جهاد کښی).

تفسیر: پخوا تیر شو چه منافقانو به «د جهاد» د تللو په وخت کښی ځنډ (ډیل) کاوه او د مجاهدینو بری او ماتی ته به ئی رډی سترګی نیولی وی چه پر دوی باندی به څه شیان پیښیږی اوس فرمایی وروسته د غزا له ورتللو به که مسلمانانو ته په «جهاد» کښی کوم ربر (تکلیف) ورپیښیده، لکه چه زخمیان یا شهیدان کیدل یا به ئی ماتی موندله، نو منافقان به ډیر خوشالیدل او ویل به ئی چه د الله تعالیٰ لوی فضل ؤ چه په جنګ کښی مونږ له دوی سره یو ځای نه وو که نه زمونږ هیڅ خیر پکښی نه ؤ. آهنالیا کې چه په ښه چم (چل) سره تری خلاص شو.

### وَلَمِنَ اَصَابُكُمُ فَضُلُّ مِّنَ اللهِ لَيَقُولَنَّ كَانَ لَمُ تَكُنَّ بَيْنَكُمُ وَلَمِّنَ اللهِ لَيَقُولَنَّ كَانَ لَكُوْ تَكُنَّ بَيْنَكُمُ وَبَيْنَهُ مَوَدَّةً للْيَتَنِيُ كُنْتُ مَعَهُمُ فَا فَوُزَا عَظِيمًا ﴿ وَبَيْنَهُ مَوَدَّةً لللهُ تَنِي كُنْتُ مَعَهُمُ فَا فَوُزَا عَظِيمًا ﴿

او که ورسیږی تاسی ته فضل (احسان، رحمت) له (طرفه د) الله (لکه فتح یا غنیمت) نو خامخا به وایی هرومرو (خامخا) دا (متخلف منافق) چه گواکی

نه وه په منځ ستاسی او په منځ د ده کښی هیڅ دوستی (او وایی به) ای کاشکی زه (هم) وی له دوی سره نو بریالی (کامیاب) شوی به وم په بری ډیر لوی سره (له غنائمو)

تفسیر: یعنی که په مسلمانانو باندی د الله تعالیٰ فضل وشی لکه چه بری ومومی یا د غنیمت ډیر مال لاس ته ورشی نو منافقان ډیر خپه کیډی لاسونه سره مښی(مروړی)، غاښونه چیچی او لکه دښمنان د حسد او رخی (کینی) د غلبی له کبله (وجی) وایی «هی! د افسوس ځای دی! چه مونږ ولی له مسلمانانو سره په «جهاد» کښی شریکان نشو او له دی لویی ولجی (غنیمت) او بری څخه خوشی چتی (بیکاره) بی برخی پاتی شو که مونږ له مسلمانانو سره ملګرتوب کړی وی نو د لوټ او تاراج زیات مال به مو په لاس راغلی وی». یعنی منافقانو ته به یواځی په خپله محرومی باندی افسوس نه وی بلکه له خپلی محرومی مخخه به زیات د مسلمانانو پر بری باندی لا ډیر زیات د حسد په رنځ او اضطراب کښی لویږی. (نو الله تعالیٰ فرمایی)

#### فَلْيُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللهِ اللهِ اللهِ يَنَ يَشُرُونَ الْحَيَوةَ التَّانَيَا بِالْإِحرَةِ وَمَنُ يُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللهِ فَيُقْتَلُ آوْ يَغُلِبُ فَسَوْفَ نُوْتِيُهِ اَجُرًا عَظِيمًا ۞

پس جنگ دی وکړی په لاره د الله کښی هغه کسان چه خرنجوی دوی حیات دنیوی (ژوندون لږ خسیس) په آخرت او هر څوک چه جنگ وکړی په لاره د الله کښی (د دین د ترقی له پاره) پس شهید کړی شی یا غالب (غازی او بریالی (کامیاب) شی پر دښمن) نو ژر به ورکړو مونږ ده ته اجر ډیر لوی (چه جنت دی).

تفسیر: یعنی که دا منافقان له «جهاد» گخنی گخانونه ژغوری (ساتی) ودی ژغوری (ودی ساتی) او که د دنیا سرو او تودو سره علاقه لری ودی لری!، مگر هغو کسانو ته چه د آخرت په مقابل کښی ئی دنیا په لته وهلی ده، ښایی چه د الله جل جلاله په لاره کښی بی تأمله وجنگیږی!، او د دنیا ژوندون او د هغه مال او دولت ته دی ونه گوری!، او ودی پوهیږی چه د الله تعالیٰ په اطاعت او حکم منلو کښی هر ډول (طریقه) گتی (فائدی) شته. دوی غالب وی که مغلوب مال ئی په لاس ورشی که نه.

#### وَمَا لَكُوُ لَا تُقَاتِلُوْنَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَالْسُنَّضَعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءَ وَالْوِلْدَانِ الَّذِينَ يَقُولُوْنَ رَبَّنَا آخُرِجُنَا مِنْ هٰذِهِ الْقَرْيَةِ الطَّالِمِ آهُلُهَا وَاجْعَلُ لَنَا مِنْ لَكُنْكَ وَلِيَّا الْوَاجْعَلُ لَنَا مِنْ لَكُنْكَ نَصِيْرًا هُ

او څه مانع ده تاسی ته چه جنګ نه کوئ تاسی په لاره د الله کښی (د دین د ترقی له پاره) او په (خلاصولو) د ضعیفانو کښی چه سړی دی او ښځی دی او هلکان دی هغه کسان چه وایی دوی «ای ربه زمونږه! وباسه مونږه له دی کلی (د مکی) څخه! چه ظالمان دی اوسیدونکی د هغی او وګرځوه مونږ ته له خپله ته له خپله درباره کوم ولی (حامی، ساتونکی)! او وګرځوه مونږ ته له خپله درباره کوم مددګار!»

تفسیر: یعنی ستاسی جنگیدل له کفارو سره دوه جهته ضروری دی

(١): د الله تعالىٰ د دين د لوړولو او غالبولو په غرض.

(۲): د هغو مظلومو مسلمانانو د خلاصولو دپاره چه د کافرانو په لاسونو کښی خوارو زار پراته دی. په مکیمعظمی کښی، ډیر داسی مسلمانان وو چه زمونږ له رسول الله صلی الله علیه وسلم سره ئی د مدینی منوری په لوری «هجرت» ونشو کړی. او کفارو د دغو مسلمانانو خپلوان ربړول (کړول). او دی ته ئی مجبورول چه بیرته کافران شی، نو پاک الله مسلمانانو ته امر وکړ چه تاسی ته په دوه ؤ سببونو له کافرانو سره جنګیدل ضرور دی

(۱): چه د الله تعالیٰ دین لوړ شی.

#### ٱلَّذِينَ الْمَنْوُا يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا

### يُقَاتِلُونَ فِنُسِيلِ الطَّاعُوْتِ فَقَاتِلُوْ آوُلِيَاءُ الشَّيْطِيَ فَقَاتِلُوْ آوُلِيَاءُ الشَّيْطِيَ فَقَاتِلُوْ آوُلِيَاءُ الشَّيْطِينَ السَّيْطِينَ السَّيْطِينَ كَانَضَعِيْفًا ﴿

هغه کسان چه ایمان لرونکی دی جنگ کوی دوی په لاره د الله کښی (د دین د ترقی له پاره) او هغه کسان چه کافران شوی دی جنگ کوی دوی په لاره د شیطان کښی نو جنگ و کړئ تاسی له دوستانو د شیطان سره!، بیشکه چه مکر د شیطان دی ضعیف.

تفسیر: یعنی شخنگه چه دا خبره سکاره ده چه مسلمانان د الله تعالی په لاره کښی او کافران د شیطان په لاره کښی جنگیږی نو بیا مسلمانانو ته د شیطان له دوستانو یعنی کافرانو سره بلا تأمل جنگیدل ضروری دی. هر کله چه الله جل جلاله د دوی مددگار دی نو نور هیش ډول (طریقه) تردد نه دی پکار. او وپوهیږئ چه د شیطان حیله او فریب کمزوری او ضعیف دی او پر مسلمانانو باندی نه چلیږی. له دی محنی مقصد جهاد ته د مسلمانانو ترغیب او تشجیع ده، چه د هغه ذکر بالتصریح په راتلونکو آیتونو کښی راځی.

#### ٱلَمْ تَرَالَى الَّذِيْنَ قِيْلَ لَهُمُ كُفُّوا آيْدِيكُمُ وَاقِيمُوا الصَّاوَةَ وَاتُواالرَّكُوةَ

آیا نه دی کتلی تا (نه دی رسیدلی تاته حال د) هغو کسانو چه وویل شو دوی ته ونیسئ تاسی لاسونه خپل (له جنګه په مکه کښی) او قائموئ (سم اداء کوئ سره له ټولو حقوقو) تاسی لمونځ او ورکوئ! تاسی زکوه!

تفسیر: په مکی معظمی کښی پخوا له هجرته کافرانو مسلمانان ربرول (کړول) او هغوی ته راز راز (قسم قسم) مشکلات ورپیښول او پر دوی باندی ظلم او تیری کول ئی خپل کار گرځولی ؤ مسلمانان به زمونډ د پاک رسول الله حضور ته ورتلل او شکایتونه به ئی وړاندی کول او اجازه به ئی غوښتله چه له کفارو سره مقاتله وکړی او له دوی څخنی د ظلم بدل واخلی. رسول الله مبارک به مسلمانان له مقاتلی ځنی منع کول او ویل به ئی چه «ماته لا د مقاتلی حکم نه دی راکړی شوی تاسی صبر وکړئ! او حوصله له لاسه مه باسئ! ځکه پر مونډ باندی د صبر او ثبات او استقامت حکم شوی دی او د لمانځه او زکوة هغه حکمونه چه په تاسی باندی شوی دی هغه برابر په ځای راوړئ! څکه تر څو چه انسان د الله تعالیٰ په اطاعت کښی له خپل نفس سره «جهاد»

ونه کړی او د جسمانی تکالیفو په ګاللو (برداشت) عادی (روږدی)، او د خپل مال په صرفولو زړور نشی، نو ده ته «جهاد» او خپل ځان جارول (قربانول) ډیر دروند وی.» هم دا خبره مسلمانانو هم منلی وه (چه لمونځ کوو! زکوة ورکوو! او «جهاد» ته منتظر یو!)

### فَكَتَاكُمْتِ عَلَيْهِ مُ الْقِتَالُ إِذَا فَرِيْتُ مِنْهُمُ مَغَثَوْنَ النَّاسَ كَخَشْيَة اللهِ آوُ آشَكَ خَشْية وَاللهِ آوُ آشَكَ خَشْية وَ وَالْوَارَ مَنَا الْمَالِمَ مَنْية وَ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

نو کله چه (په مدینه کښی) فرض کړ شو په دوی باندی (له کفارو سره) جنګ په دی وخت کښی یوه ډله له دوی نه ویریدله له خلقو نه په شان د ویری (د دوی) له الله نه بلکه ډیر زیات له جهته د ویرئ او ویی ویل دوی ای ربه زمونږه! ولی دی فرض کړ په مونږ باندی جنګ، ولی دی وروسته نه کړو مونږ تر هغی نیتی نژدی پوری.

تفسیر: یعنی له هجرت وروسته کله چه مسلمانانو ته له کفارو سره د جنگیدلو حکم ورکم شو نو باید چه مسلمانان خوشاله شوی وی چه زموند غوښتنی ومنلی شوی او خپلو مرادونو ته ورسیدو. مگر ځنی ناقص مسلمانان د کفارو له مقاتلی ځنی داسی وویریدل لکه چه څوک د الله تعالیٰ له عذابه ویریدی یا له هغه څخه هم زیات وویریدل او هیله او آرزو به ئی کوله که د لو څه مودی له مخه بیا هم د قتال امر تال وخوری او لو څه وځندیږی (وروستو شی) ښه به وی چه مونو ژوندی پاتی شو. (ځینی مفسرین لیکی چه له مرګ څخه دا ویره د طبیعی کراهت له امله (وجی) وه نه د الله تعالیٰ له حکم څخه د غاړی غړولو له کبله(وجی).

#### قُلْ مَتَاعُ الدُّنْيَا قِلِيْكُ وَالْخِرَةُ خَيْرِ لِمَنِ اتَّقَىٰ وَلاَثْظُلَمُونَ فَتِيلًا ﴿

ووایه (ای محمده! دغو ویریدونکو ته) متاع (فائده) د دی دنیا ډیره لبه ده او آخرت ډیر غوره دی هغه چاته چه ویریږی (له الله نه)؛ او ظلم به ونه کړی شی پر تاسی (په اندازه) د یوه ډیر نری تار.

تفسیر: یعنی شرنگه چه د ژوندانه او د دنیوی منافعو د رغبت له امله (وجی) دی خلقو ته د «جهاد» حکم دروند شکاره شو، نو محکه حق تعالیٰ فرمایی چه دوی ته ووایه دنیوی گرد (تول) منافع حقیر او سریع الزوال دی. او اخروی ثواب هغو ته ښه او بهتر دی چه د الله تعالیٰ له نافرمانی محنی محافونه ژغوری (ساتی)، نو تاسی لره ښائی چه د دنیوی منافعو لحاظ ونه کړئ!، او د الله تعالیٰ له فرمانه غاړه ونه غړوئ!، او له غزا کولو څخه ونه ویریږئ! او ډاډه اوسئ چه تاسی ته د دی ربر (تکلیف) او زیار (محنت) ایستلو او محان جارولو (قربانولو) پوره ثواب دررسیږی او ستاسی یوه ذره اجر هم نه ضائع کیږی، نو ښائی چه تاسی په پوره شوق او همت سره په «جهاد» کښی مصروف شئ! (او یقین وکړئ! چه پر تاسی باندی به په اندازه د هغه ډیر نری تار چه د خرما د زړو په چاودونو کښی دی او د گوتی په مښلو سره څرگندیږی ظلم ونه کړی شی).

#### آيْنَ مَا تَكُونُو ايُدُرِكُكُمُ الْمُونُ وَلَوْكُنْتُمْ فِي بُرُوجٍ مُّشَيِّدَةً

هر چیرته چه اوسی تاسی وبه مومی تاسی لره مرګ اګر که اوسی تاسی په برجونو (په کلاګانو، ماڼیو) ډیرو لوړو محکمو مضبوطو کړی شویو کښی؛

تفسیر: یعنی که هر شحومره مضبوط، محفوظ، مأمون او بی ویری شجای کښی واوسیږئ خو بیا هم د مرکی له لاسه شجان نه شئ ژغورلی (محفوظولی) او هرومرو (خامخا) مرک تاسی ته دررسیږی. شحکه چه هر یوه لره موت مقدر او مقرر شوی دی او په خپل وخت کښی خامخا هر چاته هر چیری راتلونکی دی نو که «جهاد» ته هم لاړ نشئ خو بیا هم له موت شخه له سره محان نشئ ژغورلی (بچ کولی) خو اوس له جهاده مه ویریږئ! محکه چه له موت او د کافرانو له مقاتلی شخه ویریدل بیخی ناپوهی او په اسلام کښی د مسلمانانو د نقصان دلیل دی.

#### ۅٙٳڹؖؿؙڞؠٛۿؙؠؙٛۘػٙٮؽؘڎؙؾٞڠؙۅٛڵؙۅؙٳۿڹؚ؋ڡؽ۫ۼڹٛٮؚؚٳۺۊٷٳڹؖؿؙڝؙؠۿؙۿ ڛؚٙؾٷڐؙؾڠؙۅٛڵٷٳۿڹؚ؋ڡؚڹٛۼڹؙڔڬ

او که ورسیږی دوی ته څه نیکی (لکه پراخی) نو وایی دوی دا (نیکی) له (جانبه د) الله ده او که ورسیږی دوی ته څه بدی (لکه قحط) نو وایی دوی دا (بدی) له جانبه ستا ده؛

تفسیر: یعنی د دی منافقانو یوه بله عجیبه خبره واوره! که د جنگ تدبیرونو ښه نتیجه ورکړه او فتح او بری حاصل شو او مسلمانانو ته د غنیمت او ولجی مالونه په لاس ورغلل نو وایی «دا د الله له لوری دی» یعنی یوه اتفاقی خبره پیښه شوی ده او د رسول الله صلی الله علیه وسلم له تدبیرونو مخنی انکار کوی او که تدبیر په ظاهر کښی نتیجه ورنه کړه او د هغه له امله (وجی) هزیمت او نقصان پیښ شو نو دلته د رسول الله صلی الله علیه وسلم په تدبیرونو باندی الزامات لگوی. (یهودانو) به ویل «له هغه کال څخه چه د محمد قدم په مدینه ایښود شوی دی د غلو نرخونه پورته او د محمکی او د باغونو حاصلات ښکته شوی دی!»

#### قُلُ كُلُّ مِّنْ عِنْدِ اللهِ فَمَالِ هَوُلَا الْقَوْمِ لَا يُكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا @

ووایه (ای محمده! دوی ته) دا ټول (خیر او شر) له «جانبه د» الله دی پس څه سبب دی دی قوم لره چه نه دی نژدی (دی ته) چه پوه شی دوی په هیڅ خبره باندی

تفسیو: الله تعالیٰ فرمایی چه ای محمده! صلی الله علیه وسلم دوی ته هسی ځواب ورکړه چه ښه او بد (تنګی او پراخی، قحطی او ارزانی بلکه هر خیر او شر) ګرد (تول) د الله تعالیٰ له لوری دی او د دغو ګردو (تولو) خبرو موجد او خالق الله تعالیٰ دی. په هسی خبرو کښی بل هیڅوک ګوتی نشی وهلی او نه څوک پکښی مداخله کولی شی او د رسول الله تدبیر هم د الله تعالیٰ له خوا او د هم دغه پاک الله الهام دی. ستاسی دا الزام په نبی باندی بیخی غلط او له یوی مخی ناپوهی ده. کوم تدبیر که ظاهری نتیجه ورنه کړی خراب ئی مه ګنځ! دا د الله تعالیٰ حکمت دی چه تاسی ته ښوونه کوی، په سمه صافه لاره مو راولی او ستاسی ازموینه کوی دا ستاسی د قصور یو اجمالی ځواب ؤ، د منافقینو د الزام ځواب په وروستنی آیت کښی په تفصیل سره راځی.

#### مَا آصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللهُ وَمَا آصَابَكَ مِنْ سِيِّنَةٍ فَمِنْ تَفْسِكُ

هر هغه شي چه ورسيد تاته (اي انسانه!) له نيكي څخه نو (هغه) له (جانبه

د) الله دى او هر هغه شى چه ورسيد تاته (اى انسانه!) له بدى محخه نو (هغه) له (جانبه د) نفس ستا دى؛

تفسیر: یعنی اصلی خبره خو هم دا ده چه د کردو (تولو) نیکیو او بدیو موجد اگر که الله جل جلاله دی، مکر بنده لره خایی چه نیکی او خیکته (نفع) د الله تعالیٰ انعام، فضل او احسان و کتبی او بدی، خرابی او سختی د خپلو اعمالو له شأمته وبولی او د هغه الزام په رسول الله صلی الله علیه وسلم باندی وانه چوی، ځکه چه رسولان د هسی امورو موجد او سبب نه شی کیدی. بلکه موجد یعنی د دی خبری پیدا کوونکی الله تعالیٰ دی او سبب ئی ستاسی اعمال دی.

#### وَأَرْسَلُنْكَ لِلتَّاسِ رَسُولًا وَكُفَّى بِأَللَّهِ شَهِيْدًا ﴿

او لیږلی ئی مونږ ته (ای محمده!) دپاره د (ټولو) خلقو رسول او بس دی الله شاهد (په رسالت ستا ای محمده!).

تفسیر: حق تمالیٰ له رسول الله تحنی د منافقینو الزام لری کړ او ارشاد ئی وفرمایه چه موندِ ته د گردو (تولو) خلقو له پاره رسول (استائحی) درولی او لیدلی او موندِ ته گرد (تول) شیان معلوم دی موندِ د گردو (تولو) اعمالو جزا او سزا ورکوو تاسی د هیچا د چتی (بیکاره) خوشی خبرو او انکار او الزام پروا مه کوئ! او د خپل رسالت په کارونو کښی مشغول اوسئ!.

#### مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدُ أَكَاعُ اللهَ وَمَنْ تَوَلَّى فَمَ ٱلْسَلَنْكَ عَلَيْهِمْ حَفِيْظًا ٥

هر چا چه حکم ومانه د رسول (د الله) نو په تحقیق چه حکم ئی ومانه د الله، او هر څوک چه وګرځید (له اطاعته نو مه خپه کیږه ای محمده! ځکه چه) پس نه ئی لیږلی مونږ ته په دوی باندی ساتونکی (څارونکی د اعمالو).

تفسیر: کله چه الله تعالیٰ ستاسی رسالت محقق فرمایلی دی نو ستاسی په نسبت دا حکم خلقو ته اوروی «هر هغه چه د رسول الله صلی الله علیه وسلم فرمان منی هغه بیشکه زما تابع دی او هغه چه له دغه خنی مخ گرخوی نو موند ته ای رسوله په دغو خلقو باندی ساتونکی نه ئی مقرر کړی او نه موند ته لیږلی ئی چه دوی مه پریږده چه گناه وکړی. موند د دوی گرد (تول) اعمال گورو او له هغو سره موافق به هغوی ته جزا ورکوو. ستا کار یواځی د پیغام رسوونه ده. پاتی شو ثواب

او عقاب دغه زموند کار دی. (او دا د جهاد له فرضیت څخه مخکښي ؤ.)

# وَيَقُولُونَ طَاعَةٌ وَاذَا بَرَزُوامِنَ عِنْدِكَ بَيْتَ طَأَرِفَةٌ وَيَعُولُونَ طَأَرِفَةٌ مِنْدِكَ بَيْتَ طَأَرِفَةٌ مِنْدِكَ بَيْتَ طَأَرِفَةً مِنْهُمُ وَغَيْرَالَانِي تَقُولُ وَاللّهُ يَكُنُكُ مَا يُبَيِّتُونَ فَاعْرِضَ عَنْهُمُ وَتَوَكَّلُ عَلَى اللّهِ وَكَفْي بِاللّهِ وَكِيْلًا ﴿

او وایی دوی (زموند کار ستا) طاعت دی نو کله چه راووځی دوی له تا مخخه نو د شپی (په مشوره سره وایی) یوه ډله له دوی غیر له هغی خبری نه چه وایی ئی (دا طائفه تاته) او الله لیکی هغه خبری چه د شپی ئی (په مشوره سره) وائی دوی، نو په مخنګ شه ته! له دوی نه (او تری تغافل وکړه ته!) او توکل (اعتماد) وکړه په الله باندی! او بس دی الله وکیل (کار جوړوونکی).

تفسیر: د دغو منافقانو یوه بله مکاری واورئ! ستاسی په مخکبی وایی ستاسی حکم مو ومانه! او چه د باندی لاړ شی ستاسی په مخالفت مشوری سره کوی. یعنی ستا په نافرمانی او مخالفت په خپلو منځونو کښی سره جرگی کوی او د الله تعالیٰ په دربار کښی د دوی دا گردی (تولی) مشوری هم لیکلی کیږی، او دوی ته د دوی د گردو (تولو) اعمالو او اقوالو سزا ورکوله کیږی نو ای نبی علیه السلام! ته له دوی ځنی خپل مخ وگرځوه! او د دوی د هیڅ خبری پروا مه لره! او خپل تول کارونه الله جل جلاله ته وسپاره، پاک الله تاته کافی او بس دی. (طاعت د محذوفی مبتدا یو خبر دی چه هغه هامرنا » دی. ځینی مفسرین وایی «چه تقول» د غائب مؤنث صیغه او مبتدا یو نبی «هامرنا ویکی چه په دغه پاس ترجمه او تفسیر کښی ئی گورئ! ځینی مفسرین ئی به مخاطب مذکر سره ترجمه کوی چه فاعل ئی محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم دی).

#### أَفَلا يَتَكَ بَرُونَ الْقُرْانَ وَلَوْكَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِاللهِ لَوَجَدُ وَافِيهِ اخْتِلافًا كَثِيرًا @

ایا نو فکر غور نه کوی دوی په دی (فصیح بلیغ معجز) قرآن کښی او که وی (دا قرآن) له جانبه د غیر د الله څخه نو خامخا موندلی به ؤ (دوی) په هغه کښی اختلاف ډیر (لکه چه د بشرپه کلام کښی د معناگانو تناقض او د

والمحصنات (٥)

#### الفاظو تفاوت موندل كيدي).

تفسیو: به پخوانیو آیتونو کښي د حضرت محمد رسول الله صلي الله علیه وسلم د رسالت او د ده اطاعت عیناً لکه د الله تعالی اطاعت او د ده بر نافرمانانو باندی د حق تعالی د عذاب نازلیدل يه ښه ډول (طريقه) سره ښكاره شول مگر منافقان او زمونږ د رسول الله صلى الله عليه وسلم مخالفان دا ویلی شی چه د الله تعالیٰ شهادت او د ده د ارشاداتو به تسلیم او تصدیق کسی مونږ له سره څه تأمل نه کوو مګر دا به څرنګه راڅرګنده شي چه دا د الله تعالیٰ کلام دی او د انسان له خوا نه دی جوړ شوی؟ نو حق تعالیٰ د هغه ځواب داسی ورکوی چه دا خلق په قرآن کریم کښي غور نه کوي، چه دوی ته په صاف ډول (طريقه) سره دا ورڅرګنده شي، چه قرآن عظيم د الله تعالیٰ کلام دی وګورئ! که لوی قرآن د الله تعالیٰ کلام نه وی لکه چه تاسی ګمان کوئ نو ضرور به د (قرآن شریف) په ډیرو مواقعو کښې راز راز (قسم قسم) اختلافونه لیدل کیدل. وگورئ! انسان له هر حالت سره سمی خبری کوی او له هغه حالت سره موافقی خبری کوی. هر نوی حالت چه پیښیږی د هغه بل حالت خیال انسان ته نه پاتی کیږی. که دا قرآن کریم د الله تعالیٰ کلام نه وی، نو د غصی په حالت کښی به ئی د مهربانی وړ (لائق) کسانو ته توجه نه کوله او د مهربانی په وخت کښی به ئی د غصی خبری هیرولی او د دنیا په بیان کښی به ئی د آخرت لحاظ نه ساته او د آخرت به بیان کښی به ئی د دنیا څه خبری نه کولی. په بی پروایی کښې به د عنايت څه ذکر نه وي او په عنايت کښې به د بې پروايي فکر نه وي. بالجمله د هر حال کلام به ئي وايه او د يوه حال کلام به ئي د بل حال له کلام ځني مختلف په نظر راته، لیکن څرنګه چه (قرآن عظیم الشان) د خالق کلام دی نو په دی کښی د دغو ګردو (ټولو) حالاتو او جوانبو لحاظ شته او تر نظر لاندی نیولی شوی دی له غور او فکر څخه وروسته معلومیږی چه یه (قرآن شریف) کښې د هر شي بیان د هر مقام په اقتضاء په همغه یو اسلوب سره دی. و گورئ! دلته د منافقینو د حال مذکور دی، چه د سخت عذاب مستحق دی، نو دلته هم د دوی په خبرو کښي همغومره الزام شته څومره چه ښائي او هر هغه الزام چه د دوی پر يوه خاص جماعت باندی و هغه ئی بر هم دوی باندی اړولی دی. او فرمایلی ئی دی چه ځینی له دوی ځنې داسې کوی. داسې نه چه د غصي او نورو پریشانیو په وخت کښې کلام له خپل حد څخه ووځي او د بل حالت له کلام څخه مختلف په نظر راشي. او دا مطلب هم دی چه مونږ تل ګورو کله چه د کوم انسان خبری اوږدی شی نو د ده ګردی (ټولی) خبری يو شان نه وی بلکه ضرور سره متناقضی شکاری یعنی کومه جمله ئی فصیحه او کومه جمله ئی غیر فصیحه، کومه ئی غلطه او کومه ئی سمه، کومه ئی موافقه او کومه ئی مناقضه او یوه ئی رښتیا او بله ئی دروغ ښکاری، او په پاک قرآن کښی سره له دومره لویی هیڅ یو اختلاف او ښکته او پورته نشته، او له هر راز (قسم) تباین او اختلاف څخه یاک دی او له ورا ښکاری چه هسی کلام د بشر له طاقته بهر دی.

#### وَإِذَا جَأْءُهُو ٱمُرُّقِينَ الْكُمْنِ آوِالْخُونِ آذَا عُوالِهِ

او کله چه راشی دی (منافقانو) ته کوم امر (خبره) له امن «نصرت» یا «کوم خبر له» ویری (هزیمت) نو مشهوروی دوی هغه (خبر)؛

تفسیر: یعنی په دی منافقانو او ناقصو مسلمانانو کښی داسی خرابی شته کله چه د امن کومه خبره وړاندی شی لکه چه رسول الله صلی الله علیه وسلم له چا سره د صلحی او روغی اراده وفرمایی، یا د اسلامی لښکرو د بری زیری واوراوه شی یا کومه ویروونکی خبره واوری لکه چه دښمنان چیری سره تول شوی وی، یا د مسلمانانو د ماتی خبره واوری نو داسی خبری بی له تحقیقه مشهوروی او خوروی یی. چه له هغو څخه علیالاکثر مسلمانانو ته نقصان او فساد پیښیږی، منافق د ضرر رسولو په قصد او ناپوه مسلمان د ناپوهی له امله (وجی) داسی کوی.

#### وَلَوْرَدُّوْهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أَوْلِي الْكِمْرِمِنْهُ مُلْكِلِمَهُ الَّذِيْنِ يَسْتَنْبِكُوْنَهُ مِنْهُمْ

او که دوی وررسولی (او پریسی) وی دا خبر (طرف د) رسول «د الله» ته او «طرف د» حاکمانو خپلو ته له دوی نه نو خامخا معلوم به وی، (تدبیر) د دی کار هغو کسانو ته چه ایستلی (او بیلولی شی سه له بدو) له دوی ځنی (رسول الله او امراء، نو تحقیق به ئی شوی وی)

تفسیر: یعنی که له کوم ځای څخه کوم خبر وررسیږی نو ښایی چه ړومبی ئی خپل مشر او د هغه نائبانو ته ووایی کله چه دوی د دی خبری تحقیق او تسلیم وکړی، نو بیا دی د دوی له وینا او فیصلی سره سم د هغه نقل دی بل چا ته وکړی او پر هغه باندی دی عمل وکړی.
(فائده): رسول الله مبارک یوه قوم ته یو سړی د زکوة ټولولو دپاره ولیږه هغه قوم د ده د استقبال

له پاره د باندی وروتلی ؤ ده له لری خیال و کړ ګواکی دوی زما د وژلو له پاره سره ټول شوی دی نو بیرته (مدینی منوری) ته وګرځید او دا ئی مشهوره کړه چه فلانی قوم مرتد شوی دی کله چه دی خبری په ګرد (ټول) ښار کښی انتشار وموند په پای (اخر) کښی غلطه ثابته شوه.

#### وَلَوْلِافَضُلُ اللهِ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ لَاثَّبَعْتُمُ الشَّيْطِي الْاقِلِيلا

او که نه وی فضل د الله پر تاسی (په اسلام) او رحمت د ده (په نزول د قرآن) نو هرومرو (خامخا) به متابعت کړی ؤ تاسی د شیطان مګر (متابعت به نه ؤ کړی له تاسی څخه) لږو.

تفسیر: یعنی که الله جل جلاله پخپل فضل ستاسی د اصلاح او تربیت له پاره احکام نه وی لیدلی او تاسی ته ئی وخت په وخت سم له ضرورته هدایت او تنبیه نه وی فرمایلی لکه چه په دی موقع کښی ئی رسول الله صلی الله علیه وسلم او مشرانو ته د رجوع کولو هدایت وفرمایه نو تاسی به گمراه شوی وی مگر خو خواص چه کامل العقل او کاملالایمان دی، همغسی به په ایمان قائم او ثابت پاتی وی. (د الله تعالیٰ دا تنبیهات) انعام و گنئ! او په شکر ایستلو سره د هغه پوره تعمیل و کرئ!.

### فَقَالِتِلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ لَا تُكَلَّفُ إِلَّا نَفْسَكَ وَحَرِّضِ الْمُؤْمِنِيْنَ عَصَالِكُ وَحَرِّضِ الْمُؤْمِنِيْنَ عَسَالِلهُ أَنْ يَكُونُ اللَّهِ عَسَالِلهُ أَنْ يُكُونُ اللَّهِ عَسَالِلهُ أَنْ يُكُونُواْ

نو جنګ کوه ته په لاره د الله کښی (له پاره د ترقی د دین یواځی ای محمده! که بل چا درسره ملګرتیا نه کوله) نه ئی مکلف کړی شوی ته مګر په حق د ځان خپل او تیزوه مؤمنان (په جهاد او ورترغیبوه یی!)، نژدی ده چه الله بنده کړی (سختی د) جنګ د هغو کسانو چه کافران شوی دی

تفسیر: یعنی که د کافرانو له جنگ څخه دا منافقان او ناقص مسلمانان (چه د هغوی ذکر پاس تیر شو) ویریږی نو ای رسوله! ته یوازی بالذات په خپل سر په «جهاد» کولو کښی توقف مه کوه! الله جل جلاله ستا مددګار دی او مسلمانانو ته د «جهاد» تاکید وکړه! هغه کسان چه له تاسی سره ملګرتیا نه کوی د دوی هیڅ پروا مه کوه!. هیله (امید) شته چه الله تعالیٰ د دی کافرانو د جنګ مخه ونیسی.

(فائده): كله چه دا آيت نازل شو رسول الله صلى الله عليه وسلم وفرمايل چه «زه هرومرو

(خامخا) «جهاد» ته ځم. اګر که يو سړى هم له ما سره ملګرتيا ونه کړى.» او له ده سره يوازى (٧٠) تنو اصحابانو «بدر الصغرى» ته د «جهاد» په قصد تشريف يووړ چه د هغه وعده له (ابوسفيان) سره د «احد» په غزوه کښى شوى وه او د هغه ذکر په (١٤) جزء د آل عمران په (١٧٣) آيت (١٨) رکوع کښى وشو. الله تعالىٰ د «ابوسفيان» او د قريشو د کفارو په زړونو کښى رعب او خوف او ويره واچوله چه هيڅوک د مقابلى دپاره وره نغلل او پخپلو وعدو کښى دروغجن شول او د الله جل جلاله له ارشاد سره سم د کافرانو دا جنګ بند شو. او دوى له خپلو ملګرو سره روغ رمټ بيرته تشريف راؤړ.

#### وَاللهُ آشَتُ بَأْسًا وَاشَتُ تَثَكِيلًا

او الله ډير سخت دی له جهته د هيبت، جنګ او ډير سخت دی له جهته د عذاب ورکولو (له دغو کفارو نه).

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ عذاب او له کافرانو سره د هغه جنګ ډیر سخت دی. نو هغه کسان چه د کافرانو له جنګ او د هغوی له لاسه له وژل کیدلو څخه ویریږی، نو دوی به د الله جل جلاله د قهر او د ده د عذاب تحمل په څه ډول (طریقه) سره وکړی شی؟.

#### مَنْ يَشْفَعُ شَفَاعَةً حَسَنَةً بَكُنُ لَهُ نَصِيْبٌ مِّنْهَا وَمَنْ يَشْفَعُ مَنْ اللهُ فَعَلَمُ اللهُ فَعَر شَفَاعَةُ سَيِّئَةً بَكِنُ لَهُ كِفُلٌ مِنْهَا ﴿

او هر څوک چه سپارښت وکړی سپارښت نیک (له شرعی سره سم) نو وی به دی (سپارښت کوونکی) لره یوه برخه (د ثواب) په سبب د هغه سره، او هر څوک چه سپارښت وکړی سپارښت ناکاره (له شرعی څخه خلاف) نو وی به دی (سپارښت کوونکی) لره یو بار «برخه د ګناه» په سبب د هغه سره

تفسیر: یعنی که محوک په نیکو کارونو کښی سعی او سپارښت وکړی لکه چه نبی صلی الله علیه وسلم مسلمانانو ته د جهاد ترغیب ورکوی یا محوک په خرابو چارو کښی کوښښ وکړی، لکه چه منافقان او سست مسلمانان چه هم پخپله له جهاده ویریږی او هم د نورو د ویرولو اسباب برابروی، نو په ړومبی صورت کښی به د ثواب او په وروستنی صورت کښی به د ګناه برخه دوی ته وررسیږی. هم داسی که محوک د کوم محتاج سپارښت وکړی او له کوم دولتمن محنی محه ورته واخلی. نو دی به هم د هغه خیرات په ثواب کښی داخلیږی که محوک د کوم کافر یا مفسد یا

سارق او نورو سپارښت وکړی او هغه د حاکم يا د نورو له لاسه خلاص کړی او هغه بيا فساد او غلا وکړی نو دی هم په هغه فساد او غلا کښې ورسره شريک دی.

#### وكان اللهُ على كُلِّ شَيْ مُتَّفِينًا ٥

او دی الله پر هر شی باندی قدرت لرونکی (نو وربه کړی جزا هر چا لره په عمل د ده سره).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ پر تولو شیانو باندی قادر او د هر شی د برخی تقسیم کوونکی دی نو د نیکی او بدی په حصه ورکولو کښی ده ته هیڅ کوم تکلیف نه پیښیږی.

### وَلِذَاخِبِّيْتُهُ بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّوْا بِأَحْسَنَ مِنْهَاۤ ٱوُرُدُّ وُهَا اللهَ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيُّ حَسِيبًا ۞

او هر کله چه دعا وکړه شی تاسی ته په یوه دعا سره نو تاسی هم دعا وکړئ (هغه ته) په دعا ښه سره له هغی نه یا وروګرځوئ همغه (وینا) بیشکه چه الله دی پر هر شی باندی ښه حساب کوونکی (نو درسره حساب کوی او جزا درکوی).

تفسیو: یعنی کوم مسلمان ته سلام ورآچول او دعا کول په حقیقت کښی له الله تعالیٰ محنی د هغه شفاعت غوښتل دی. نو حق تعالیٰ د شفاعت حسنه یو خاص صورت چه په مسلمانانو کښی شائع او خور دی په صراحت سره بیان فرمایی چه «ای مسلمانانو! کله چه کوم مسلمان تاسی ته دعا وکړی یا سلام واچوی نو تاسی هم هرومرو (خامخا) د هغه ځواب ووایئ! یا همغه کلمه تاسی هم هغه ته وائ! یا له هغه ځنی ښه او بهتره دعا وکړئ! مثلاً که څوک «السلام علیکم» ووایی، نو پر تاسی باندی واجب دی چه د هغه په ځواب کښی «وعلیکم السلام» ووایئ! او که زیات ثواب غواړئ، نو «ورحمة الله» هم پری زیات کړئ او که هغه دا لفظ زیات کړی نو تاسی پری «وبرکاته» زیات کړئ! او د الله تعالیٰ په دربار کښی به د هر هر شی حساب وی. او د هغه اجر به ئی دررسیږی سلام او د هغه ځواب هم په هم دی کښی راغلل.

(فائده): په دی کښی د شفاعت حسنه پوره ترغیب وشو او د شفاعت سیئه خرابی او مضرت هم معلوم شو، ځکه خدای جل جلاله هغه چاته چه نیک شفاعت ئی کړی وی ثواب ورکوی او هغه چاته چه نیک شفاعت کوونکی سره نیکه معامله

والمحصنات (٥)

وساتی، په خلاف د سیئه شفاعت چه له هغه څخه د محرومیت او معصیت نه پرته (علاوه) بل هیڅ شی نه په برخه کیږی (سلام اچول سنت او رد ئی په نزد د امام اعظم رحمة الله علیه غیر له (۱) گایونو فرض کفایی دی او هغه دا دی

١- يه خطيب.

۲ـ په قاری د قرآن.

٣۔ په راوی د حدیث.

٤۔ په آذان كوونكى.

هـ په اقامت ويونكى.

٦ په منځ د تدريس کښی د شرعی ؤ علومو په مدرس، نور علماء په څو نورو مواردو کښی هم د سلام ځواب لاژم نه بولی.)

#### اللهُ لَا إِلهُ إِلاَهُو لَيَجْمَعَنَّكُهُ إِلى يَوْمِ الْقِيمَةِ لَارَيْبَ فِيهُ وَ وَمَنْ اَصْدَقُ مِنَ اللهِ حَدِينَا هَ

الله نشته هیڅ لائق د عبادت مگر یوازی هم دی دی خامخا راجمع به کړی هرومرو (خامخا) تاسی ورځی د قیامت ته چه نشته هیڅ شک په هغی (ورځی یا په دی جمع) کښی او څوک دی ډیر رښتینی له الله نه له جهته د خبری؟ (هیڅ څوک نشته!).

تفسیر: یعنی د قیامت راتک او د ثواب او عقاب د گردو (تولو) مواعیدو پوره کیدل تول حق او رښتیا دی. او په دی که به له سره تخلف نه وی، نه ښایی چه دا خبری دی معمولی او سرسری و کڼلی شی.

## فَمَالَكُوْ فِي الْمُنْفِقِيْنَ فِئَتَيْنِ وَاللَّهُ اَرُكَمَهُمُ بِمَاكَمَكُوْ اللَّهُ اَرُكَمَهُمُ بِمَاكَمَكُوْ اللَّهُ اللَّهُ وَمَنُ يُضُلِلِ اللهُ فَلَنْ يَجْدَلَهُ سَبِيلُا اللهُ فَكَنْ يَجْدَلَهُ سَبِيلُا اللهُ فَكَنْ يَجْدَلُهُ سَبِيلُا

نو څه شوی دی تاسی ته په (معامله) د منافقانو کښی چه دوه ډلی (شوی

یئ) او الله بیرته گرځولی دی دوی (رد کړی ئی دی کفر ته ) په سبب د هغو بدو اعمالو چه کړی دی دوی (لکه نفاق او له مشرکانو سره ملحق کیدل) آیا اراده لرئ تاسی (ای مؤمنانو!) د دی چه په سمه صافه لاره برابر کړئ تاسی هغه څوک چه گمراه کړی دی الله او هر څوک چه گمراه (یی) کړئ الله پس نه به مومی ته ده ته هیڅ لاره (د هدایت).

تفسیر: په دی منافقانو کښی هغه خلق هم داخل دی چه په ښکاره ډول (طریقه) سره ئی ایمان نه ؤ راوړئ، بلکه ظاهراً او باطناً پر کفر باندی تینګ ولاړ وو. لیکن د (حضرت محمد صلی الله علیه وسلم) او د مسلمانانو سره به ئی په ښکاره ډول (طریقه) سره ناسته ولاړه او د مینی او محبت معامله درلوده (لرله) او د دوی غرض دا ؤ چه که د مسلمانانو لښکر زمونړ پر قوم باندی یرغل (حمله) راوړی نو زمونړ مال او ځان به په دی چم (بهانه) او حیله سره محفوظ پاتی شی. هر کله چه مسلمانانو ته معلوم شو چه د دوی تګ او راتګ په دی مقصد دی او مونړ سره د زړه مینه او محبت نه لری نو ځینو مسلمانانو وویل چه «ښایی له داسی شریرانو سره ناسته ولاړه پریښودل شی تر خو دوی له مونړ ځنی جلا (جدا) شی». او ځینو وویل چه «ښایی له دوی سره ناسته ولاړه ولرو، ګوندی ایمان راوړی.»نو دا آیت نازل شو چه «هدایت او ضلالت د الله تعالیٰ په اختیار کښی دی تاسی د هغه په فکر او چرت (خیال) کښی له سره مه اوسئ! ښایی له دی خلقو سره بالاتفاق همغسی معامله وکړه شی چه وروسته له دی راځی او په خپلو منځونو کښی خلقو سره بالاتفاق همغسی معامله وکړه شی چه وروسته له دی راځی او په خپلو منځونو کښی

#### ۅۘڎؙۉٵڵٷؾػڡؙٚؠ۠ۉؽػؠٵػڣۯۉٵڣؾڴۏڹٛۉؽڛۅٙٳۧۼۘڬڵڗؾۜڿڹٛۉٳڡؚڹؙۿؙۄ۫ ٵٷڸێٳۧءؘػڞؖؽۿٳڿؚٛۯٛٳڣڛڽؽڸٳۺٷٷڶڽؙڗۘڰۅٛٳڣؘڎ۠ڎؙۉۿؙڎۅٳڨؙؿؙڵۉۿؙڎ ػؽ۫ٷۅؘۜڿۮؾٞؠؙٛٷۿؙڎۜۅڵڒؾ؆ڿۮؙۉٳڡؚڹؙۿڎۅڸڲٵۊٙڵڒ؈ؘؽڔؙؙؖ۠

دوست گنی دوی (او غواړی دا مرتدان دغه) که تاسی «هم» کافران شئ لکه چه کافران شوی دی دوی) نو شئ به تاسی او دوی (گرد (ټول) سره) برابر (په کفر کښی) نو مه نیسئ تاسی (هیڅوک) له دوی نه دوستان تر څو چه (د زړه ایمان راوړی او) هجرت (هم) وکړی په لاره د الله کښی نو که وګرځیدل دوی (له لاری د الله) نو ونیسئ تاسی دوی (او بندیان ئی کړئ) او وئی وژنئ تاسی دوی هر چیری چه وموندل تاسی دوی او مه نیسئ تاسی (هیڅوک) له دوی څخه دوست او نه مدد گار (په خپلو نورو دسمنانو).

تفسیر: یعنی دا منافقان په کفر باندی داسی تینگ ولاړ دی چه پخپله خو ایمان نه راوړی بلکه دا غواړی چه تاسی هم د هغوی په شان کافران او واړه سره برابر او یو شان شئ! نو اوس تاسی ته ښایی تر څو چه دوی ایمان رانه وړی، او خپل ګرد (ټول) نفسانی اغراض پری نه ږدی، (او د حق او حقانیت په جانب په صدق او اخلاص سره رهی (روان) نشی) تر هغه پوری تاسی له دوی سره دوستی مه کوئ! که دا خلق د زړه ایمان رانه وړی او د الله جل جلاله په لاره کښی هجرت ونه کړی، نو دوی بندیان کړئ! او هر چیری چه ومومئ! ویی! وژنئ او له دوی ځنی په کلی ډول (طریقه) سره اجتناب وکړئ! او ځانونه تری وژغورئ (بچ کړی)! او هیڅ راز (قسم) تعلق او ارتباط له دوی سره مه لرئ!.

#### اللا الذينَ يَصِلُونَ إلى قَوْمِ ابَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِّيْنَاقُ أَوْ جَآءُ وُكُو حَصِرَتُ صُدُورُهُمْ اَنْ يُقَاتِلُوكُمْ اَوْيُقَاتِلُوا قَوْمَهُمْ وَلَوْشَآءَ اللهُ لَسَلَطَهُمْ عَلَيْكُمْ فَلَقْتَلُوكُمْ فَإِنِ اعْتَزَلُوكُمْ فَلَمُ يُقَاتِلُوكُمْ وَالْقَوْا اِلَيْكُمُ السَّلَمَ فَمَا جَعَلَ اللهُ لَكُمْ عَلِيهِمُ سَبِيْلُانَ

مگر (مه وژنئ او مه بندی کوئ) هغه کسان چه وتړی دوی ځانونه خپل (او امان وروړی) هغه قوم ته چه په منځ ستاسی او په منځ د دوی کښی عهد، پیمان وی یا راشی دوی تاسی ته حال دا چه تنګی شوی وی سینی (زړونه) د دوی (او بد ګڼی له دی نه) چه جنګ وکړی له تاسی سره (د خپل قوم په مرسته (مدد) یا جنګ وکړی دوی له قوم خپل سره (ستاسی په مرسته (مدد) او که اراده کړی وی الله نو خامخا زور ورکړی به ئی وی دوی په تاسی نو هرومرو (خامخا) به جنګیدل له تاسی سره نو که څنګ وکړ دوی له تاسی پس ونه کړ جنګ دوی له تاسی سره او دروړاندی کړه دوی تاسی ته روغه (او امان وغواړی تاسی نه نو ده ګرځولی الله تاسی ته پر دوی هیڅ لاره (د نیولو او وژلو او مال اخیستلو)

تفسیر: یعنی د دی ظاهری او باطنی مینی او محبت له امله (وجی) د دوی له قید او قتل څخه ځانونه مه ژغورئ(ساتی)! مگر په دوه حالتونو کښی

(١): له هغو خلقو سره چه تاسي روغه كړى وى له هغوى سره دوى هم معاهده او مصالحه ولرى.

نو دوی هم په صلح کښي داخليږي.

(۲): هغه کسان چه له جنگ مخنی عاجزان شی او له تاسی سره صلح وکړی او د دی خبری عهد او پیمان وکړی چه نه به د خپل قوم په طرفداری له تاسی سره جنگ وکړی او نه به له تاسی سره ملکری شی چه له خپله قومه سره وجنګیږی. او پر دی عهد باندی تینګ هم پاتی شی نو له هسی خلقو سره هم مه جنګیږی. او د دوی مصالحه منظور کړئ! او دا د الله تعالیٰ له احسانه وګنئ چه دوی ستاسی له جنګ مخخه مخ واړوی. که الله تعالیٰ اراده فرمایلی وی نودوی به ئی پر تاسی باندی زړور، زورور او غالب ګرځولی وی. (داآیت د «سیف» په آیت سره منسوخ شوی دی.)

ژر به ومومئ تاسی یو بل (قوم) چه اراده به لری دوی د دی چه په امان شی له تاسی (هم) او په امان شی له قومه خپله (هم)؛ هر کله چه وبلل شی دوی فتنی (فساد، کفر) ته نو بیرته گرځاوه شی په فساد کښی، بیا که نشول په څنګ دوی له تاسی نه او دروړاندی ئی نه کړه تاسی ته روغه (او د امان طلب) او بند ئی نه کړل لاسونه خپل (له جنګه) نو ونیسئ تاسی دوی (او بندی کوئ یی) او ووژنئ تاسی دوی په هر ځای کښی چه ومومئ تاسی دوی؛ او دا ټولی گرځولی دی مونږه تاسی لره پر دوی باندی برهان (دلیل) شکاره (د دوی یه قتل او بند چه هغه د دوی ټگی ده).

تفسیر: یعنی ځینی خلق داسی هم دی چه له تاسی سره عهد کوی، چه نه به له تاسی سره جنگیږی او نه به له خپله قومه سره تر څو ستاسی او د خپل قوم له لوری یعنی د دواړو خواؤ څخه مأمون او ډاډه شی. لیکن دوی په دی عهد باندی تینګ نه پاتی کیږی بلکه هر کله چه د خپل قوم بری او غلبه وګوری له هغوی سره مرسته (مدد) کوی نو د هسی خلقو له تجاوز ځنی تاسی هم مه تیریږئ! ځکه چه ستاسی لاس ته خو صریح حجت راغلی او دوی خپل عهد پخپله مات کړی دی.

#### وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ أَنْ يَقْتُلُمُؤُمِنًا إلَّاخَطَأُ \*

او نه ښايي (يا نه دی روا) هيڅ مؤمن ته (يا نه دی د مؤمن کار) دا چه مړ کړي «بل» مؤمن مګر په خطا سره،

تفسیر: په دی موقع کښی د خطا د قتل احکام بیان فرمایی او دا راڅرګندوی چه د اسلامی کلمی د ویونکی وژل لویه ګناه ده. هو! که چیری په خطا سره وواژه شو نو دا د مجبوری خبره ده او د هغه احکام بیانیږی او په دی ضمن کښی د مجاهدینو فضیلت او (دارالکفر) څنی د (دارالاسلام) په لوری د هجرت کولو ضرورت او د سفر او د خوف د لمونځونو کیفیت هم بیانیږی.

(فائده): د خطا قتل یعنی د مسلمان وژل په خطا سره څو صورتونه لری لکه چه پر کوم مسلمان باندی د ښکار په کمان په غلطه گزار وکړی او ویی وژنی، یا گولی یا غشی یا نور له ښکار ځنی خطاً وتلی، یا ختلی، پر کوم مسلمان باندی ولگیږی. د خطا قتل یو صورت دا هم کیدی شی چه یو مسلمان (له «دارالاسلام» څخه د خپلو چارو دپاره (دارالحرب) ته لاړ شی او د کافرانو په منځ کښی وی او پر هغه باندی کوم بل مسلمان د کافر گمان وکړی او په بی خبری سره ئی ووژنی او دلته د هم دی صورت بیانول مقصود دی ځکه چه مجاهدینو ته علی الاکثر داسی پیښی ورپیښی دی. او له تیر شوو آیتونو سره ئی هم دا مناسبت دی او د خطا قتل د نورو صورتونو حکم هم داسی دی او په هم دی کښی ګرد (ټول) سره داخل دی.

وَمَنُ قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَأَ فَخَوْ يُرُرَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَّدِيَةٌ مُّسَلَّمَةٌ اللَّاهُلِهَ الْكَاكُ يَصَّلَقُوْ افْاكُ كَانَ مِنْ قَوْمِ عَدُولِكُمْ وَهُومُؤُمِنْ فَتَحُرِيُرُ رَقَبَةٍ مُّؤُمِنَةٍ وَانَ كَانَ مِنْ قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمُ وَبِينَهُ مُومِنَةً فَكَنَ فَكُويَةً مُسَلَّمَةٌ اللَّهَ الْهَلِهِ وَتَحْرِيْرُوبَةٍ مُّؤُمِنَةٍ فَمَنَ لَكْمِ يَعِدُ فَصِيَامُ شَهُرَيُنِ مُتَتَابِعَيُنِ ثَوْبَةً مِّنَ اللهِ وَكَانَ اللهُ عَلِيمًا عَكِيمًا اللهُ عَلِيمًا عَكِيمًا اللهُ او هر خوک چه مړ کړی کوم مؤمن په خطا سره نو (شته پر قاتل) آزادول د غاړی (د مریی) مؤمن او (بل) دیت دی سپارلی شوی اهل (وارثانو) د مقتول ته مگر دا که معاف کړی دا (وارثان دغه قاتل) پس که ؤ (دا مقتول) له (هسی) قومه چه دښمن وی تاسی لره حال دا چه دا (مقتول) مؤمن وی نو شته پر قاتل تش) آزادول د غاړی (د مریی) مؤمن «بی له دیته» او که ؤ دا مقتول له (هسی) قومه چه په منځ ستاسی او په منځ د هغه قوم کښی عهد وی نو (شته پر قاتل یو) دیت ورسپارلی شوی اهل (وارثانو) د مقتول ته او «بل» آزادول د غاړی (د مریی) مؤمن دی. پس هر څوک چه ونه مومی (بلا انقطاع دیاره د قبلولو د) توبی له (جانبه د) الله؛ او دی الله پسی (بلا انقطاع دیاره د قبلولو د) توبی له (جانبه د) الله؛ او دی الله سره کوی).

تفسیر: په دی آیت کښی د خطا قتل دوه صورتونه جوول شوی دی

لومړی د مسلمان مریی آزادول او که له قدرت ئی پوره نه وی. نو دوی میاشتی متصلی روژه نیول دی دا د الله تعالیٰ په دربار کښی کفاره او د قاتل د خطا تلاغی ده.

دوهم د هغه مقتول وارثانو ته د وینو بلل او دیت ورکول دی چه دا د هغوی حق دی او دغه دیت د دوی په معافولو سره معافیدی هم شی. مگر کفاره د چا په معافولو سره نه معافیدی. او قتل دری صورتونه لری. څکه هغه مسلمان چه په خطا سره وژل شوی دی د ده ورثه به یا مسلمان وی یا به کافر . که کافر وی، نو له ده سره به ئی یا مصالحه وی یا دښمنی. په دومبنیو دواړو صورتونو کښی د مقتول وارثانو ته د وینی بلل ورکول لازمیږی. په دریم صورت کښی د وینی بلل نه لازمیږی، په دریم صورت کښی د وینی بلل نه لازمیږی، او کفاره به په دری واړو صورتونو کښی لاژم الاداء وی.

(فائله): دیت یا د وینی بدل زموند د حنفیانو په مذهب کښی لس زره شرعی روپی کیدی. خایی چه دا روپی دی قاتل او د قاتل خپلوان د دری کلونو په اقساطو سره د هغه مقتول ورثی ته ورورسوی (او خایی چه دیت له دری شیانو ځنی ورکړ شی چه

(۱): ئی یه اندازه د یو زر دیناره سره زر دی. او

(۲): په اندازه د لسو زرو درهمو سپين زر دی. او

(٣): ئى سل اوجان دى چه شل ابن مخاض او شل ئى بنت مخاض (يو كلن) او شل ئى بنت لبون (دوه كلن) او شل ئى حقى (درى كلنى) او شل ئى جزعى (محلور كلنى) وى.)

#### ومن يقتل مؤمنا متعل فزاؤه جهنو خالدافيها

#### وَغَضِبَ اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَّهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَنَا ابَّاعَظِيًّا ۞

او هر خوک چه مر کړی کوم مؤمن په قصد سره (او د مسلمان دغه قتل روا هم وګڼی) نو جزا د ده دوزخ دی (په داسی حال کښی) چه تل به وی دی (دغه حلال ګڼونکی د قتل) په هغه «دوزخ» کښی او غضب (قهر) کړی دی الله په ده باندی او لری کړی دی (الله) دا (قاتل) له خپل رحمت څخه) او تيار کړی دی ده ته عذاب ډير لوی.

تفسیر: یعنی که یو مسلمان بل مسلمان په غلطی سره نه، بلکه په قصد سره او سره له دی چه خه ئی پیژنی چه مسلمان دی خو وژنی ئی نو د ده دپاره په آخرت کښی جهنم او لعنت او لوی عناب دی او په کفاره. سره تری نه خلاصیږی او دنیوی سزا ئی همغه ده چه په (۲) جزء د البقرة په (۱۷۸) آیت ۲۲ رکوع کښی تیره شوه.

(فَائَلَه): د گردو (تولو) عالمانو په نزد (خلود فی النار) هغه چا لره دی چه د مسلمان وژل حلال گنی ځکه چه د هغه په کفر کښی شک نشته. یا به له «خلود» (تل ترتله) ځنی تر اوږدی مودی پوری په جهنم کښی هستوګنه وی. یا خو به داسی قاتل مستحق د هم داسی لویی سزا وی وروسته الله تعالیٰ پخپله مالک او مختار دی. او «خلود فی النار» او «خروج عن النار» دواړه د ده کار دی هر څه چه اراده ئی وی، همغسی کوی. والله اعلم.

#### يَايَّهُا الَّذِيْنَ المَنْوَالِذَاضَرَبْتُمْ فَيَسِيلِ اللهِ فَتَبَيَّنُوْ اوَلاَتَقُوْلُوْ الِمَنَ الْقَيَ الْمَكُمُ السَّلْوَلَسُّتَ مُؤْمِنًا تَبْتَعُونَ عَرَضَ الْحَيْوةِ الدُّنْيَا فَعِنْدَ اللهِ مَغَانِهُ كَيْثَيُرُةٌ \*

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (ای مؤمنانو) کله چه سفر کوئ تاسی به لاره د الله کښی (جهاد ته) نو ښه تحقیق وکړئ او مه وایئ تاسی هغه چاته چه در واچوی تاسی ته سلام چه نه ئی ته مؤمن (او د اسلام کلمه دی له ویری ویلی دی) غواړئ تاسی مال (اسباب) د دی حیات دنیوی (ژوندون لړ خسیس او که واقعی غنیمت غواړئ) پس دی الله څخه غنیمتونه ډیر

والمحصنات (٥)

تفسير: حضرت رسول الله صلى الله عليه وسلم يو لښكر د غزا (جهاد) په غرض پر يوه قوم باندى ورواستاوه، یه دی قوم کښی یو سړی (مرداس نامه) مسلمان و چه له خپل مال اسباب او مواشی سره له کفارو ځنی جلا (جدا) شوی او ګوښی (بیل) ولاړ ؤ. کله چه دی له مسلمانانو سره مخامخ شو نو «السلام علیکم» ئی وویل مکر اسامه بن زید رضی الله تعالیٰ عنه داسی کومان وکر چه دا هم کافر دی او د خپل مال او ځان د خلاصولو دیاره ځان مسلمان راڅرګندوی نو هغه ئی وواژه او هغه مال او اسباب او مواشی ئی کرد (تول) تری نه واخیستل (ځینی وایی کله چه مقداد رضي الله تعالىٰ عنه هغه سړى وواژه چه كلمه ئى ويله او د قتل سبب ئى دا وباله چه ده غوښتل چه په دی حیلی سره مال، عیال او ځان خلاص کړی) نو دا آیت نازل شو او مسلمانانو ته تنبیه او تاکید وفرمایه شو کله چه تاسی د «جهاد» دیاره سفر کوئ! له تحقیق څخه کار اخلئ!، او بی له فکره او یوهی څخه په کوم کار کښی ځغرد (ضد) مه کوئ! او هغه څوک چه تاسی ته خپل ځان مسلمان درښکاره کړی، نو د ده د اسلام په منلو کښې له سره انکار مه كوئ! او له الله جل جلاله سره ډير زيات غنائم شته، نو هسي حقير سامان ته له سره مه ګورئ. (وایمی چه رسول الله صلی الله علیه وسلم د دی واقعی له اوریدلو سخت خپه شو او په هغه صحابی باندی په قهر شو او د دغه بی موجبه قتل د سبب له اوریدلو څخه وروسته ئی وفرمایل «هلاشققت قلبه \_ آیا د ده زړه دی څیری کړی و؟» چه ته ویوهیدی، چه دی رښتیا وایی که دروغ؟)

#### كَنْ إِكَ كُنْتُوْمِ فَ قَبْلُ فَمَنَّ اللَّهُ عَلَيْكُو فَتَبَيَّنُواْ

هم داسی وئ تاسی (هم چه یواځی د اسلام په اظهار سره مامون شوی وئ) پخوا له دی نو فضل وکړ الله په تاسی نو ښه تحقیق کوئ! (او هیچا ته تش په شبهه ضرر مه رسوئ!)

تفسیو: تاسی پخوا له دی هم داسی وئ! یعنی پخوا له اسلامه د دنیوی اغراضو له امله (وجی) تاسی هم داسی په ناحقه وینی تویولی، لیکن اوس سره له اسلامه داسی له سره مه کوئ!، بلکه د هغه چا په وژلو کښی هم احتیاط کوئ چه د هغه د مسلمان کیدلو احتمال وی. یا ئی دا مطلب چه له دی نه پخوا د اسلام په شروع کښی تاسی هم د کافرانو په ښارونو کښی اوسیدئ او تاسی د کوم مستقل حکومت او د کوم مستقل ځای خاوندان نه وئ نو لکه چه په هغه حالت کښی هم ستاسی ظاهری اسلام اعتبار درلود (لرلو) او ستاسی د ځان او د مال حفاظت او رعایت شوی ؤ، نو هم داسی په تاسی باندی هم لاژم دی، چه د نورو ظاهری مسلمانانو د مال او د ځان رعایت او حفاظت و کړئ! او بی له تحقیقه څوک ونه وژنئ! او ښایی چه له احتیاط، دقت او غور څخه کار واخلئ!

#### إِنَّ اللَّهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيْرُكُ

بیشکه الله دی په هغه څه چه تاسی (یی) کوئ ښه خبردار (نو پری جزا درکوی).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ ستاسی په ظاهری اعمالو او د زړونو په پتو خبرو باندی خبر او مطلع دی، نو وروسته له دی که څوک وژنئ محض (د الله تعالیٰ) په حکم سره ئی وژنئ! او اصلاً په هغه کښی خپل هیڅ یو غرض ته مداخله مه ورکوئ! او دا هم مقصد دی که کوم کافر د خپل مال او د ځان له ویری ستاسی په مخ کښی د اسلام اظهار وکړی او تاسی تیر باسی او په چم (بهانه) او فریب سره خپل ځان وژغوری (بچ کړی)، نو الله تعالیٰ ته ټول شیان معلوم دی او د هغه له عذاب څخه هیڅوک خپل ځان نشی ژغورلی. (ساتلی) مگر تاسی هغه ته هیڅ مه وایئ! دا ستاسی کار نه دی، مونږ به له هغو سره ګورو.

لَا يَسْتَوِى الْقَعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ عَيُواُولِ الصَّرِوالْمُجْهِدُونَ فَيْ سَبِيلِ اللهِ بِأَمُوالِهِمُ وَانْفُسِهِمْ فَضَّلَ اللهُ الْمُجْهِدِيْنَ بِأَمُوالِهِمُ وَانْفُسِهِمْ عَلَى الْقَعِدِيْنَ دَرَجَةً وَكُلَّا وَعَدَاللهُ الْمُسْنَىٰ وَفَضَّلَ اللهُ الْمُجْهِدِيْنَ عَلَى الْقَعِدِيْنَ الْجُواعِظِمًا فَ دَرَجْتٍ مِّنَهُ وَمَغُفِنَ لَا قَرْحَمَةً مَا اللهُ الم

نه دی برابر (الله ته) کیناستونکی (په کور کښی) له مؤمنانو نه (له جهاده) بی له خاوندانو د عذره او جهاد کوونکی په لاره د الله کښی (د دین د ترقی لپاره) په مالونو خپلو سره او په ځانونو خپلو سره فضیلت ورکړی دی الله جهاد کوونکو ته په (لګولو د) مالونو خپلو سره او (په جارولو د) ځانونو خپلو سره پر کیناستونکو باندی (له معذرته) په درجه کښی؛ او له ټولو سره (که مجاهد وی که معذور ناست) وعده کړی ده الله د ښی جزا (جنت)؛ او فضیلت ورکړی دی الله جهاد کوونکو ته پر کیناستونکو (له معذرته) په اجر

والمحصنات (٥)

عظیم ډیر لوی سره چه مرتبی دی (لویی چه په عزت او کرامت کښی سره متفاوتی دی) له (جانبه د) الله او مغفرت دی او رحمت دی؛

تفسیر: له دی نه پخوا ئی مسلمانانو ته د خطا او ناپوهی د قتل په نسبت عتاب او تنبیه فرمایلی وه نو هسی احتمال کیدی شو چه څوک به له زړه «جهاد» ونشی کولی ځکه چه مجاهدینو ته داسی پیښی ډیری ورپیښیږی نو ځکه ئی د مجاهدینو د فضیلت بیان وفرمایه او دوی ته ئی د «جهاد» رغبت ورکړ. د دی آیت خلاصه دا ده چه په ګوډو، شلو، ړندو، ناروغو او معذرو خلقو باندی د «جهاد» حکم نشته، باقی په نورو ګردو (ټولو) مسلمانانو کښی د مجاهدینو درجی داسی لویی دی چه د «جهاد» تارکین له سره هغسی درجی نه لری. اګر که هغوی هم جنتیان دی. له دی ځنی دا ښکاره شوه، چه «جهاد» فرض کفایی دی، او فرض العین نه دی. یعنی که د مسلمانانو یو تعداد د جهاد له پاره کفایت وکړی او په هغوی باندی ضرورت رفع شی نو پر جهاد» نه کوونکو باندی هیڅ یوه ګناه نه اوړی. که نه دوی ټول سره ګنهګاریږی.

#### وَكَانَ اللهُ غَفُوْرًا رَّحِيْمًا ﴿

او دى الله ښه بښونكى (د خطياتو) ډير رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیر: یعنی حق تعالیٰ غفور او رحیم دی د «جهاد» کوونکو په باره کښی د اجر مغفرت او رحمت هغه وعدی چه شوی دی، هغه هرومرو (خامخا) پوره کوی. یا دا که د مجاهدینو له خوا کوم مسلمان سری په ناپوهی سره وواژه شو، نو دوی به حق تعالیٰ معافوی، نو د دی اندیښنی له امله (وجی) تاسی له جهاد څخه مه ستنیږئ (واپس کیږی)!

إِنَّ الَّذِينَ تَوَقَّمُهُ مُ الْمَلِيَّكَةُ ظَالِمِيَ اَنْفُسِهِمُ قَالُوُا فِيهُمَ كُنْتُمُ قَالُوُا كُنَّا مُسْتَضْعَفِيْنَ فِي الْأَرْضِ قَالُوُا اَلَمُ تَكُنُ اَرْضُ اللهِ وَاسِعَةً فَتُهَاجِرُوْا فِيهُا فَاوُلَيْكَ مَا وُلهُمُ جَهَنَّمُ وصَاءَتُ مَصِيْرًا ﴿ إِلَّا الْمُسْتَضْعَفِيْنَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَالْوِلْدَانِ

### لاَيَسْتَطِيْعُونَ حِيْلَةً وَلا يَهْتَكُونَ سَبِيْلًا ﴿فَأُولَإِكَ عَسَى اللهُ اَنْ يَعْفُورًا ﴿

بیشکه هغه کسان چه وفات کړی وی دوی لره ملائکو (د مرګ) په داسی حال کښی چه وی دوی ظلم کوونکی په ځانونو خپلو وایی ورته (ملائکی) په کوم حال کښی وئ تاسی (په خپلو دینی چارو کښی؟) وائی دوی چه وو مونږ ضعیفان کړی شوی په ځمکه کښی (د کفارو په لاس بیا ملائکی ورته) وایی چه آیا نه وه ځمکه د الله ارته پس هجرت کړی وی تاسی په دی (ځمکه کښی)؛ نو دا (تارکان د هجرت) ځای د دوی دوزخ دی. او ناکاره ځای د ورتلو دی (دا دوزخ). مګر (نه به عذابیږی) هغه چه په رښتیا سره ضعیفان دی له نارینه ؤ او له ښځو او له هلکانو چه نه توانیږی (او نه لری هیڅ) حیله (تدبیر) او نه پیژنی دوی لاره (د چیری تللو له دارالحربه). پس دا عاجزان (چه دی) ښایی چه الله (یعنی هیله ده له الله چه) عفوه وکړی له عاجزان (چه دی) ښایی چه الله (یعنی هیله ده له الله چه) عفوه وکړی له (ګناهونو د) دوی نه او دی الله ښه عفوه کوونکی (د معذورانو) ښه بښونکی (د خطیاتو).

تفسیر: ځینی داسی مسلمانان هم شته چه د زړه له اخلاصه په رښتیا سره مسلمانان دی، مګر د کافرانو تر واک (اختیار) او حکومت لاندی اوسیږی او دوی ته بیخی پړه او مغلوبان دی، او د کافرانو له ویری اسلامی خبری په ښکاره ډول (طریقه) سره نه شی ویلی او نه د «جهاد» په حکم باندی عمل کولی شی، نو په دوی باندی فرض دی چه له هغه ځایه هجرت وکړی ـ په دی رکوع کښی هم دا ذکر دی. د آیت خلاصه دا ده «هغه کسان چه پر خپلو ځانونو باندی ظلم کوی یعنی له کافرانو سره یو ځای اوسیږی او هجرت نه کوی نو پرښتی به له دوی ځنی د ځنکدن په وخت کښی پوښتنی کوی چه په کوم دین وئ تاسی؟» دوی به وایی چه «مونډ مسلمانان یو مګر په دنیا کښی مو د ضعف او کمزوری له امله (وجی) د دین خبری نشوی کولی.» نو بیا پرښتی ورته وائی چه «د الله تعالیٰ ځمکه خو ډیره پراخه او ارته وه او ستاسی له واکه (اختیاره) هم دا پوره وه چه له هغه ځایه مو هجرت کړی وی.» نو د هسی خلقو ځای دوزخ دی. هو! هغه کسان چه په رښتیا سره ضعیفان دی لکه ښځی او ماشومان چه نه هجرت کولی شی او نه هغوی ته د هجرت تدبیر او لاره معلومه وی، نو دوی د معافی وړ (لائق) دی.

(فائده): له دی څخه راښکاره شوه په هر هغه ملک کښی چه مسلمانان په ښکاره ډول (طريقه) سره شرعی ژوندون نه شی کولی له هغه ځايه هجرت کول پر دوی باندی فرض دی او پرته (علاوه) له هغه کسانو چه بيخی بی وزلی (بيوسه) او معذوران دی، نور هيچا ته اجازه نشته چه هلته ياتی شی.

وَمَنُ يُهَاجِرُ فَى سَبِيلِ اللهِ يَجِدُ فِى الْأَمَ ضِ مُلِغَمًا كَوْيُرُا وَسَعَةٌ وَمَنُ يَخُرُجُ مِنَ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللهِ وَيَعْدُرُ وَمَنُ يَخُرُجُ مِنَ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّةً فُورًى كُهُ الْهُوتُ فَقَدُ وَقَعَ آجُرُهُ عَلَى اللهِ وَكَانَ اللهُ عَفُورً الرَّحِيْمًا فَ

او هر شحوک چه وطن پریږدی (او لاړ شی) په لاره د الله کښی نو وبه مومی (دی) په محمکه کښی (په مقابل د هجرت کښی)، د آرامی ځایونه ډیر او پراخی (د روزی). او هر شحوک چه ووځی له کوره خپله په داسی حال کښی چه هجرت کوونکی وی طرف د الله او رسول ته (جهاد، علم، او نورو مشروعو امورو ته) بیا ومومی (لاندی کړی) دی مرګ (بهر له کوره) نو په تحقیق واقع شو اجر (ثواب) د ده پر الله باندی. او دی الله ښه بښونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیو: په دی آیت کښی د هجرت ترغیب دی، او مهاجرینو ته تسلی او ډاډینه ورکوله شی. یعنی هر هغه څوک چه خاص د الله تعالیٰ لپاره هجرت کوی او خپل وطن (هیواد) پریږدی (او د جهاد یا علم یا حج یا اطاعت یا قناعت یا زهد یا حلال او طیب رزق دپاره سفر کوی) نو د ده د هستوګنی دپاره به ډیر ځایونه پیدا کیږی او د ده په روزی او خوړو کښی به ډیره پراخی راشی، نو د هجرت کولو په وخت کښی له هسی خبری ځنی مه ویریږئ! چه مونږ به چیری اوسیږو؟ او څه شی به خورو؟ او له دی ځنی هم اندیښنه مه کړئ! نه چه په لاره کښی مړه شو او نه چه د دی لوری او هغه لوری له دواړو څخه بی برخی پاتی شو ځکه چه په هسی صورت کښی هم د هجرت پوره ثواب دررسیږی، او موت خو پوره په خپله نیټه راځی، او له خپل مقرر وخت څخه هیڅ وړاندی او وروسته نه کیږی.

### وَإِذَا ضَرَبْتُمُ فِي الْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ آنُ تَقَصُّرُوا مِنَ الصَّلُوةِ الْحَافَةِ الْحَافَةِ الْحَافَةِ الْحَافِقِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

او کله چه سفر کوئ تاسی په ځمکه (په ملکونو) کښی پس نشته پر تاسی هیڅ ګناه (وبال) په دی کښی چه څه لنډوالی وکړئ تاسی له لمانځه (له

النسآء(٤)

رباعی څخه، نه له ثلاثی او ثنایی نه) که ویریدئ تاسی له دی چه په فتنه کښی به واچوی (ضرر به ورسوی) تاسی ته هغه کسان چه کافران شوی دی بیشکه چه کافران دی تاسی لره دښمنان ښکاره.

تفسیر: یعنی کله چه د «جهاد» او د نورو کارونو دپاره سفر کوئ او له کافرانو ځنی (چه ستاسی صریح دښمنان دی) د دی خبری ویره وی. چه دوی به فرصت ومومی او تاسی به وربړوی (تکلیف کړی) نو خپل لمنځونه لنډ کړئ! یعنی هر هغه لمونځ چه تاسی په حضر کښی څلور رکعته کاوه اوس هغه دوه رکعته وکړئ!.

(فائده): زمونږ د حنفیانو په مذهب د سفر ادنی مرتبه د دری ورځو مزل دی (د کال په ډیرو لنډو ورځو کښی تر زواله پوری، په منځنی تګ سره ګړندی او مټه تګ ته هیخ اعتبار نشته، یعنی که دا مسافه په لږه موده کښی هم قطع کړی، لمونځ به مسافرانه کوی او که نیمایی د دی مسافی په شلو ورځو کښی هم قطع کړی نو لمونځ به پوره اداء کوی. ځکه چه) کم له دری مزلو څخه د لمانځه قصر کول روا نه دی. د کافرانو د ضرر رسولو ویره په هغه وخت کښی موجوده وه، چه دا حکم نازل شو کله چه دا ویره له منځه ورکه شوه نو بیا هم زمونږ (رسول الله صلی علیه وسلم) تل په سفرونو کښی خپل (رباعی) لمنځونه قصر کول او اصحابو ته ئی هم د قصر په نسبت تاکید فرمایه. اوس هم په مسافری کښی د قصر کولو حکم دی دا ذکر شوی ویره وی که نه وی څکه چه دا د الله تعالیٰ فضل او مهربانی ده . او ښایی چه په ډیره خوښی سره ومنله شی نه وی څکه چه دا د الله تعالیٰ فضل او مهربانی ده . او ښایی چه په ډیره خوښی سره ومنله شی

وَإِذَا كُنْتَ فِيهُومُ فَأَقَبُتَ لَهُمُ الصَّلُوةَ فَلْتَقُمُ طَآلِفَةٌ مِّنْهُمُ مِّعَكَ وَلْيَا ثُنْ فَأَ اَسْلِحَتَهُمُ وَاَنَاسَجَدُوا فَلْيَكُونُوا مِنْ وَرَآبِكُمْ وَلْتَأْتِ طَآبِفَةٌ الْخُرى لَمُ يُصَلُّوا فَلْيُصَلُّوا مَعَكَ وَلْيَا خُنْ وُاحِنْ رَهُمُ وَ اَسْلِحَتَهُمُ وَوَيَّا الّذِينَ كَفَرُ وَالْوَتَعُفْلُونَ عَنْ اَسْلِحَتِكُمْ وَامْتِعَتِكُمْ فَيَدِيلُونَ عَلَيْكُمْ مَّيْلُةً قَالِحِ لَةً الْمَاكِمَةً وَالْحَدَيْلُونَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّ

او کله چه اوسی ته (ای محمده!) په دوی کښی (د دښمنانو د ویری په وخت کښی) پس اقامت وکړی ته دوی ته د لمانځه (نو لښکر خپل دوه طائفی

کړه) پس ودی دریږی یوه طائفه له دوی څخه له تاسره او وادی خلی دا (لمونځ کوونکی) وسلی خپلی نو کله چه سجده وکړه (دوی د دوه رکعتی په اول رکعت کښی او د دری رکعتی او څلور رکعتی په دوهم رکعت کښی) پس شی دی دوی له وروسته ستاسی او رادی شی طائفه بله چه نه وی کړی لمونځ دوی پس لمونځ دی وکړی دوی له تاسره او وادی خلی دوی (هم اسباب د) بیداری خپلی (او د ځان د مدافعی له دښمنه) او وسلی خپلی خوښه ده د هغو کسانو چه کافران شوی دی (دا) که په یو ډول (طریقه) سره غافلان شئ تاسی له وسلو خپلو څخه او له اسبابونو خپلو څخه څو حمله وکړی دوی پر تاسی باندی حمله یوه.

تفسیر: پخوا د سفر د لمانځه بیان ؤ اوس د خوف د لمانځه بیان دی، یعنی د کافرانو د لبکرو په مقابله کښی دی د مسلمانانو لبکر دوه برخی شی!، یوه برخه دی د دښمن مخ ته ودریږی! او بله برخه دی له امام سره نیم لمونځ اداء کړی! او بیا دی دوی د دښمن مخی ته لاړ شی!، او هغه بله برخه خلق دی راشی! او له امام سره دی هغه پاتی لمونځ اداء کړی!، او د امام له سلام ګرځولو څخه وروسته دی دواړه ډلی د خپلو لمونځونو پاتی برخی یواځی یواځی اداء کړی! که د ماښام لمونځ وی، لومړی ډله دی دوه رکعته او دوهمه ډله دی یو رکعت لمونځ له امام سره وکړی!، او په داسی حالت کښی د لمانځه په منځ کښی تګ او راتګ معاف دی او د توری، څغری، ډال او د جنګ د نورو سامانونو د ځان سره لرل هم د رسول الله مبارک صلی الله علیه وسلم ارشاد دی. او دا د دی له پاره چه کفارو ته کومه موقع په لاس ور نه شی، او یو ځلی کرد (ټول) سره په ګډه حمله او یرغل را نه وړی.

#### وَلَاجُنَاحَ عَلَيْكُمُ إِنْ كَانَ بِكُمُ آذَى مِّنْ مُّطِرِ آوَكُنْتُو مُّرُضَى آنُ تَضَعُوْ آسُلِحَتَكُمْ وَخُنْ وُاحِنْ رَكُمُ

او نشته هیڅ گناه (وبال) پر تاسی باندی که چیری وی په تاسی باندی څه ضرر (تکلیف) له بارانه یا وئ تاسی ناجوړه چه کیږدئ تاسی وسلی خپلی، او ونیسځ (په هر حال کښی اسباب) د بیداری خپلی (د خپل ځان د مدافعی له دښمنه)

تفسیو: که د باران یا رنځوری یا د کمزوری له سببه د وسلو اخیستل او چلول مشکل وی، نو په داسی حالت کښی د هغو د کیښودلو اجازه شته ـ مگر د خپل ځان ساتنه دی کوی مثلاً څغره،

دال (توره، تومانچه، تویک، ماشینگن او نور) دی له څانه سره ولری.

(فائده): که د دښمنانو له ویری دومره مهلت او فرصت په لاس ورنشی، چه صلوة الخوف (د ویری لمونځ) له پاس ترتیب سره سم اداء کړی شی، نو د جماعت لمونځ دی موقوف کړی او هر مجاهد دی یواځی یواځی لمونځ وکړی! که له سپرلی (سورلئی) ځنی هم د ښکته کیدلو موقع ورمیسره نشی، همغسی دی سپور (سور) په اشاری سره لمونځ وکړی!، او که دښمنان ورته نیژدی وی او په هیڅ ډول (طریقه) لمانځه ته وزګار نه وی نو دلته دی لمونځ مؤخر او بیا دی قضائی راوړی.

#### إِنَّ اللهَ أَعَدَّ لِلْكُونِرِينَ عَذَا بَّامُّ هِيْنًا ۞

بیشکه الله تیار کړی دی دپاره د کافرانو عذاب سپکوونکی.

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ له حکم سره سم له تدبیر، احتیاط او اهتمام محخه کار واخلی ا او د الله تعالیٰ فضل ته هیلمن (طمعه دار) او امیدوار اوسی !، چه دی به کافران ستاسی په لاس سپک، خوار او ذلیل کړی. نو له کافرانو محنی مه ویریدئ!.

#### فَإِذَا قَضَيْتُهُ الصَّالُوةَ فَاذْكُرُوااللهَ قِيلِمَّا وَّقَعُودًا وَّعَلَى جُنُوبِكُهُ

بیا کله چه ادا<sub>ء</sub> کړئ تاسی لمونځ نو یادوئ تاسی الله (یا) پس کله چه اراده وکړئ تاسی د ګزارلو د لمانځه نو یادوئ تاسی الله په ولاړی او په ناستی او پر اړخونو خپلو، (یا) په ولاړی (که روغ یئ) او په ناستی او پر اړخونو خپلو (که ناروغه یئ)،

تفسیر: یعنی که د خوف په وخت کښی د تنګی او بی اطمینانی له امله (وجی) په لمانځه کښی کوم ډول (طریقه) قصور راشی نو د «صلوٰة الخوف» له تمامیدلو څخه وروسته په هر وخت او هر حالت کښی (ولاړ ئی! که ناست یا ملاست) الله تعالیٰ یاد کړئ! تر دی چه عین د مقاتلی او هجوم او یرغل (حمله) په وخت کښی هم ځکه چه د وخت تعین او د نورو قیودو رعایت کول د لمانځه په حالت کښی وو، چه د زورورو دښمنانو د مقابلی په وخت کښی د هغو د ادا کولو له امله (وجی) تنګی، او بی اطمینانی او د نورو پیښو احتمال کیدی شی. پرته (علاوه) له لمانځه څخه په هر حالت کښی بی د وخت له تعینه هم تاسی الله تعالیٰ یادوۀ!، او نه ښائی چه په هیڅ حالت کښی د الله له یاده غافل شئ! عبدالله بن عباس رضی الله تعالیٰ عنه د دی آیت په آخر کښی فرمایلی دی «هغه څوک چه عقل او سد او حواس ئی د کومی پیښی له امله (وجی) له

کاره لویدلی او معذور شوی وی، نو هغه معذور گانه شی، که نه هیڅوک په هیڅ وخت کښی د پاک الله له یادولو ځنی نشی معذور کیدی.»

### فَإِذَااطُمَأْنَنْتُمْ فَأَقِيْمُواالصَّلُوةَ إِنَّ الصَّلُوةَ كَانَتُ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ كِخْبًا مَّوْقُوتًا ﴿

پس کله چه په آرام شوئ! نو قائموئ تاسی (سم اداء کوئ سره له تولو حقوقو) لمونځ!، بیشکه چه لمونځ دی پر مؤمنانو باندی فرض کړی (ټاکلی (مقرر) شوی په معلومو اوقاتو کښی.

تفسیر: یعنی کله چه ذکر شوی خوف لری او زړونه مو ډاډه شی نو هر لمونځ چه کوئ ښائی چه د ارکانو له تعدیل، د شرایطو له رعایت، د آدابو له محافظی او اطمینان سره ئی اداء کړئ! لکه چه د امنیت په حالت کښی اداء کاوه شی. د زائدو حرکاتو اجازه چه درکړی شوی ده، هغه د خوف په لمانځه پوری مخصوصه ده، بیشکه چه لمونځ په خپل معین او تاکلی (مقرر) وخت کښی فرض دی، نو ښائی په سفر او حضر په اطمینان او خوف، او په هر حالت کښی پخپل هغه تاکلی (مقرر) وخت کښی دی هرومرو (خامخا) اداء کړ شی! داسی نه چه هر کله مو زړه وشی اداء ئی کړئ! یا دا مطلب چه د لمانځه په نسبت الله تعالیٰ پوره ضبط او تعیین فرمایلی دی، چه په حضر کښی څرنګه ښائی او په سفر کښی په څه ډول (طریقه) سره اداء کړی شی؟ د اطمینان په وخت څنګه کیږی او د خوف په حالت کښی څه وضعیت ښائی؟ نو لاژمی او ضروری ده چه په هر حالت کښی پر لمانځه باندی تینګ اوسئ! او پخپلو تاکلیو (مقرر) وختونو کښی ئی سره له دوام او پابندی هرومرو (خامخا) اداء کړئ!

#### وَلاَ تَهِنُوْا فِي ابْتِغَاء الْقُوَمِ إِنْ تَكُوْنُوْا تَالْهُوْنَ فِانَّهُ مُ يَالْهُوْنَ كَمَا تَالْهُوْنَ وَتَرْجُوْنَ مِنَ اللهِ مَا لاَ يَرْجُونَ وَكَانَ اللهُ عَلِيْمًا عَكِيْمًا اللهِ

او سستی (بی همتی ای! مؤمنانو) مه کوئ! په طلب (تعقیب او جنگ) د قوم د کفارو کښی، که یئ تاسی چه دردمن کیږئ! نو بیشکه دوی (هم) دردمن کیږئ! او هیله (امید) لرئ تاسی له (حانبه د) الله د هغه (ثواب) چه نه لری دوی (کفار) امید، (یی) او دی الله

(په هر شی) ښه عالم ښه حکمت والا (چه هر کار په تدبير او مصلحت سره کوی).

#### ٳ؆ۧٲٮٛٚۯٝڶؽۧٳڷؽڮٵڰڒۺڔؠٵۼؚؖؾڵۼڬؙۄ۫ڔؘؽؙؽٵڵٵڛؠٮۧٵٙۯڶڬ ٳٮڵۿٷڒػؙؙؽؙڒڵڂٳۧڹؽؽڂؘڝؽؗڡٵ۠

بیشکه مونږ نازل کړی (لیږلی) مو دی تاته (ای محمده!) کتاب (قرآن) په حقه سره دپاره د دی چه حکم وکړی ته (ای محمده!) په منځ د خلقو کښی په هغه طریقه سره چه ښوولی ده تاته الله! او مه کیږه له جانبه د خیانتګرو جګړه کوونکی (د بی ګناهو سره).

تفسیر: له منافقانو او ضعیف الاسلام کسانو ځنی به کله چه کوم یو د کومی گناه یا خرابی مرتکب کیده . نو د بدنامی او د سزا له ویری به ئی ځان ته حیلی (فریبونه) او پلمی (تدبیرونه) جوړولی ـ او زمونږ د پاک رسول صلی الله علیه وسلم په مخ کښی به ئی د هغی اظهار په هسی ډول (طریقه) سره کاوه ، چه د دوی برائت تری څرګند شی . بلکه په کوم بری الذمه باندی به ئی تهمت کاوه ، او د هغه په مجرم گرځولو کښی به ئی زور او قوت صرفاوه او راز راز (قسم قسم) پلمی (تدبیرونه) او بهانی او ګدی وډی خبری به ئی سره جوړولی ـ او په دی مورد کښی به ئی مشوری سره کولی ـ لکه چه یو ځلی داسی وشو، چه یوه هم داسی مسلمان (طمعه نامی) د بل مسلمان کور سوری کړ ، او د هغه څه وسلی ، او یو گوډی اوړه ئی په غلا یووړل ـ اتفاقاً دغه گوډی سوری ؤ ـ او په ګرده (توله) لاره کښی د غله تر کوره پوری له هغه ځنی اوړه دوړیده . گله هسی تدبیر وسنجاوه (جوړ کړو) چه نه ښائی دا د غلا مال پخپل کور کښی کیږدم ـ نو ځکه ئی په همغه شپه کښی د یوه هسی یهودی (زید نامی) کره یووړ چه د ده آشنا ؤ . او هلته ځکې یې په همغه شپه کښی د یوه هسی یهودی (زید نامی) کره یووړ چه د ده آشنا ؤ . او هلته

ئی د امانت په دود (رواج) کیښود، ګهیځ (سحر) د کور خاوند د خپلو اوړو په پلتنی (تحقیق) یسی شو، او غل ئی تینګ ونیو۔ مګر د لتولو په اثر د ده په کور کښی د غلا شی هیڅ پیدا نه شو ۔ او دغه غله (طمعه) قسمونه یادول، چه «زه له سره غل نه یم ۔ وگورئ! چه د اوړو دوړی زما له کوره هیسته هم تللی دی» ـ د اوړو خاوند د همغو دوړو په لار برابر د همغه (زید نامی) یهودی کره ورننووت او هغه ئی کلک ونیو یهودی د هغه یه شتو باندی یخپل کور کښي اقرار وکړ او وئي ويل چه «دا مال د هغه مسلمان دی چه يرون شپه ئي د امانت په توګه (طور) ما كره اينيي ؤ، زه له سره غل نه يم» ـ د اوړو او د وسلى خاوند د رسول اكرم صلى الله علیه وسلم حضور ته ورغی او دا پیښه ئې سر تر پایه یورې ورته عرض کړه د غله قوم (بنی ظفر) او د ده نورو ملګرو اتفاق سره وکړ او پخپلو منځو کښي ئې دا خبره سره غوته کړه، چه جائی موندِ زیار (کوشش) وباسو، چه (طمعه) باندی دغه غلا ثابته نشی او هرومرو (خامخا) همغه یهودی غل وبیژانده شی لکه چه دوی له یهودی سره ډیری جگړی هم وکړی او د رسول الله صلی الله علیه وسلم یه مخ کنبی ئی د دغه غله یه «برائت» او بیگناهی باندی قسمونه یاد کرل او متفقأ ئی شاهدی وویله او تینگار ئی وکړ چه خامخا دی دغه یهودی د خپل جرم سزا وګالی (برداشت کړی) ـ دلته الله تبارک وتعالیٰ متعدد آیتونه نازل کړل. حضرت (رسول مقبول صلی الله عليه وسلم) او نور كرد (تول) اصحاب رضى الله تعالىٰ عنه ئى متنبه كرل ـ چه غل هم دغه (طمعه) مسلمان دی \_ يهودی (زيد بن سمين) رستيا وائي. او په دی غلا کښي بي گناه دی. او د تل له ياره ئي د هسي خلقو پلمي (تلبيرونه) وروراني كړى او كرد (تول) ئي سره متنبه كړل. د آیت مطلب دا دی «ای رسول الله! مونو خپل رستیا کتاب بر تا باندی نازل کر چه زمونو له یوهولو او جوولو سره سم یر کردو (تولو) خلقو باندی نیک وی که بد، مؤمن وی، که کافر د عدالت او انصاف امر اجرا کړی! او د هغو کسانو په خبرو باندی چه خائنان او تګان دی اعتبار مه کوه! او مه ئی طرفدار شه! او د دوی په قسمونو او په شاهدی سره هیڅ یو بی ګناه سړی مه مجرم کوه ا یعنی د دغو خائنانو به خوا مه شه! او د یهودی به خلاف خپل حکم مه صادروه ۱»

#### وَّاسْتَغُفِرِ اللهَ إِنَّ اللهَ كَانَ غَفُورًا تَحِيْمًا ﴿

او مغفرت وغواړه له الله؛ بيشكه چه الله دى ښه مغفرت كوونكى (د خطياتو) ډير رحم والا دى (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیر: یعنی له تحقیقه څخه پخوا تش په ظاهر سره غل بری النمه کول او په ناحقه سره پر یهودی باندی د غله خیال کول، ستا د عصمت او د عظمت له شان سره مناسب نه دی. او له دی څخه استغفار په کار دی. په دی کښی هغو مخلصانو اصحابو ته پوره تنبیه وشوه، چه د اسلامی تعلق، یا د قومی احساس او نورو عواملو له امله (وجی) ئی پر هغه باندی د حسن ظن له کبله د

خو کمان کاوه، او زیار (محنت) ئی ایسته چه پر همغه یهودی باندی غلا ثابته شی.

# وَلَا عُبَادِلُ عَنِ الَّذِينَ يَغْتَانُونَ اَنفُسُهُمُ ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ مَنُ كَانَ خُوَّانًا اللهَ لَا يُحِبُّ مَنُ كَانَ خُوَّانًا اللهَ لَا يُحِبُّ مَنَ كَانَ خُوَّانًا اللهِ وَهُوَمَ عَهُمُ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرُضَى مِنَ الْقَوْلِ وَكَانَ اللهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا ۞

او مه کوه جگړه له (طرفه د) هغو کسانو چه خیانت کوی دوی له ځانونو خپلو سره بیشکه چه الله نه خوښوی هر هغه څوک چه وی ډیر خیانت کوونکی ګنهگار چه پتوی دوی (له شرمه دا خیانت) له خلقو څخه او نه ئی پتوی (نه شرمیږی) له الله نه حال دا چه الله (تل) له دوی سره دی (په خپل علم) کله چه د شپی تدبیرونه تړی دوی هغه چه نه ئی خوښوی (الله) له خبرو څخه، او دی الله پر هغو (کارونو) چه کوی (ئی) دوی محیط (چاپیریدونکی په علم او قدرت سره).

قفسیو: په پخوانی آیت کنی کله چه د هغوی خیانت او خرابی په ښکاره ډول (طریقه) سره وخووله شوه \_ نو ښائی چه رسول الله صلی الله علیه وسلم به د هغه زیات شفقت له امله (وجی) چه ده پر گردو (تولو) بالخصوص په خپل امت درلود (لرلو)، له حق تعالیٰ ځنی د دوی د خطاؤ د مغفرت په نسبت د څه دعا کولو په فکر کنی ؤ؛ نو ځکه داسی ارشاد وشو چه د دی خائنانو په طرفداری، له الله تعالیٰ سره ولی جگړی کوی \_ الله تعالیٰ داسی خلق نه خوښوی چه دوی له خلقو سره پتی پتی د شپی له مخی ناجائزی مشوری او جرگی کوی \_ او له الله تعالیٰ ځنی هیڅ نه شرمیږی، چه هر وخت له هغوی سره دی او د دوی پر گردو (تولو) احوالو باندی محیط، علیم او خبیر دی \_ اگر کنان و خوستی، ولی ستاسی د معافی غوښتلو او خبیر دی \_ اگر که تاسی د دوی له پاره مغفرت نه دی غوښتی، ولی ستاسی د معافی غوښتلو احتمال خو یقیناً موجود ؤ وگورئ! په بل ځای کښی د حضرت (ابراهیم علیه السلام) په نسبت احتمال خو یقیناً موجود ؤ وگورئ! په بل ځای کښی د حضرت (ابراهیم علیه السلام) په نسبت د هغه مخنیوی له پاره حق تعالیٰ دا ارشاد وفرمایه او دی ئی له سپارښ کولو څخه منع کړ . والله هغه مخنیوی له پاره حق تعالیٰ دا ارشاد وفرمایه او دی ئی له سپارښ کولو څخه منع کړ . والله اعلم .

#### ۿٙٲٮؙٛٛٛٛؿُڎٛ ۿٷٛڒڒٙٵؚڿٵۮڶؾؙۯ۠ۼۘڹۿؙۄ۫ڣٵڬؾۏۊٳڶڷؙؙڹؽٵۜڡٚٛ؈ؙؾؙ۠ۼٙٳۮؚؖ ٳٮڵهؘۼڹ۫ۿؙۮڽۅٛڡڒٳڶؿؙؚؽؗۼٳٙڡٛۄٛ؆ؽ؆ؙڲؙۅؙڹٛۼڵؽۿۣۿٷڮؽڵڒ؈

واورئ خبردار شئ! تاسی ای هغو کسانو چه جګړه کوئ له (طرفه د) دوی په دی حیات دنیوی (ژوندون لږ خسیس) کښی؛ پس څوک دی چه جګړه به وکړی له الله سره له (طرفه د) دغو (خیانتګرو) په ورځی د قیامت کښی بلکه آیا څوک دی چه وی به (د قیامت په ورځی کښی) د دوی وکیل (ساتونکی؟ بلکه هیڅوک نشته!).

تفسیر: دا خطاب د غله قوم (بنی ظفر) او هغو کسانو ته دی، چه د غله (طمعه) طرفداری ئی کوله. یعنی الله تعالیٰ ته هر شی معلوم دی. له دی بیڅایه طرفداری ـ څخه د قیامت په ورځ غله ته هیڅ نفع نشی رسیدی.

#### وَ مَنْ يَعْمَلُ سُوْءً الوَيْظُلِمُ نَفْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ اللهَ يَجِدِ اللهَ غَفُورًا رَحِيمًا

او هر څوک چه وکړی يوه ګناه (چه ضرر ئی بل ته رسيږی) يا ظلم وکړی په خپل ځان بيا مغفرت وغواړی له الله څخه (نو) مومی الله ډير مغفرت کوونکی (د خطياتو) ډير رحم والا (د اجر او ثواب په انعام سره).

تفسیر: له «سوء» لویه، او له «ظلم» څخه وړه ګناه مراد ده. یا له «سوء» څخه هغه ګناه مراد ده چه له «ظلم» څخه دا مراد دی، چه ضرر ئی یوازی د ده نفس ته رسیږی یعنی هر قسم ګناه چه وی، د هغی علاج په توبه او استغفار سره کیدی شی، وروسته له توبی څخه به ئی الله تعالیٰ معافوی. که بنیادمان قصداً او عمداً په چل او فریب سره د کوم مجرم برائت او پاکی ثابته کړی. یا په غلطی سره مجرم بی ګناه و ګنی، نو له دی څنی د هغه په جرم کښی هیڅ تخفیف نه راځی. هو! په توبه سره به بیخی معافیدی شی. په دی سره هغه غل او د هغه تول ګوند (پارتی) او طرفدارانو ته چه سره له پوهی او علمه ئی د غله خوا نیولی وه، یا ئی په غلطی سره مجرم بی ګناه ګاڼه، ګردو (ټولو) ته د توبی او د استغفار ارشاد او هدایت وشو. او یوه لطیفه اشاره یه دی لوری هم وشوه چه که اوس هم څوک همغسی پخپله خبره باندی ټینګ ولاړ وی، او

والمحصنات (٥)

توبه ونه کړی، نو د الله تعالیٰ د مغفرت له وعدی، او د ده له رحمت ځنی بی برخی پاتی کیږی (او که ئی تفضلاً معافوی نو د ده اختیار دی).

#### وَمَنْ يَكُسِبُ إِنْمًا فَإِنَّمَا يَكُسِبُهُ عَلَى نَفْسِهُ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيْمًا ﴿

او هر څوک چه وکړی ګناه نو بیشکه هم دا خبره ده چه کوی دا (ګناه) په ځان خپل باندی او دی الله ښه عالم (په پټو او ښکاره ؤ) ښه حکمت والا (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی).

تفسیر: یعنی خوک چه په قصد سره گناه کوی د هغی وبال ئی په غاړه لویږی او د هغی سزا خاص همغه ته ورکوله کیږی نه بل چاته ځکه چه د یوه سزا بل ته هغه څوک ورکوی چه له حقیقت څخه بی خبره یا له حکمت ځنی بیخی بی برخی وی. مگر حق سبحانه وتعالیٰ بی له مبالغی په صیغه د مبالغی سره «علیم» او «حکیم» دی. د ده په لوی دربار کښی داسی چاری هیڅ کیدونکی نه دی او نه ئی وهم او تصور کیدی شی. نو اوس له دی ځنی چه په خپله غلا وکړی او بیا هغه غلا د یو یهودی په غاړه ورواچوی څه نفع وررسیدی شی؟

#### وَمَنْ يَكْسِبْ خَطِيْنَةً أَوْ إِنْهَا نُتَوِّيرُمِرِيهِ بَرِيَّا فَقَدِ احْتُلَ بُهْتَا نَا وَإِنْهَا لَهُ يُنَاشَّ

او هر څوک چه وکړی يوه وړه ګناه يا يوه لويه ګناه بيا ولی (متهم کړی) په دی (ګناه) سره کوم پاک سړی پس په تحقيق بار ئی کړ (پر ځان خپل) ډير غټ دروغ او ګناه ښکاره.

تفسیر: یعنی هر محوک چه کومه وړه یا لویه ګناه وکړی او بیا هغه د کوم بل بیګناه په غاړه ورواچوی نو په ده باندی دوه ګناوی لاژمیږی یو د دروغو د تهمت وبال بل د اصلی ګناه وبال نو ښکاره شوه چه په دی سره چه (طمعه) په خپله ګناه کړی وه او بیا ئی د یهودی (زید) په غاړه کښی واچوله د ده د ګناه بار لا دروند شو او هیڅ یوه ګټه ور په برخه نشوه او ښکاره ده چه ګناه لویه وی که وړه د هغی کفاره او علاج یواځی په خالصه توبه سره کیږی او بل څه علاج نه لری.

# وَلُولَا فَضُلُ اللهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ لَهَبَّتَ طَالَاهَةُ مِّنَهُمُ وَلَوْلَا فَضُلُ اللهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ لَهَبَّتَ طَالَاهَةُ مِّنَهُمُ أَنْ اللهُ عَلَيْكَ الْكِثَبُ وَالْحِكْمَةُ وَعَلَّمَكَ شَيْ فَلَ اللهُ عَلَيْكَ الكِثْبُ وَالْحِكْمَةُ وَعَلَّمَكَ مَا لَهُ عَكُنُ لَا تُعْمَلُ اللهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴿ مَا لَهُ عَكُنُ لَا تُعْمَلُ اللهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴿ مَا لَهُ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴿ مَا لَهُ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴿ وَكَانَ فَضُلُ اللهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴿ مَا لَهُ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴿ وَكَانَ فَضُلُ اللهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴿ مَا لَهُ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴿ اللهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴿ وَكَانَ فَضُلُ اللهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴿ اللَّهُ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴿ اللَّهُ عَلَيْكَ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكَ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكَ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكَ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلْكُ عَلْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْ

او که چیری نه وی فضل (احسان) د الله پر تا باندی او رحمت (مهربانی) د ده نو هرومرو (خامخا) قصد کړی ؤ یوی طائفی له دوی د دی چه تیر باسی تا (او گمراه کړی پخپل قصد سره تا)؛ او نه تیر باسی دوی مگر ځانونه خپل او نشی ضرر رسولی تاته د هیڅ شی؛ او نازل کړی دی الله پر تا باندی (ای محمده!) کتاب او حکمت (شرعی احکام، عمیق اسرار) او درښوولی ئی دی تاته هغه (خبری) چه ته نه وی پوهیدلی (پری) او دی فضل (احسان رحمت) د الله پر تا باندی ډیر لوی.

تفسیر: دا خطاب د رسول کریم (علیه افضل الصلوٰة والتسلیم) په لوری دی. او د خائنانو د چل او فریب اظهار او د ده مبارک د عصمت او د شان عظمت دی او د دی خبری اعلام دی چه رسول الله صلی الله علیه وسلم په علمی کمال کښی (چه له گردو (ټولو) کمالاتو څنی افضل او اول او پر گردو (ټولو) باندی فائق دی) هم اعلیٰ او اولیٰ دی او د الله تعالیٰ فضل او کرم پر ده باندی داسی بی نهایت دی چه زمونډ په بیان او پوهه کښی له سره نشی راتلی او د دی خبری په لوری اشاره ده کوم خیال چه په اول کښی ده ته د غله په برائت او د یهودی په سرقت باندی پیدا شوی ؤ د هغه د ظاهری اسبابو او عواملو د لیدلو او د اقوالو او شهاداتو له اوریدلو څنی ؤ نه دا چه هغه ئی بیخی رستیا او صحیح گنلی ؤ او په هغه کښی «میلان عن الحق» یا «مداهنة فی الحق» له سره نه وه او په دومره یوه خبره کښی هیڅ کومه خرابی نه وه بلکه د هم داسی یو الحق» له سره نه وه او په دغوم گردو(ټولو) خبرو څخه مقصود دا دی چه وروسته له دی نه وسوسه باقی پاتی نه شوه او له دغو گردو(ټولو) خبرو څخه مقصود دا دی چه وروسته له دی نه هغه تیر ایستونکی ستاسی د تیر ایستلو او فریب ورکولو څنی لاس ونیسی او مایوس شی او هغه تیر ایستونکی ستاسی د تیر ایستلو او فریب ورکولو څنی لاس ونیسی او مایوس شی او تاسی سم له خپل عظمت او تقدسه له غور او احتیاط څخه کار واخلئ ا. والله اعلم.

#### لاَخَيْرَ فِي كَثِيْرِيِّنُ تَنْجُولِهُمُ إِلَّا مَنْ آمَرَ بِصِكَ اَتَةٍ اَوُ

#### مَعُرُونٍ آوُاصُلَامِ بَيْنَ النَّاسِ وَمَنْ يَقْعَلَ ذَلِكَ ابْتِغَاءَ مَرْضَاتِ اللهِ فَسَوْفَ نُؤْتِيْهِ آجُرًا عَظِيمًا ®

نشته هیڅ خیر په ډیرو کښی له پتو خبرو (مشورو) د دوی نه مګر (خیر شته په پتو خبرو) د هغه چا چه امر کوی په صدقه کولو یا په معروف (نیک کار) یا په اصلاح (روغه) په منځ د خلقو؛ او هر څوک چه وکړی دغه (صدقه، معروف، اصلاح) دپاره د غوښتنی د رضا (خوښی) د الله پس ژر به ورکړو مونږ ده ته اجر (ثواب) ډیر لوی.

تفسير: منافقانو او حيله ګرانو د رسول الله صلى الله عليه وسلم په غوړ کښې يتې خبرې کولي تر څو چه په هغو سره په خلقو کښې خپل اعتبار زيات کړی او پخپلو منځو کښې به ئې هم چتی یتی (بیکاره) خبری سره کولی او د یوه او بل غیبت یا شکایت به ئی سره کاوه، نو ځکه ارشاد وشو هغه کسان چه په خپلو منځو کښې د يو بل په غوړونو کښې خبرې او مشوري کوی د دوی زیاتری مشوری له خیر څخه تشی وی د صافو او رستیا خبرو بتولو ته څه حاجت دی؟ هو! په کومه خبره کښي چه تيرايستل او فريب وی دوی هغه په پته کوی نو ښايي چه د صدقی او د خیرات خبری یه یته وکړئ! چه اخیستونکی یری ونه شرمیږی یا که کوم نایوه په خپلی غلطی باندی یوهوی، یا که کومه ښه خبره او صحیحه مسئله وروښیی نو ښایی چه هغه یه یته سره ووایی چه هغه ته ندامت رانشی یا که د دوه ؤ تنو په منځ جنګ وی او دوی د قهر او غصی له امله (وجی) روغی ته غاړه نه ږدی نو ښایی چه اول کوم یو داسی تدبیر وسنجوی (جوړ کړی) چه په هغو سره د دوی دواړو په منځ کښې روغه وشي او بيا دوی ښه ويوهوی تر دی چه یه دا ځای کښی د «توریی ـ پتولو» اجازه هم شته. یه آخر کښی فرمائی «هر څوک چه دا ذکر شوی امور د الله تعالیٰ رضا او خوسی له پاره کوی هغه ته به عظیم الشان ثواب ورعنایت کیږی یعنی په هسی ښو کارونو کښی دی ښایی ریاکاری او دنیوی اغراض مقصود نه وی (ځینو د «بصدقة او معروف» تفسير داسي كړى دى په خيرات وركولو يا په قرض وركولو يا د مظلوم یه اعانت یا یه هر نیک کار کښی. یا مراد له «صدقی» ځنی «زکوٰة» او له «معروف» څخه «خيرات» مقصود دى.)

وَمَنُ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَكِّنَ لَهُ الْهُلَى وَ يَـ تَبَعُ غَيْرَ سَبِيْلِ الْمُؤْمِنِيْنَ نُوَلِّهِ مَا تَوَكَّى وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وْسَاءَتُ مَصِيرًا ﴿ او هر څوک چه مخالفت کوی له رسوله وروسته له هغه چه ښکاره شوه ده ته سمه لاره او تابع شی (لاړ شی) بی له لاری د مؤمنانو نو وبه ګرځوو مونږ دی هغه لوری ته چه دی ورګرځیدلی دی او داخل به کړو مونږ دی جهنم (دوزخ) ته؛ او بد ځای د ورتلو دی (دا دوزخ).

تفسیو: یعنی کله چه کوم یوه ته حقه خبره واضح شوی وی او وروسته له هغه بیا هم د رسول الله صلی الله علیه وسلم له حکمه مخالفت و کړی او له ګردو(تولو) مسلمانانو څنی بیل او ځانته بله کومه جلا (جدا) لاره غوره کړی نو د ده د هستوګنی ځای جهنم دی. لکه چه هغه غله وکړه چه ذکر ئی پخوا تیر شو. د دی په ځای چه هغه په خپل قصور باندی معترف کیده او توبه ئی ایستله، د خپل لاس د پری کیدلو له ویری (مرتد شو او) مکی معظمی ته وتښتید او له نورو مشرکانو سره ملګری شو.

(فائده): اکابرو علماؤ له دی آیت ځنی دا مسئله هم رایستلی ده چه د امت د اجماع منکر او مخالف هم جهنمی دی. یعنی د امت اجماع منل هم فرض دی. په حدیث کښی وارد دی چه «د الله تعالیٰ حمایت او نصرت د مسلمانانو له ټولګی سره دی. هر چا چه ځانته جلا (جدا) لاره غوره کړه هغه په دوزخ کښی ولوید» (اللهم اعذنا منه!)

#### إِنَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْدُرُكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَنْ يَشَأَءُ \*

بیشکه الله نه کوی مغفرت (نه بسی) دا چه شریک ونیول شی له ده سره او مغفرت کوی (بسی) هغه (گناه) چه سکته وی له دی (شرک او کفر نه) هغه چاته چه اراده وفرمائی د «مغفرت ئی»؛

تفسیر: یعنی له شرک او کفر محنی هره ښکته گناه چه وی که الله تعالیٰ اراده وفرمائی بښی ئی، مگر د شرک او کفر بښل له سره نه کوی. او د مشرک او کافر له پاره ئی عذاب مقرر کړی دی. نو غلا او تهمت کول اگر که کبیره گناه ده ـ مگر دا احتمال هم ؤ چه الله تعالیٰ په خپل رحمت سره هغه بښلی وی لیکن کله چه هغه غل د رسول الله صلی الله علیه وسلم له حکم څخه وتښتید او له مشرکانو سره گډ او ملگری شو نو اوس د هغه د مغفرت احتمال هم له منځه ولاړ.

(فائده): له دی نه دا هم راښکاره شوه چه شرک هم دا نه دی چه د ماسویٰ الله عبادت وکړی شی، بلکه د الله جل جلاله د حکم په مقابل کښی د بل کوم حکم غوره کول، هم شرک دی.

#### وَمَن يُشْرِكُ بِاللهِ فَقَلْضَلَّ ضَللاً بَعِينًا ١٠

او هر خوک چه شریک ونیسی (کوم شی) له الله سره نو په تحقیق گمراه شوی دی په گمراهی لری (له حقه).

تفسیر: یعنی له هدایت څخه لری ولوید ـ ځکه چه له الله جل جلاله گخنی په صراحت سره منحرف شو. او د پاک الله په مقابل کښی ئی خپل معبود بل څوک وګرځاوه ـ او د شیطان مطیع شو او د الله تعالیٰ له اطاعت او د هغه له رحمت گخنی بیخی مستغنی شو. نو هر څوک چه دومره لری ولویږی، هغه به په څه ډول (طریقه) سره د الله تعالیٰ د رحمت او د ده د مغفرت مستحق شی! بلکه د داسی سری مغفرت ښائی له حکمت گخنی مخالف وی. هم دا وجه ده چه داسی کسان له مغفرت مخنی بیخی مأیوس ګرځول شوی دی. او مسلمان هر څومره چه سخت ګنهګار هم وی، شونکه چه د هغه خرابی یواځی د ده تر اعمالو پوری ده، او د ده عقیده او تعلق او توقع ګرد (ټول) صحیح او درست دی، نو ده ته هرومرو (خامخا) ژر یا وروسته هر کله چه الله تعالیٰ اراده وفرمائی، مغفرت ور په برخه کیږی. (اللهم ارزقنا المغفرة)

#### ٳ؈ؙؾۜۮۼؙۅٛؽڡؚؽۮۏڹ؋ٙٳڵۘۘۘٚۯٳڣؗٵ۫ٷٳ؈ؙؾؽؙۼؙۅٛڹ ٳڵڒۺؘؽڟٵٞۺٙڔؽؚڰٵڞۜػڬۮؙڶ؇ۮؙٛ

نه بولی دوی (عبادت نه کوی دا مشرکان) بی الله نه مگر د ښځو او نه بولی (عبادت نه کوی دوی) مگر د شیطان سرکښ چه لری کړی ئی دی الله (له رحمته خپله).

تفسیر: یعنی هغه شیان چه دغو مشرکانو له الله تعالیٰ ځنی پرته (علاوه) خپل معبودان گرځولی دی په هغو کښی هغه بتان هم شامل دی چه دوی پر هغو باندی د ښځو غوندی نومونه ایښی دی. لکه «عزیٰ مناة نائلة او نور» او که حقیقت ته وگورئ! نو دغه مشرکان د ملعون او سرکښ شیطان عبادت کوی. او هم دی شیطان دا مشرکان تیرایستلی دی. او مشرکان په دی بت پرستی کښی د شیطان امر منی او د هغه زیاته خوښی ځان ته حاصلوی. په دی سره د مشرکانو انتهائی ضلالت او جهالت ښکارول مقصود دی. وگورئ! اول خو له دی څخه بل لوی ضلالت شته؟ چه بی له الله جل جلاله بل څوک خپل معبود وگرځوی؟، نو بیا چه معبود ئی گرځولی دی، څه شی دی؟ تیږی! (گتی) چه په هغو کښی هیڅ قسم حس او حرکت هم نشته. او د ښځو په نومونو دی؟ تیږی! (گتی) چه په هغو کښی هیڅ قسم حس او حرکت هم نشته. او د ښځو په نومونو سره هم موسوم دی. او د چا په وینا او ښوونه؟ د هغه شیطان په لمسونه چه د پاک الله له درباره مردود رتلی او ملعون شوی دی. نو آیا د دی ضلالت او جهالت بل کوم نظیر چیری پیدا کیدی

شی؟ او خورا (ډير) لوی احمق هم دا خبره منلي شي؟

#### وَقَالَ لَا تَكْخِذَ تَ مِن عِبَادِكَ نَصِيْبًا مَّفُرُوْضًا ﴿

او وویل (شیطان) چه خامخا به ونیسمه هرومرو (خامخا) زه (ای الله!) له بندگانو ستا نه یوه برخه مقرره کړی شوی.

تفسیو: یعنی کله چه شیطان د سجدی په نه کولو سره ملعون او مردود شو نو په هغه وخت کښی وویل «زه خو تباه او فنا شوم. مگر ستا له بندگانو د آدم علیه السلام له اولادی ځنی به زه یو معلوم مقدار او لویه برخه لمسوم او خطا باسم. او له خپله ځانه سره به ئی جهنم ته بیایم لکه چه په «الحجر» او په «بنی اسرائیل» او نورو سورتونو کښی مذکور دی. مطلب ئی دا دی چه شیطان له متمرد او ملعون کیدلو څخه علاوه خو له اولی ورځی راهیسی د گردو (تولو) بنی آدمانو دښمن او بدی غوښتونکی دی او خپله دښمنی ئی په صاف ډول (طریقه) سره ښکاره کړی ده . نو اوس دا احتمال هم پاتی نشو چه گواکی شیطان سره له خبث او گمراهی ښایی چاته به د خیر غوښتلو او ښه رسولو کومه خبره وروښیی بلکه دا لا څرګنده شوه، چه شیطان د بنی آدمانو ازلی دښمن دی او هر هغه شی چه شیطان راښیی هغه د بنی آدمانو د گمراهی او تباهی او براهی سبب گرځی. بیا د هسی یو گمراه او بدخواه اطاعت په څه اندازه جهالت او نادانی ده ؟ د مقرری حصی اخیستلو یوه معنٰی دا هم ده چه ستا بندگان به پخپلو مالونو کښی ما لره هم یوه برخه ټاکی (مقرروی) لکه چه خلق بتانو جنیاتو او پرته (علاوه) له الله نورو ته نذرونه او نیازونه ورکوی.

#### ٷڵۯؙۻؚڵۧڹٞۿؙۄ۫ۅؘڵۯؙڡڔۜؾؽڹٞۿۄ۫ۅؘڵٳڡؙڔٙٮۜٛۿؙۄ۫ڣؘڲڹٛؠؾؚٞػؙؾٞٵۮٙٳڹ ٵڵۯڹؙۼٵؚڡؚڔۅؘڵٳڡؙڗٮٛٞۿٶؙڣؘڲۼ؞ؚۣٞڔ۠ؾۜڂڶڨؘٳٮڶڡؚ

او زه به هرومرو (لازماً) گمراه کړم خامخا دوی او هرومرو (لازماً) زه به په باطلو امیدو کښی خامخا واچوم دوی او هرومرو لازماً) زه به امر وکړم خامخا دوی ته چه پس هرومرو لازماً) څیروی به دوی خامخا غوږونه د چارپایانو او زه به هرومرو (لازماً) امر وکړم خامخا دوی ته پس هرومرو (لازماً) تغیر به ورکړی دوی خامخا پیدایښت د الله ته.

تفسیر: یعنی هغه کسان چه زما په برخه کښی راځی، دوی به له حقی لاری ځنی ګمراه کوم. او

د دوی په زړونو کښی به د دنیوی ژوندون او د فانی دنیا مینه اچوم او دوی به له قیامت، حساب او کتاب او نورو اخروی امورو څخه غافل کوم. او دا خبره به دوی ته ورښیم چه د گناورانو غوږونه څیری کړی او د بتانو په نامه ئی خوشی کړی. او د الله تعالیٰ پیدا کړی صورتونه او د هغو مقرری کړی څیری واړوی.

(فائده): د کافرانو دستور و چه د غوا خوسی، د میږی (ګډی) وری او د اوښ جونګی به ئی د بت په نامه کول. او د هغو غوږونه به ئی غیرول، او په غوږونو کښی به ئی نښی اچولی بیا به ئی سرخوشی پریښودل د صورت بدلول لکه خصی کول یا په ستنو سره د بدن سوری کول او په هغه سره شنه یا بل ډول (طریقه) خالونه ایښوول یا زرغون داغ ورکول یا د وړوکی پر سر باندی په کوم اسم او رسم سره کمځی او بل رنګ ویښتان د بل چا په نامه پریښوول دی (یا په منهیاتو کښی د خپلو اندامو خوځول. یا د حلاو تحریم یا د حرامو تحلیل او نور) چه په مونږ مسلمانانو باندی لاژم دی، چه له دغو ګردو (ټولو) کارونو څنی خپل ځانونه وژغورو (وساتو). د پیری کلول (خرئیل) هم په هم دی تغیر کښی داخل دی. او د الله تعالیٰ هر څومره احکام چه دی په هر یوه کښی تغیر کول ډیره سخته خبره ده. هر هغه شی چه الله تعالیٰ حلال کړی دی، د هغه حرامول، یا ئی حرام حلال ګڼل. انسان له اسلام ځنی باسی. نو هر غوک چه په داسی خبرو کښی مبتلا وی: په یاد دی ولری، چه د هغه شیطان په همغه تاکلی (مقرره) برخه کښی داخل دی، چه ذکر ئی اوس تیر شو.

## وَمَنْ يَتَخْفِ الشَّيْطَنَ وَلِيًّا مِّنْ دُونِ اللهِ فَقَدُ خَسِرَخُنُ مَرَانًا مُّبِينًا ﴿ يَعِدُهُ مُو وَيُمَنِيْهُ هِوْ وَمَا يَعِدُهُ هُو الشَّيْطَنُ الْآغُرُورًا ﴿ اوْلَإِكَ مَأْوْ مُهُوْجَهَنَّوُ وَلَا يَجِدُونَ عَنْهَا مَحِيْصًا ﴿

او هر څوک چه ونیسی شیطان دوست بی له الله نو په تحقیق زیان ئی وکړ زیان نی وکړ زیان نی وکړ زیان نی وکړ زیان نی وکړ زیان ښکاره. وعده کوی (شیطان) له دوی سره شیطان مګر په فریب دغه (تابعان د شیطان) ځای د دوی جهنم (دوزخ) دی او نه به مومی دوی له دی دوزخه هیڅ ځای د تیښتی (او خلاصی).

تفسیر: یعنی کله چه د شیطان خباثت او شرارت، او د ده د عداوت کیفیت به معلوم شو، نو اوس په دی کښی هیڅ شک پاتی نشو. هر هغه څوک چه له خپل حقیقی معبود څخه منحرف او د شیطان موافقت کوی، په سختو نقصانونو کښی لویږی د شیطان ټولی وعدی او امیدونه محض

فریب دی او نتیجه ئی داسی کیږی چه د دوی د ګردو (ټولو) د هستوګنی ځای دوزخ دی. او له دوزخ څخه د دوی د وتلو هیڅ یو امکان نشته.

#### وَالَّذِيْنَ امْنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِمُتِ سَنُكَ خِلْهُمُ جَنَّتٍ تَجُرِيُ مِنَ تَحُتِهَا الْاَنْهُرُ خَلِدِيْنَ فِيهُا آبَكَا وْعَدَاللهِ حَقًا وَمَنُ اَصُدَقُ مِنَ اللهِ قِيلُاسَ

او هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) نو ژر به داخل کړو مونږ دوی په جنتونو کښی چه بهیږی له لاندی (د ماڼیو او ونو) د دوی ویالی چه همیشه به وی دوی په دغو (جنتونو) کښی تل تر تله؛ وعده کړی ده الله حقه (وعده)؛ او څوک دی زیات صادق (رښتینی) له الله نه په خبره «او وعده» کښی.

تفسیر: یعنی هغه خلق چه د شیطان له فساد ځنی محفوظ دی او د الله تعالیٰ له ارشاده سره سم ئی ایمان راوړی دی او ښه عملونه ئی کړی دی دوی به تل په داسی جنتونو او باغونو کښی ښه ژوندون کوی چه د تل له پاره پکښی پسرلی وی او دا د الله تعالیٰ وعده ده چه له دی څخه د بل هیچا وعده رښتیا کیدی نشی، نو بیا د هسی رښتیا او پخی وعدی پریښودل، او د شیطان په دروغو خبرو باندی خطا وتل، څومره گمراهی او په څه اندازه ځانته ضرر رسول دی؟

كَيْسَ بِأَمَانِيِّكُوُ وَلِآامَا نِ آهُلِ الكِتْبِ مَنَ يَعْمَلُ سُوَّءًا يُجُزَبِهُ ﴿
وَ لَا يَجِهُ لَهُ مِنْ دُوْنِ اللهِ وَ لِيَّا وَلَا نَصِيْرًا ﴿ وَمَنْ يَعْمَلُ مِنَ اللهِ وَ لِيَّا وَلَا نَصِيْرًا ﴿ وَمَنْ يَعْمَلُ مِنَ اللهِ اللهِ اللهِ وَ لَيَّا وَلَا نَصِيْرًا ﴿ وَمَنْ يَعْمَلُ مِنَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

نه دی (ثواب او عقاب مرتب) پر امیدونو (آرزوگانو) ستاسی او نه پر امیدونو «آرزوگانو» د اهل د کتاب (بلکه پر ښو عملونو پوری مربوط دی)؛

هر څوک چه وکړی ناکاره کار نو جزا به ورکړه شی ده ته په هغه سره او نه به مومی دغه (ګنهګار) د ځان دپاره بی له الله نه هیڅ ولی (دوست) او نه مددګار (چه دی له عذابه خلاص کړی) او هر څوک چه عمل وکړی له (ځینو) نیکو «کارونو» له نارینه ؤ او له ښځو حال دا چه دی مؤمن وی نو دغه (نیکوکاران) داخل به شی په جنت کښی او ظلم به ونشی په دوی (په اندازه) د نقیر (هم یعنی پر دوی په هیڅ شی کښی هیڅ ظلم نه کیږی).

تفسیو: د کتابیانو یعنی د یهودانو او نصرانیانو دا خیال ؤ، چه موند د الله تعالیٰ خاص بندگان یو او پر هغو گناهونو چه نور خلق نیول کیدی موند نه نیول کیدو، انبیاء علیه السلام زموند حمایت کوی او موند ته نجات راکوی او د اهل الاسلام نادانانو به هم داسی خیال کاوه یو الله جل جلاله وفرمایل چه نجات او ثواب د چا په امید او خیال موقوف او منحصر نه دی، هر څوک چه بد کوی بد به مومی او ربر (تکلیف) به گالی (تیروی). هر څوک چه وی د الله تعالیٰ له حساب، کتاب او عذاب ځنی ځان نشی ژغورلی (بچ کولی) او نه ئی څوک حمایت او طرفداری کولی شی. پاک خدای چه هر څوک ونیسی همغه ئی خوشی کوی او نجات ورکوی، لکه چه په هم دی لوه او خسیسه دنیا کښی چه الله تعالیٰ رنځ او درد د چا په برخه کړی، بی لکه چه په هم دی لوه او خسیسه دنیا کښی چه الله تعالیٰ رنځ او درد د چا په برخه کړی، بی له الله جل جلاله بل هیڅوک هغه نشی تری لری کولی. هر هغه څوک چه ایمان ولری او نیک عمل وکړی نو هسی کسان به په جنت کښی داخلیږی او د خپلو نیکیو پوره ثواب به مومی ـ خلاصه دا چه د ثواب او عقاب تعلق له عقائدو او اعمالو سره دی. د چا په امید او آرزو سره هیڅ د شی کیدی ـ نو داسی امیدونه په لغته (لته) ووهئ! او په نیکو کارونو کښی زیار(محنت) نشی کیدی ـ نو داسی امیدونه په لغته (لته) ووهئ! او په نیکو کارونو کښی زیار(محنت)

#### وَمَنُ آحُسَنُ دِيْنَا مِّمَنُ آسُلَمَ وَجُهَا وَلَهُ وَهُوَمُحُسِنُ وَاتَّبَعَ مِلَّةَ إِبْرِهِيْءَ حِنِيْفًا وَاتَّخَذَ اللهُ إِبْرِهِيْءَ خِلْيُلا

او څوک دی ډیر غوره له جهته د دین له هغه چا چه ایښی ئی وی مخ خپل (وچولی (تندی) یا ځان خپل) «خاص حکم د» الله ته حال دا چه دی نیکوکار وی او متابعت ئی کړی وی د ملت (دین) د ابراهیم حال دا چه دی حنیف ؤ (مائل ؤ له باطله حق ته) او نیولی دی الله ابراهیم دوست (خاص خپل).

تفسیر: پخوا معلومه شوه چه د الله تعالیٰ په نزد یواځی اعتقاد او اعمال اعتبار لری او خوشی چتی (بیکاره) هیلی (بهانی)، امیدونه او آرزوگانی هیڅ یوه نتیجه نه ورکوی اهل د کتابونو او نورو گردو (تولو) لره هم دا کلیه قاعده مقرره ده چه په دی کښی اهل د اسلام ته اشاره ده یعنی د حضرات صحابه ؤ رضی الله تعالیٰ عنهم تعریف او فضیلت او د اهل کتابو منمت او خرابی ده. اوس په ښکاره ډول (طریقه) سره فرمایی چه په دیانت کښی له داسی سړی سره محوک مقابله کولی شی چه د الله تعالیٰ له حکمونو ځنی غاړه نه غړوی، او په نیکو کارونو پسی له زړه گرځی؟ او په رښتیا سره د حضرت ابراهیم علیه السلام د ملت او دین ښه متابعت کوی، چه هغه له گردو (تولو) ځنی ځان شکولی او له پاک الله سره ئی خپل تعلق او ارتباط تینگ کړی ؤ او پاک الله هم هغه په خپلی دوستی او خلت سره غوره کړی ؤ. ښکاره ده چه دا دری واړه صفتونه په حضرات صحابه ؤ (رضی الله تعالیٰ عنهم) کښی د کمال په توگه (طور) موجود وو نه په کتابیانو کښی، نو په دی قیودو سره د اهل کتاب هغه آرزو او هیله چه پخوا تیره شوه، بیخی باطله او چتی (بیکاره) ثابته شوه.

#### وَلِلهِ مَا فِي السَّمْوٰتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْ فَيْعُكُما ﴿

او (خاص) الله لره دی هر هغه شیان چه په آسمانونو کښی دی او هر هغه شیان چه په ځمکه کښی دی (سره له آسمانونو او ځمکی ملکا خلقاً او عبیداً)؛ او دی الله پر هر شی ښه احاطه کوونکی (په خپل علم او قدرت سره).

تفسیر: یعنی په ځمکه او آسمان کښی څه شیان چه دی سره له آسمانونو او ځمکو د هغو گردو (ټولو) خالق الله تعالیٰ دی او دغه گرد (ټول) شیان د پاک الله بندگان، مخلوق، مملوک او د ده جل وعلا شانه په واک (اختیار) او قبضه کښی دی او پخپل رحمت او حکمت سره له هر چا سره هره معامله چه اراده ئی وفرمایی همغه کوی پاک الله هیچا ته څه اړه (حاجت) او احتیاج نه لری. هیڅوک دی په دی سره ډاډه نشی او نه دی تیروځی چه زه ئی دوست او خلیل یم. او ټولو خلقو د خیر او شر د گردو (ټولو) اعمالو په جزا او سزا کښی دی هیڅوک هیڅ یو تردد او اندیښنه ونه کړی!

وَيَسُتَفْتُونَكَ فِى النِّسَاءِ قُلِ اللهُ يُفْتِيَكُهُ فِيهُ فَنَ وَمَا يُحْتَلِهُ فَا اللهِ يُفْتِيكُهُ فِيهُ فَا وَمَا يُتُلِي عَلَيْكُمُ فِى الكِتْبِ فِي يَتْمَى النِّسَاءِ اللَّيْ لَا يَتُكُونُ اللَّهِ اللَّهِ لَهُ فَا وَتَرْغَبُونَ اللَّهُ تَعْكُونُ فَى الْمُرْتَا لَهُ فَا وَتَرْغَبُونَ اللَّهُ تَعْكُمُونُ فَى اللَّهُ اللَّهُ فَا وَتَرْغَبُونَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ

#### وَالْمُسْتَضْعَفِيْنَ مِنَ الْوِلْدَانِ وَأَنْ تَقُومُو الِلْيَتْلَى بِالْقِسْطِ

طلب د فتوی کوی دوی له تانه په باب (د میراث د) ښځو کښی ووایه (ای محمله! دوی ته) چه الله فتوی (حکم) درکوی تاسی ته په (باب د) دوی کښی «او بل د» هغه شی «حکم درکوی» چه لوستلی شی پر تاسی په کتاب (قرآن) کښی په (باب د) یتیمانو ښځو کښی هغه چه نه ورکوئ تاسی دوی ته هغه (میراث) چه فرض کړی شوی دی دوی ته او مینه کوئ تاسی دی کار ته چه نکاح کړئ تاسی دوی او (حکم درکوی الله په حق) د ضعیفانو کښی له وړو هلکانو نه او (بل الله دا حکم درکوی) چه ودریږئ تاسی په حق د یتیمانو کښی )؛

تفسیر: د دی سورت په اول کښی ئی د یتیمانو د حق د اداء کولو تاکید فرمایلی و د یتیمو جونو اولیاء لکه د اکا زوی که یوه شی چه زه د دی یوره حق اداء کولی نشم، نو دی دی خپل

ځان ته نه نکاح کوی! بلکه بل چاته دی په نکاح ورکړی! او دی دی د هغی حامی او کومکی (مددگار) شی نو مسلمانان د داسی جونو له نکاح کولو څخه ستانه (واپس) شول، خو له تجربی ځنی دا ورمعلومه شوه چه په ځینو ځایونو کښی د جونو په حق کښی هم دا بهټر ؤ چه د خپل «ولی» په نکاح کښی راشی او «ولی» د دی رعایت داسی کوی چه بل څوک ئی نه کوی. نو د دى له امله (وجي) مسلمانانو له رسول الله صلى الله عليه وسلم څخه د داسې نكاح اجازه وغوښتله د دی استدعا یه نسبت دا آیت نازل شو او دوی ته اجازه ورکره شوه او وی فرمایل «هغه ممانعت چه یخوا له دی نه شوی و هغه خاص په هغه صورت کښی و چه د دوی حق په پوره ډول (طريقه) سره اداء نه کړی او د يتيمانو د حق د اداء کولو تاکيد ئي فرمايلي ؤ. او که څوک له یتیم سره د ښه سلوک او ښیکنی (فائدی) په اراده نکاح تړی، نو اجازه ده». (فائله): یه عربو کښی داسی عام دستور ؤ چه ښځی، ووړکی او یتیمان به ئی له ځینو حقوقو ځنی بی برخی او محروم کرځول او دوی ته به ئی میراث نه ورکاوه او ویل به ئی چه میراث د هغه چا حق دی چه له دښمنانو سره وجنګیږی او له پتیمو جونو سره د دوی اولیاؤ نکاح تړله او د دوی په نفقه او مهر او کسوت او نورو کښی ئی کمی کوله او په مالونو کښی به ئی بیځایه تصرفات کول لکه چه د دی سورت په ابتدا ، کښی د دی خبری د امتناع تاکیدات تیر شول. اوس په دی موقع کښی له څو رکوع څخه د مخه د کومو ارشاداتو سلسله چه جاری ده د هغو خلاصه دا ده د الله تعالیٰ حکم واجب الاتباع دی او د الله تعالیٰ د حکم په مقابل کښی د هیچا عقل، فکر، آرزو، دستور، حکم، قیاس بیخی د اعتبار وړ (لائق) او قابل کیدی نشی او د الله جل جلاله د حکم یه مقابل کښي د بل چا د خبرو اوريدل او عمل پرې کول او د الله تعالىٰ د

حکم پریښودل صریح کفر او ګمراهي ده او دا مضمون ئي په راز راز (قسم قسم) بلیغو تاکیداتو سره ظاهر او ښکاره کړ اوس د همغو پخوانيو آيتونو په حواله د ښځو او د يتيمو جونو د نکاح په متعلق ځینی نوری مسئلی هم راښیی، څو چه له دی تاکیداتو څخه وروسته د ښځو د حقوقو په ورکولو کښي د هيچا هيڅ يوه خبره پاتي نشي. روايت دی کله چه د ښځو د حقوقو په ورکولو کښي د هيچا هيڅ يوه خبره پاتي نشي. روايت دی کله چه د ښځو په نسبت زمونږ پاک رسول صلی الله علیه وسلم د میراث حکم ښکاره کړ نو د عربو ځینی مشران د محمد رسول صلی الله علیه وسلم یه حضور کښي حاضر شول او په تعجب سره ئي وویل چه «مونړ آورو چه تاسي د لور او خور او مور او نورو شڅو له پاره د ميراث ورکولو حکم صادر کړی دی او حال دا دی چه میراث د هغو میرو (خاوند) حق دی چه له دښمنانو سره جنګیږی او د غنیمت مالونه راوړی.» رسول الله صلی الله علیه وسلم وفرمایل چه «بیشکه هم دا د الله تعالیٰ حکم دی چه ښځو لره دی هم میراث ورکر شی!» او هم د دی ارشاد به لوری اشاره ده چه د ﴿ وَمَنْ اَحْسَنُ ا دِيْنَا مِّمِنْ آسَكُو وَجُهَةً لِللهِ ﴾ مصداق حضرات صحابه كرام رضوان الله تعالىٰ عليهُم اجمعين دى چه د نکاح، مهر او د نفقیٰ په معاملاتو کښی هم د خپلو تر لاس لاندی کسانو لږ څه حق تلفی نه کوی او د حضرت الٰهی جل جلاله د احکامو په مقابل کښی د خپلو منافعو او اغراضو او شخصی کارونو او قومی رسمونو او د ملی رواجونو له سره پروا نه کوی او هم دوی د الله تعالیٰ د حکم له مخالفته هم ویریږی او ځان تری ژغوری (ساتی) او هر څه چه کوی د هغه اجازه په صاف ډول (طریقه) سره آخلی او بیا ئی کوی. والله اعلم.

#### وَمَا تَقْعُكُو امِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِهِ عَلِيمًا

او هر څه چه کوئ تاسی له خیر (نیکی) پس بیشکه چه الله دی پر هغه ښه عالم (او هغه هم لکه نور اشیاء ورمعلوم دی).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ ته ستاسی یوه یوه ذره نیکی هم معلومه ده نو د یتیمانو او ښځو په حق کښی هره ښکنه (ښه کار) چه وکړئ! د هغی ثواب هرومرو (خامخا) مومئ!

## وَإِن امْرَاةٌ عَافَتُ مِنَ بَعْلِهَا نَثُوزًا أَوْ اعْرَاضًا فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَنْ يُصْلِحَا بَيْنَهُمَا صُلْحًا وَالصَّلْحُ خَيْرٌ

او که کومه ښځه ويريده له ميړه (خاوند) خپله د سرکشي (د حقوقو په منع او د صحبت په ترک) يا د مخ ګرځولو (له مجلسه او خبرو) پس نشته هيڅ

گناه پر دغو دواړو په دی کښی چه صلح وکړی دوی پخپلو منځونو کښی يو شان صلح؛ او صلح کول خير (ډير غوره) دی؛

تفسیر: یعنی که کومه ښځه د خپل میړه (خاوند) زړه له خپله ځانه خپه ووینی. او د هغه د خوښی او متوجه کولو له امله (وجی) له خپل مهر یا نفقی او نورو ځنی لږ څه ورپریږدی او هغه له خپله ځانه خوښ کړی نو په دی مصالحت کښی د هیچا په ذمه کښی هیڅ ګناه نشته. د زوجینو په منځ کښی مصالحت او موافقت ډیره ښه خبره ده. هو! بی له سببه د ښځو خپه کول او ربړول (تکلیفولو) او بی له رضا د دوی په مال کښی تصرف کول ګناه ده. (څینو مفسرینو د دی صلحی صورت داسی لیکلی دی ښځه مهر یا نفقه میړه (خاوند) ته ورپریږدی. کلاً یا بعضاً. یا خپل وار خپلی بنی ته خوشی کړی. او میړه (خاوند) دی طلاق نه ورکوی! او تری څنګ یا خپل وار خپلی بنی ته خوشی کړی. او میړه (خاوند) دی طلاق نه ورکوی! او تری څنګ (ډډه) دی هم نه کوی! او خبری اتری دی ورسره کوی! او څوک وائی چه صلح دا ده چه د

#### وَأُخْضِرَتِ الْإِنْفُسُ الشُّكَّرَ \*

او حاضر کړی شوی دی نفسونه حرص ته (او د زړونو په منځکښی بخیلی موجوده ده)

تفسیر: یعنی د هر چا په زړه کښی د خپل ځان نفع او د مال حرص او بخیلی شته. نو که 
ښځه نظر کوم مصلحت ته خپل میړه (خاوند) ته کومه نفع ورسوی، نو نارینه تری خوښیږی، (او
که نارینه خپلی ښځی ته کومه نفع ورسوی نو دا تری خوشالیږی، لیکن د حرص بخیلی، اعراض
او بی پروائی له کبله (وجی) میړه (خاوند) ته غاړه نه ږدی، او له خپلو حقوقو لړ څه هم نه
ورته تیریږی، او میړه (خاوند) هم د ښځی ښه ساتلو او د دی د لږو حقوقو ادا یکولو ته نه
تیاریږی.)

#### وَإِنْ تَعْسِنُوا وَتَتَّقُوا فَإِنَّ اللهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خِبِيرًا

او که نیکی وکړئ تاسی! (له خپلو ښځو سره) او پرهیز وکړئ تاسی (له نشوزه او خصومته) نو بیشکه چه الله دی په هغه شی چه کوی ئی تاسی (له محبته او خصومته) ښه خبردار (نو ستاسی د عمل سره به سمه جزا درکړی).

تفسیر: یعنی که له شخو سره شه سلوک وکړئ! او له بدسلوکی او جنګونو او جنجالونو ځانونه

وژغورئ! (بچ کړی) نو الله تعالیٰ ستاسی له ګردو (ټولو) خبرو ځنی خبردار دی، د نیکی ثواب به هرومرو (خامخا) تاسی ته درکوی. ښکاره ده چه په دی صورت کښی اعراض او خپګان نه پیښیږی. او رضا کولو او له خپل حق ځنی د تیریدلو ضرورت نه پاتی کیږی.

## وَلَنْ تَسْتَطِيْعُوْآاَنُ تَعْبِ لُوْا بَيْنَ النِّسَآ ﴿ وَلَوْحَرَصُتُمْ فَكَاتَبِيلُوُا كُلُنَ لِيَكُوا النِّسَآ ﴿ وَلَوْحَرَصُتُمُ فَكَاتَبِيلُوا النَّكَ لَقَةِ \* كُلَّ الْمُعَلَقَةِ \*

او له سره به طاقت رانه وړئ تاسی (ای د ډیرو ښځو میړونو ـ خاوندانو!) د دی چه عدل وکړئ (او برابر والی وساتئ په هر شی کښی) په مابین د ښځو خپلو کښی اګر که ډیر حرص وکړئ تاسی (عدل ته) نو مخ مه ګرځوی. تاسی (له یوی ښځی) په کامل مخ ګرځولو سره چه پس پریږدئ تاسی دا (ښځه) په شان د ځوړندی شوی؛ چه نه ئی طلاقوئ! او نه د میړانی معامله ورسره کوئ!

تفسیر: یعنی که خو سخی ستاسی په نکاح کښی وی او دغه ستاسی له لاسه نه کیږی چه د زړه مینه، او په هر امر کښی بیخی د مساوات او برابری رعایت له هری یوی سره وکړئ! نو داسی ظلم او تیری هم مه کړئ!، چه بیخی یوه لوری ته وښوئیږئ! او میلان وکړئ! او هغه بله ښځه همغسی په منځ کښی ځوړنده پریږدئ! نه ئی هوسا (خوشاله) او آرامه ساتئ! او نه ئی بیخی جلا (جدا) کوئ چه له بل چا سره خپله نکاح وتړی.

#### وَإِنْ تُصْلِحُوا وَتَتَّقُوا فَإِنَّ الله كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا

او که اصلاح وکړئ تاسی (له خپلو ښځو سره) او پرهیز وکړئ (له ظلمه) نو بیشکه چه الله دی ښه مغفرت کوونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا (د اجر او ثواب په انعام سره)

تفسیر: یعنی که د اصلاح او د مصالحت معامله و کرئ! او حتی المقدور له ظلم، تعدی او حق تلفی څخه خپل ځانونه وژغورئ!،(وساتی) نو الله تعالیٰ بښونکی دی.

#### وَإِنْ يَتَفَرَّ قَائِغُنِ اللهُ كُلَّامِينَ سَعَتِهِ ﴿ وَكَانَ اللهُ وَاسِعًا حَكِيبًا ﴿ وَكَانَ اللهُ وَاسِعًا حَكِيبًا ﴿

او که سره بیل شول دواړه (زوجین په طلاق سره) نو بی پروا به کاندی الله هر یو له دوی نه له فراخی خپلی؛ او دی الله فراخ (رحمت فضل احسان د ده) تدبیر والا (چه هر کار له حکمت او مصلحت سره سم کوی).

تفسیر: یعنی که زوجین بیلوالی غوره کړی او د طلاق وار ورسیږی، نو هیڅ حرج نشته، الله تعالیٰ د هر یوه کار جوړونکی دی، او د ګردو (ټولو) حاجاتو پوره کوونکی دی، په دی کښی دی لوری ته اشاره ده، چه ښائی زوجه په راحت او هوسائی (آرام) کښی وساتله شی! او ایذا و او ایدا و ریم (تکلیف) ورته ونه رسوی! او که داسی ښه ژوندون ئی له لاسه پوره نه وی، نو بیا ښه ده چه طلاق ورکړی. والله اعلم.

وَ لِلهِ مَا فِي الشَّمَا وَ مَا فِي الْأَرْضِ وَلَقَدُ وَصَيْنَا الّذِينَ اَوُتُوا الكِتْبَ مِنْ قَبْلِكُهُ وَ إِيَّاكُمُ آنِ اتَّقُوا اللهَ وَإِنْ تَكُفُرُوْا فَإِنَّ بِلهِ مَا فِي السَّلَوْتِ وَمَا وَمَا فِي اللّهُ فَوْنِيًّا حَمِينًا اللّهُ وَكِنْ لا هِ مَا فِي السَّلَوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَكَنْ اللّهُ وَكِيْلا اللّهُ وَكِنْ لا هِ وَكِنْ لا الْأَرْضِ وَكَانَ الله وَكِنْ لا هِ

او (خاص) الله لره دی هر هغه شیان چه په آسمانونو کښی دی او هر هغه شیان چه په ځمکه کښی دی (سره د آسمانو او ځمکی ملکأ ، خلقا او عبیداً)؛ او خامخا په تحقیق حکم کړی دی مونږ هغو کسانو ته چه ورکړی شوی دی دوی ته کتاب پخوا له تاسی او (هم خاص حکم کړی دی مونږ) تاسی ته د دی چه وویریږی! له الله او که تاسی کافران شئ! نو بیشکه خاص الله لره دی هر هغه شیان چه په آسمانونو کښی دی او هغه شیان چه په ځمکه کښی دی (سره د آسمانو او ځمکی ملکاً ، خلقاً او عبیداً) او دی الله غنی (ډیر بی پروا له هر چا او هر شی) ښه ستایلی شوی (په ډیرو ښو صفاتو سره). او خاص الله لره دی هغه شیان چه په آسمانونو کښی دی او هغه شیان چه په ځمکه کښی دی (سره له آسمانونو او ځمکی ملکاً ، خلقاً او عبیداً)؛ چه په ځمکه کښی دی الله کار جوړوونکی).

والمحصنات (٥)

تفسیو: له پاسه د ترغیب او ترهیب د ذکر سلسله جاری وه . یعنی د الله تعالی د حکم اطاعت کول او د هغه له مخالفت څخه ځان ژغورل (ساتل) گردو (ټولو) ته ضروری دی او د الله تعالیٰ د احکامو په مقابل کښی د بل چا خبری ته غوړ کیښودل له سره روا نه دی . په منځ کښی ئی د یتیمانو او ښځو په نسبت غو داسی حکمونه بیان کړل چه خلق پری اخته وو اوس بیا همغه ترغیب او ترهیب بیانوی . د دی دواړو آیتونو خلاصه دا ده چه تاسی او له تاسی څخه گردو(ټولو) پخوانیو خلقو ته دا حکم آورول شوی دی چه له الله تعالیٰ څخه وویریډئ! او د ده له احکامو ځنی نافرمانی مه کوئ! او تری غاړه مه غړوئ! نو که اوس څوک د الله جل جلاله حکم نه منی نو الله جل جلاله د گردو (ټولو) شیانو مالک دی او د هیچا پروا نه لری یعنی دی خپل ځان ته نقصان رسوی او پاک الله ته هیڅ یو تاوان نشی رسولی که د الله تعالیٰ احکام ومنئ! نو په دی باور ولرئ! چه الله جل وعلیٰ شانه چه د گردو (ټولو) شیانو مالک دی . ستاسی گرد (ټول) کارونه درجوړوی . دری ځلی ئی وفرمایل هر هغه شیان چه په گردو (ټولو) آسمانونو او څمکه کښی دی د الله تعالیٰ دی.

له (۱) نه کشائش او وسعت مقصود دی. یعنی د هغه په دربار کښی د هیڅ یو شی کمی نشته. له (۲) نه د بی نیازی او بی پروایی بیان مقصود دی. یعنی که تاسی منکران یئ،الله (جل جلاله) د هیچا یروا نه لری.

له (٣) نه د رحمت او د کار جوړولو اظهار دی په دی شرط سره چه تاسی پرهیزګاران او متقیان اوسیه!

### إِنْ يَشَا لَيْنُ هِبَكُمُ اَيُّهَا النَّاسُ وَيَالِتِ بِالْخَرِيْنَ وَكَانَ اللهُ عَلَى ذَلِكَ قَدِيْرًا ﴿

که اراده وفرمایی (الله د بیولو او مره کولو ستاسی) نو بوبه علی تاسی (په موت سره) ای خلقو! او رابه ولی نور خلق (په پیدا کولو سره)؛ او دی الله پر دغه (اعدام او ایجاد هم) سه قادر (او پوره قدرت لری).

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ پر دی باندی هم قادر دی چه تاسی گرد (ټول) سره فناء کړی او د دنیا له مخی څخه مو لری کړی او ستاسی په ځای نور مطیعان او حکم منونکی خلق پیدا کړی. له دی ځنی هم د الله تعالیٰ د بی پروایی او د استغناء اظهار ډیر ښه راڅرګندیږی او غاړه غړوونکو ته هم پوره تهدید او تخویف وشو.

#### مَنْ كَانَ يُرِيْكُ ثُوَابَ الدُّنْيَا فَعِنْكَ اللهِ ثُوَابُ الدُّنْيَا وَالْاِخِرَةِ \*

هر څوک چه وی چه وغواړی ثواب (بدل) د دی دنیا نو دی په نزد د الله ثواب (بدل) د دنیا او (ثواب) د آخرت؛

تفسیر: یعنی که تاسی د الله تعالیٰ د احکامو متابعت و کرئ!. نو تاسی ته د دنیا او آخرت د دواړو ثوابونه او اجرونه درکول کیږی نو بیا یواځی په دنیا پسی ګرځیدل او د الله تعالیٰ د احکامو د نه منلو په اثر له آخرت (بلکه له دنیا) څخه هم ځان محروم او بی برخی ګرځول لویه نادانی ده.

#### وكان الله سيبيعًا بُصِيرًا

او دى الله سه اوريدونكى (د ټولو اقوالو) سه ليدونكى (عالم په پتو او سكاره ؤ)

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ ستاسی کرد (ټول) کارونه وینی او ستاسی کردی (ټولی) خبری اوری هر شی چه غواړئ که اراده وفرمایی نو همغه به درکوی.

#### يَايُّهُا الَّذِيْنَ امَنُوا كُونُوا قَوْمِيْنَ بِالْقِسُطِ شُهُكَ اَءُلِلهِ وَلَوْعَلَى اَنْفُسِكُمُ أَوِالْوَالِدَيْنِ وَالْاَقْرَبِيْنَ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (ای مؤمنانو!) اوسئ تاسی تل محکم ولاړ! په انصاف سره شاهدان (خاص) دپاره د الله اګر که وی (دا شاهدی) پر نفسونو ستاسی (چه زیان مو وی پکښی) یا «په» والدینو (مور او پلار ستاسی) یا «په» اقاربو (خپلوانو ستاسی)،

تفسیو: یعنی شایی چه په رشتیا او د الله تعالیٰ له حکم سره سمه شاهدی ورکرئ! اگر که په دی حقه شاهدی کښی ستاسی یا ستاسی د کوم عزیز او قریب خپلوان زیان هم وی هره هغه خبره چه رښتیا وی ښایی چه په ښکاره ډول (طریقه) سره اظهار کړه شی! او د دنیوی نفعی له پاره

اخروى نقصان وانخلئ!

#### إِنْ يُكُنُ غَنِيًّا ٱوْفَقِيرًا فَاللَّهُ أَوْلَى بِهِمَا شَفَلَاتَتَّبِعُوا الْهَوْلَى أَنْ تَعْدِلُوا ا

که وی دغه (مشهود علیه او مشهود له) غنی (شتمن) له فقیر «محتاج» نو الله ډیر خیر غوښتونکی دی پر دوی (له تاسی نه)؛ نو مه کوئ تاسی متابعت د هوا (د نفسانی خواهشونو) کله چه انصاف کوئ تاسی، (او له حقه مه تیریږئ! یا چه عدول وکړئ له حقه)

تفسیر: یعنی په رښتیا شاهدی کښی د خپلی کومی نفسانی غوښتنی متابعت ونه کړئ! چه د شتمنو رعایت وکړئ! او پر محتاجو باندی ورحمیږئ! او حقه خبره پټه کړئ! هر هغه شی چه حق وی همغه ووایئ الله تعالیٰ له تاسی ځنی زیات د هغوی د خیر او ښیکنی (فایدی) اراده لری او د دوی په مصالحو باندی ښه پوه او خبردار دی او د ده په دربار کښی د هیڅ شی کمی نشته.

#### وَإِنْ تَلُوا اَوْتَغُرِضُوا فَإِنَّ اللهُ كَانَ بِمَاتَعُمَلُونَ خَبِيْرًا

که واړوئ تاسی (خپلی ژبی) یا څنګ وکړئ تاسی (له شاهدی نه) نو بیشکه الله دی پر هر هغه شی چه کوئ (یی) تاسی ښه خبردار (نو سم د عمل سره به سمه جزا درکړی).

تفسیر: د ژبی اړول دا دی چه رښتیا خبره ووایی مگر خو په ژولی ژبه سره او په پیچلو او تاو کړیو الفاظو چه د هغو له اوریدلو ځنی اوریدونکی په شبهه کښی لویږی یعنی صافه صافه او رښتیا خبره نه وایی او ځان تری ژغورل (بچ کول) او په څنګ (ډډه) کیدل دا دی چه پوره خبره ونه وایی بلکه هغه خبری چه په کار راځی هغه پریږدی. نو په دی دواړو صورتونو کښی ئی اګر که دروغ نه دی ویلی، مگر د حق د نه ښکاره کولو له امله (وجی) ګنهګاریږی او ښائی چه هرومرو (خامخا) شاهدی پوره او په رښتیا او ښکاره الفاظو ورکړه شی! (یا دا چه د شهادت له ادا چخه مخ واړوئ!، او پټ ئی کړئ!).

#### يَاكَيُّهَا الَّذِيْنَ الْمُنُوَ الْمِنُو الْمِاللهِ وَرَسُوْلِهِ وَالكِنْ الَّذِي َنَزَلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِنْ الَّذِي َ الَّذِي َ اَنْزَلَ مِنْ قَبُلُ وَمَنْ يَكُفُرُ لِاللهِ وَمَلَيْكِتِهِ وَكُنْيِهِ وَرُسُلِه وَالْيُؤْمِ الْاِخِرِ فَقَدُ ضَلَّ ضَلِكُ بَعِيْدًا ۞

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (ای مؤمنانو!) ثابت او خالص کړئ تاسی ایمان (یقین) خپل پر الله او رسول د ده (محمد) او په هغه کتاب (قرآن) چه ټوټه ټوټه ئی نازل کړی دی پر رسول خپل (محمد) باندی او پر هغه کتاب چه ټول ئی یو ځل نازل کړی دی پخوا (له قرآنه پر نورو رسولانو) او هر څوک چه کافر شی پر الله او پر ملائکو (پرښتو) د دغه (الله) او پر کتابونو د دغه «الله» او پر رسولانو د دغه «الله» او پر ورځی آخری (چه قیامت دی) نو په تحقیق ګمراه شوی دی په ګمراهی لری سره (له حقه).

تفسیر: یعنی هر شحوک چه ایمان راوړی نو ضرور دی چه د الله تعالیٰ پر گردو (ټولو) اخکامو او ارشاداتو د زړه یقین ولری که د الله تعالیٰ له احکامو او ارشاداتو ځنی پر یوه حکم هم یقین ونه کړی، نو هغه مسلمان نه دی. او تش د ژبی وینا او د خولی اظهار هیڅ کوم اعتبار نه لری.

#### إِنَّ الَّذِيْنَ امَنُوا ثُمُّ كَفَرُوا نُتَمَّامَنُوا نُتَمَّكُونُوا ثُمَّ ازْدَادُوا كُفُرًا لَّهُ يَكُن اللهُ لِيَغُفِي لَهُمُ وَلَا لِيَهُدِيهُمُ سَبِيلًا ﴿

بیشکه هغه کسان (یعنی یهودان) چه ایمان ئی راوړی دی (په موسیٰ) بیا کافران شوی دی (په عبادت د خسی سره) بیا ئی ایمان راوړی دی (په توبه ایستلو سره) بیا کافران شوی دی (په انجیل او عیسیٰ باندی) بیا زیات شوی دی له جهته د کفره (په محمد باندی) نه دی الله چه مغفرت وکړی دوی ته او نه چه وښیی دوی ته سمه صافه لاره (څو چه دوی په خپل کفر کښی دوام لری).

تفسیر: یعنی په ظاهر کښی مسلمانان او په زړه کښی مذبذب پاتی وو. او په آخر کښی بی له یقین کولو مړه شول نو دوی ته د نجات لاره نه موندله کیږی دوی کافران دی او ظاهری

مسلمانی ئی هیڅ په کار نه ورځی له دی نه منافقین مراد دی او ځینی وایی چه دا آیت د یهودانو په باره کښی نازل شوی دی چه ړومبی ئی ایمان راؤړ بیا د خسی په عبادت کولو سره کافران شول بیا ئی توبه وکړه او مؤمنان شول بیا له عیسیٰ علیه السلام څخه منکران او پری کافران شول وروسته له دی د محمد رسول الله (صلی الله علیه وعلی آله واصحابه وسلم) له رسالته ئی هم انکار وکړ او په کفر کښی ئی لا پسی ترقی وکړه.

## بَشِّرِ الْمُنْفِقِينَ بِأَنَّ لَهُمُوعَنَ ابَّا الِيُمَا ﴿ لِتَذِينَ يَتَّخِذُونَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ اَيَنِينَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ اَيَنِتَعُونَ عِنْنَاهُمُ اللَّهِ مَنِيكًا ﴿ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ اَيَنِتَعُونَ عِنْنَاهُمُ اللَّهِ مَنِيعًا ﴿ الْمُؤْمِنِينَ الْمِؤْدَةَ لِللَّهِ جَمِينَعًا ﴾ الْمِزَّةَ فِانَّ الْمِزَةَ لِللهِ جَمِينَعًا ۞

زیری ورکړه (ای محمده!) منافقانو ته په دی چه بیشکه شته دوی ته عذاب دردناک هغه کسان چه نیسی دوی کافران دوستان (خپل) بی له مؤمنانو؛ آیا لتوی دا (منافقان) په نزد د دی (کفارو) عزت پس بیشکه (دنیوی او اخروی) عزت خاص الله لره دی تول.

تفسیر: یعنی منافقان چه له مسلمانانو گخنی جلا (جدا) کیږی او که کافرانو سره دوستی کوی د هغوی له پاره سخت عذاب دی. د منافقانو دغه خیال چه «مونږ ته د کفارو د ناستی او ولاړی له امله (وجی) دنیوی عزت رسیږی» بیخی غلط دی. څکه چه ګرد (تول) عزتونه د الله تعالیٰ له خوا دی هر څوک ئی چه اطاعت کوی د ده په برخه عزت رسیږی. خلاصه ئی داسی شوه چه داسی خوار او ذلیل اوسی.

وَقَلْ نَزَّلَ عَلَيْكُوْ فِي الكِرْبِ اَنْ إِذَاسَمِعُتُو الْبِي اللهِ يُكْفَرُ ا بِهَا وَيُنْتَهُزَ أَبِهَا فَلَاتَقَعُنُ وَامَعَهُ وَحَتَّى يَغُوضُوا فِي حَدِيْتُ غَيْرٍ هَ ﴿ إِنَّا اللهَ مَا اللهَ جَامِعُ الْمُنْفِقِيْنَ وَالْكِفِي أَيْنَ فِي جَهَنَّهُ وَجَمِيعًا اللهَ جَامِعُ او په تحقیق (پخوا) نازل کړی دی (الله) پر تاسی په کتاب (قرآن) کښی دا «حکم هر کله چه واوریدل تاسی (په یوه مجلس کښی) آیاتونه د الله چه کفر (او انکار) کولی شی په دی آیتونو او مسخری کولی شی په هغو پوری نو مه کینئ تاسی له دوی سره (ای مؤمنانو)! تر هغه پوری چه مشغول شی دوی په خبره بله کښی (که نه) په تحقیق تاسی به (هم) په دی وخت کښی د هغو په شان شئ! (په ګناه کښی) بیشکه چه الله یو ځای کوونکی دی د منافقانو او د کافرانو په جهنم (دوزخ) کښی د ټولو (په یو ځای کښی).

تفسیر: یعنی ای مسلمانانو! الله تعالیٰ پخوا له دی نه په قرآن عظیم الشان کښی تاسی باندی داسی حکم نازل کړی دی؛ «په هر هغه مجلس کښی چه د الله تعالیٰ پر احکامو تمسخر او له هغو څخه انکار کیږی هلته له سره مه کینئ که نه تاسی هم همغسی ګڼل کیږی. هو! که هغوی په نورو خبرو که مشغول دی نو په هغه وخت کښی له هغوی سره د کیناستلو هیڅ ممانعت نشته.» د منافقانو په مجلسونو او مرکو کښی د الله تعالیٰ له احکامو او آیتونو څخه انکار او ورباندی تمسخر کیده نو په دی مناسبت دا آیت نازل شو او دا چه ئی وفرمایل حکم نازل شوی دی پر تاسی باندی دی آیت ته اشاره ده ﴿ وَإِذَارَائِيُ اَلْإِیْنَ یَوْضُونَ اِلَایْقِیَا اَلْاَیْمِیْ اِلْدِیْنَ اِلْدُونُ وَالله اِلْدَیْنَ اِلْدُیْنَ اِلْدِیْنَ اِلْدُیْنَ اِلْدِیْنَ اِلْدُیْنَ اِلله اِلْدِیْنَ اِلْدُیْنَ اِلْدُی دی آیت ته اشاره ده ﴿ وَإِذَارَایْتَ الْدِیْنَ اِلْدُی دی بخوا له دی نه نازل شوی ؤ.

(فائده): له دی نه معلومه شوه هر هغه څوک چه په مجلس کښی په خپل دین باندی طعن او عیب آوری او بیا هلته کینی او آوری ئی اگر که هغه په خپله څه ونه وایی «منافق» دی.

#### ٳڷٙۮؚؽؙؽؘؾؘڗۜۺٛٷ۫ؽؘڽؚڬٛڎٷٚڶؽ؆ڶؽڷڰٛۏٛڞٙڠؖٷؚؖؽٙٵٮڵۼۘٷٵڵٷؖٳ ٵڬۄ۫ٮٚػؙؽ۫؆ٞۼػڎؙٷڶؽػٲؽڸڰڶؚؽؠؽڹ؈ڝ۫ؽۨڣ ٚڰٵڵٷٙٵڶۄؙ ڛؘؙؾۧڿۅۮ۫ۼڶؽؙڴۄ۫ۅؘٮؘؠٮ۫ۼڴۄ۫ۺۣٵڶٛؠٷ۫ڡؚڹۣؽ۬ؿ

هغه منافقان چه همیشه منتظر دی (حوادثو) ستاسی ته، نو که ؤ تاسی ته بری له (لوری) د الله نو وایی دا (منافقان مسلمانانو ته) چه آیا نه وو مونږ له تاسی سره؟ او که وه کافرانو ته برخه (د بری) نو وایی دا (منافقان کفارو ته) چه آیا غالب شوی نه وو مونږ پر تاسی او (آیا) ومو نه ژغورلئ (بچ مو نه کړی) تاسی له مؤمنانو ځخنی؟

تفسیر: یعنی دا منافقان هغه کسان دی چه پرله پسی ستاسی د کمی په انتظار کښی دی. بیا

که بری (فتح) ستاسی په برخه شوه نو تاسی ته وایی «آیا موند له تاسی سره نه وو؟ (بلکه وو) د ولجی(غنیمت) په مال کښی موند هم له خپلو ځانونو سره شریک کرئ!» او که کافرانو ته په جنگ کښی څه شی په لاس ورشی یعنی کفار غالب شی نو هغوی ته وایی «آیا موند تاسی باندی غلبه نه وه کړی؟ یعنی پر تاسی باندی غالب او په دی قادر وو چه تاسی قتل کړو خو موند له تاسی ځنی لاس واخیست نو آیا موند ستاسی حفاظت نه دی کړی؟ آیا موند تاسی د مسلمانانو له ضرره نه وی ژغورلی (بچ کړی)؟ نو په ؤلجه (غنیمت) کښی موند ته هم برخه راکړئ!» (فائله): له دی ځنی معلومه شوه که څوک سره له دی چه په حقانی دین کښی هم وی او له گمراهانو سره پتی خبری او ځان ته جوړښت لری نو دا وضعیت ئی هم د «نفاق» خبره ده.

#### فَاللَّهُ يَخُلُمُ بَيْنَكُمْ يَوْمَ الْقِيْهَةِ وَلَنَّ يَجْعَلَ اللَّهُ لِلْكَفِي نَيْءَكَ الْمُؤْمِنِينَ سَبِيلًا

نو الله به فیصله و کړی په منځ ستاسی کښی په ورځی د قیامت کښی؛ او له سره به ونه ګرځوی الله دپاره د کافرانو پر مؤمنانو باندی هیڅ لاره (د حجت او د بری).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ ستاسی او د دوی په منځ کښی حکم او فیصله کوی چه تاسی جنت ته بیایی او دوی په دوزخ کښی اچوی. په دنیا کښی هر څه چه د دوی له لاسه کیږی هغه دی وکړی! خو نتیجی به ئی وګوری. مګر سره له هغه دوی د مؤمنانو هیڅ شی نشی خرابولی او نه ئی له منځه لری کولی شی! چه هم دغه (مسلمانانو ته ضررونه) د دوی د زړه آرزو او تمنا ده.

#### إِنَّ الْمُنْفِقِينَ يُخْلِ عُونَ اللَّهَ وَهُوخَادِ عُهُمَ

بیشکه چه منافقان تکی کوی (په اظهار د اسلام او اخفاء د کفر) له الله سره او الله سزا ورکوونکی دی د دوی (د دوی د تکی په سبب).

تفسیر: یعنی په زړه کښی کافر او په ښکاره مسلمان دی. څو د دواړو خواؤ له ضرر او ایناء څخه محفوظ پاتی وی او له دواړو خواؤ ګټی او فائدی واخلی؛ (حق سبحانه وتعالیٰ) د دوی د دی غولونی او تګی دا سزا ورکړه چه د هغوی ګرد (ټول) شرارتونه او پټ خباثت ئی خپل پاک نبی صلی الله علیه وسلم ته ښکاره کړ. او دوی ئی داسی ذلیل او خوار کړل چه بیخی له کاره ووتل. او د هیڅ اعتبار وړ (لایق) نه شول. او ګرد (ټول) چلونه او فریبونه ئی مسلمانانو ته

ښكاره شول او هغه سزا چه دوى ته به آخرت كښى وررسيږى هغه ئى هم را څرگنده كړه، لكه چه په راتلونكو آيتونو كښى ئى ذكر راځى خلاصه ئى دا چه د دوى له دغى تكى ځنى هيڅ ونشو او د الله تعالىٰ له لورى دوى په داسى يوه مغالطه كښى ولويدل چه دنيا او آخرت دواړه د دوى له لاسه لاړل.

#### وَإِذَا قَامُواً إِلَى الصَّلُوقِ قَامُوا كُنَا لِي يُوَاءُونَ النَّاسَ وَلَا يَنْ كُرُونَ اللَّهَ إِلَّا قِلْيَلَّافُ

او هر کله چه پاڅیږی دغه (منافقان) لمانځه ته نو پاڅیږی سست کاهلان ښیی دوی خلقو ته (ځان خپل چه مونږ هم مسلمانان یو) او نه یادوی دوی الله مګر (ریایی یادول) لړ.

تفسیر: یعنی لمونځ چه نهایت ضروری او خالص عبادت دی او د هغه په ادا<sub>ء</sub> کولو کښی هیڅ یو قسم ځانی او مالی ضرر او اندیښنه هم نشته منافقان له هغه څخه هم ځانونه باسی او که کله ئی له مجبوریته کوی هغه هم تش د ریا او د نورو د ښوولو او تیرایستلو له پاره ئی کوی، څو نور د دوی له کفر ځنی خبر نشی او مسلمانان وګڼل شی. نو بیا له داسی خلقو ځنی د څه خبری توقع کیدی شی او دوی څرنګه مسلمانان کیدی شی؟

## مُّنَابِنَ بِيْنَ بَيْنَ ذَالِكَ ﴿ لَا إِلَى هَوُلَا اللهِ هَوُلاً وَلاَ إِلَى هَوُلاً وَمَنَ اللهُ فَلَا اللهُ فَلَنَ تَجِدَلَهُ سِبنيلا ﴿ وَمَنَ اللهِ فَلَنَ تَجِدَلُهُ سِبنيلا ﴾

په دی حال کښی چه دوی متحیران مترددان دی په منځ د دغه (ایمان او کفر) نه (بیخی) به طرف د دغو (مؤمنانو دی په باطن کښی) او نه بیخی په طرف د هغو (کفارو) دی (په ظاهر کښی)؛ او هر څوک چه ګمراه (ئی) کړی الله نو له سره به نه مومی ته ده ته لاره (د حق).

تفسیر: یعنی منافقان خو بیخی په تردد او حیرت کښی دی نه دوی په اسلام باندی اطمینان لری او نه په کفر ډاډه دی او په سخته پریشانی کښی مبتلا دی. کله یوه لوری ته تمائل کوی او کله بل لوری ته خپل میلان ښکاروی. او الله تعالیٰ چه د هر چا د گمراهی او پریشانی اراده

وفرمایی نو هغه به د نجات لاره چیری ومومی؟

#### يَاكِيَّهُا الَّذِيْنَ الْمَنُوالِاتَتَخِنُواالُكِفِرِيْنَ اَوْلِيَاءُ مِنْ دُوْنِ الْمُؤْمِنِيْنَ اَتُرِیْدُوْنَ اَنْ جَعَکُوْلِلهِ عَلَیْکُوْسُلُطْنَاشِبُیْنَا ﴿ اِنَّ الْمُنْفِقِیْنَ فِي النَّ رُلِهِ الْاَسْفَلِ مِنَ النَّارِ وَلَنْ تَجِدَ لَهُمُ نَصِیْرًا ﴿

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو!) مه نیسئ! تاسی کافران دوستان (خپل) بی له مؤمنانو ځنی؛ آیا اراده لرئ تاسی (ای مؤمنانو!) د دی چه پیدا کړئ الله لره پر تاسی برهان (حجت صریح الزام) شکاره. بیشکه منافقان دی په طبقه ډیره شکته کښی له اوره (د دوزخ) او له سره به نه مومی ته دوی ته مددګار (له عذابه خلاصوونکی).

تفسیو: یعنی له مسلمانانو محنی جلا (جدا) کیدل، او له کفارو سره دوستی او یو محای کیدل، د نفاق دلیل دی. لکه چه منافقان ئی کوی، نو تاسی لره ای مسلمانانو! داسی کار بیخی نه ښائی! که نه د پاک الله صریح الزام، ښکاره برهان او پوره حجت به په تاسی باندی قائم شی چه تاسی هم منافقان یئ! او د منافقانو له پاره د دوزخ ډیره ښکته طبقه مقرره ده او هیڅوک له دوی سره مرسته (مدد) او مدد گاری نشی کولی، چه دوی له هغی طبقی محنی وکاړی، یا ئی په عذاب کښی څه تخفیف راولی مسلمانانو لره ښائی چه له داسی خبری محنی بیخی لری و گرځی.

#### إِلَّا الَّذِيْنَ تَابُوُا وَاصْلَحُوا وَاعْتَصَمُوا بِاللهِ وَاخْلَصُوا دِيْنَهُمُ بِلهِ فَأُولَلِكَ مَعَ الْنُؤْمِنِيْنَ وَسَوْفَ يُؤْتِ اللهُ الْمُؤْمِنِيْنَ أَجَرًّا عَظِيمًا ۞

مگر هغه کسان چه توبه وباسی (له نفاقه) او اصلاح کړی (اعمال خپل) او منگلی خښی کړی په (دین د) الله او خالص کړی دین خپل (له ریا او ښودنی) خاص الله لره نو دغه (تائبین، مصلحین، معتصمین، مخلصین) به وی سره له مؤمنانو (په دارینو کښی) او ژر به ورکړی الله (ټولو) مؤمنانو ته (په دنیا او په عقبٰی کښی) ثواب ډیر لوی. والمحصنات (٥)

تفسیر: یعنی هغه منافق چه له خپله نفاقه توبه او خپل اعمال ښه کړی. او د الله تعالیٰ غوره دین ښه مضبوط او کلک ونیسی. او پر پاک الله توکل وکړی او له ریا او له نورو خرابیو محنی خپل دین پاک او صاف وساتی نو هغه خالص مسلمان دی او په دین او دنیا کښی به له نورو مؤمنانو سره وی، مخصوصاً ایمان لرونکو لره ډیر لوی ثواب رسیدونکی دی، او هغه منافقانو ته به هم له هغو حقیقی مؤمنانو سره ثواب رسیدونکی وی چه له نفاقه ئی په رښتیا توبه ایستلی وی.

#### مَا يَفْعَلُ اللهُ بِعَنَا الْكُورُ إِنْ شَكُونُتُو وَالْمَثْتُورُ وَكَانَ اللهُ شَاكِرًا عَلَيْمًا ١

خه به کوی الله په عذاب ستاسی (او ولی به عذاب درکوی تاسی ته؟) که شکر وباسئ تاسی او ایمان یقین ولرئ تاسی او دی الله شکر قبلوونکی ښه عالم (یر گردو (ټولو) شیانو).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ د ښو کارونو قدر کوی او د بندګانو پر ګردو (ټولو) کارونو او خبرو باندی ښه عالم دی، نو هر هغه څوک چه د الله جل جلاله حکم ته په امتنان او شکر ایستلو سره غاړه ږدی، او هغه باندی له زړه یقین لری نو الله تعالیٰ عادل او رحیم دی، او داسی خلق له سره نه په عذابوی او د داسی کسانو تعلق او ارتباط له عذابه سره بیخی نه وی. بیشکه الله تعالیٰ سرکښان او غاړه غړوونکی په خپل عذاب اخته کوی.

«اللهم انانشكرك ونومن بك فقنا العذاب وارزقنا الثواب وكان الله شاكراً عليما»

## لَا يُحِبُّ اللهُ الْجَهْرَ بِالسُّوْءِ مِنَ الْقَوْلِ الْأَمِنُ ظُلِمٌ لَيُ

نه خوښوی الله ښکاره ویل د بدی خبری (لکه چه نه خوښوی پټ ویل د دی بدو هم) مګر (ښکاره ویل) له هغه چا چه ظلم پری شوی وی ، او دی الله ښه اوریدونکی (د ګردو(ټولو) اقوالو) ښه عالم (په پټو او ښکاره ؤ)

تفسیر: یعنی که په چا کښی کوم دینی یا دنیوی عیب وی، نو نه ښائی چه هغه مشهور کړ شی. الله تعالیٰ د ګردو (ټولو) خبری اوری او پر ټولو کارونو باندی پوهیږی او هر یوه ته سم له هغه سره جزا ورکوی داسی بد ویلو ته «غیبت» ویل کیږی هو! مظلوم لره اجازه ده، چه د ظالم ظلم خلقو ته بیان کړی. هم دا رنګه په ځینو نورو صورتونو کښی هم «غیبت» روا دی. او ښایی دا حکم یئ دلته د دی له پاره فرمایلی وی. چه مسلمانانو ته نه دی لاژم چه د کوم «منافق» نوم مشهور او په ښکاره ډول (طریقه) ئی بدنام کړی، چه په دی تور ونه خوری، او لا سرکښه ، بیباکه او بیږروا نه شی. بلکه مبهم نصیحت دی وکړ شی. «منافق» به په خپله وپوهیږی. یا دی ځانته په ګوښه (تنهایئ) کښی نصیحت ورته وکړی په دی سره ممکن دی چه هدایت ومومی او پند واخلی لکه چه رسول اعظم صلی الله علیه وسلم هم داسی کول او د هیچا نوم به ئ نه مشهوراوه.

#### إِنْ تَبْكُ وَاخَيُرًا الْوَيْخُفُولُا وَتَعْفُوا عَنْ سُوِّءٍ فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ حَفُوًّا قَبِ يُرَّاهِ

که ښکاره کوئ تاسی خیر (نیکی ـ طاعت) یا پتوئ دغه (خیر) یا عفوه کوئ ! له بدی ـ (چه ظلم دی) نو بیشکه الله (هم) دی ښه عفوه کوونکی (د گنهگارانو سره له قوت او قدرته) ښه قادر (په عذاب د ظالم او ثواب د مظلوم او نورو)

تفسیر: په دی آیت کښی مظلوم ته د معافولو ترغیب ورکول منظور دی چه الله تعالیٰ سره له قدرت او زبردستی د خطا کوونکو خطاګانی ورمعافوی نو عاجز او لاسلاندی بنده ته په اولیٰ طریقه سره ښایی چه د نورو قصور ورمعاف کړی (او په دغه ربانیمؤ صفاتو سره خپل ځان

لايحبالله(٢)

موصوف کړی چه د هغو صفاتو د خواصو د فیضان لائق شی) خلاصه ئی دا ده مظلوم ته جائز دی چه له ظالم څخه خپل بدل واخلی ا مگر افضل خو دا دی چه صبر وکړی ا او ور مخنی تیر شی ا په دغه آیت کښی دی لوری ته اشاره ده که د منافقانو اصلاح غواړئ نو د دوی پر ایذا و او ضرر رسولو صبر وکړئ ا او په پسته ژبه او په پته سره دوی وپوهوئ ا له ښکاره طعن او لعن او بد ویلو څخه خپل محانونه وساتی او په ښکاره ډول (طریقه) هغوی سره مخالفت مه کوی !

#### 

بیشکه هغه کسان چه کافران (منکران) کیږی پر الله او پر رسولانو د الله او اراده لری (غواړی) دوی چه تفریق (بیلتون) وکړی په منځ د الله او رسولانو د الله او وایی دوی چه مونږ ایمان راوړو پر ځینو او کافران (منکران) کیږو پر ځینو (نورو رسولانو) او اراده لری (غواړی) دوی چه ونیسی په منځ د دی (کفر او اسلام کښی) یوه لاره دغه (تفریق کوونکی) هم دوی کافران دی (په کمال د کفر او) په حقه سره، او تیار کړی دی مونږ له پاره د کافرانو عذاب ډیر سپکوونکی (د دوزخ)

تفسیر: له دی ځایه د یهودانو ذکر دی. څرنګه چه په یهودانو کښی (نفاق ډیر ؤ او د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم په زمانه کښی چه منافقان عموماً یهودان وو یا ئی له یهودانو سره رابطه او محبت درلود (لرلو) او د یهودانو پر مشورو باندی ئی کار کاوه نو ځکه ئی په پاک قرآن کښی زیاتره د دی دواړو ډلو ذکر یو ځای فرمائیلی دی. د دی آیت خلاصه دا ده «هغه کسان چه له الله جل جلاله او د ده له رسولائو منکران دی او غواړی چه د الله تعالیٰ او د ده د رسولائو په مینځ کښی فرق وکړی یعنی پر الله باندی ایمان راوړی او پر رسولائو ئی ایمان را نه وړی او ځینی ئی ونه منی د هغوی مطلب دا دی چه د اسلام او د کفر په مینځ کښی یو نوی مذهب د خپلو ځانونو له پاره جوړ کړی هم دغه کسان اصلی او پاخه کافران دی د دوی له پاره د دوی د دوی له پاره د خواری او د ذلت عذاب تیار دی.

**(فائده)** د الله تعالیٰ منل هلته معتبر دی چه د خپلی زمانی د نبی علیه السلام تصدیق هم وکړی

او د هغه حکم هم ومنی، بی د نبی علیه السلام له تصدیقه د الله تعالیٰ منل بی فائدی دی. او شه اعتبار نه لری بلکه د یوه نبی علیه السلام تکذیب د الله تعالیٰ او د گردو (تولو) انبیاؤ علیهم السلام تکذیب گذیب کنه چه یهودانو د رسول الله صلی الله علیه وسلم تکذیب وکړو نو د الله تعالیٰ او د گردو (تولو) انبیاؤ علیهم السلام په تکذیب کوونکو کښی گد او ډیر سخت کافران وگڼل شول.

## وَالَّذِينَ الْمَنُوْا بِاللهِ وَ رُسُلِهِ وَلَمُ يُفَرِّقُوْا بَيْنَ آحَدٍ مِّهُمُ الْوَلَيِكَ سَوْفَ يُؤْتِيمُ أَجُورُهُمُ وَالَّذِينَ اللهُ عَفْوُرًا لِيَّحِيمًا أَجُورُهُمُ الْعَلَيْ فَاللَّهُ عَفْوُرًا لِيَّحِيمًا أَهُ وَلَا يَكُنَ اللهُ عَفْوُرًا لِيَّحِيمًا أَهُ

او هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی پر الله او پر (ټولو) رسولانو د (الله) او نه دی کړی دوی تفریق (بیلتون) په مینځ د هیڅ یوه کښی له دوی نه (په نه منلو سره) دغه (مؤمنان په ټولو مؤمن به شیانو) ژر به ورکړی (الله) دوی ته اجرونه (ثوابونه) د دوی او دی الله ښه مغفرت کوونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا (د اجر او ثواب پر انعام سره)

تفسیر: یعنی هغه کسان چه په منځ د هیڅ یو له انبیاؤ علیهم السلام کښی ئی جلا (جدا) والی ونه کړ بلکه په الله جل جلاله او د ده پر ګردو (ټولو) رسولانو علیهم السلام باندی ئی ایمان راؤړ نو الله تعالیٰ په خپل فضل او مرحمت سره دوی ګردو (ټولو) ته لوی ثواب ورکوی له دی څنی هغه مسلمانان مراد دی چه پر الله تعالیٰ او پر محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم او پر نورو ټولو رسولانو علیهم السلام او نورو ګردو (ټولو) مؤمن به شیانو باندی ئی ایمان راوړی دی.

#### يَنْ كُلْكَ اَهُلُ الكِتْبِ اَنْ تُنَزِّلَ عَلَيْهِمْ كِتْبَاصِّ السَّمَ آءُ فَقَدُ سَأَلُوْ اَمُوْسَى اكْبُرَمِنَ ذلِكَ فَقَالُوْ اَلْرِنَا اللهَ جَهُرَةً فَاخَذَ نَهُمُ الصِّعِقَةُ بِظُلِمِهِمُ "ثُحَّةً اتَّخَذُ والْعِجْلَ مِنَ ابْعُدِمَا جَآءُ تَهُمُ الْبَيِّنْكَ فَعَفَوْنَا عَنْ ذلِكَ

سوال کوی له تانه (ای محمده!) اهل د کتاب (یهودان) د دی چه نازل کړی

لايحبالله(٢)

ته پر دوی (لکه تورات یو لیکلی) کتاب له آسمانه نو په تحقیق سوال کړی وو دوی (یعنی پلرونو د دغو یهودانو) له موسیٰ څخه ډیر لوی له دغه (سواله) پس ویلی وو دوی (موسیٰ ته) چه وښیه مونږ ته الله ښکاره (مخامخ) نو ونیول دوی صاعقه (تندر) په سبب د ظلم د دوی (چه د الله د لقاء سوال ؤ په دنیا کښی) بیا ونیوه دوی خسی (په خدائی سره) پس له هغه چه راغلی دوی ته ښکاره معجزی (په توحید) پس عفوه و کړه (تیر شو) مونږ له دی ګناه (د دوی په توبه کولو سره)

تفسیو: د یهودانو څو مشران د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم په خدمت کښی حاضر شول او ویی ویل «که ته په رښتیا سره رسول ئی نو یو لیکلی شوی کتاب یو ځلی له آسمانه راوړه! لکه چه حضرت موسیٰ علیه السلام تورات راوړی ؤ» نو پر دغی ، خبری دا آیت نازل شو ، او دی رکوع گرد (تول) الزامات د دوی په ځواب کښی ذکر کیږی او وروسته له هغه تحقیقی ځواب ورکوی، د آیت مطلب دا دی ای محمده! صلی الله علیه وسلم یهودان چه له تا ځنی عناداً د هسی کتاب مطالبه کوی، د دوی داسی بیباکی او سرکښی د تعجب خبره نه ده، د دوی پلرونو له دی ځنی هم لویه او سخته غوښتنه له خپل نبی موسیٰ علیه السلام ځنی کړی وه چه مونږ ته الله تعالیٰ په ښکاره ډول (طریقه) سره راوښیه! که نه مونږ ستا خبره نه منو لکه چه په اول جزی د البقرة د سورت په (ه) آیت ۲ رکوع کښی تیر شو، نو ځکه پر داسی ویونکو باندی تکه ولویده . او گرد (تول) سره مړه شول ، بیا الله تعالیٰ د موسیٰ «علیه السلام» په دعا سره دوی ژوندی کړل ، د دومره عظیم الشانو معجزو له لیدلو سره بیا د خسی په عبادت کښی مشغول شول بیا الله تعالیٰ دوی وبښل دا واقعه د البقرة په سورت کښی لږ څه په تفصیل سره ذکر شوی ده .

#### وَالتَبْنَامُولِسي سُلُطْنَاهِ بِينَاهِ

او ورکړی وه مونږ موسیٰ ته غلبه صریحه (برهان ښکاره) (چه د موسیٰ په حکم اویا زره تنو د خسی عبادت کونکو په یوه څاښت کښی خپل ځانونه طوعاً ووژل)

تفسیر: له شکاره غلبی څخه مراد دا دی چه حضرت موسیٰ علیه السلام خسی ذبح کړ او په اور کښی ئی وسوځاوه او ایره ئی د سیند په هوا کښی وغورځوله او (۷۰۰۰۰) له هغو کسانو څخه (چه د خسی په عبادت کښی مشغول شوی وو) ووژل شول.

#### ورفعننا فؤقه مالطور بيينا قيهم

لايحبالله(٢)

او پورته کړی ؤ مونږ برسيره پر دوی (غر د) طور دپاره د (قبول د کلکی) وعدی د دوی (چه د موسوی شريعت په منلو سره ئی کړی وه)

تفسیر: یعنی هر کله چه یهودانو وویل چه د «تورات» حکم سخت دی. موند ئی نه منو نو دلته د «طور» غر له محمکی څخه ورپورته. او د دوی پر سرونو باندی محودند شو (چه له خپله عهده سره سم) د «تورات» احکام ومنی ا او مضبوط او کلک ئی ونیسی! که نه دا غر ستاسی په سرلریږی.

#### وَقُلْنَا لَهُمُ إِدْخُلُوا الْبَابَ سُجَّمًا

او ویلی وو مونږ دوی ته چه ننوځی! په وره (د ایلیا د ښار) سجده کوونکی

تفسیر: په یهودانو باندی حکم وشو چه په سجده کولو سره ښار ته ننوځی او د ننوتلو په وخت کښی مو سرونه راښکته کړئ! دوی د سجدی کولو په ځای په خپلو کناټیو وښوریدل او وښوئیدل ، نو کله چه ښار ته ورسیدل ، پر دوی باندی وبا او طاعون ګډ شو ، او تر غرمی پوری د دوی په منځ کښی اویا زره کسان مړه شول.

#### وَّقُلْنَا لَهُمُ لِا تَعُدُوا فِي السَّبْتِ وَإَخَذُنَا مِنْهُمُ وَيِّبْنَاقًا غَلِيْظًا

او ویلی وو مونږ دوی ته چه مه تیریږی له (حده) په (ورځی د) شنبی کښی (د ماهیانو په ښکار سره) او اخیستی وه مونږ له دوی څخه وعده محکمه (مضبوط قول په دغه خبره)

تفسیر: په یهودانو باندی حکم شوی ؤ چه د شنبی (خالی) په ورځ کښی د ماهی (کب) ښکار مه کوئ! او په دی ورځ کښی ، له ګردو (ټولو) ورځو ځنی ډیر کبان په اوبو کښی دوی ته په نظر ورتلل. نو یهودانو داسی چل او حیله جوړه کړه چه د سیند په غاړو کښی ئی حوضونه او ناوړونه (تالابونه) جوړ کړل، او د شنبی په ورځو کښی به ئی کبان په هغو حوضونو کښی ننه ایستل او ساتل، او په نورو ورځو کښی به ئی ښکار کول. د دی فریب او عهد ماتولو له امله (وجی) الله تعالیٰ له دوی ځنی بیزوګان جوړ کړل چه په ځناورانو کښی ډیره خسیسه محیله (حیله کونکی) او مکاره طبقه ده.

#### فَبِمَا نَقَضِهِمْ مِّيْنَا قَهُمُ وَكُفْرِهِمْ بِأَيْتِ اللهِ وَقَتْلِهِمُ الْأَنْبِيَاءَ بِغَيْرِحَقِّ وَقُولِهِمُ قُلُوْبُنَا غُلْفٌ بَلَ طَبِعَ اللهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِ هِمْ فَلا يُؤْمِنُونَ الْاقِلِيُلاَهُ

پس (په سزا ورسولی شول دوی) په سبب د ماتولو د دوی د کلک عهد خپل او په سبب د کفر (د نیکونو) د دوی په آیتونو د الله باندی او په وژلو د دوی انبیاؤ لره (لکه یحیٰی،زکریا) په ناحقه (په خپلی عقیدی سره هم) او په ویلو د دوی (دا خبره نبی ته د تمسخر په ډول (طریقه) چه زړونه مو په پردو کښی پټ دی، (ستا وینا پری اثر نه کوی. نو الله د دغو یهودانو په رد کښی فرمایی چه داسی نه دی لکه چه تاسی ئی وایئ) بلکه مهر (د غفلت) وهلی دی الله په زړونو د دوی په سبب د کفر د (نیکونو د) دوی پس ایمان نه راوړی دوی مګر لږ (د دوی)

تفسیر: یعنی یهودانو هغه عهد مات کړ، نو الله تعالیٰ په دوی باندی په دی عهد ماتولو او د نورو آیتونو په انکار، او د انبیاؤ علیهم السلام په ناحقه وژلو او د دوی په دی وینا باندی چه زمونږ په زړونو باندی پردی او پوښونه دی خورا (ډیر) سخت سخت عذابونه نازل کړل. کله چه زمونږ رسول صلی الله علیه وسلم یهودانو ته هدایت کاوه ، دوی وویل چه زمونږ زړونه په پردو کښی دی، او ستا خبری هلته نه رسیږی. الله تعالیٰ فرمائی چه خبره داسی نه ده. بلکه د دوی د کفر او انکار په سبب د دوی پر زړو باندی الله جل جلاله مهر لګولی دی، چه د دغه مهر له امله (وجی) ایمان د دوی په برخه نشی کیدی مګر لړ څه کسان له دی نه مستثنیٰ دی. لکه عبدالله بن سلام او د هغه نور ملګری (رضی الله تعالیٰ عنهم)

#### ۊٙڮؙؙۿ۫ڔۣۿٟۄؙۅؘۊؘۯڸۿ۪ۄؙۼڶؘٛڡٚڔؽۘ؏ڹۿؗؿٵڟٞۼڟؽٵۿٷۊؘۯڸۿ۪ۄؗٳڰٵڡؘۜؾڷڹٵ ٵڵڛؚؽڂۼؽۺؽٳڹٛؽٙڡٞۯؽۄۯڛٛۏڶٳڶڶٷ

او په سبب د کفر د (نیکونو د) دوی (مکرراً) او (په سبب د) ویلو د دوی پر مریمی دروغ ډیر غټ (د زنا) او (په سبب د) ویلو د دوی (داسی چه) بیشکه وژلی دی مونږ مسیح عیسیٰ زوی د مریمی رسول د الله (په ګومان خپل) لايحبالله(٢)

تفسیر: او له دی جهته چه د حضرت عیسیٰ علیه السلام څخه منکران شول او بل ئی کفر ځانونو ته غوره کړ او پر حضرت بی مریمی رضی الله تعالیٰ عنها ئی لوی تهمت (تور) وکړ او د دوی پر دی خبری باندی چه په افتخار سره به ئی ویل «مونږ وژلی دی عیسیٰ زوی د مریمی چه د ده له اظهار سره سم د الله تعالیٰ رسول ؤ» نو د دی گردو (ټولو) جهتونو له امله (وجی) پر یهودانو باندی عذابونه او مصیبتونه نازل شول. (که لفظ د «رسول الله» د یهودانو وینا وی نو استهزا ده. او که د الله جل جلاله وی استیناف یعنی ځانته جمله ده منصوب بالمدح ده، یعنی مدح کوم د رسول الله نو فرمایی الله په تکذیب د یهودانو کښی)

#### وَمَا قَتَلُونُهُ وَمَاصَلَبُونُهُ وَلِكِنَ شُبِّهَ لَهُمُّرُ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوْ اِفِيُهِ لَفِى شَاكِّ مِّنَهُ مَالَهُمُّ بِهِ مِنُ عِلْمِ الآارِتِّبَاءَ الطَّرِّقَ وَمَا قَتَلُونُهُ يَقِيْنًا هَٰبَلُ رَفِعَهُ اللهُ إِلَيْهِ وَكِانَ اللهُ عَرِيْزًا حَكِيْمًا هِ

حال دا چه نه ؤ وژلی دوی دغه (عیسیٰ واقعاً نه پر دار کړی ؤ دغه (یقیناً) و لیکن مشتبه کړی شو (دغه وژلی شوی په دار وهلی شوی په عیسیٰ سره) دوی ته، او بیشکه هغه کسان چه اختلاف کړی دی دوی په (حق د) عیسیٰ کښی خامخا په شک کښی دی په (شان) د ده کښی نشته دوی ته په (شان) د ده کښی نشته نوی ته په (شان) د ده کښی هیڅ علم مګر تش متابعت د ګومان (خپل) او نه ؤ وژلی دوی عیسیٰ (په وژلو یقینی سره)، بلکه پورته کړی ؤ دی الله طرف خپل ته، او دی الله ښه قوی غالب (د احکامو په انفاذ) ښه حکمت والا (چه هر کار په تدبیر او مصلحت کوی)

تفسیر: الله تعالیٰ د دوی د دی وینا تکذیب کوی او فرمایی چه دغو یهودیانو په واقع کښی حضرت عیسیٰ علیه السلام نه دی وژلی او نه ئی په دار کړی ؤ. هغه مختلفی خبری چه یهودان ئی په دی باره کښی کوی له خپله فکره او اتکله ئی وایی او د الله تعالیٰ له لوری په شبهه کښی اچول شوی دی. او له دوی څخه هیڅوک په اصلی خبری نه دی خبر رستیا خبره دا ده چه الله تعالیٰ حضرت عیسیٰ علیه السلام آسمان ته وخیژاوه او الله تعالیٰ پر گردو (تولو) شیانو باندی قادر او په هر کار کښی ئی یو حکمت دی. خبره دا ده کله چه یهودانو د حضرت عیسیٰ علیه السلام وژلو ته عزم او قصد وکړ ، نو ډومبی یو سړی د عیسیٰ علیه السلام کور ته ننوت کله چه

الله تعالیٰ عیسیٰ علیه السلام آسمان ته وخیژاوه نو پاک الله د دی سری شکل لکه د عیسیٰ علیه السلام غوندی واړاوه او ورسره مشابه ئی کړ. غرنګه چه نور یهودان هغه پسی د عیسیٰ علیه السلام کور ته ننوتل هغه سړی ئی چه نوم ئی طیطاؤش ؤ مسیح و گاڼه او و ئی واژه وروسته له هغه دوی ته داسی یو خیال پیدا شو چه «د دی مصلوب مخ خو د مسیح له مخ سره ډیر مشابه دی. او نور بدن ئی زمونږ د ملګری په شان راښکاری» چا وویل «که دا مقتول مسیح وی نو زمونږ سړی «طیطاؤش) چیری لاړ؟ او که دا زمونږ سړی دی نو مسیح چیری دی؟ تش په اتکل او ګومان هر چا هر څه ویل او اصلی خبره له دوی ځنی هیچا ته ښکاره نه وه رښتیا خو هم دا ده چه په یقین سره عیسیٰ علیه السلام دوی له سره وژلی نه دی. بلکه الله آسمان ته پورته کړی دی او یهودان ئی په شبهه کښی اچولی دی.

#### ۅؘٳڹؙۺؙۜٲۿؙؙؙؚڸۘٵڰؚؽ۬ڮٳؖڵٳڵؽٷؙڡؚڹۜۧڽ؋ڣۜڵؘڡۘٷؾ؋ ۅۘۘۘڽٷٛڡڒٳڶۊ۬ؽٷؽڴٷؽؗۼۘؽڣۄؙۺؘۿؚؽڵڰٛ

او نیشته هیڅوک له اهل د کتابه مګر قسم دی هرومرو (خامخا) چه ایمان به راوړی دوی خامخا (په وخت د نزعی خپلی یا په وخت د نزول د عیسیٰ پر دغه (عیسیٰ) په خوا له مرګه د ده څخه او په ورځ د قیامت کښی به وی (عیسیٰ) پر دوی باندی شاهد (چه یهودانو ونه منلم او نصرانیانو «ابن الله» وبللم).

تفسیر: حضرت عیسیٰ علیه السلام پر آسمان کنی ژوندی موجود دی کله چه (دجال پیدا شی نو هله به عیسیٰ علیه السلام بیا دغی محمکی ته تشریف راوړی او (دجال) به وژنی او یهودان او نصرانیان به په ده باندی صحیح ایمان راوړی چه بیشکه عیسیٰ ژوندی دی، مر شوی نه دی او د قیامت په ورځ کنی به حضرت عیسیٰ علیه السلام د دوی دغه ګرد (تول) اعمال او حالات اظهاروی چه یهودانو زما تکذیب او مخالفت کاوه او نصرانیانو ماته د الله جل جلاله زوی ویل»

فَبِظُلْمِوِّنَ الَّذِيْنَ هَادُوْا حَرَّمَنَاعَلَيُهِوَ طِيِّبَتٍ أُحِلَّتُ لَهُمْ وَبِصَدِّهِمْ عَنْ سَبِيْلِ اللهِ كَثِيْرًا هِ وَآخَذِهِمُ الرِّبُوا وَقَدُ نَهُوْا عَنْهُ وَأَكْلِهِمُ أَمُولَ النَّاسِ

#### بِالْمُاطِلِ وَاعْتَكُ نَالِلُكُونِ مِنْ مُؤْمَعَنَا بَا اَلِيْمًا 🕾

نو په سبب د ظلم له هغو کسانو چه یهودان دی حرام کړل مونړ پر دوی باندی طیبات (هغه ډیر پاک شیان) چه حلال کړی شوی وو دوی ته او (په سبب د) لړولو (منع کولو) د دوی له لاری د الله څخه ډیر (خلق) او (په سبب د) اخیستلو د دوی سود (له خلقو نه) حال دا چه په تحقیق منع کړی شوی وو دوی (په تورات کښی) له دغه (سوده) او (په سبب د) خوړلو د دوی مالونه د خلقو په ناحقه سره چه رشوت او نور ناروا شیان دی) او تیار کړی دی مونږ له یاره د کافرانو له دوی څخه عذاب ډیر دردناک.

تفسیر: د یهودانو د گردو (تولو) پخوانیو او وروستنو سختو سختو شرارتونو ذکر ئی وفرمایه چه له هغو ځنی د دوی سرکنی او په گناهونو باندی ځغردوالی (تینگ والی) او زړهورتیا ښکاره شوه اوس فرمایی چه مونږ دوی باندی سخت شریعت هم کیښود چه سرکنی ئی ماته شی، نو هیڅ شبهه نشوه پاتی چه د طیباتو تحریم په دوی باندی په «تورات» کښی شوی ؤ او له حضرت عیسیٰ علیه السلام سره مخالفت او (بیهی مریمی) باندی اتهام ، د «تورات» له نزوله خورا (ډیر) وروسته شوی دی، نو له جرمه څخه پخوا څرنگه سزا مقدمه شوه ؟ د دی گردی (تولی) کوع خلاصه داسی شوه د حضرت موسیٰ علیه السلام د زمانی راهسی اهل د کتاب پرله پسی په خورا (ډیر) لویو شرارتونو او ډیرو سرغړولو، عهد ماتولو او د انبیاؤ علیهم السلام په اینا او ضرر رسولو کښی مشغول وو. ای محمله صلی الله علیه وسلم ! اوس که دوی د عناد له مخی له تا څخه (تورات» غوندی یو کتاب دفعتاً یو ځلی طلب کړی او پر قرآن عظیم باندی (چه له گردو (تولو) کتابونو ځنی افضل دی). کفایت ونه کړی نو له دی متعصبو او نالائقو ځنی هیڅ لری او مستبعد نه دی، د دوی له هسی ناوړو (بیکاره) او نالائقو حرکاتو څخه تعجب مه کوه ! او مستبعد نه دی، د دوی که هسی ناوړو (بیکاره) او نالائقو حرکاتو څخه تعجب مه کوه ! او دی، مونږ د دوی دپاره په دنیا کښی خورا (ډیر) سخت شریعت معین کړی او په اخرت کښی موږ د دوی دپاره په دنیا کښی خورا (ډیر) سخت شریعت معین کړی او په اخرت کښی مو هم ډیر سخت عناب ورته مقرر او تیار کړی دی.

#### لِكِنِ الرَّسِخُونَ فِي الْعِلْمِمِنَّهُ مُ وَالْمُؤْمِنُونَ يُؤْمِنُونَ مِّأَانُزِلَ إِلَيْكَ وَمَّا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ وَالْمُقِيْمِيْنَ الصَّلْوَةَ وَالْمُؤْتُونَ الرَّكُوةَ

#### وَالْمُؤْمِنُونَ بِلِللهِ وَالْيُؤْمِ الْرِخِرِ أُولِيِكَ سَنُؤْتِيَا مُ أَجُرًا عَظِيمًا ﴿

لیکن هغه (کسان) چه پاخه دی په علم کښی له دوی ځنی او ایمان لرونکی ایمان لری) پر ایمان لری) پر ایمان لری) پر هغه (کتاب) چه نازل کړی شوی دی تاته او (ایمان لری) پر هغو (کتابونو) چه نازل کړی شوی دی پخوا له تا څخه او (ایمان راوړی پر تولو انبیاؤ) سم قائم کوونکو د لمانځه او هغه کسان چه ورکونکی دی زکات لره (یا) او (صفت کوو د) سم قائم کوونکو د لمانځه او هغه کسان چه ورکوونکی دی زکات لره او ایمان راوړونکی په الله او په ورځی آخری (چه قیامت دی) دغه (کسان چه د صحیح ایمان او صالح عمل لرونکی دی) ژر به ورکړو مونږ دوی ته ثواب ډیر لوی (جنت، رضا، او لقاء)

تفسیر: یعنی د بنی اسرائیلو هنو کسانو چه مضبوط علم ئی درلود (لرلو)، لکه عبدالله بن سلام او د هغه ملگری رضی الله تعالی عنهم او هغه خلق چه د ایمان خاوندان دی ، دوی قرآن ، تورات، انجیل او نور گرد (ټول) منی ، د لمانځه د سم ادا یکوونکی له مدح او صفت او جه حال څخه څه پوښتنی کوی، او زکات ورکونکی او ایمان لرونکی په الله او په قیامت چه دی، مونږ دغو ستایلیو شویو کسانو ته خورا (ډیر) لوی ثواب او اجر ورکوو. پرته (علاوه) له پومبنی فریقی چه د هغوی دپاره خورا (ډیر) سخت عناب موجود دی (پاس په تحت اللفظ کښی د «المقیمین الصلوة» دوه ترجمی لیکلی شوی دی

۱. چه «المقيمين» په ﴿ بِهَ ﴿ اللَّهُ ﴾ عطف او ترى انبياء مراد شي. يعني يومنون بالكتّب و بالانبياء المقيمين الصلوة.

۲. چه یؤمنون خبر شی د «الراسخون» چه مبتدای دی او «المقیمین» په مدح سره منصوب شی
 چه د هغه ترکیب تقریر اوس تیر شو.

#### إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ

#### بیشکه چه مونږ وحی مو کړی ده تاته (ای محمده!)

تفسیر: اهل د کتابو او د مکی معظمی مشرکانو او نورو کفارو د قرآن مجید په حقانیت او صداقت کښی راز راز (قسم قسم) خوشی چتی (بیکاره) شبهی پیدا کولی. وګورئ! چه دلته نی داسی وویل لکه چه تورات یو ځای او یو ځلی له آسمانه رانازل شو، خایی هم هغسی ته هم یو کتاب له آسمانه راوړی، بیا تا رختینی نبی ګوو څه خه ویلی دی هر چا چه ویلی دی لايحبالله(٢)

د نابود سری پلمی (تدبیرونه) ډیری زده وی

بدئ کار او چپ ئ چاره هره خبره ئي کړه وي

نو الله تعالیٰ په خو ځایونو کښی آیتونه نازل کړل او حقیقت ئی راښکاره کړ. او د وحی عظمت ئی راڅرګند کړ، او د کفارو د ګردو (ټولو) چټی (بیکاره) او بیهودهؤ خیالاتو او شبهاتو تردید ئی وفرمایه او د الله تعالیٰ د وحی متابعت ئی په تعمیم، او د قرآن مجید اطاعت ئی په تخصیص سره بیان وفرمایه او دا ئی راوښوده چه د الله جل جلاله حکم منل پر ګردو (ټولو) باندی فرض دی او د هیچا هیڅ یو عذر په دی کښی نه منل کیږی هر څوک چه د ده په تسلیم کښی تردد یا تأمل یا انکار کوی، هغه ګمراه او بی دین دی. اوس له دی ځایه تحقیقی ځواب ورکاوه کیږی. دغه ده چه فرمائی.

#### كَمَّا أَوْحَيْنَا إِلَّى نُوْجِ وَالنَّيبِينَ مِنْ بَعُدِهِ

لکه چه وحی کړی وه مونږ نوح ته او (نورو) انبياؤ ته پس له ده (لکه هود، صالح لوط، شعيب او نور)

تفسير: له دى نه معلومه شوه چه وحى خاص د الله تعالىٰ حكم او د ده هغه پيغام دى چه په انبياؤ عليهم السلام باندى نازليږي او همغسي چه ير پخوانيو انبياؤ باندى د الله جل جلاله وحي نازله شوی ده، همغسی بر حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم باندی هم الله تعالیٰ خپله وحی نازله کړی ده، نو هر هغه چا چه هغه پخوانی وحی منلی ده، ښایی چه دا هم هرومرو (خامخا) ومنی او هر هغه چه له هغی ځنی انکار کوی، ګواکی له ګردو (ټولو) ځنی انکار كوى او له حضرت نوح عليه السلام او له ده ځنى له وروستنيو انبياؤ عليهم السلام سره د مشابهت وجه ښائي دا وی چه هغه وحي چه د حضرت آدم عليه السلام له وخته شروع شوی وه، هغه بیخی په ابتدائی حالت کښی وه . په حضرت نوح علیه السلام باندی د هغی تکمیل وشو، گواکی یه ړومېنی حالت کښی هغی تش يو تعليمي حالات لرلو د حضرت نوح عليه السلام په زمانه کښي هغه کمال ته ورسیده او د دی وړ (لائق) شوه چه د امتحان مورد وګرځي حکم منونكو ته انعام او غاړه غړونكو ته سزا وركړه شي لكه چه د اولوالعزمو انبياؤ عليهم السلام سلسله هم د حضرت نوح علیه السلام له زمانی راهیسی شروع شوه او د الله تعالیٰ له وحی څخه ير غاړه غړونکو باندی اول ځلی د عذاب نزول هم د حضرت نوح علیه السلام له رسالت څخه شروع شو، خلاصه ئي دا چه د نوح عليه السلام له زماني پخوا د الله جل جلاله او د انبياؤ عليهم السلام د حكم ير مخالفت باندى عذاب نه نازليده بلكه دوى به معذور كنل كيدل او د تعطيل او تاخیر رعایت به یکښی کیده او ډیر زیات کوښښ به د دوی په یوهولو کښی صرفیده ، د

لايحبالله(٦)

حضرت نوح علیه السلام په زمانه کښی کله چه مذهبی تعلیم ښه ظاهر شو او خلقو ته د الله تعالیٰ د احکامو په متابعت کښی هیڅ یوه خفاء پاتی نه شوه نو دلته پر غاړه غړونکو باندی عذاب نازل شو ، اول د نوح علیه السلام په زمانه کښی طوفان نازل شو، وروسته له هغه د حضرت هود علیه السلام او حضرت صالح علیه السلام او حضرت شعیب علیه السلام په زمانو کښی کافرانو باندی نور راز راز (قسم قسم) عذابونه نازل شول، نو د محمد مصطفیٰ صلی الله علیه وسلم د وحی تشبیه څخه د هغو پخوانیو انبیاؤ له وحیو سره اهل د کتابو او د مکی معظمی مشرکانو ته پوره تنبیه ورکړه شوه او دوی ته دا خبره لا څرګنده کړی شوه هر څوک چه د محمد صلی الله علیه وسلم وحی یعنی قرآن عظیم الشان نه منی نو هغه هم د لوی عذاب وړ (لائق) او مستحق علیه وسلم وحی یعنی قرآن عظیم الشان نه منی نو هغه هم د لوی عذاب وړ (لائق) او مستحق

#### وَاَوْحَيْنَا إِلَى إِبْرُهِيهُمُ وَ اِسْلِعِيْلَ وَاسْحَى وَيَعْقُوْبَ وَالْأَسْبَاطِ وَعِيْسُى وَانْتُوْبَ وَيُوْشُ وَهِرُوْنَ وَسُلَمْنَ وَالْتَيْنَا دَاوْدَ زَبُورًا ﴿ وَرُسُلًا قَدُ فَصَصْنَهُمُ عَلَيْكَ مِنْ قَبْلُ وَرُسُلًا لَكَهْ نَقْصُصُهُمُ عَلَيْكَ وَكُلُواللّهُ مُوْسَى تَعْلِيْهًا ﴿

او (لکه چه) وحی کړی وه مونږ ابراهیم ته او اسمعیل ته او اسحٰق ته او یعقوب ته او اولادی (د یعقوب) ته او عیسیٰ ته او ایوب ته او یونس ته او هارون ته او سلیمٰن ته او ورکړی ؤ مونږ داؤد ته زبور او (لیږلی وو مونږ نور داسی) رسولان چه په تحقیق سره قصه کړی ده مونږ د دوی پر تا (ای محمده!) پخوا له دی نه او (لیږلی وو مونږ نور داسی) رسولان چه نه مو دی کړی قیصی د هغوی پر تا ، (ای محمده) او کلام کړی دی الله له موسیٰ سره په کلام کولو.

تفسیو: له حضرت نوح علیه السلام څخه وروسته انبیاء علیهم السلام ئی په اجمال، او هغه انبیاء علیهم السلام ئی چه په دوی کښی مشهور او جلیل القدر او اولوالعزم دی، په تخصیص او تفصیل سره ذکر کړل چه له دی ځنی دا ښه معلومه شوه هغه وحی چه پر حضرت محمد صلی الله علیه وسلم باندی نازله شوی ده ، د هغی حقانیت او د هغی منل هم داسی ضروری دی، لکه چه د نورو اولوالعزمو او مشاهیرو انبیاؤ علیهم السلام وحی منل ضروری ؤ او دا هم راښکاره شوه چه پر نورو انبیاؤ باندی چه وحی راتلله کله به دوی ته پرښتو پیغام راوړ او کله به هغوی ته لیکلی

کتاب وورسیدو، کله به د ملائکو له وسیلی پرته (علاوه) په خپله الله تعالیٰ خپل رسول سره خبری کولی مگر په دی گردو (تولو) صورتونو کښی څرنګه چه د الله تعالیٰ حکم دی او د بل چا حکم نه دی نو پر بندگانو باندی د هغه اطاعت یو شان فرض دی اعم له دی چه تر بندگانو پوری د هغه د رسیدلو طریقه تحریری وی، که تقریری وی، او که پیغام وی، نو اوس د یهودانو دا وینا «که تاسی د تورات غوندی یو کتاب یو ځلی له آسمانه په مونږ نازل کړئ! نو مونږ به تا رښتینی گڼو که نه، نو، دا ډیره د ناپوهی او بیایمانی او حماقت خبره ده. هر کله چه وحی دالله تعالیٰ حکم دی، نو د هغی د نزول صورتونه متعدد دی په هر صورت سره چه وحی راشی د هغی په منلو کښی تردد او انکار. یا داسی ویل «که په هغه ځانته طریقی سره راشی، نو مونږ کی منو ، که نه وی، نو نه ئی منو .»

#### ۯڛؙڴٲۺۜۺؚڔؽؽۅؘڡؙٛڹٛۮؚڔؽؽٳۼڷڵؽڵۅٛؽڸڵٵڛۘۜۼٙڶ؞الله حُجّه بُعُكَالرُّسُلِ وَكَانَ اللهُ عَزِيْزًا حَكِيْمًا

(او لیږلی مو دی) رسولان چه زیری کوونکی دی (مؤمنانو ته په جنت) او ویرونکی دی (د کفارو په جحیم) له پاره د دی چه پاتی نشی خلقو ته پر الله باندی هیڅ حجت (دلیل، عذر، بهانه) وروسته له (لیږلو) د رسولانو، او دی الله ښه غالب قوی (په انفاذ د احکامو) ښه حکمت والا چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی).

تفسیر: الله تعالیٰ پرله پسی خپل انبیاء علیهم السلام رالیولی دی، چه مؤمنانو ته زیری ورکمی، او کافران وویروی، تر څو د قیامت په ورځ کښی خلقو ته د دی عذر او بهانی ځائی پاتی نشی، چه ووائی «ای ربه! مونږ ته ستا رضا او غیر رضا معلومه نه وه، او که رامعلومه وی نو هرومرو (خامخا) به مو په هغو باندی تک کړی وی.» نو ځکه الله تعالیٰ خپلو رسولاتو ته معجزی ورکړی ، او ور وئی لیولی او رسولاتو هم د حق لاری خلقو ته وروښودلی. نو وروسته له دی نه د حق دین په منلو کښی د هیچا عذر او پلمه (بهانه) نه اوریده کیږی د الله جل جلاله وحی داسی قطعی حجت دی چه د هغی په مقابل کښی هیڅ یو سند او حجت نشی چلیدی ، بلکه نور گرد (تول) حجتونه باطل او بیکاره کوی او دغه د الله تعالیٰ حکمت او تدبیر دی. که زور او زبردستی وکړی نو څوک ئی منع کولی شی، مگر جبر او ظلم الله تعالیٰ نه خوښوی. (او ډیر غالب او قادر دی په انفاذ او اجراء د هر راز (قسم) احکامو پر مخلوقاتو او محکم کار دی په امر د نبوت او په قطع د حجت کښی) (اگر که یهودان ستا په نبوت شاهدی نه ورکوی او تری انکار کوی).

## لِكِنِ اللهُ يَشْهُلُ بِمَا آنُزُلَ الِيُكَ آنُزُلَهُ بِعِلْمِهُ وَالْمَلَإِكَةُ لَكِنِ اللهُ يَشْهُلُ اللهِ مَنْ اللهُ اللهُ

لیکن الله شاهدی لولی (اظهار اقرار کوی) په هغه شی چه نازل کړی ئی دی تاته (ای محمده) چه نازل کړی ئی دی تاته (ای محمده) چه نازل کړی ئی دی دا (معجز قرآن پر تا) په علم خپل سره، او ملائکی هم شاهدی لولی (په نبوت ستا) او بس دی الله (حق ظاهر کوونکی. نو د دوی شهادت ته حاجت نشته.

تفسیو: یعنی وحی به په هر رسول باندی نازلیده ، دا کومه نوی خبره نه ده او گردو (تولو) ته معلومه ده لیکن په دی قرآن کښی الله تعالیٰ خپل خاص علم رالیولی دی، او الله تعالیٰ به دا حق ظاهروی. لکه پوهان چه پری پوهیوی هغه علوم او حقائق چه له دی قران عظیم څخه حاصل شوی دی ، او پرله پسی حاصلیوی هغه له نورو کتابونو مخنی له سره په لاس نه دی راغلی ، او هومره هدایت چه خلقو ته د محمد صلی الله علیه وسلم له وجوده رسیدلی دی، د بل چا له وجوده نه دی رسیدلی.

# إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَمُ وَاوَ صَنَّ وَاعَنُ سَبِيلِ اللهِ قَدُ ضَنَّوُا ضَلَّا لَا بَعِيْكًا ﴿ إِنَّ اللهِ قَدُ ضَنَّوُا ضَلَا لَهُ يَكُنُ اللهُ لِيَغْفِي اللهِ وَلَا لِيَهُ مَ طَرِيُقًا ﴿ إِنَّ اللهُ لِيَغُفِي اللهِ وَلَا لِيَهُ مَا كُورُ اللهِ عَلَى اللهِ يَسِيُرُا ﴿ وَالْاَكُورُ فَيْ اللّهِ عَلَى اللهِ يَسِيُرُا ﴿ وَالْاَكُورُ فَيْ اللّهِ عَلَى اللهِ يَسِيُرُا ﴿ وَالْاَكُورُ فَيْ مَا اللّهِ مَا لِللّهِ مَنْ مَا لَا اللّهُ عَلَى اللّهِ فَيْسِيُرًا ﴾

بیشکه هغه کسان چه کافران شوی دی (د محمد له نبوت څخه) او اړولی منعه کړی ئی دی (خلق) له لاری د الله (اسلام) څخه په تحقیق سره ګمراه شوی دی په ګمراهی ډیری لری سره (د حق له لاری نه) بیشکه هغه کسان چه کافران شوی دی او ظلم ئی کړی دی (په پټولو د نعت د محمد یا په منعه د مؤمنانو له ایمانه) نه دی الله چه مغفرت وکړی دوی ته او نه چه وښیی دوی ته سمه صافه لاره (څو چه دوی کافران دی) مګر (وبه ښیی دوی ته) لاره د

دوزخ چه همیشه به وی دوی په هغه کښی تل تر تله (بی انتها بلا انقطاع) او دی دغه (ادخال او خلود فی النار) پر الله باندی ډیر آسان.

تفسیر: د قرآن مجید او د حضرت محمد صلی الله علیه و آله و صحبه وسلم له تصدیق او توثیق شخه وروسته فرمائی هغه کسان چه ستا له رسالت څخه منکران شول، او ستا هغه اوصاف او حالات چه په «تورات» کښی موجود وو، هغه ئی ګرد (ټول) پټ کړل، او خلقو ته ئی د هغو په ځای نور مهمل شیان ورڅرګند کړل او نور ئی هم له حقانی دین څخه واړول، نو داسی کسان له سره نه د هدایت وړ (لائق) او نه د مغفرت مستحق دی» له دی نه دا خبره ښه ښکاره شوه چه هدایت یوازی د حضرت محمد صلی الله علیه وسلم په متابعت کښی منحصر دی. او ګمراهی د محمدی صلی الله علیه وسلم شریعت د مخالفت نوم دی. چه په دی سره د یهودانو پوره سرزنښ او ترتنه وشوه، او د دوی د خیالاتو غلطول لا ښه واضح شول

## يَايَّهُا النَّاسُ قَدُجَاءُكُو الرَّسُولُ بِالْحِقِّ مِنْ رَتِّكُو فَالْمِنُواْخَيْرًالَّكُو وَ إِنْ تَكَفَّرُوا فَانَّ لِللهِ مَا فِي النَّهُ وَ الْأَرْضِ وَكَانَ اللهُ عَلِيهُمًا حَكِيمًا @

ای خلقو! په تحقیق راغلی دی تاسی ته رسول (محمد) په حق (قرآن یا اسلام) سره له (طرفه د) ربه ستاسی نو ایمان راوړئ (او قصد وکړئ! د هغه شی چه) خیر دی تاسی ته، او که کافران شوی یئ تاسی پس بیشکه خاص الله لره دی هغه شیان چه په آسمانونو کښی دی او (هغه شیان چه په) ځمکه کښی دی (سره له آسمانونو او ځمکی ملکا خلقا او عبیدا)، او دی الله ښه عالم (په ټولو احوالو) ډیر حکمت والا (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی).

تفسیو: ستاسی او ستاسی د کتاب تصدیق ، او ستاسی د مخالفینو یعنی د اهل کتاب تغلیط او تضلیل ئی بیان کړ، اوس گردو (ټولو) خلقو ته ندا کاوه شی چه «ای خلقو! زما صادق رسول له رښتینی کتاب او حق دین سره تاسی ته درغلی دی، ستاسی خیر په هم دی کښی دی ، چه د هغه گردی (ټولی) خبری ومنځ! او که ئی ونه منځ!، نو ستاسی دغه کفر الله جل جلاله ته هیڅ ضرر نه شی رسولی، ځکه چه خاص الله جل جلاله لره هغه گرد (ټول) شیان دی چه په آسمانونو او ځمکو کښی دی. او الله جل جلاله ستاسی په گردو (ټولو) احوالو او افعالو خبردار

دی. ستاسی د تولو اعمالو پوره حساب او کتاب کوی، او بدل ئی درکوی. (فائله): له دی ارشاداتو ځنی واضحه معلومه شوه د هغی وحی منل فرض دی چه پر انبیاؤ علیهم السلام باندی نازلی شوی دی. او د هغی څخه انکار کول کفر دی.

يَا هُلَ الْكِتْبِ لَا تَعْلُوْ إِنْ دِبْنِكُمْ وَلَا تَعْوُلُوا عَلَى اللهِ وَكِلِمَتُهُ اللهِ وَكِلِمَتُهُ اللهِ وَكِلِمَتُهُ اللهِ وَكِلِمَتُهُ اللهِ وَكُلِمَتُهُ اللهِ وَكُلُمُ اللهِ وَكُلُمُ اللهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَلَا الله وَاللهِ وَرُسُلِهِ وَلَا تَعْوُلُهُ اللهُ وَاللهِ وَرُسُلِهِ وَلَا تَعْوُلُوا فِللهِ وَرُسُلِهِ وَلَا تَعْوُلُهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهِ مَنْ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَكُمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِلْهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِلْهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِلْهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلِلْهُ وَلِلْهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلِلْهُ وَلِلْهُ وَلِلّهُ وَلِلْهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلِلْهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلِللّهُ وَلِهُ وَلِلْمُواللّهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلِلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلِهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِمُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ

ای اهل د کتابو! مه کوئ! تاسی مبالغه (تجاوز له حدودو) په دین ستاسی کښی او مه وایئ تاسی پر الله مگر (ویل) حق (ریښتیا) ، بیشکه هم دا خبره ده بله نه ده چه مسیح عیسیٰ زوی د مریمی رسول د الله دی او (داسی) کلمه د ده ده، چه غورځولی ده (الله) دغه کلمه مریمی ته او روح دی له جانبه د الله نو ایمان راوړئ په الله او په رسولانو د ده (الله)!، او مه وایئ تاسی (داسی چه معبودان) دری دی، منع شئ تاسی (له دی وینا، اختیار کړئ توحید چه خیر دی تاسی ته، بیشکه هم دا خبره ده چه الله حق معبود یو دی (بیشریکه بیعیبه) پاکی ده ده لره له دی چه شی ده ته (نسبت د) ولد،

تفسیر: کتابیانو د خپلو انبیاؤ علیهم السلام په تعریف کښی له مبالغی څخه کار اخیست او له حدودو د باندی وتل او خپل انبیاء علیهم السلام ئی خدای او د خدای زامن بلل نو الله تعالیٰ فرمایی چه د دین په خبرو کښی مبالغه مه کوئ ! او په هغه چا چه اعتقاد لرئ ! د هغه په تعریف کښی له حده تیری مه کوئ ! هومره خبره چه محققه وی له هغی څخه څه زیاتوالی مه کوئ! او د الله تعالیٰ د مقدس شان په نسبت هم هغه خبری وایئ چه بیخی ریښتیا او محققی دی او له خپله ځانه هیڅ شی مه وایئ ! له تاسی ځنی څومره لویه غلطی شوی ده ، چه حضرت عیسیٰ علیه السلام ته چه د الله جل جلاله رسول او د الله جل جلاله په حکم پیدا شوی دی د وحی په خلاف د

الله جل جلاله زوی وایی او د دری خدایانو معتقدان شوی یئ ! یو الله جل جلاله دوهم حضرت عیسیٰ علیه السلام دریم بی مریم رضی الله تعالیٰ عنها له داسی خبرو محنی مو خولی ونیسئ ! او الله تعالیٰ واحد احد دی هی شوک له ده سره شریک نه دی او نه ئی شوک اولاد کیدی شی. د ه پاک ذات له دی گردو (ټولو) شیانو مخنی پاک او منزه او مقدس دی دا گردی (ټولی) خبری له دی نه پیدا شوی دی، چه تاسی د وحی اطاعت و نه کر که تاسی د وحی اطاعت او متابعت کولی، نو الله تعالیٰ ته به مو د اولاد نسبت نه کاوه او د دری خدایانو په منلو سره به مو مخانونه صراحتا نه مشرکانول او د سیدالرسل محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم او د افضلالکتب قرآن مجید او فرقان کریم تکذیب به مو نه کاوه او داسی پاخه کافران به نه کیدئ!.

(فائده): د کتابیانو یوی ډلی د حضرت عیسیٰ علیه السلام رسالت هم ونه مانه او د ده په وژلو پسی ئی ملاوی وتړلی چه د هغه ذکر پخوا تیر شو بلی ډلی له دی نه تیری کړی، عیسیٰ علیه السلام ئی د خدای زوی وگانه او دواړه ډلی کافرانی شوی. د دی دواړو فرقو د گمراهی سبب هم دا شو چه له وحی مخنی ئی مخالفت وکړ ، له دی نه ښکاره شوه چه نجات یوازی د وحی په متابعت یوری منحصر دی.

#### لَهُ مَا فِي السَّمُوٰتِ وَمَا فِي الْرَرْضِ وَكَفَى بِإِللَّهِ وَكِيْلًا ﴿

خاص ده ته دی هر هغه څه چه په آسمانونو کښی دی (له علویاتو) او هر هغه څه چه په ځمکه کښی دی (له سفلیاتو سره له آسمانونو او ځمکی، ملکاً، خلقاً او عبیداً) او بس دی الله وکیل (کار جوړوونکی).

تفسیو: یعنی په آسمانونو او محمکو کښی له لاندی تر پاس پوری هر څه شیان چه دی تول د الله تعالیٰ مخلوقات، مملوکات او بندګان دی، او بیا ووایئ چه، د الله تعالیٰ شریک او زوی څوک او غرنګه کیدی شی ؟ او الله تعالیٰ د ګردو (تولو) کارونو جوړوونکی دی. او د ګردو (تولو) کارونو د جوړولو دپاره هم هغه بس او کافی دی. بل هیچا ته حاجت نیشته نو اوس ووایئ چه الله جل جلاله به شریک یا زوی ته څرنګه محتاج شی؟ خلاصه ئی دا چه نه په کوم مخلوق کښی د ده د شریک کیدلو څه قابلیت او لیاقت شته. او نه د ده په پاک ذات کښی د هغه د ځائیدلو څه امکان شته او نه دی ورته څه اړتیا (احتیاج) او حاجت لری. نو له دی نه دا معلومه شوه چه له مخلوقاتو ځنی کوم یوه مخلوق ته د الله تعالیٰ شریک یا زوی ویل د هغه چا کار او فکر دی چه له ایمان او عقل دواړو څخه محروم او بی برخی وی.

(فائده): له پاس مضمون څخه دا خبره ښکاره شوه هر هغه څوک چه د الله تعالیٰ دپاره زوی یا بل کوم شریک پیدا کوی نو دی په حقیقت کښی الله تعالیٰ د ګردو (ټولو) موجوداتو پیدا کونکی نه ګڼی او ګرد(ټول) موجودات د پاک الله مخلوق نه بولی او هم الله جل جلاله د ګردو

(تولو) حاجتونو د پوره کولو او کار جوړولو دپاره کافی نه ګڼی او ګواکی الله جل جلاله د الوهیت له مرتبی څخه وباسی او په مخلوقاتو او ممکناتو کښی ئی داخلوی نو اوس د هغی ناپاکی پته ولګیده چه د

﴿ سُبُمْنَهُ آَنْ يُكُونَ لَهُ وَلَكُ ﴾ په ارشاد كښى ورته اشاره شوى وه او څرنگه چه دغه ناپاكى په حقيقى او مجازى او ظاهرى زامنو په كردو (ټولو) كښى يو شانى موجوده ده، نو ښه ښكاره شوه چه هغه مقدس ذات له دى څخه پاك دى چه زوى ولرى او دى له دى نه هم پاك او لوړ دى چه له خپلو مخلوقاتو ځنى كوم يو خپل زوى وكرځوى.

#### لَنْ تَيْمُتَنَكِفَ الْسِيمُ اللَّهُ اللَّهُ وَنَ عَبْكًا اللهِ وَلا الْمَلْيِكَةُ الْمُقَرَّبُونَ \*

له سره ننګ (او عار) نه کوی مسیح له دی نه چه شی بنده دپاره د الله او نه (ننګ او نه عار کوی) پرښتی چه مقربی دی (د الله له بندګی څخه)

تفسیر: یعنی د الله جل جلاله ، عبودیت، عبادت او د ده حکمونه په ځای راوړل یو اعلیٰ درجه شرافت او عزت دی ، د دی لوی نعمت د قدر ، اهمیت او د ضرورت پوښتنه دی له حضرت مسیح علیه السلام او نورو انبیاؤ علیهم السلام او مقربینو ملایکو څخه وکړی شی ! نو دوی د الله تعالیٰ په عبادت ولی شرمیږی ؟ او عار او ننګ تری کوی؟ هو ! ذلت او بی غیرتی خو د ما سواء الله په بندګی کښی ده لکه چه نصرانیان حضرت مسیح علیه السلام ته ابن الله وائی او خپل معبود ئی تاکلی (مقرر کړی) دی، او مشرکان پرښتی د الله تعالیٰ لونی ګڼی ، د دوی او د بتانو عبادت کوی. او د دوی دیاره تل ترتله عذاب او ذلت او سپکاوی شته.

وَمَنَ يَسْتَنَكِفَ عَنْ حِبَادَتِهِ وَيَسْتَكُيرُ فَسَيَحْشُرُهُ وَ الْيَهِ جَمِيُعًا اللهِ عَنْ وَمَنَ تَسُكُونُ فَسَيَحْشُرُهُ وَ اللهِ جَمِيعًا اللهِ فَكُوَ قَنْ اللهِ عَنْ وَاللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ عَنْ اللهِ وَاللهِ عَنْ وَاللهِ وَاللهُ عَنْ وَاللهِ وَاللهُ وَاللّهُ وَ

#### فَيُعَدِّبُهُمْ عَذَابًا الِيُمَّا لِهُ وَلَا يَحِبُ وْنَ لَهُمْ مِّنْ دُوْنِ اللهِ وَلِيَّا وَلَا نَصِيْرًا ﴿

او هر هغه چه ننگ (او عار) وکړی له عبادت د دغه (الله) څخه او تکبر (لوئی وکړی نو ژر به راجمع کړی (الله) دوی طرف خپل ته ټول (له پاره د جزا ورکولو) پس هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) پس پوره به ورکړی (الله) دوی ته اجرونه د دوی (چه وعده ئی ورسره کړی شوی وه) او زیات به (هم) ورکړی دوی ته له مهربانی خپلی، او هغه کسان چه ننگ (او عار) ئی کړی وی او تکبر (لوئی) ئی کړی وی (د الله له عبادت څخه) نو عذاب به ورکړی دوی ته (الله) عذاب دردناک او نه به مومی دوی ځان ته بی له الله هیڅ دوست (نافع په آفاتو کښی) او نه هیڅ مدد ګار (دافع د عذاب).

تفسیو: یعنی هر هغه سری چه د الله تعالیٰ له عبادت څخه سرکښی کوی، او غاړه تری غړوی نو دی به له سره بی پوښتنی پاتی نه شی بلکه یوه ورځ به دوی ګرد (ټول) د الله تعالیٰ په مخ کښی ټول کړل شی، او حساب به ورسره وشی، نو هغه کسان چه ایمان ئی راوړی وی، او ښه کارونه ئی کړی وی، یعنی د پاک الله بندګی ئی پوره په ځای کړی وی، نو دوی ته به د خپلو ښو کارونو پوره اجر او ثواب ورکړل شی، بلکه د الله تعالیٰ په فضل او مهربانی به د هغوی له ثواب څخه زیات نور خورا (ډیر) لوی لوی نعمتونه هم ورکړی شی، او هغه کسان چه د پاک الله له عبادت نه ئی سر غړولی وی ، په لویو عذابونو کښی به آخته شی، او هیڅوک به له هغو کسانو په داسی سختی کښی هم د دوی خیر غوښتونکی او مددګار نه وی چه دوی هغه د الله تعالیٰ په بندګی کښی شریک کړی وو، او کله چه دا مشرکان او کافران په عذابونو او ربړو (سختو) کښی پراته وی، هیڅوک او هیڅ شی به ئی بی له الله جل جلاله په کار ور نه شی نو نصرانیان دی اوس ښه وپوهیږی چه په دی دواړو صورتونو کښی د دوی له حال سره څه موافق او د حضرت مسیح علیه السلام له شان سره کوم یو کار لائق دی؟

ٙؽٙٳؿۜۿٵڵڰٵڛٛۊؘڽؙڿٵۧٷػؙۄ۫ۘڔؙۯۿٵؽ۠ۺۣٞٷڗۺؚڮؙۄ۫ۅٙٲٮؙ۬ۯڵؽؗٵۧٳڵؽػؙۄؙٛڹٚۅؙۯٳڟ۪ۨۑؽ۬ٵٙؖ ٷٲڝۜٵڰڹؽؽٵڡٮؙٷٳۑڶڵٶۅٲڠؾؘڝؠؙۉٳڽ؋ڣٙڛؽڎڿڵۿڂڔ؈ٛٚۯڂؠػۊٟ ڡؚۨڽؙ۬ۿؙۅؘڣڞؙڸۣڵٷٙؽۿڮؽۿؚؚۿڔٳڮٶڝڒٳڟٵۺؙۺؾؘۊؿؠ۫ؠٵۿ

ای خلقو په تحقیق راغلی دی تاسی ته برهان (دلیل، سند، حجت) له طرفه د) رب ستاسی (چه محمد دی) او نازل کړی دی مونږ تاسی ته نور (رنړا) واضح ښکاره چه (قرآن دی) پس هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی په الله او منګولی ئی خښی کړی دی په (دین د) ده نو ژر به داخل کړی (الله) دوی په رحمت کښی چه له جانبه د ده دی او په مهربانی کښی او هدایت به وکړی (وبه ښیی الله) دوی ته خپل لوری ته لاره سمه صافه (د اسلام او اطاعت).

تفسیو: پخوا له دی نه د الله جل جلاله د وحی او بالخصوص د قرآن عظیم د عظمت او د هغه د حقانیت بیان او د هغه د متابعت د تاکید ذکر ؤ او د هغه په ذیل کښی د حضرت مسیح علیه السلام د الوهیت او د ابن الله توب ذکر وشو ، چه د هغه قائلان نصرانیان وو، د هغه د تردید او ابطال څخه وروسته ، بیا د هم هغه اصلی او ضروری خبری په نسبت ګردو (تولو) ته تاکید کیږی چه ای خلقو تاسی ته د رب العلمین جل جلاله له خوا کامل حجت او روښانه رنا (رنړا) در رسیدلی ده چه ستاسی هدایت ته بیخی کافی او وافی ده یعنی قرآن عظیم الشان ، اوس د هیڅ یو تامل او تردد ځای نشته، نو هر هغه څوک چه پر الله جل جلاله باندی ایمان راوړی او دغه مقدس کتاب مضبوط ونیسی ، نو دی به د الله جل جلاله په رحمت او فضل کښی داخلیږی او مستقیم به د ده په حضور مشرفیږی او هر څوک چه له هغه څخه مخالفت کوی، د دوی

#### يَنْتَفَتُونَكَ قُلِ اللهُ يُفْتِيَكُمُ فِي الْكُلْلَةِ \*

طلب د فتوی کوی دوی له تانه (ای محمده! د کلالی) نو ووایه چه الله فتوی در کوی تاسی ته په (میراث د) کلالی کښی،

تفسیر: په (٤) جزء د دی «النسآء» د سورت په (۱۲) آیت (۲) رکوع کښی د «کلاه» د میلی میراث ذکر تیر شوی دی ، وروسته له هغه ځینو لویو اصحابو رضی الله تعالیٰ عنهم د دی مسئلی په نسبت د نورو تفصیلاتو پوښتنی وکړی چه د دی غوښتنو په ځواب کښی دا آیت نازل شو. د «کلاله» معنی کمزور او ضعیف او دلته تری مراد هغه مړی دی چه د ده په وارثانو کښی پلار او اولاد هیڅوک نه وی. لکه چه پخوا له دی هم بیان شو، ځکه چه اصلی وارث والد او ولد دی، څوک چه دا نه لری، نو د ده حقیقی ورور او خور د زوی او لور حکم لری او که «حقیقی» نه وی نو هم دا حکم په علاتی» کښی هم دی چه په پلار کښی سره شریکان وی، که یوه خور وی نیمائی، که دوی خویندی وی دوه ثلثه که ورور او خور دواړه وی نو نارینه ته دوه برخی او نیمائی، که دوی برخی او نیمائی، که دوی در در مال

وارث کیږی یعنی ده ته هیڅ یوه برخه معینه نه ده ، بلکه تول وړی. ځکه چه هغه «عصبه» دی لکه چه په راتلونکی آیت کښی دا ګرد (ټول) صورتونه مذکور دی ، اوس پاتی شو ، هغه خور او ورور چه یوازی په مور کښی سره شریکان وی ،چه دوی ته اخیافی، وائی نو د هغه حکم د دغه سورت په شروع کښی فرمایل شوی دی او برخه ئی معینه ده.

#### إِنِ امْرُوُّا هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَنَّ وَلَهُ أَخْتُ فَلَهَانِصُفُ مَا تُرَكَّ

که یو سړی مړ شی چه نه وی ده لره زوی (او نه پلار) او وی ده لره یوه خور (عینیه یا علاتیه) نو (مقرر) دی دی ته نصف «نیم» د هغه مال چه پریښی وی «مړی».

**تفسیر:** یعنی که یو سری مر شی او یوه خور ولری نه زوی تری پاتی وی او نه پلار نو دی ته د میراث نیمایی مال وررسیږی.

#### وَهُوَيَرِثُهَا إِنْ لَهُ يَكُنْ لَهَا وَلَكُ

او دا ورور میراث وړی له دی خور څخه که نه وی دی لره زوی (او ځوځات)

تفسیر: یعنی که د دی په عکس کومه ښځه بی ولده مړه شی او له دی ځنی «اعیانی» یا «علاتی) ورور پاتی شی، نو دا ورور د خپلی خور د مال وارث کیږی ، ځکه چه «عصبه» دی. او که له دی ښځی ځنی زوی پاتی وی نو ورور ته ئی هیڅ نه وررسیږی او که تری لور پاتی وی، نو هغه مال چه د لور د برخی له ورکولو څخه وروسته پاتی وی ورور ته وررسیږی که «اخیافی» ورور یا خور ئی پریښی وی نو هغه ته شپړمه برخه معینه ده، لکه چه د دی سورت په ابتدا ی کښی ارشاد وشو.

#### فَإِنْ كَانَتَا اثَنْتَكِينِ فَلَهُمَا الثُّلُمْنِ مِمَّا تَرَكِ ا

نو که وی دا خویندی دوه (یا زیاتی) نو مقرر دی دواړو ته دوه ثلثان له هغه ماله چه پریښی دی (مړی)

تفسير: او كه دوه يا له دوو محنى زياتي خويندي ترى پاتي شي، نو دوى ته دوه ثلثه رسيږي.

#### وَإِنْ كَانُوْ اَإِخُوةً رِّبَّ اللَّاقَ نِسَاءً فَلِلدُّ كَرِمِثُلُ حَظِّ الْأُنْثَيَانِ "

او که وو دا(وارثان) وروڼه او خویندی نارینه او ښځی پس مقرر دی هر نارینه ته په اندازه د برخی د دوو ښځو

تفسیر: یعنی څه ورونه او څه خویندی پریږدی ، نو ورور ته دوه برخی او خور ته ئی یوه برخه وررسیږی لکه چه د اولاد حکم دی.

#### يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمُ إَنُ تَضِلُوۤ أَ

بیانوی الله تاسی ته (احکام د میراث) چه گمراه (او خطا) نه شئ تاسی

تفسیو: یعنی رحیم او کریم خدای محض د خپلو بندگانو د هدایت او د دوی د فلاح او نجات له پاره خپل صادق او حق احکام بیان فرمایی، لکه چه دلته ئی د «کلاله» میراث بیان کری دی. په دی کښی د الله تعالیٰ هیڅ غرض نشته. الله جل جلاله له گردو (تولو) څخه غنی او بی نیاز دی، نو که اوس څوک د الله تعالیٰ د داسی مهربانی قدر ونه کړی بلکه د ده د حکم څخه انحراف وکړی، نو هغه تل تر تله کمپخت او شقی پاتی کیږی. له دی څنی دا راښکاره شوه چه بندگانو ته ښایی چه د گردو (تولو) احکامو متابعت وکړی او که په کوم معمولی او جزوی امر کښی هم مخالفت کوی، نو گمراه کیږی. نو بیا هغه کسان چه د ده په پاک ذات او په کمالیه و صفاتو کښی، د ده له حکم څخه مخالفت کوی، او خپل عقل او خپله غوښتنه د الله جل جلاله په مقابل کښی د ځان مقتدا گرځوی ، د هغو د ضلالت او خباثت درجه هم دی نه قیاس کړئ چه په څه اندازه به وی.

#### وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيٌّ عَلِيمٌ ﴿

او الله پر هر شی ښه عالم دی (نو د بندګانو مصالح هم په حیات او هم په ممات کښی ورته معلوم دی)

تفسیر: پخوا له دی نه معلومه شوی وه چه الله تعالیٰ د خپلو بندگانو هدایت خوښوی، اوس فرمائی چه ده ته ټول شیان معلوم دی، نو مطلب ئی داسی شو چه په دینی مسائلو کښی که تاسی ته کوم ضرورت درپیښ شی ، د هغه پوښتنه کوئ! کله چه د دی ارشاد په تعمیل کښی لویو اصحابو رضی الله تعالیٰ عنهم د «کلاله» د مسئلی پوښتنه وکړه نو د هغوی د تحسین په

لوری، او وروسته له دی نه د داسی سوالاتو کولو په نسبت د ترغیب اشاره فهمیږی ، او دا هم تری مفهومیږی چه الله جل جلاله ته گرد (ټول) شیان معلوم دی او تاسی ته نه، نو دا هم نشئ ښوولئ چه په «کلاله» او په نورو صورتونو کښی هغه برخی چه مقرری شوی دی، د هغوی حقیقی علت څه شی دی؟ او بیا د بنی آدمانو عقل د دی خبری وړ(لائق) او قابل کله کیدی شی، چه د حق سبحانه و تعالیٰ په ذات او صفاتو کښی په خلاف د وحی جرأت وکړی، کله چه دوی د خپلو تعلقاتو او د اقاربو او د خپلوانو له فرق او امتیاز څخه عاجز او ناتوانه دی، نو د الله تعالیٰ په بی مثله او بی سیاله او بی شریکه ذات او صفاتو باندی د پاک الله له ښوونی څخه څرنگه وپوهیږی؟ او په څه ډول (طریقه) ئی راښکارولی شی؟

(فائده) دلته د «کلاله» له حکمه او د هغه د نزول د سبب له بیان کولو څخه څو خبری رامعلومي شوی

۲- د ده په ذیل کښی دغه خبره هم ظاهره شوه چه کتابیانو یو بل داسی خراب کار هم و کړ چه د اقدس سبحانه تعالیٰ ذات دپاره ئی شریک او اولاد و تاکه (مقرر کړو) او دا شنیع امر ئی خپل ایمان و گرځاوه . او د الله تعالیٰ په وحی کښی ئی وړاندی او وروسته، او له خپله ځانه ئی شیان جوړ ، او له هغه سره ئی په ښکاره ډول (طریقه) مخالفت و کړ او د رسول الله صلی الله علیه وسلم د اصحابو دا حالت دی چه د ایمان د اصولو پر منلو او عبادت کولو برسیره په جزئیه ؤ معاملاتو او معمولی خبرو کښی هم لکه د میراث او د نکاح او د نورو مسئلو په متعلق د وحی متجسس او منتظر دی او په هر امر کښی د رسول کریم علیه و علیٰ آله و صحبه افضل الصلواة والتسلیم خولی ته گوری، او خپل عقل او غوښتنی حاکم نه گنی، که په یو ځلی ئی تشفی او تسلی ونه شی نو مکرر د دوی په خدمت کښی حاضریږی او پرله پسی پوښتنی او گرویږنی (سوالونه) کوی، پرته (سیوا) له کتابیانو چه دوی به هم هغه شیان کول، چه په فکرونو کښی به (مواتلل.)

يو په غم کښې پروت د نورو، بل غم نه خورې د خپل کور

څومره لری دی دوی دواړه ورک کړی سره لور

۳ـ دا راښکاره شوه چه حضرت سیدالمرسلین صلی الله علیه وسلم به هم بی د وحی له حکمه له
 خپله ځانه حکم نه کاوه. که په کوم امر کښی به د وحی حکم نه ؤ، نو ویل به ئی چه «د وحی

لايحبالله(٦) لايحبالله(٦)

تر نزوله پوری ښائی انتظار وکړئ!»کله چه وحی راتله ، نو سم له هغی سره به حکم کیده له دی نه ښه ښکاره شوه چه د پاک الله له ذاته ماسوی بل هیڅوک حاکم نه دی لکه چه په هر این الخگرالالله په نورو متعددو آیتونو کښی دا خبره په ښکاره ډول (طریقه) سره مذکوره ده . نور هر څوک چه دی ګرد (ټول) واسطی دی، چه د هغو په وسیله نورو ته د الله تعالیٰ احکام رسیږی. هو! دومره توپیر(فرق) پکښی شته چه ځینی وسیلی ئی نژدی او ځینی ئی لری دی. لکه چه د باچا د حکمونو د رسولو دپاره صدر اعظم او نور مقربان وزیران، نظامی مشران، نائب الحکومګان ، اعلیٰ حاکمان ، نور حکام ، قوماندانان ، او ګرد (ټول) کارداران درجه په درجه وسیله دی، بیا به له دی نه لویه ګمراهی څه وی؟ چه په یوه کار کښی د الله تعالیٰ د وحی په خلاف د کوم ګمراه خبری ته غوږ کیښود شی؟ او په هغه عمل وکړی شی؟

هر څوک چه ستا په ځای، نورو ته دی ګوری تل

لند لیدو نکی بولم دی، پور په نغدی اخلی تل

٤۔ اشاره ده دی لوری ته چه که ګرد (تول) کتاب یو ځلی نازل شی، لکه چه اهل الکتاب وایی، په هغه کښی څه ښیکنه (فایده) نشته. بلکه په دی کښی ډیر محاسن او ډیری ښیکنی (فایدی) دی، چه د حاجت او موقع سره سم توته توته یه متفرق ډول (طریقه) سره نازل شی. ځکه چه په دی صورت کښی هر څوک له خپل ضرورت سره سم پوښتنې کولي شي او د متلو وحی (چه یه لمانځه کښی هم لوستلی کیږی) په ذریعه د هغو ځواب ورکول کیدی شي. لکه چه یه دی موقع کښی او د قرآن کریم یه نورو ډیرو مواقعو کښی دا امر موجود دی او دا صورت برسیره پر زیاتی افادی، د الله تعالیٰ د ذکر د شرافت له سببه او د حق عز وجل د عزت د خطاب له امله (وجی) هسی عظیم فخر لره مشتمل دی، چه بل هیڅ یو امت لره نه دی یه نصیب شوی. ﴿ وَاللَّهُدُوالْفَصِّلِ الْعَظِيْمِ ﴾ د هر هغه صحابی یه ښیګنه (فایده) یا د هغه د سوال یه ځواب کښي چه کوم آيت نازل شوي دي، هغه د ده په مناقبو کښي شميرل کيږي او د اختلاف په مواقعو کښي د هر يوه له رأيي او وينا سره چه متلو وحي سمه نازليده نو تر قيامت يوري به دا د هغه په ښيګټو (فايدو) کښې حساب او ښه نوم ئې پاتې دی. نو د «کلاله» په نسبت د سوال او ځواب ذکر ئی وفرمایه او په دی ډول (طریقه) ئی د عمومی پوښتنو او ځوابونو په لوری اشاره وفرمایله. او ښایي چه د هم دی اشاري له امله (وجي) سوال ئي په مطلق ډول (طریقه) سره وي او مسئول عنه ئی له سوال سره ذکر نه کړ، بلکه په ځواب کښی ئی پری تصریح وفرمایله چه د هغه بل نظیر یه قرآن شریف کسی نشته، او هم ئی ځواب بالتصریح د حق تعالیٰ یه لوری منسوب وفرمايه. والله اعلم. والله الهادى.

الحاصل د گردو (تولو) احکامو اصل او منشاء د الله جل جلاله وحی ده، او تول هدایتونه او لار ښوونی د وحی پر متابعت باندی موقوفی دی او کفر او ضلالت فقط د وحی په مخالفت کښی

منحصر دی، او خرنگه چه د محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم په زمانه کښی د یهودانو او نصرانیانو او کردو (ټولو) مشرکانو او نورو گمراهانو د گمراهی اصل او بنسټ (بنیاد) هم دا مخالفت ؤ، نو ځکه حق تعالیٰ د خپل پاک کلام په ډیرو څایونو کښی د وحی د متابعت فضایل او د هغی د مخالفت په رذائلو باندی تنبیه وکړه او بالخصوص په دی موقع کښی ئی خو دوه رکوع مهتم بالشان مضمون دپاره نازلی کړی، او په تفصیل او تمثیل سره ئی بیان فرمایلی دی او ښایی چه له هم دی وجی نه امام «بخاری» رحمه الله په خپل کتاب کښی «د کیف کان بد الوحی الی رسول صلی الله علیه وسلم» باب منعقد کړی دی او په هغه کښی د الوحی الی رسول صلی الله علیه وسلم» باب منعقد کړی دی او په هغه کښی د کښی د کړی دی او دی دواړو رکوعو ته ئی اشاره فرمایلی ده . گواکی مطلب ئی دا دی و قوله تعالیٰ کړی دی او دی دواړو رکوعو ته ئی اشاره فرمایلی ده . گواکی مطلب ئی دا دی و قوله تعالیٰ کړی دی الوحی» والله

#### تمت سورة «النسآء» بفضل الله خالق الارض والسماء! و نرجومنه في الدنيا النعماء وفي الاخرة اللقاء!

سورة المآئدة مدينة الاآية «٣» فنزلت بعرفات في حجة الوداع وهي (١٢٠) آية و (١٦) ركوعاً رقمها (٥) تسلسلهاحسب النزول (١١٢) نزلت بعد «الفتح»

د «المآئدة سورت مدنى دى پرته

(غیر) له (۳) آیته چه په عرفات په حجه الوداع کښی نازل شوی دی په تلاوت کښی (۵) په نزول کښی (۱۲) سورت دی (۱۲۰) آیتونه (۱۲۰) رکوع لری وروسته د (الفتح) له سورت نازل شوی دی

#### بِنُ سِيرِ اللهِ الرَّحْلُنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم، په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دى

#### لَيَايَهُا الَّذِينَ امْنُوْ آاوْفُوْ الْبِالْعُقُودِ مُ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو!) پوره کړی تاسی کرد (ټول) عهدونه

تفسير: شرعى ايمان د دوه شيانو نوم دى صحيح معرفت، تسليم او انقياد يعنى د الله جل جلاله

او د رسول الله صلى الله عليه وسلم كرد (تول) ارشادات صحيح او صادق وكنع! او د هغه تسليم او قبول ته په اخلاص سره غاړه کيږدئ! د دی تسليمي جزء په لحاظ ايمان في الحقيقت د الله جل جلاله د ګردو (ټولو) قوانینو او احکامو د منلو او د ټولو حقوقو د ادا کولو یو مضبوط عهد او اقرار دی. ګواکی د حق تعالیٰ د کامله ربوبیت هغه اقرار چه د «الست» د عهد په سلسله کښي اخیستي شوي و د هغه ښکاره اثر د انسان په فطرت او خته کښي تر نن پورې شته، او د هغه تجدید او تشریح یه شرعی ایمان سره کیږی بیا هغه څه اجمالی عهد او تړون چه یه شرعی ایمان کښي ؤ، د هغه پوره تفصیل په قرآن او سنت کښي راښکاره شوی دی په دی صورت کښي د ایمان د دعوی مطلب داسی شو چه «بنده به تولو الهٰی احکامو کښی که د هغه تعلق مستقیماً له الله جل جلاله سره وی، یا له بندگانو سره له جسمانی تربیت سره وی، که له روحانی اصلاح سره، له دنیوی مفاده سره وی، که له اخروی فلاح سره، له شخصی ژوند سره وی، که له اجتماعی حیات سره، له روغی سره وی، که له جنګ سره، د دی خبری عهد کوی په هر ډول (طریقه) چه وی زه به له خپل مالک سره وفا کوم نبی کریم صلی الله علیه وسلم هغه عهد او پیمان چه د اسلام، جهاد، سمع، او اطاعت ، یا نورو عمدهؤ خصائلو او خیریمؤ امورو په نسبت د لويو اصحابو څخه د بيعت په شکل اخيستل، هغه د دی ايماني عهد يو محسوس صورت ؤ، او څرنګه چه د ایمان په ضمن کښی بنده ته د الله تعالیٰ د جلال او جبروت صحیح معرفت، او د ده د انتقام او د انصاف شان ، او د مواعیدو صداقت، شکاره، او بېخی یوره یقین هم یری حاصل شوی دی او د هغه مقتضاء دا ده، چه ښايي دی د بد عهدی د مهلکو عواقبو څخه وويريږي او خپل هغه کرد (تول) مواعید چه له الله جل جلاله یا له بندکانو یا له خپل نفس سره ئی کړی دى، په داسى ډول (طريقه) سره يوره كړى، چه د حقيقى مالك په وفادارى كښى هيڅ فرق رانشی» له هم دی تقریر سره سم د عقودو او مواعیدو یه تفسیر کښی هغه مختلف شیان چه له اسلافو ځنې منقول دی، هغه ټول سره تطبيقيږی ، او په دی آيت کښې د (ای مؤمنانو) د خطاب له لفظ څخه زيات لطف حاصليږي.

#### الْحِلَّتْ لَكُوْبَهِيْمَـةُ الْرَانْعَامِر

حلال کړی شوی دی تاسی ته (پس له شرعی ذبحی بی ژبی) چارپایان د انعامو (لکه اوښان، غوایان او پسونه)

تفسیر: په (٦) جزء د «النسآء» د سورت په (١٦٠) آیت (٢٢) رکوع کښی مونږ ولوستل چه پر یهودانو باندی د دوی د ظلم او بد عهدی په سزا ځینی حلال او طیب شیان حرام، او دوی تری محروم کړی شوی وو ﴿ فَیِطَالُمِیِّنَ اَلَایْنَ هَادُوْاَحَرِّمْنَا عَلَیْهِ مُطِّیْتِ ﴾ چه تفصیل ئی د «الاتعام» په سورت کښی راځی. دی مرحومه امت ته د عهدونو له ایفاء له هدایت سره له دی

#### إلامَا يُتَلَىٰ عَلَيْكُمُ

مگر (حلال نه دی) هغه چه لوستی به شی یه تاسی باندی (وروسته له دی نه)

تفسیر: غالباً له دی څخه مراد هغه شیان دی چه د هم دی سورت په دریم آیت کښی بیان کړی شوی دی یعنی «حرمت علیکم المیتة» څخه نیولی تر «ذلکم فسق» پوری.

### غَيْرَ هُولِي الصَّيْدِ وَانْتُوْحُومُ

حال دا چه نه ئی تاسی حلال گڼونکی د ښکار حال دا چه تاسی احرام ترونکی یع!،

تفسیو: د محرم له پاره یوازی د وچی د ساکښانو (ذی روحو) ښکار روا نه دی. او د سیند د 
ښکار اجازه ورته شته. کله چه د احرام دومره رعایت شوی دی، چه په هغه کښی ښکار کول
ممنوع ګرځول شوی دی، نو د حرم شریف د حرمت او عزت لحاظ ښایی له دی نه په درجو
زیات وی یعنی د حرم د ساکښانو (ذی روحو) ښکار ته د محرم او غیر محرم د ګردو (ټولو) له
پاره حرام وی لکه چه د ﴿ لَا يَّالُوا اَلْهَا اَهُا لِاللهِ ﴾ له عمومه څخه معلومیږی.

#### انَّ اللهُ يَعْكُمُ مِمَا يُرِيْنُ<sup>©</sup>

بیشکه الله حکم کوی (په تحلیل او تحریم کښی) د هر هغه څه چه اراده وفرمایی

تفسیر: یعنی هغه الله جل جلاله چه کرد (ټول) مخلوقات ئی پیدا کړل بیا ئی پخپل حکمت او کمال سره د دوی په منځ کښی د مراتبو فرق ښکاره کړو په هره نوع کښی ئی سم د هغه له

استعداده بیل بیل فطری خواص او قواوی په ودیعت کیښودی، د حیات او د ممات مختلف صورتونه ئی تجویز کړل، بیشکه همغه الله جل جلاله ته پخپلو مخلوقاتو کښی دا حق هم حاصل دی، چه د خپل کامل اختیار، محیط علم ، بالغه حکمت په اقتضاء هر هغه شی چه هر چا ته په هر حالت کښی اراده وفرمایی حلال یا ئی حرام کړی. ﴿ لَایْسُتَلْ عَمَّایَقْعَلُ وَهُمْ یُشْتَافُونَ ﴾

#### يَايَّهُا الَّذِيْنَ امَنُوْ الاَيْحُلُوا شَعَا بِرَاللهِ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) مه ګڼی حلال (مه بی حرمته کوئ!) شعائر (نښی د دین) د الله (چه د حج مناسک دی)

تفسیر: یعنی هغه شیان چه د حق تعالی د عظمت او معبودیت دپاره خاص علامات او نښی مقرری شوی دی د هغوی بی حرمتی مه کوئ! چه دی کښی حرم محترم بیت الله شریف، جمرات، صفا، مروه، هدی، احرام، مساجد. آسمانی کتابونه او نور گرد (تول) حدود او فرائض او دینی احکام شامل دی، وروسته له دی علائمو او نښو ځنی د ځینو مخصوصو شیانو ذکر فرمایی چه په مناسکو پوری تړلی دی. لکه چه له دی آیت څخه پخوا په بل آیت کښی د محرم ځینی احکام ذکر شول.

#### وَلا الشَّهْرَالْحُرَّامَر

او مه (بي عزته كوئ!) مياشتي حرمت والا (په قتال او جدال سره)

تفسیر: حرمت والا میاشتی محلور دی لکه چه د «التوبة» د سورت په (۳۹) آیت (ه) رکوع کښی «منها اربعة حرم» مذکور او هغه محرم، رجب، ذی القعده، ذی الحجه دی. او تعظیم او احترام ئی دا دی چه ښایی په دی میاشتو کښی له نورو میاشتو ځنی د نیکی او تقویٰ زیات التزام وکړ شی! او ښایی چه له شر او فساد څخه د ځان ژغورلو (بچ کولو) دپاره ډیر اهتمام وشی!خصوصاً نه ښایی چه حجاج وربړوی، یا د بیت الله له حج محخه ئی ستانه (واپس) کړی. اگر که دا امور د کال په دولسو میاشتو کښی واجب العمل دی، مگر بالخصوص په دی محترمو میاشتو کښی ډیر زیات تاکید شوی دی. باقی د اسلام د دښمنانو په مقابل کښی د هجوم او تعرض ممانعت په دی میاشتو کښی اوس نه دی پاتی او دا د جمهورو مذهب دی، لکه ابن جریر رحمة الله علیه په دی باندی اجماع رانقل کړی ده د دی بیان به هم انشاء الله تعالیٰ د «التوبة» په سورت کښی راشی.

#### وَلَا الْهُدُّى وَلَا الْقَلَّابِيَ

او مه (بی حرمته کوئ!) هغه ساکښ (ذی روح) چه د کعبی هدیه وی (بی قلادی او نه هغه «هدیه» چه په غاړه ئی قلادی وی (او د کعبی په لوری بیولی کیږی)

تفسیر: (قلائه) د قلاده جمع ده چه له هغی څخه هغه طوق یا هار یا غاړکی یا غړوندی مراد دی، چه د «هدی» د حیوان په غاړه کښی د علامی او نښی په ډول (طریقه) اچول کیږی څو د «هدی» حیوان پری وپیژندلی شی او له تعرض څخه مامون وی او لیدونکی ته د هسی عمل د کولو ترغیب هم وشی، قرآن کریم د دی شیانو تعظیم او حرمت باقی پریښود او د «هدی» او د هغی د علائمو او نښو سره تعرض کول ئی ممنوع کړل.

#### وَلاَ آلِيْنَ الْبِيتَ الْحُرَامُ يَبْتَغُونَ فَضَلَامِنَ دَبِيهِمْ وَرِضُوانًا اللهِ

او مه (بی عزته کوئ!) قصد کوونکی (ورتلونکی) د کور حرمت والا ته (د حج یا د عمری له پاره) حال دا چه غواړی دوی فضل له (جانبه د) رب خپل او (د ده) خوښی

تفسیر: په ظاهر کښی دغه ویاړ (فخر) یوازی د مسلمانانو دی. یعنی هر هغه مخلص مسلمان چه د حج یا د عمری دپاره ځی، د هغه تعظیم او احترام وکړئ! ، او د دوی په لاره کښی ډبری (روړی) مه اچوئ! او ربړ (تکلیف) مه وررسوځ! که هغه مشرکان چه د بیت الله حج ته راتلل هم د دی آیت په عموم کښی داخل شی (ځکه چه هغوی به هم په خپل زعم او عقیده سیره سم د الله تعالیٰ د قرب او فضل او خوښی طالبان وو) نو هلته به ویلی کیږی چه دا حکم له هغه وخت څخه پخوا دی چه د هر (آنکاالکُشُرکُونکَجُسٌفَلایکُمُرکُواالکُسُچِکااکُواکرکَوکیکُمُومُهُمُ هَلاَا که مادی کړی شوی وه.

#### وإذاحكأت فأصطادوا

او كله چه (له احرامه) حلال شوئ پس ښكار كوئ تاسى (كه مو خوښه وى)،

تفسیر: یعنی د ښکار هغه ممانعت چه د احرام په حالت کښی کړی شوی ؤ ، د احرام له اتمام نه وروسته پاتی نشو.

### وَلَا يَجْرِمَنُّكُوشَنَانُ قَوْمِ آنُصَدُّ وُكُوعِنِ الْسَجِي الْحَوْلِمِ آنَ تَعْتَنُّ وَٱ

او نه دی باعث کړی تاسی دښمنی د یوه قوم (له پاره) د دی چه منعه کړی ده دوی تاسی لره له مسجد حرام څخه په دی چه تاسی به تجاوز وکړئ (پر هغوی په انتقام اخیستلو)

تفسیر: (یعنی د کافرانو د قوم بغض او دسمنی دی تاسی دی ته اړ (مجبور) او باعث نه کړی چه له خپله حده تير شئ او د دى تيرو شيانو حرمت ونه ساتئ) هغه شعائر چه په ړومېني آيت کښي د الله تعالیٰ له خوا لوی او محترم ښودل شوی وو، د مشرکانو له لوری د هجرت په شپږم كال كښى توهين او سپک شول. او رسول الله مبارک نژدى له (١٥٠٠) اصحابو سره د ذيقعدة الحرام په مياشت کښې محض د عمري د اداء کولو په قصد له مدينې منوري څخه رهي (روان) شول. کله چه «حدیبیی» ته ورسیدل، مشرکانو دوی د دی اسلامی عبادت له ادا یکولو څخه منع کړل دوی نه د احرام حالت، او نه د کعبی شریفی د حرمت، او نه د «شهر الحرام» د احترام ، او نه د «قلائد» او نه د «هدی» څه لحاظ او خاطر وکړ. مسلمانانو د «شعائر الله» له دی توهین او د مذهبی فرائضو له دی ممانعت څخه چه د دی ظالم او وحشی قوم له لوری وشو که هر څومره د غيظ او غضب او بغض او عداوت اظهار کړی وی، حق ئي درلود (لرلو) او بي ځايه نه ؤ ، او که د دوی په مقابله کښې د انتقام په ځوښ (جوش) کښې له سده وتلي وي او په کوم اقدام باندی ئی لاس یوری کړی وی، هم ښاییدل او ممکن ؤ، لیکن د اسلام محبت او عداوت هم يه عدل او انصاف او حقانيت بنا دى، لكه چه قرآن كريم د داسي جابرو او ظالمو دښمنانو په مقابل کښي هم مسلمانانو ته حکم ورکړ «چه خپل جذبات دي تر اداري لاندي ونيسي» ځکه چه انسان د ډیر محبت او زیات عداوت په وخت کښې په ځوښ (جوش) راځې ، او د خپل ځان اداره هیڅ نشی کولی او له حده تیری کوی، نو ځکه ئی وفرمائل چه ښایی د خورا(ډیر) سختو دښمنانو عداوت او دښمني هم تاسي د عدل او انصاف له دائري څخه ونه باسي او د عدل او انصاف واګی مو له لاس څخه خوشي نه شي.

(دغه احکام د «لاتحلوا» څخه دی تر دی ځایه پوری منسوخ دی. بی له ښکار څخه)

#### وتَعَاوَنُوْاعَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوٰيُ وَلِاتَعَاوَنُواعَلَى الْإِنْثِرِ وَالْعُدُوانِ

او مرسته (مدد) کوئ تاسی يو تر بله په نيک کار او تقویٰ (پرهيزګاری)

کښی او مه کوئ تاسی مرستی (مدد) يو تر بله پر ګناه او پر عدوان (ظلم تجاوز)

تفسیر:که کوم سری بالفرض د انتقام په ځوښ (جوش) کښی راشی او تیری وکړی نو د هغه د ممانعت تدبیر دا دی چه د مسلمانانو جماعت دی نه یوازی له ده سره په هغه ظلم او عدوان کښی مرسته (مدد) ونه کړی، بلکه ګرد (ټول) سره دی لاس یو، او د نیکی او تقویٰ مظاهره دی وکړی! او د ده د زیادت او بی اعتدالی مخه دی ونیسی!.

#### وَاتَّقُوااللهَ اللهَ اللهَ شَدِيْدُ الْعِقَابِ ®

او ویریږئ تاسی له الله څخه بیشکه چه الله ډیر سخت دی عذاب (د ده متخلفینو لره)

تفسیر: یعنی د حق پرستی او انصاف خوښولو او د ګردو (ټولو) ښو اخلاقو بیخ د پاک الله څخه ویره ده. او که د الله جل جلاله ځنی ویره ، او په نیکی کښی تعاون او په بدی کښی عدم تعاون نه وی، نو د عمومی عذاب د وقوع اندیښنه وه (اعاذناالله منه)! څرنګه چه الله جل جلاله د هغو شیانو د بیان اراده وفرمایله، چه وعده ئی په «الا مایتلیٰ» کښی کړی شوی وه، نو دا آیت نازل شو

> حُرِّمَتُ عَلَيْكُوْ الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ وَلَحُوُ الْخِنْزِيْرِ وَمَا الْهِلَ لِغَيْرِ الله رِبِهِ وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمَوْقُوْدَةُ وَالْمُثَرَدِّيَةُ وَالنَّطِيْحَةُ وَمَاۤ كَلَ السَّبُعُ الْامَاذُكَيْتُهُ وَ وَمَاذُ بِحَعَلَ النَّصْبِ وَآنَ سَتَقُسِمُوا بِالْاَزُلَامِ ذَٰلِكُمْ ذِلِكُمْ فِنْ قُتْ

حرام کړی شوی دی پر تاسی (خوراک د) مردار (حیوان) او (د بهیدونکی) وینی او د غوښی د خنزیر او د هر هغه (حلال کړی شوی حیوان) چه آواز کړی شوی وی بی له (نامه) د الله (د بل شی) په هغه باندی (د ذبحی په وخت کښی) او د خپه کړی شوی او د کوتک (او د نورو) وهلی شوی او د

غورځیدلی (له پاسه ژوری ته) او د څیری شوی په وهلو د ښکر او د هغه چه ( تری) + ( تری

تفسیر: یعنی حرام کری شوی دی پر تاسی دغه لس شیان

۱. «میته» یا مرداره چه بی ذبحی مره شوی وی (بی له ماهی او ملخه) حرامه ده. «میتة) هغه واجب الذبح حیوان ته وایه شی، چه بی له حلالؤلو به خپل مرګ مړ شی، او وینه او غریزی حرارت ئی یه غوښه کښی محتقن او جذب شوی یاتی شی، چه د هغه له سمیت او ګندګی څخنی څو راز (قسم) بدنی او دینی ضررونه بیدا کیږی. «ابن کثیر» بایی د دی تعمیل د تنبیه فرمایلو له امله (وجی) له «میته» څخه وروسته د وینی حرمت ذکر شو، وروسته د حیواناتو د یوی خاصی نوعی د (خنزیر) د تحریم ذکر وشو، چه د هغه بی انتهاء نجاست خوړل ، او زیاته بی حیائی. عمومی شهرت لری، ښایی د هم دی امله (وجی) زمونږ حقه شریعت د وینی په شان (خنزیر) هم (نجس العین) مقرر کړی دی د دغو دری واړو شیانو له ذکر څخه وروسته چه د دوی یه وجود کښی مادی خباثت او ګندګی موندله کیږی، د بل یو قسم محرماتو ذکر فرمائی یعنی هغه حیوان چه د خپل ذات په اعتبار حلال او طیب وی، مگر له حقیقی مالک او معنوی ثيښتن (مالک) جل جلاله څخه ماسواء د بل چا د نذر او نياز په ډول (طريقه) ټاکلي (مقرر) شوی وی نو د هغه خوراک هم د نیت د خباثت او د عقیدی د ګندګی له امله (وجی) حرام دی. د کوم ساکښ (ذی روح) او سا یوازی د هغه مالک او خالق په حکم او نامه اخیستله کیږی چه د هغه یه حکم او اراده یری موت او حیات راځی. باقی (منخنقه) او نور غیر مذبوحه حیوانات تول د میتی (مرداری) په حکم کښی داخل دی لکه چه د ﴿ وَمَا ذُبِحَ مَلَ النَّصُ ۗ ﴾ ﴿ وَمَآ الْوَلَ لِغَيْرِ اللهِ ﴾ سره ملحق دی په جاهلیت کښي د دی ګردو (ټولو) شیانو خوراک معتاد ؤ نو ځکه ئى يە داسى تفصيل سرە بيان وفرمايه

۲ـ د بهیدونکی وینی خوراک حرام دی لکه چه په (۸) جز<sub>ه</sub> د الانعام په (۱٤٦)آیت (۱۸) رکوع کښی ﴿ دَمَّامَتُسُمُومًا ﴾ راغلی دی.

۳ـ د خنزیر د غوښی خوراک حرام دی او د خنزیر د نورو ګردو (تولو) اجزاؤ څخه تر نوکانو او ویښتانو پوری هم هر راز (قسم) انتفاع ناروا دی.

٤ د هغه مذبوح خوراک حرام دی چه بی د الله تعالیٰ له نامه څخه د بل چا نوم پری یاد کړی شوی وی.

هـ د هغه مړه خوراک حرام دی چه په خپه کیدلو سره ئی روح (سا) ختلی وی.

٦ـ د هغه مړه خوراک حرام دی چه په کوتک يا په غونډه تيږه (ګټه) چا وهلی وی.

۷ـ د هغه مړه خوراک حرام دی چه لویدلی وی له غره یا له کمره یا په کوهی کښی.

۸ـ د هغه مړه خوراک حرام دی چه بل غوایی په ښکر سره وهلی وی.۹ـ د هغه مړه خوراک حرام دی چه خوړلی وی تری درندګانو څه قدر او بیا ئی روح ختلی وی.

۱- د هغه مړه خوراک حرام دی چه خوړلی وی تری درندګانو څه قدر او بیا ئی روح ختلی وی. (مګر هغه مړ له دی پنځو واړو وروستنیو څخه چه ژوندی پاتی وی، او بیا ئی په نامه د الله جل جلاله ذبح کړی نو د هغه خوراک روا دی.)

۱۰) د هغه مره خوراک حرام دی چه په هغو تیږو (گتو) ذبح کړی شوی وی چه د «کعبی شریفی» نه گیر چاپیره ولاړی دی او مشرکانو به د تعظیم له پاره پری قربانی کولی یا تری مطلق بتان مراد دی. له څه وړاندی د «هدی» د ادب او د احترام ذکر تیر شو. یعنی هغه ساکښ (ذی روح) چه د تقرب الی الله په نیت د واحد خدای له گردو (ټولو) څخه پخوانی معبد مکی معظمی ته د ننر په ډول (طریقه) بیول کیدل او هلته به ذبح کیدل، د هغه په مقابل کښی د هغه ساکښ (ذی روح) ذکر ئی وفرمایه، چه د بل چا په نامه یا د بیت الله څخه ماسوا په بل کوم ځای کښی د بل چا یا د بل ځای د تعظیم دپاره ذبح کیږی (موضع القرآن) په دی دوهم صورت کښی د ننر نیت هم فی الحقیقت د غیر الله په نامه وی اګر که د ذبحی په وخت کښی صورت کښی د ننر نیت هم فی الحقیقت د غیر الله په نامه وی اګر که د ذبحی په وخت کښی د وما الله ، الله اکبر» هم وویل شی. سم له دی تقریر سره د «ومااهل لغیر الله» او د «وما ذبح علی النصب» فرق واضح شو. ابن کثیر رحمة الله علیه

﴿ وَلَنَّ تَشَيِّبُوا لِلْآلِكِيرِ ﴾ = او حرام كړى شوى دى دا چه تقسيم وكړئ تاسى د قمار په غشو سره) ځينې مفسرين د «ازلام» ځنې د تقسيم غشي مرادوي چه د جاهليت په زمانه کښې د ذبحی غوښی او د نورو تقسیم له پاره استعمالیدل او هغه د قمار (جواری) یو صورت ؤ، لکه چه نن ورځ د كاغذ اچولو (لاترى) رسم دى. ليكن د (حافظ) عمادالدين ابن كثير رحمة الله عليه» او نورو محقیقینو یه نزد دا خبره راجحه ده چه له «ازلام» څخه هغه غشی مراد دی، چه یه هغه سره د مکې معظمي مشرکانو د کوم اشکال او تردد په وخت کښې به د خپلې ارادې او د چارې فیصله او یریکړه یری کوله، دا غشی به ئی په بیت الله کښی د قریشو خورا (ډیر) لوی بت (هبل) سره کیښودل. د دی غشو ير ځينو باندی داسې ليکلې شوی ؤ «امرني ربي»= حکم راکری دی ماته رب زما ». او پر ځینو ئی لیکلی ؤ «نهانی ربی» = منع کړی یم زه رب زما= هم داسی ير هر غشی يوه قياسی او اتكلی خبره ليكلی شوی وه . كله چه دوی ته يه كومه خبره کښي څه تردد او انديښنه پيښيده. نو دوي به تلل او يو غشي به ئي راخيست که دا «امرنی ربی» والا ، غشی به ئی یه لاس ورته ، نو یه کار به ئی شروع کوله، او که مخالف له هغه بي ئي يه لاس ورته نو له كار ځني به تښتيدل، وعليٰ هذاالقياس كواكي دا له بتانو ځني يو راز (قسم) مشوره او استعانت ؤ څرنگه چه د دی رسم بنا پر خالص شرک جهل ، اوهام پرستی ، افترا على الله وه، نو مُحكه (قرآن كريم) يه متعددو مواقعو كښى يه نهايت تغليظ او تشديد سره ده هغه حرمت ښکاره کړ.

سم له دی تقریر سره د «ازلام» ذکر له «النصب» سره مناسبت پیدا کړ، او دا ئی له مرداری

وینی او خنزیر او نورو ډیرو خبیثو او ګنده ؤ شیانو د تحریم له سلسلی سره منسلک ، او دا ئی راښکاره کړه چه د دوی معنوی او اعتقادی نجاست او خباثت ، د دی شیانو له پلیتی ځنی لږ نه دی. لکه چه په یو بل آیت کښی د «رجس» له اطلاقه څخه دا خبره لا ښه څرګندیږی.

#### ٱلْيُؤُمِّيسِ الَّذِينَ كَفَرُوامِنْ دِينِكُمُ فَلَاتَحْتُنُوهُمُ وَاخْتُنُونِ

نن ورځ ناامیده شول هغه کسان چه کافران شوی دی له (ابطاله د) دین ستاسی نو مه ویریږئ له دغو (کفارو نه ای مؤمنانو) او وویریږئ له مانه (چه ستاسی خالق یم)

تفسیر: دا آیت هغه وخت نازل شو چه د ژوندانه به تولو څانګو او د هدایت د علومو د هری موضوع په متعلق کښي اصول او قواعد داسي ممهد ، او د فروعو او جزئياتو بيان هم په هومره کافی تفصیل او جامعیت سره منظم شوی و چه د اسلام پیروانو ته تر قیامت پوری د اللّٰی قانون څخه ماسوا بل کوم قانون بیخی د منلو او د التفات وړ (مستحق) او لائق نه و پاتی شوی. د نبى كريم عليه وعلىٰ آله و اصحابه افضل الصلوة والتسليم د تعليم او تربيى له اثره له الله منونكو ، سر ځاروونکو، ځان پلورونکو هادیانو او معلمانو څخه داسي عظیم الشان فوځونه جوړ شوی وو چه شمیر ئی له زرګونو نه زیات وو او هر یو د قرآنی تعلیم مجسمه او نمونه وه. مکه معظمه فتحه شوی وه، اصحاب کرام رضوان الله تعالیٰ علیهم اجمعین سره له کاملی وفا له خپل الله جل و علا شانه سره خپل عهد او بیمان بوره کاوه هغه قوم چه د ګنده او بلیتو غذاګانو او د مردارو حیواناتو په خوړلو عادت درلود (لرلو)، له مادی او معنوی طیباتو څخه خوند اخیستی ؤ، د الله جل جلاله د شعائرو احترام په زړونو کښی راسخ او ټینګ شوی ؤ د گومانونو او اوهامو تارونه او جالونه او د انصابو او ازلامو عقیدی بیخی شلیدلی وی او شیطان د تل له باره له دی څخه چه په جزیرة العرب کښې ئې عبادت وشي بیخي مایوس شوی ؤ نو نظر دغو حالاتو ته ارشاد وشو ﴿ اَلْيُؤُمِّينِ الَّذِينَ كَفَّهُ وَامِنْ دِيْنِكُو فَلَاتَّخْتُوهُمُو وَاضْتُونِ ﴾ یعنی نن کفار له دی خبری څخه مایوس کړی شوی دی چه تاسی له خپل قیم دین څخه واړوی او بيا مو د «انصاب» او «ازلام» او نورو په لوری بوځی. يا د اسلامي دين د مغلوبولو توقعات په خپلو زړونو کښي وګرځوي. يا په ديني احکامو کښي د تحريف او تبديل اميدونه ولری. نن تاسی ته یو کامل او مکمل دین دررسیدلی دی، چه وروسته په هغه کښی د هیڅ یو قسم ترمیم ضرورت او امکان نشته. د الله جل جلاله انعام پر تاسی پوره شوی دی، چه وروسته له دى نه ستاسى له طرفه د هغه د ضائع كيدلو هيڅ انديښنه نشته. پاک الله تر ابده پورى هم دا د اسلام دین ستاسی دیاره غوره کړی دی، نو ځکه وروسته له دی نه د کوم ناسخ د راتللو احتمال

هم نه دی پاتی په داسی حالاتو کښی تاسی ته هیڅ سبب او دلیل نشته، چه له کفارو ځنی وویریږئ ولی چه کفار تاسی ته هیڅ نقص او تاوان نشی دررسولی. هو! د هغه لوی محسن او حقیقی منعم له قهره او ناراضی ـ څخه تل وویریږئ چه د ده په واک او اختیار کښی ستاسی فلاح او نجاح او ګټه (فائده) او زیان دی. ګواکی په ﴿ فَلاَعْتُوهُورُاغْتُونِ ﴾ کښی ئی په دی مطلب تنبیه فرمایلی ده چه وروسته له دی نه مسلمانانو ته د کفارو له لوری تر هغه وخت پوری هیڅ ویره او اندیښنه نه ده پکار، تر څو چه په دوی کښی د الله جل و علا شانه ویره، او د تقویٰ شان موجود وی، له «الیوم» ځنی دلته یوه معینه ورځ نه ده مقصود، بلکه حاضره زمانه، او ورپوری متصلی راتلونکی زمانی مقصد دی. او ځینی تری یوم النزول (مرادوی) چه هغه د هجرت د نهم کال د ذالحجی د نهمی نیتی د جمعی او عرفی مازدیگر ؤ چه هغه ته حج اکبر او حجة الوداع هم وائی.

#### الْيُؤِمَ الْمُلْتُ لَكُمُ دِيْنَكُمُ

نن ورځ مکمل (پوره) کړ ما تاسي ته دين ستاسي (اصولاً او فروعاً)

تفسیر: یعنی د ده په اخبارونو او قصصو کښی پوره صداقت ، او په بیان کښی ئی پوره تاثیر، په قوانینو او احکامو کښی ئی پوره اعتدال شته. هغه حقائق چه په پخوانیو کتابونو او نورو آسمانی ادیانو کښی محدود او ناتمام وو، د هغوی تکمیل او تعمیم هم دی قیم دین سره وکړ شو هغه احکام چه کتاب الله او د رسول الله سنتو د «حل» او «حرمت» او نورو احکامو په نسبت تنصیصاً یا تعلیلاً صادر کړی دی، د هغوی اظهار او ایضاح خو همیشه کیږی لیکن د زیادت یا قلت یا د ترمیم گنجائش یکښی له سره نشته

#### وَآتُهُمُتُ عَلَيْكُمُ نِعُمَّتِي

او تمام (پوره می کړ پر تاسی (ای مؤمنانو!) نعمت (د دین په اکمال)

تفسیر له گردو (ټولو) څخه لوی احسان خو هم دا دی چه اسلام غوندی یو مکمل او ابدی قانون او د خاتم الا نبیاء صلی الله علیه وسلم په شان یو لوی (نبی) ئی تاسی ته مرحمت فرمایلی دی. برسیره په دی ئی د اطاعت او استقامت توفیق هم دربښلی دی. د روحانی غذاگانو او د دنیوی نعمتونو دسترخوان ئی تاسی ته غوړولی دی. د قرآن کریم د حفاظت او د اسلام غلبی او د عالم د صلاح سامان ئی درمهیا کړی دی.

#### ورضيت لكو الرسكام ديناء

او غوره کړ ما تاسی ته اسلام له جهت د دین (ډیر پاکېزه په ټولو ادیانو کښي)،

تفسیر پیعنی له دی عالمگیر او مکمل دین څخه پرته (علاوه) د بل کوم دین انتظار ایستل بی عقلی او حماقت دی. اسلام ، تفویض او تسلیم سره مرادف دی. ما سوا له اسلامه د مقبولیت او نجات بله وسیله او لاره نشته.

تنبیه: دغه د ﴿ اَلْیَوَمَاکَمُوْمِیَکُوْ ﴾ الآیة ـ آیت نازلول هم د لویو نعمتونو له جملی څخه یو نعمت دی. نو ځکه ځینو یهودانو د حضرت عمر فاروق رضی الله عنه په حضور کښی عرض وکړ «یا امیر المؤمنین!» که دا آیت پر مونږ نازل شوی وی نو مونږ به ئی «یوم النزول» د خپل ځان دپاره اختر ګرځولی وی حضرت عمر فاروق رضی الله تعالیٰ عنه وفرمایل «په هغی ورځی کښی چه دا آیت نازل شو پر مونږ مسلمانانو دوه اخترونه سره جمع شوی وو» دا آیت د هجرت په (۱۹) کال د «حجة الوداع» په موقع د عرفی او جمعی په ورځی د مازیګر په وخت په داسی حالت کښی نازل شو ، چه د «عرفات» په میدان کښی د نبی کریم صلی الله علیه و علیٰ داسی حالت کښی نازل شو ، چه د (عرفات» په میدان کښی د نبی کریم صلی الله علیه و علیٰ او ابرار رضی الله تعالیٰ عنهم اجمعین سره راتول شوی وو، وروسته له دی نه رسول الله مبارک فقط او ابرار رضی الله تعالیٰ عنهم اجمعین سره راتول شوی وو، وروسته له دی نه رسول الله مبارک فقط (۱۹) یا (۸۱) نوری ورځی په دنیا کښی تشریف درلود (لرلو).

#### فَمَن اضُطْرٌ فِي مَعْمُصَةٍ عَبُرِمُتَجَانِفٍ لِإِثْرِ فِإِنَّالِهُ عَفُورُلَّحِيرُ اللهُ عَفُورُلَّحِيرُ

نو هر څوک چه اړ شو (خوراک د حرام شي ته) په سخته لوږه کښي حال دا چه نه وي مائل ګناه ته (په خوراک زیات له کفافه یا د لذت له پاره) پس بېشکه الله ښه مغفرت کوونکي دی (د خطیاتو) ډیر رحم والا (چه نه ئي نیسي په دغه خوراک)

تفسیر: یعنی د حلالو او حرامو قانون خو مکمل شوی دی، اوس په هغه کښی هیڅ ډول (طریقه) تغییر او تبدیل نشی کیدی. هو! مضطر چه د لوړی او تندی له شدته بی تابه او ناچاره شوی وی، که حرام شی وخوری، یا ئی وڅښی، او خپل ځان له هلاکت څخه پر وژغوری (وساتی)، په دی شرط چه د ضرورت له مقداره متجاوز نشی ، او لذت تری مقصود نه وی (غیر باغ و لا عاد) نو حق تعالیٰ به دا د حرامو تناول په خپل فضل او مهربانی سره ورمعاف کړی. کواکی هغه شی خو همغسی حرام پاتی دی، مگر هغه سړی چه د دی حرامو خوړونکی او څښونکی وی، د

الله تعالیٰ په نزد مجرم نه ګاڼه کېږی دا هم د نعمت د اتمام یوه نوعه ده.

#### بَيْنُكُونَكَ مَاذَ ٱلْحِلَّ لَهُمْ قُلْ الْحِلَّ لَكُمُ الطِّيبَاكُ

پوښتنه کوی دوی له تانه (ای محمده!) چه کوم شی حلال کړی شوی دی دوی ته؟ ووايه حلال کړی شوی دی تاسی ته طیبات (پاک شیان)

تفسیر: په ړومبی آیت کښی د حرامو شیانو بیان وشو. نو په طبیعی ډول (طریقه) سره داسی یو سؤال پیدا کېږی، چه حلال شیان کوم کوم دی؟ نو ځواب ئی ورکړ شو ، چه د حلالو دائره خو ډیره وسیعه ده، هغه شیان پریږدی چه به هغو کښی دینی یا بدنی نقصانونه دی، نور د دنیا ګرد (تول) پاکیزه او ستره شیان حلال دی. څرنګه چه د ښکاری ساکښانو (ذی روحو) په نسبت ځینو خلقو په خصوصیت سره پوښتنی کړی وی، نو ځکه د دی آیت په راتلونکی برخه کښی ئی د هغه څه تفصیلات هم راښولی دی.

## وَمَاعَلَمُنُونِ مِنَ الْجَوَارِحِ مُكِلِّدِينَ تُعَلِّمُونَهُنَّ مِمَّاعَكُمَكُو اللهُ فَكُلُوا مِمَاعَكُمُ وَاذْكُرُوا اللهِ عَلَيْهُ

او (حلال کړی شوی دی تاسو ته ښکار د) هغه چه ښوونه کړی وی ورته تاسی له (ټولو اقسامو) ښکار کونکو (حیواناتو یا مرغانو) څخه چه ښوونه کوونکی اوسئ تاسی (په ښکار ځغلولو د دوی) چه ښوونه وکړئ تاسی ورته له هغه نه چه ښوولی دی تاسی ته الله پس خورئ تاسی له هغه ښکاره چه نیولی وی تاسی ته (له انعامو او طیورو نه) او یادوئ تاسی نوم د الله په هغه (ښکاری حیوان کله چه ښکار ته ئی لېږئ !(یا) او یادوئ تاسی نوم د الله په (حلالولو د) هغه (ښکار کښی که ژوندی مو مینده کړ).

تفسیر: د ښکاری سپی او باز او نورو ښکار کوونکو ساکښانو (ذی روحو) ښکار په دی شرطونو سره حلال دی

۱. د ښکار کوونکو ساکښ (ذی روح) ښه روږدی (عادت) کول، چه تعلیم ئی موندلی وی.۲. یر ښکار باندی خوشی کړ شی.

۳. په همغه طریقه سره تعلیم ورکړی شوی وی، چه په شریعت کښی د اعتبار وړ (لائق) وی یعنی
 سپی او نورو ته داسی تعلیم ورکړی شوی وی. چه ښکار ونیسی، او همغسی ئی خپل خاوند ته

وروړی، او وئی نه خوری، او باز ته داسی تعلیم ورکړی شوی وی، چه د بلنی په وخت کښی خپل خاوند او بلونکی ته ژر بیرته ورشی که سپی ښکار په خپله وخوری یا باز چه په بلنه سره بیرته رانشی، نو داسی فهمېږی کله چه دوی د خپل خاوند په بلنه بیرته نه راځی او د ده په خوله نه کیږی نو هغه ښکار هم د خپل خاوند دپاره نه، بلکه خپلو ځانونو ته ئی کړی دی حضرت شاه صاحب د هم دی په نسبت لیکلی دی «کله چه هغه د بنیادم څخه خوی زده کړی دی، نو ګواکی بنیادم هغه ښکار ذبح کړی دی.»

٤- د خوشی کولو په وخت کښی د الله تعالیٰ نوم یاد کړ شی! یعنی بسم الله ووایی! او ورخوشی
 ئی کړی، د دی څلورو واړو شرطونو تصریح خو په قرآنی نص کښی شوی ده.

ه ـ شرط چه زموند امام ابوحنیفه رحمة الله علیه په نزد معتبر دی هغه دی چه ښکاری ساکښ (ذی روح) هغه ښکار داسی زخمی کړی، چه تری وینه وبهیږی د دی په لوری د (جوارح) لفظ د خپل (جرح) د مادی په اعتبار مشعر دی که له دی شرطونو څنی یو شرط هم مفقود شی ، نو هغه ښکار چه ښکاری ساکښ (ذی روح) وژلی وی حرام دی. هو اکه مړ شوی نه وی او ذبح کړ شی. نو د ﴿ وَمَا اَكُلُ السَّنُهُ اِلْمَا اَلْمَا اِلْمَا اِلْمَا اِلْمَا اِلْمَا اِلْمَا اِلْمَا اَلْمَا اِلْمَا الْمَا الْمَا اِلْمَا اِلْمَا اِلْمَا اِلْمَا الْمَا اِلْمَا اِلْمَا الْمَا اِلْمَا اِلْمَا اِلْمَا اِلْمَا اِلْمَا الْمَالِمِ الْمَالَالِمَ الْمَالَامِ اِلْمَالَامِ اللَّهِ الْمَالَامِ الْمَالَامِ الْمَا اِلْمَالَامِ الْمَاكِمِ الْمَالَامِ اللَّهِ الْمَالَامِ الْمَا الْمَالَامِ الْمَالَامِ الْمَالَامِ الْمَالَامِ الْمَالَامِ الْمَالَامِ اللَّهِ الْمَالَامِ اللَّهِ الْمَالَامِ اللَّهِ الْمَالَامِ الْمَالَامِ اللَّهِ الْمَالَامِ الْمَالِمُ الْمَالْمَ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالْمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالْمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالْمِ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَال

#### وَاتَّقَوُ اللهُ أِنَّ اللهُ سَرِيْعُ الْحِسَابِ ٥

او ویریږئ تاسی له الله بیشکه چه الله ډېر چابک دی حساب (د ده چه ډیر ژر د ګردو (ټولو) مخلوقاتو حساب خلاصوی)

تفسیر: یعنی په هر حالت کښی له الله تعالی څخه وویریوئ! چه چیری د «طیبات» په استعمال او د ښکار او د نورو شیانو د منتفع کیدلو په وخت کښی له شرعی حدودو څخه متجاوز نشئ! څکه چه عموماً بنیادم په دنیوی لذاتو کښی ډوب او په ښکار او نورو مشاغلو کښی مشغول او بوخت (لګیا) او له الله جل جلاله او آخرت څخه غافلېږی نو ځکه د تنبیه ضرورت پیدا شو چه الله تعالیٰ له یاده مه باسئ! او د حساب ورځ مه هیروئ! چه ژر رسیدونکی ده. د الله تعالیٰ انعامات او ستاسی د شکر ګزاری موازنه او د عزیز عمر د یوی یوی شیبی (ساعت) حساب هم کیدونکی دی.

### ٱلْيُؤَمِ الْحِلَّ لَكُوْ الطَّلِبِّلْتُ وَطَعَامُ الَّذِيْنَ أُوْتُو الْكِيْبُ حِلْ الْيُوْمِنِ الْمُؤْمِنَةِ وَالْمُحْمَنَتُ مِنَ الْمُؤْمِنَةِ وَالْمُحْمَنَّةُ لَكُوْرُ فَعَامُكُمُ وَالْمُحْمَنَّةُ مِنَ الْمُؤْمِنَةِ وَالْمُحْمَنَّةُ

## مِنَ الَّذِيْنَ اُوْتُوا الْكِتَبَمِنُ قَبُلِكُمْ اِذَ التَّيْتُمُوُهُنَّ اُجُورَهُنَّ الْمُورَهُنَّ الْمُورَةُ فَ الْمُورِهُنَّ الْمُورِينَ الْمُحْدِينَ وَلَامُتَّخِذِي كَاخُدانٍ وَمَنَ يَكُفُرُ عِلَيْهِ مِنَ الْمُحْدِينَ فَقَدُ حَبِطَ عَمَلُهُ وَهُو فِي الْاِخِرَةِ مِنَ الْخُيرِينَ فَ

نن ورځ حلال کړی شوی دی تاسی ته ټول طیبات (پاکیزه شیان) او (هر قسم) طعام د هغو کسانو چه ورکړی شوی دی دوی ته کتاب حلال دی تاسی ته او (هر قسم) طعام ستاسی حلال دی دوی ته او (حلالی دی تاسی ته بی میړه ۔ بی خاوند) پاک لمنی اصیلی ښځی له مومنانو ښځو څخه او پاک لمنی (بی میړه ۔ بی خاوند) اصیلی ښځی له هغو کسانو چه ورکړی شوی دی دوی ته کتاب له تاسی په خوا کله چه ورکړی دغو (ښځو) ته مهرونه د دوی (ای میړونو (خاوندانو) د نکاح د قید راوړلو له پاره) حال دا چه نکاح کوونکی یئ تاسی نه زنا کوونکی (ښکاره) او نه نیوونکی د یارانو (په پته سره)، او هر څوک چه کافر (منکر) شو په ایمان (او مؤمن به شیانو) پس په تحقیق ضائع (باطل) شو عمل د ده او دی به آخرت کښی له زیانکارانو ځنی وی.

پرته (علاوه) له پاکلمنی ځنی د بل چا سره نکاح نه تړله کیږی.

د کتابیانو له یوه مخصوص حکم سره ئی بل مخصوص حکم هم بیان کړ. یعنی له کتابی ښځی سره نکاح تړل په شریعت کښی جائز ، او له مشرکی سره ناروا دی، لکه چه په دوهم جزه د المقرة په (۲۲۱) آیت ۲۷ رکوع کښی مو وارتتگوه النتورکټ څو څو تن نه ولوست ، مگر دا خبره په یاد ولرئ چه زمونډ په زمانه کښی «نصاری» عموماً په نامه «نصاری» پاتی دی په دی نصرانیانو کښی زیاتره داسی کسان دی، چه نه پر کوم آسمانی کتاب قائلان دی ، نه الله جل جلاله منی، نه رسول، نه مذهب لری، نو ځکه د اهل کتابو اطلاق پر دوی نه شی کیدی. له نا د دوی په مذبوحو او ښځو باندی هغه احکام نه مرتب کیږی، چه د حقیقی کتابیانو په ذبائحو او ښځو مرتب دی. دا خبره دی هم په نظر کښی وی! چه د یوه شی د حلالیدلو دا معنی ده، چه پکښی فی حد ذاته د تحریم کومه وجه نه وی، لیکن که خارجی اثرات او حالات داسی وی، چه له هغه حلال شی څخه په ګټه (فائده) اخیستلو کښی د ډیرو محرماتو ارتکاب واقع کیږی بلکه په کفر کښی د مبتلا کیدلو احتمال هم وی، نو له هسی حلال شی څخنی د ګټی (فائدی) اخیستلو اجازه نه ورکوله کیږی په موجوده زمانه کښی له یهودو او نصاراؤ سره خوړل و څښل ، او بی له ضرورته اختلاط او ګډون کول او د دوی د ښځو په جال کښی څان بندول، هسی خطرناک او ویروونکی نتائج لری، چه هغه د هیچا له نظره پټ نه دی. نو د داسی بدی. واو بی دینی له اسبابو، او ذرائعو څخه هرومرو (خامخا) اجتناب په کار دی!

گواکی په دغه آیت کښی دی لوری ته اشاره شوی ده چه نکاح یو ظاهری قید دی لیکن دا قید له هغو آزادیو او هوس چلولو څخه بهتر دی چه د هغه په طلب کښی د څاروی په څیر انسانان د ازدواج سلسله له سته او بیخه باسی او بیخی ئی فنا او معدوم کول غواړی.

﴿ وَمَنْ يَكُثُرُ بِالْإِيْدَانِ فَقَدُحَيِطَ عَمَلُهُ ﴾ تحدید خورا (ډیر) مناسب او پر خپل ځای کښی دی. دا زما خیال دی باقی حضرت شاه صاحب وائی «اهل کتاب ئی له کفارو څنی په دوه حکمو کښی

مخصوص کړل چه دا يوازی په دنيا کښی دی او په آخرت کښی د هر کافر حال خراب دی، اګر که نيک عمل ئی هم کړی وی خو هغه نه قبليږي.

#### بَايَهُا الَّذِينَ امَنُوٓ الدَّاقَمُ تُمُو اللَّالِوَ فَاغُسِلُوْا الصَّلُوةِ فَاغُسِلُوْا الْكَالُورِ الْكَا وُجُوْهَكُوْوَ اَيْدِيكُوْ الْكَالْمَرَافِقِ وَامْسَعُوابِرُءُوْسِكُوْ وَارْجُلُكُوْ اِلْكَالْكَعْبَيْنِ \*

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو!) کله چه پاخیږئ تاسی لمانځه ته (او بی اوداسه یئ) نو ووینځئ تاسی مخونه خپل او لاسونه خپل تر څنګلو پوری (سره له څنګلو) او مسح وکړئ تاسی په سرونو خپلو او (ووینځئ تاسی) پښی خپلی تر پرکیو پوری (سره له پرکیو)،

تفسیر: هغه عظیم الشان احسان چه به محمدی امت باندی شوی دی د هغو د بیاناتو له آورېدلو څخه وروسته د یوه شریف او حق پیژندونکی مؤمن زړه د شکرګزاری او وفاداری. له اظهاره او جذباتو څخه ډکیږی او په فطری ډول (طریقه) دا غواړی چه د هغه حقیقی منعم په لوی دربار کښی لاس په نامه حاضر شی، او د عجز او نیاز وچولی (تندی) پر ځمکه ورته کیږدی او د خپل انتهایی عبودیت او د عبودیت د امتثال عملی ثبوت وروړاندی کړی، نو ځکه د الله جل جلاله له جانبه ارشاد وشو کله چه تاسی اراده لرئ چه زمونږ پاک دربار ته راحاضر شئ! یعنی لمانځه ته با څيږي نو خپل ځانونه پاک او صاف کړئ! او بيا راشئ! د اوداسه له دي آيت څخه يخوا د هغو دنیوی لذائذو او طبعی مرغوباتو ځنی د تمتع اجازه چه به ړومبی آیت کښی ورکړی شوی ده (یعنی طیبات او محصنات) دغه شیان تر یوه حده پوری انسان له ملکوتی صفاتو څخه لری او بهیمی لوازمو سره نژدی کوونکی دی او ټول احداث (د اوداسه او غسل موجبات) د هم دوی له استعماله د لارمی نتیجی یه ډول (طریقه) بیدا کیږی نو ځکه ئی وفرمایل کله چه له نفسانی مرغوباتو څخه راګرځځ ! او زمونږ د دربار په لوری د راتلو قصد کوئ! نو ړومبی د بهیمیت له اثراتو او له «اکل» او له «شرب» او له نورو مکدراتو څخه چه ستاسي په وجود کښي پيدا کيږي یاک او ستره شع! دا یاکی له اوداسه او غسل څخه مینځ ته راځی نه یوازی دا چه په اوداسه سره د مؤمن بدن یاک او صاف کیږی بلکه څه وخت چه مؤمن سم د فقهی د کتابونو له ښوونی سره په اخلاص اودس کوی نو د اوداسه د اوبو له څاڅکو سره د ده ګناهونه هم لری کېږی. ﴿ إِذَا قُمْتُو إِلَى الصَّالِةَ ﴾ كله چه پاڅيږئ تاسي لمانځه ته يعني كه له خوبه پاڅيږئ يا دنيوي مشاغلو عُني لاس وباسع او لمانعه ته ولاړ شي، نو ړومبي اودس وکړئ! ليکن اودس کول هلته ضرور دى چه سړی اودس ونه لری د دی آیت په آخر کښی د دی احکامونو هغه غرض او غایبی څخه چه په ﴿ وَلَٰكُنْ يُرِّبُكُ لِيُطْقِرَاكُمُ ﴾ كښى فرمايلى شوى دى معلوميږى چه د لاسونو، خولى، او نورو اعضاؤ د وینځلو وجوب د دی دپاره دی چه حق تعالیٰ تاسی یاک کړی او په خپل دربار کښی تاسی ته ځای درکړی نو که دا پاکی لا له پخوا څخه حاصله وی او د اوداسه کوم ماتوونکی شی په مینځ کښی پیښ شوی نه وی نو د پاکو اندامونو د بیا پاکولو هیڅ ضرورت نیشته بلکه د هغه په ضروری کولو سره په «امت» باندی حرج پېښیږی چه د هغه نفی په ﴿ مَایُرِیُّهُاللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُوْشِنُ حَرِيم ﴾ كسى كړى شوى ده. هو اكه زيات نظافت ، نورانيت او نشاط حاصلولو دیاره نوی اودس وکړی شي نو مستحب دی، ښايي د هم دی له امله (وجي) په ﴿ إِذَا ثُمُثُوُّ إِلَى الصَّادِةِ فَاغْسِلُوٓا وُمُجُوِّقُلُو ﴾ كښى د كلام سياق داسى ايښود شوى وى چه له هغه څخه هر ځلی د لمانځه د تللو دپاره په هر وخت کښی د نوی اوداسه کولو ترغیب کیږی. ﴿ وَامْسَهُوارِيُومُكُمْ ﴾ او مسح وكرئ تاسى په سرونو خپلو» يعنى لوند لاس پر سر باندى راكاږئ! له نبى كريم صلى الله عليه وسلم څخه په ټول عمر كښى د ناصيى له مقداره لږ مسح نه ثابتیږی د ناصیی مقدار د سر د څلورمی برخی اندازی ته نژدی ده. موند حنفیان هم دی قدر «مسحى» ته فرض وايو، د نورو اختلافاتو او د دلائلو د تفصيلاتو د تحرير دا موقع نه ده. ﴿ وَالْتِكْلُوْ إِلَى الْكَمْيَيْنِ ﴾ او ووينځئ تاسى پښى خپلى تر بړكيو پورى» شيخ الهند پخوا له پښو څخه د (په) د لفظ د نه ليکلو سره يوه نهايته لطيفه اشاره وکړه چه د «ارجلکم» معطوف عليه مغسولات دی. يعني همغسي چه د مخ او د لاسونو د وينځلو حکم دی پښي دی هم تر بر کیو پوری ووینځلی شی او د سر غوندی مسح ورته کافی نه ده لکه چه زمونږ «اهل السنت والجماعة» پری اجماع کړی ده او له ډيرو احاديثو څخه هم دا ثابته شوی ده چه که په پښو موزی نه وی نو وینځل ئی فرض دی. (مګر پر بوټونو) او موزو سم له هغو شرائطو چه په فقهی کتابونو کسی مذکور دی مقیم لره یوه شپه او ورځ او مسافر لره تر دری شپو او ورځو پوری مسح كول هم روا دى.)

#### وَإِنْ كُنْ تُمْرُجُنْبًا فَأَطَّهُرُوا

او که وئ تاسی جنبان (یعنی په جنابت کښی) نو ښه ځان پاک کړئ!

تفسیر: یعنی له جنابت محنی د پاکیدلو دپاره یوازی د هم دی محلورو واړو اعضاؤ وینځل او مسح کول کافی نه دی بلکه د بدن تولی سطحی ته تر هغو محایونو پوری چه د اوبو رسونه ورته بی له ضرره ممکن وی د اوبو رسونه ضروری ده د هم دی له امله (وجی) موند احناف په غسل کښی مضمضه او استنشاق هم فرض بولو. یعنی په غسل کښی د خولی او پوزی وینځل ضروری ګڼو. حال دا چه په اوداسه کښی د هغو وینځل فرض نه بلکه سنت دی.

# وَإِنَّ كُنْتُمُ مَّرُضَى اَوْعَلَى سَفَرٍ اَوْجَاءُ اَحَكُمِّ نَكُمُ مِّنَ الْغَالِطِ اللَّهُ الْخَالِطِ الْكَالْمُ الْفَالْمِينَ الْغَالِطِ الْكَلْمُ الْفَالْمُ الْمَاءُ فَتَكَيَّةً مُوَاصِعِينَا اللَّهُ الْمُسَكُولِ الْمُحَالِقُ الْمُسْتَكُولِ الْمُحَالِقُ الْمُسْتَكُولِ الْمُحْوَالِي اللَّهُ مِنْهُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ اللْمُ الللِمُ الللْمُ الللِمُ اللْمُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُلْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُ الللْمُ اللْمُلْمُ اللْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ

او که وئ تاسی مریضان (رنځوران او اوبه درته مضری وی) یا په سفر «کښی وئ» یا راغی یو له تاسی له ځایه د بولو څخه (یعنی بی اودسه شوئ) یا جماع وکړئ تاسی له ښځو سره نو ونه مومئ تاسی اوبه نو قصد وکړئ تاسی د خاوری پاکی نو (ووهی لاسونه دوه ځلی پر ځمکه او) ومښئ تاسی (دا لاسونه) په مخونو خپلو او لاسونو خپلو له هغی (خاؤری) څخه،

تفسیر: یعنی که تاسی ته د مرض له سببه د اوبو استعمال مضر وی، یا اوبو ته ورتلی نشئ! یا په مسافری کښی د کفایت په اندازه اوبه ونه مومئ! یا مثلاً څوک د حاجت له قضاء څخه راشی او اودس کولو ته ئی ضرورت پیښ شی یا د جنابت له وجی د غسل حاجت ورته پیښ شی، مگر له کومی وجی د اوبو په حصول یا استعمال قادر نه وی (یعنی یا تری یوه کروه لری وی یا د دښمن یا د غلو یا د لیوانو ویره وی یا د کوهی بوکه او رسئ. نه وی یا اوبه خرشیږی او پیسی نه وی، نو په دی صورتونو کښی د اوداسه یا د غسل په ځای دی تیمم وکړی) د اوداسه او غسل په تیمم کښی هیڅ فرق نشته، ځکه د تیمم له مشروعیت څخه چه کوم غرض دی هغه په هر صورت کښی په یو شان حاصلیږی د تیمم اسرار او مسائل او د دی آیت تفسیر په (ه) جزء د النسآء په (۱۳) آیت (۷) رکوع کښی مفصل بیان شوی دی.

تنبیه: ﴿ اَوْلْسَدُتُو اللّهَ تَعَالَىٰ عنه ترجمه چه په جماع سره شوی ده ، د ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه او ابو موسیٰ اشعری رضی الله تعالیٰ عنه له تفسیر سره موافقه ده . چه ابن مسعود رضی الله تعالیٰ عنه هم هغه سکوتاً منلی ده . (کمافی البخاری) مغفور شیخ الهند د ﴿ فَتَیَهَّمُوا ﴾ په ترجمه کښی د «قصد وکړئ! ایپه ویلو سره دی ته اشاره کړی ده چه د اصلی لغت په اعتبار د تیمم په معنی کښی قصد معتبر دی او هم دی لغوی معنی په مناسبت په شرعی تیمم کښی هم قصد یعنی د علماؤ له خوا نیت فرض او ضروری امر گڼلی شوی دی.

#### مَايُرِيُكُ اللهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُهُ مِّنَ حَرَجٍ

اراده نه لری الله (د تطهیر په دی تکلیف کښی پر تاسی دا) چه مقرر کړی

#### پر تاسی څه حرج (تنګوالی یا سختی)

تفسیو: ځکه په هغو احداثو او بی اودسیو کښی چه کثیر الوقوع دی، د ګرد بدن وینځل ئی ضروری ونه فرمایل ، او یوازی د لاسونو، مخ، پښو وینځل او د سر مسح کول ئی فرض کړل ځکه چه د اکثرو متمدنو هیوادونو اوسیدونکی د دغو اندامونو په بربنډ پرېښودلو کښی هیڅ اندیښنه او مضائقه نه کوی تر څو له هغوی ځنی کومه تنګی او دقت پیښ نشی. هوا د «حدث اکبر» یعنی «جنابت» د ازالی دپاره چه کله کله پیښیږی ، او په دغه حالت کښی د نفس ویښول او د ملکوتی صفاتو په لوری د هغه خوځول یوی فوق العاده تنبیه ته ضرورت لری نو د ګرد(تول) بدن وینځل ئی فرض کړل. بیا ئی په «مرض» او په «سفر» او نورو حالاتو کښی لړ څه آسانی وفرمایله اول ئی د اوبو په ځای «خاوره» مطهره پاک کوونکی وګرځوله او بل ئی د اوداسه په اعضاؤ کښی تخفیف و کړ یعنی د سر مسح ئی بیخی ساقطه کړه ، او ښائی چه د پښو مسح ئی د دی له امله (وجی) ساقطه کړی وی، چه پښی عموماً په خاورو کښی یا خاورو ته نثودی وی، او د بدن د ګردو (تولو) اعضاؤ په نسبت په ګرد او غبار سره د پښو ککړیدل ډیر زیات وی، نو پر پښو باندی په خاورو سپیره لاس تیرول، تحصیل د حاصل دی. پاتی شوی دوه غضوی لاس ـ او مخ چه د هغو په مسح کولو سره د اوداسه، غسل د دواړو تیمم کیږی.

#### وَالْكِنْ يُرِيدُ الْيُطَهِّى كُوْ وَ لِيُتَوَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَ لَكُمُّ تَتْكُوْنَ ۞

او لیکن اراده لری (الله د دی) چه پاک کړی تاسی (له صوری او معنوی پلیتی نه) او د دی لپاره چه پوره کړی «الله» نعمت (احسان) خپل پر تاسی (په اسلام او د شرائعو په بیان) له پاره د دی چه تاسی شکر ګزار شئ!.

تفسیر: ځکه چه الله جل جلاله په خپله پاک دی او پاکی خوښوی (نو ځکه ئی په عبادت کښی چه د تقرب سبب دی، پاکی شرط کړی ده) په ړومبنی رکوع کښی د هغو لویو نعمتونو بیان شوی ؤ چه د هغو له اوریدلو ځنی د بنده په زړه کښی ځوښ (جوش) پیدا کیږی چه د هغه حقیقی منعم بندګی ته فوراً قیام وکړی نو همغه ئی وروښوده ای مؤمنانو! کله چه زمونډ په لوری راځئ! نو په کومی طریقی سره به خپل ځانونه پاکوئ!؟ او راځئ به!؟ دا ښوونه هم فی حد ذاته یو نعمت دی او په ظاهری بدن باندی له اوبو تیرولو یا په خاورو سره له مسح کولو څخه بنده ته باطنی پاکی ورکول بل نعمت دی، بنده لا د ړومبنیو نعمتونو شکر نه ؤ اداء کړی، او د هغو د شکر د اداء کړی او د هغو د شکر د اداء کولو په قصد ؤ ، چه په دی نویو نعمتونو فائض شو، نو ځکه ارشاد وشو شکرگي

#### وَاذُكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُوْ وَمِيْثَاقَهُ الَّذِي وَاثْقَكُمُ بِهَ ۗ ٓ إِذُ تُلْتُمُوسَمِعْنَا وَاطَعُنَا ۖ وَاتَّقَوُ اللهُ ۚ إِنَّ اللهَ عَلِيمُ إِنِذَاتِ الصَّدُورِ ۞

او یاد کړئ تاسی نعمت (احسان، رحمت) د الله پر تاسی (چه اسلام دی) او (یاد کړئ) عهد محکم د الله هغه (عهد) چه محکموالی کړی دی (الله) له تاسی سره په هغه سره کله چه وویل تاسی واوریده مونږ (وینا ستا) او ومو منه (فرمان ستا) او وویریږئ له الله (په هیرولو د نعمت او ماتولو د بیعت کښی) بیشکه چه الله شه عالم دی په خبرو د سینو (او په حالاتو د زړونو هم)

تفسیر: غالباً دا همغه عهد دی چه په «۳» جزء د «البقرة» په خاتمه په (۲۸۵) آیت ٤٠ رکوع کښی ئی د مؤمنانو له ژبی څخه نقل فرمایلی و، ﴿ وَقَالُواسَمِعُنَا وَالْمُعَنَاعُمُوْرَاتَكَوَرَبُبَا وَالْمُوسُورُ کله چه اصحاب کرام رضی الله تعالیٰ عنهم د محمد صلی الله علیه وسلم پر

مبارک لاس بیعت کاوه ، په دی وخت کښی ئی هم داسی اقرار کاوه ، چه «موند له خپل توان سره سم ستاسی هره خبره اورو . او منو ئی برابره ده چه هغه ځموند له طبیعت سره موافقه وی او که مخالفه .) دا خو عمومی عهد ؤ وروسته له دی اسلام د ځینو ارکانو له حاله سره مناسب د خپلو نورو اهمو شیانو په نسبت خصوصی عهد هم له دوی ځنی اخیست کیده . گواکی د (الاتعام) د سورت په شروع کښی چه و آوقوالپالتُقود کې ئی فرمایلی ؤ . ورسته له هغه د زیاتو احساناتو ذکر ئی وفرمایه ، چه د هغو له اوریدلو څخه د ایفا ی بالعهد لا ترغیب کیږی . بیا ئی همغه اصلی سبق را په یاد کړ . (ځینی وائی چه له دغه عهد څخه د لیلة العقبه یا بیعة الرضوان عهد مراد دی .)

یو شریف او حیادار سری باید د خپل لوی منعم په مخ کښی سر ښکته کړی ! د مروت او شرافت او د راتلونکو زمانو د مزیدو احساناتو توقع او اقتضاء هم داسی ده چه بنده دی د حقیقی منعم د فرمان بیخی تابع شی، خصوصاً چه په خپله ژبه ئی د اطاعت او وفاداری پوخ عهد او اقرار هم کړی وی. امکان لری چه سری د الله تعالیٰ د زیاتی مهربانی له لیدلو څخه مغرور شی، او د الله

تعالیٰ د دی نعمتونو قدر او د خپل قول او اقرار څه پروا ونه کړی نو ځکه ئی وفرمایل «تل له الله تعالیٰ څخه وویریږئ!» چه هغه د سترګو په رپ کښی دغه ګرد (ټول) نعمتونه له تاسی څخه بیرته اخیستی شی ـ او د ناشکری ـ او بد عهدی ـ په سزا کښی ډېره نیونه او پوښتنه هم کولی شی. په هر حال د مروت ، د شرافت ، د امید ، د خوف او د هر شی تقاضاء هم دا ده چه مونږ د الله تعالیٰ په مخلصانه اطاعت او وفا کښی خپل پوره چمتووالی (بیداری) او تیاری څرګند کړو ځکه چه پاک الله علیم بذات الصدور دی مونږ هر څه چه کوو دی زمونږ په اخلاص یا نفاق او ریاء یا د زړه په نیاز باندی په ښه ډول (طریقه) پوهیږی یوازی د ژبی په دی تشه وینا سره چه شیمتناوآهکینا په ووایو نو په دغه رسمی او ظاهری نمایش او شکر ایستلو سره مونږ الله جل جلاله نشو خطا ایستلی.

#### لَيَايُّهُا الَّذِينَ الْمَنْوَا كُونُوْا قَوْمِينَ بِلَّهِ شُهَدَاءَ بِالْقِسْطِ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو!) اوسئ تاسی محکم ولاړ (په حق باندی) له پاره د الله (اوسئ تاسی!) شاهدان په قسط (عدل او انصاف) سره

**تفسیر:** له دی نه پخوا ئی په ړومبنی آیت کښی مؤمنانو ته د حق تعالیٰ د احساناتو او د دوی د عهد او د پیمان د یادولو حکم راکړی ؤ. دلته دا راښیی چه یوازی په ژبه سره ئی یادول نه دی په کار. بلکه په عملي رنګ له دوی ځنې د هغو ثبوت مطلوب دی، په دی آیت کښې په دی باندی تنبیه ورکړی شوی ده . که تاسی د الله تعالیٰ بیحسابه احسانات او خپل عهد او اقرار نه دی هیر کړی، نو لاژم دی چه د هغه حقیقی محسن د حقوقو په ادا یکولو کښی خپل عهد رښتيا کړئ ! او د هغه ريښتين عهد ايفاء او د هغه عملي ثبوت ورښولو ته هر وقت ملاتړلي اوسئ او هر کله چه کم حکم د دی حقیقی منعم او مالک جل جلاله له یلوه تاسی ته درورسیږی فوراً د ده د حكم د تعميل له ياره ولاړ شئ! او د الله تعالىٰ د حقوقو له ادا. كولو سره، د مخلوقاتو د حقوقو په اداء کولو کښي هم پوره جداوجهد او اهتمام وکړئ ! لکه چه په «قوامين لله» کښي د حقوق الله او یه «شهداء بالقسط» کښی د حقوق العباد یه لوری اشاره ده. هم داسی یو آیت یه (ه) جزء د «النسأء» به (۱۳۵) آیت (۲۰) رکوع کښي تیر شوی دی، چه د دی دواړو په مینځ کښي فقط دومره فرق شته چه هلته «بالقسط» ئې له «لله» څخه مقدم کړي دي او ښائي چه وجه ئى دا وى چه هلته د «حقوق العباد» ذكر له اوله جريان درلود (لرلو). او دلته له يخوا راهيسى د «حقوق الله) تاکید جریان لری، نو یه دی ملاحظه هلته د «بالقسط» او دلته د «لله» تقدیم مناسب شو برسیره پر دی دلته یه لحاق کښی له مبغوض دښمن سره د معاملی کولو ذکر دی چه له هغه سره د «قسط» تذکر ضرور دی او هلته د سورت «النساء» د آیت یه لحاق کښی د

محبوبو شیانو ذکر دی نو ځکه هلته له ګردو (ټولو) ځنی محبوب د پاک الله د ذکر تذکر شوی دی

#### وَلَا يَجُرِمَنَّكُمُ شَنَانٌ قَوْمِ عَلَى ٱلاَّتَعُابِ لُوَّا \*

او نه دی باعث کړی تاسی دښمنی د یوه قوم په دی باندی چه عدل انصاف به ونه کړئ تاسی،

تفسیر: د «عدل» معنی دا ده چه له بل چا سره بی له افراطه او تفریطه همغسی معامله وکړئ چه هغه واقعی د هغی وړ (لائق) او مستحق وی. د عدل او د انصاف تله ښائی داسی سمه او برابره وی چه نه خورا (ډیر) سخته دښمنی وکولی شی چه د هغی یوه پله درنه کړی.

#### ٳڠؙۑؚڵؙٷٳ<sup>ؾ</sup>ۿؙۅؘٲڨٝۯؙۘۘۘٛٛ۠ٛڔڸڷۜۜڠؖۅ۬ؽ<sup>ۮ</sup>

عدل (انصاف) وکړی تاسی!، هم دا (عدل) ډیر نژدی دی تقوی (پرهیز گاری) ته

تفسیو: «تقویٰ» د هغه معنوی کیفیت نوم دی چه د هغو شیانو له اجتناب او محان ژغورنی (ساتنی) محنی حاصلیږی چه شرعاً مهلک یا په کومه درجه سره مضر وی، او یو خاص نورانی کیفیت دی چه د انسان په زړه کښی راسخیږی. د «تقویٰ» د تحصیل نژدی او لری اسباب ډیر دی. ګرد (ټول) حسنه اعمال او د خیر خصال «د تقویٰ» له اسبابو او معداتو محنی شمیرلی شی! لیکن معلومیږی چه «عدل» او «قسط» یعنی له دوسته او دښمنه سره یو شان معامله کول. او د حق په معامله کښی د محبت او عداوت د جذباتو تر تاثیر لاندی نه راتلل. د «تقویٰ» د حصول د خورا (ډیر) مؤثرو او د ډیرو قریبو اسبابو څخه دی. نو ئی ځکه ﴿ آثُرُبُ لِلتَّقُوٰی ﴾ حصول د خورا (ډیر) مؤثرو او د ډیرو قریبو اسبابو څخه دی. نو ئی ځکه ﴿ آثُرُبُ لِلتَّقُوٰی ﴾ وفرمایل. یعنی دا عدل چه حکم ئی ورکړ شو «تقویٰ» ته ډیر نژدی دی، چه د هغه له ممارست او کولو څخه وروسته د «تقویٰ» کیفیت ډیر ژر حاصلیږی.

#### وَاتَّ عُمُوااللهُ أَلَّ اللهَ خَبِيْرُابِمَا تَعُمَلُونَ ٥

او وویریږئ تاسی له الله (نو ظلم مه کوئ!)، بیشکه چه الله ښه خبردار دی په هغو اعمالو چه کوئ ئی تاسی.

تفسیر: یعنی داسی عدل او انصاف و کرئ! چه مخه ئی هیڅ ډول (طریقه) دوستی یا دښمنی نشی نیولی. او د هغه له غوره کولو ځنی انسان په آسانی سره متقی کیدی شی د «تقوی» د حصول یوازنی لار د الله تعالیٰ ویره ده، او د هغه له انتقام څخه خوف دی. او دا خوف د ه او الله خیری کیدی آتفکراون کښی له څو څو ځلی تفکر او مراقبت کولو ځنی پیدا کیږی کله چه د کوم مؤمن په زړه کښی دا یقین مستحضر شی، چه زما هیڅ پټ او ښکاره حرکت او خبره له حق تعالیٰ څخه نه ده پته. نو د هغه په زړه کښی د الله جل جلاله له ویری اضطراب او ریږدیدنه پیدا کېږی، او د هغی نتیجه به داسی شی چه دی به په ګردو (تولو) معاملو کښی د عدل او انصاف لاره غوره کړی. او د الله تعالیٰ د احکامو په امتثال کښی به لکه یو خاص مریی تیار ودریږی بیا په نتیجه کښی ده ته همغه نتیجه او ثمره ور په برخه کیږی، چه د هغه بیان په تیار ودریږی بیا په نتیجه کښی ده ته همغه نتیجه او ثمره ور په برخه کیږی، چه د هغه بیان په هم دغه راتلونکی آیت کښی راځی چه اوس ئی مونږ داسی لولو

#### وَعَكَاللَّهُ الَّذِينَ امَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ لَهُ مُ مَّغُفِرَةٌ وَآجَرُ عَظِيمٌ ١٠٠

وعده کړی ده الله له هغو کسانو سره چه ايمان ئي راوړی دی او کړی ئي دی ښه (عملونه د دی چه مقرر دی) دوی ته مغفرت او اجر ډېر لوی (په جنت کښي)

تفسیر: یعنی نه یوازی دا چه د هغوی هغه قصور به وروبښو چه د بشریت په اقتضاء له هغوی ځنی صادریږی بلکه عظیم الشان اجر او ثواب به هم دوی ته عطا فرمایو.

#### وَالَّذِيْنَ كَفَرُوا وَكَنَّ بُوا رِبَالِيْنَأَا وُلَلِّكَ أَصْحَبُ الْجَحِيْمِ

او هغه کسان چه کافران شوی دی او نسبت د دروغو ئی کړی دی آیاتو زمونږ ته هم دغه کسان دی صاحبان (ملګری د اور) د دوزخ.

تفسیر: د پخوانی ډلی په مقابل کښی د هغی ډلی د سزا ذکر کاوه شی، چه د قرآن کریم صاف او صریح حقائق ئی دروغ بللی دی، یا ئی د هغو دلائلو او علایمو تکذیب کړی دی چه د حق، رښتیا او د یاک خدای جل جلاله لوری ته لار ښوونه کوی.

### ێٵؽؿؙٵ۩ۜٙڹؚؽڹٵؗڡٮؙؙۅٵٲۮ۬ڬۯؙۅۛٳڹۼۘٮٮؘٵۺۨٶ۪ٵؽڬؙۿٳۮ۬ۿڝۜٙۊؘۅٛڞٛٳڽؘؿۺؙڟۅٛٳٙ ٳڸؽڬ۠ڎٳؽڽؽۿؙڂؙٷػڟۜٳڽۑؿۿؙڂٷػڎٷٳؾۜڠ۠ۅٳۺؗ ۅؘٵؘؽٳۺڮڣؙڶؽؾۘٷڴڸٳڷڰۊؙؙڝؚڹٛۊؙؽ۞۫

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) یاد کړئ تاسی احسان د الله (چه) پر تاسی (دی) کله چه قصد وکړ یوه قوم د دی چه راوغځوی دوی تاسی ته لاسونه خپل (او تاسی مړه کړی) نو منع کړل لاسونه د دوی له تاسی څخه، او وویریږئ تاسی (په هیرولو د نعمتونو کښی) له الله څخه، او خاص په الله پس خامخا توکل دی وکړی مؤمنان (چه الله کافی دی په رسولو د خیر او لری کولو د شر کښی)

تفسیر: د عمومی احساناتو له یادولو ځنی وروسته خصوصی احسانات هم را په یادوی. یعنی د مكى معظمي قريشو او د دوى مدد كارانو رسول اكرم صلى الله عليه وسلم ته ربړونه (تكليفونه) وربیښول، او د اسلام د امحا له یاره ئی ډیری پښی او لاسونه وهل. مګر د الله تعالیٰ فضل او رحمت د دوی د هغو چلونو او فریبونو مخه ونیوله نو ښائی چه د دی لوی احسان اثر او نتیجه داسی شی. چه مسلمانان له بری او غلبی میندلو سره خپل دسمنان له هر راز ظلم، تجاوز او تیری ځنی محفوظ وساتی! او د انتقام په ځوښ (جوش) کښی هم د عدل او انصاف له لاری څخه کاږه نشي! لکه چه په پخواني آيت کښي د هغه تاکيد وکړ شو. ممکن دی چه چاته داسي يوه شبهه پیدا شی، چه د داسی معاندو دښمنانو په حق کښی په دی اندازه د رواداری او احسان تعلیم آيا د سياست له اصولو خو به مخالفت نه وي؟ ځکه چه د داسې پوست او نرم سلوک له ليدلو ځنی د مسلمانانو په خلاف د شریرانو او بد باطنانو د جرئت د زیاتیدلو قوی احتمال دی، نو د هغه ازاله ئىي پە 🐞 وَاتَّقُوااللَّهَ وَعَلَىاللَّهُ وَعَلَىاللَّهُ وَعَلَىاللَّهُ وَعَلَىاللَّهُ وَعَلَىاللَّهُ وَعَلَىاللَّهُ وَعَلَىاللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَمَنْ خورا (ډير) لوی سياست «تُقویٰ» او «توکل علی الله» دی. يعنی له الله تعالیٰ څخه ويريدل او پری توکل کول دی له اللہ جل جلاله ځنی د ویریدلو مطلب دا دی چه یه ظاهر او باطن کښی له هغه سره خپله معامله صافه ولرئ! او په هغه عهد او پيمان چه تاسي کړی دی، خپله ټينګه علاقه او يوره وفادارى ورښكاره كړئ! بيا نو لله الحمد له هيچا۔ او له هيڅ لورى ـ هيڅ يوه خطره مونږ ته نشته. په ورستنی ایت کښی زمونږ د عبرت له پاره د داسی یوه قوم ذکر فرمایی چه هغه له الله تعالیٰ څخه بی ویری شوی ؤ ، بد عهدی ـ او غداری ـ ئی کړی وی، او په یای (اخر) کښی په ډيرو بدو ډولونو (طريقو) سره خوار او ذليل شول.

#### وَلَقَدُ أَخَذَالِلهُ مِينَاقَ بَنِي ٓ إِسْرَاءِيكَ

او خامخا په تحقیق اخیستی ده الله وعده محکمه له بنی اسرائیلو (اولادی د یعقوب نه)

تفسیر: دا یوازی د محمدی صلی الله علیه وسلم د امت خصوصیت نه دی، بلکه له نورو امتو ځنی ئی هم داسی عهد اخیستی دی.

وَبَعَثْنَا مِنْهُ وَاثَنَى عَشَرَنَقِيبًا وَقَالَ اللهُ إِنِّ مَعَكُورُ لَكُونَا مِنْهُ وَالْكَيْثُو النَّكُونَا وَالمَّنْتُمُ النِّكُونَا وَالمَّنْتُمُ النِّكُونَا وَالمَّنْتُمُ النِّكُونَا وَالمَّنْتُمُ النَّكُونَا وَالمَّنْتُمُ النَّكُونَا وَالمَّنْتُمُ النَّالَةُ قَرْضًا حَسَنًا لِي مِنْ اللهَ قَرْضًا حَسَنًا لِكُورَ وَلَا دُخِلَتُكُورُ جَلْتُ الْحَرْبُ اللهَ عَنْكُمُ مَنْ اللهُ وَلَا دُخِلَتُكُورُ جَلْتُ مِنْ تَحْدِمُ الْأَنْفُلُ وَلَا مُنْكُمُ اللهُ اللهُ مِنْكُمُ مَنْ تَحْدِمُ اللهُ ا

او ولېږل (مقرر کړل) مونږ له دوی نه دوولس «تنه» مشران (ضامنان د قوم د دوی په وفا د وعدی سره) او وفرمایل الله (اسرائیلو ته) بیشکه زه له تاسی سره یم (په معاونت او نصرت سره،) (او وی فرمایل قسم دی) خامخاکه قائم کړئ تاسی (سم اداء کړئ سره له ټولو حقوقو لمونځ او ورکړئ تاسی زکوة (د اموالو خپلو مستحقانو ته) او ایمان راوړئ (یقین وکړی) تاسی په رسولانو زما او مدد (او تعظیم) وکړئ تاسی د دوی او قرض ورکړئ تاسی الله ته قرض نیک (ښه ورکړه بیمنته بیاحسانه بیضرره د زړه له اخلاصه نو) خامخا لری به کړم زه هرو مرو (خامخا) له تاسی څخه ګناهونه ستاسی او خامخا داخل به کړم هرومرو (خامخا) زه تاسی (هسسی) جنتونو ته چه بهیږی له داخل به کړم هرومرو (خامخا) زه تاسی (هسسی) جنتونو ته چه بهیږی له لاندی د (ونو او ماڼیو د) هغو ویالی، نو هر څوک چه کافر شو وروسته له دی (وعدی) له تاسی نه نو په تحقیق ورکه کړی ئی ده سمه صافه لاره (د

تفسير: د بنى اسرائيلو له (١٢) قبائلو دوولس مشران حضرت موسىٰ عليه وعلىٰ نبينا السلام والصلوٰة غوره کړی وو چه مفسرينو د دوی نومونه هم له (تورات) څخه نقل کړی دی نو پر دوی باندی دا خبره لاژمه وه چه په خپل قوم باندی ئی د عهد په پوره کولو کښی تاکیدونه کړی وی او د دوی د احوالو کتنه او مراقبت ئی کولی او عجیب اتفاق دا دی کله چه انصارو یه «لیلة العقبه» كښى د نبى كريم عليه افضل الصلوة والتسليم په لاس بيعت وكړ، نو له دوى ځنى هم (۱۲) نقیبان غوره شوی وو، او هم دی (۱۲) تنو د خپل قوم له خوا زمونږ د یاک رسول صلی الله عليه وسلم يه لاس بيعت وكړ د جابر بن سمرة رضى الله تعالىٰ عنه يه يوه حديث كښى چه يه محمدی امت کښی د (۱۲) خلیفګانو پخوا ویل کړی شوی دی، د هغو شمیر د بنی اسرآئیلو د نقيبانو له شمير سره موافق دى. مفسرينو له تورات ځني نقل کړى دى چه الله تعالىٰ حضرت اسمعیل علیه السلام ته فرمایلی و زه به ستا به اولاد کښی (۱۲) سرداران پیدا کوم غالباً دا به همغه (۱۲) سرداران وی چه د دوی ذکر د جابر بن سمرة رضی الله تعالیٰ عنه یه حدیث کښی شوی دی. یا خو دا د ﴿ اِنِّی مَعَّكُمْ ﴾ خطاب همغو د بنی اسرائیلو دوولسو سردارانو ته دی. یعنی تاسی خپل فرض اداء کرئ! زما حمایت او امداد له تاسی سره دی. یا گردو (تولو) بنی اسرآئيلو ته دی چه زه له تاسی سره يم. يعنی هيڅ وخت ما له خپل ځانه لری مه ګڼځ! هر هغه معامله چه یه هر ځای او یه هر وخت کښې ئې یه یته یا یه ښکاره تاسي وکړئ زه ئې ګورم او اورم یی. نو ځکه هر شي چه کوئ! ښايي چه په پوهه او هوښياري سره ئي وکړئ! ﴿ وَالْمَنْ تُوْرِينُ مِنْ وَعَرْمُ تُنْهُو هُمْ ﴾ او ایمان راوړئ یقین وکړئ تاسی په رسولانو زما او مدد او تعظیم وکړئ تاسي د دوی) یعني هر هغه رسول چه له حضرت موسیٰ علیه السلام څخه وروسته راځی. د هغوی د ټولو تصدیق او د زړه له کومی د دوی تعظیم وکړئ! او د حق د دښمنانو په مقابل کښي له هغوی سره په خپلو ځانونو او مالونو دواړو سره معاونت او مرستي (مدد) وکړئ. ﴿ وَٱقْرَضْتُواللَّهَ ﴾ او قرض وركړئ تاسى الله ته) يعنى وركړه كوئ! په لاره د الله دپاره د ترقى د دیّن له قرض ورکولو څخه مراد دا دی چه د دین او د الله د رسولانو په حمایت او ساتنه کښی خپل مالونه صرف کړئ! همغسی چه قرض ورکوونکی خپلی روپی په دی مقصد بل ته پور (قرض) ورکوی چه د ده رویی به بیرته وررسیږی او قرض اخیستونکی د هغه ادا کول یه خپله ذمه لاژمه گرځوی هم دا شان د همغه الله تعالیٰ له ورکړی شوی مال ځنی هر شی چه دلته د هغه په لاره کښي صرف کړ شي، هغه به له سره نه لږ او نه ورک کیږي، حق تعالیٰ نه د کومي مجبوري له امله (وجي) بلکه محض په خپل فضل او رحمت سره ئي دا په خپله ذمه لاژمه کړي ده چه هغه شی به سره له ډیری گټی (فائدی) در ورسوی ﴿ قَرْضًا صَنَّا ﴾ بور (قرض) نیک ښه ورکړه بیمنته، بیاحسانه بیضرره د زړه له اخلاصه) له نیک ځنی مراد دا دی چه یه اخلاص ئی ورکوئ! او له محبوبو او له مرغوبو شیانو او د حلالو،

ياكو، صافو او ښو مالونو څخه ئي وركوئ! (او ځواب د قسم دا دى)

﴿ لَأَكَفِّرَانَّ عَنْكُمُ سَيِّالِّتِكُمُ ﴾ نو خامخا لرى به كرم له تاسى څخه ګناهونه ستاسى) يعنى كله چه نیکی ډیری شی بدی بدلوی او محوه کوی یی. کله چه انسان د الله تعالیٰ د عهد په یوره کولو کښي زيار باسي (محنت کوي) او کوښښ کوي نو حق تعاليٰ تري نوري کمزوري او نیمگرتیاوی لری کوی. او د خپلی خوښی او قرب په مقام کښی ورته ځای ورکوی. ﴿ فَمَنْ كَفَمَ ﴾ الآية ـ نو هر څوک چه كافر شو وروسته له دى وعدى له تاسى نو په تحقيق وركه کړی ئی ده سمه صافه لاره د حق یعنی له هسی صاف او پاخه عهد او پیمان څخه وروسته هم که څوک د الله تعالیٰ په عهد وفا ونه کړی، او غدر او خیانت ته ملا وتړی ، نو ویوهیږئ چه ده د کامیابی او د نجات سمه لاره ورکه کړی ده او معلومه نه ده چه دی به د هلاکت په کومه کنده کښي ولويږي پر کومو شيانو باندي چه له بني اسرآئيلو ځني د عهد اخيستلو ذکر دلته شوي دى، هغه دا شيان دى د لمانځه او زكوة اداء كول. ير انبياؤ باندى ايمان راوړل. يه خپلو مالو او ځانو له انبياؤ عليهم السلام سره مرسته (مدد) كول په دغو كښي اول بدني عبادت دي. دوهم مالي عبادت دی. دريم د زړه او د خولي عبادت دی. څلورم عبادت، في الحقيقت د دريم عبادت اخلاقي تکميل دی. ګواکي د دی شيانو په تذکر سره ئي دغې لورې ته اشاره فرمايلي ده ، چه په ځان او په مال ، په قلب او قالب او په هر شي سره د الله تعالیٰ د اطاعت او له ده سره د وفاشعاری اظهار وکړئ! لیکن بنی اسرآئیلو یه خپله خوښه او اختیار یه یرله یسی ډول (طریقه) د عهدونو په ماتولو شروع وکړه او په خپل هېڅ يو قول او اقرار باندی ټينګ ونه دريدل او له دی عهد ماتولو ځني کومه نتیجه چه راڅرګنده شوی ده د هغې بیان په دغه آیت کښې فرمائي چه

فَبِمَانَقُضِهِمُ مِّيْنَا قَهُمُ لَعَنَّهُمُ وَجَعَلْنَا قُلُوْبَهُمُ قَسِيَةً "يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَنُ شَوَاضِعِهِ وَنَسُواحُظَامِّمًا ذُكِرُوابِهِ وَلَاتَزَالُ تَطَّلِعُ عَلْ خَلِّنَةٍ مِّنْهُمُ اللَّ قَلِيلُ مِّنُهُمُ فَاعْفُ عَنْهُمُ وَاصْفَحُ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ النُّهُ سِنِينَ

نو په سبب د ماتولو د دوی د کلکی وعدی خپلی لعنت و کړ مونډ پر دوی او گرځولی دی مونډ زړونه د دوی سخت (چه هېڅ پند نه آخلی) چه اډوی (لری کوی) دوی کلمی (د تورات مخصوصاً محمدی نعت) له ځایونو خپلو (او په خپلی ناپاکی مدعا ئی اډوی) او هیره کړی ده دوی (غټه) برخه اخیستل له هغه شی چه پند ورکړی شوی ؤ دوی ته په هغه سره (په تورات کښی چه هغه متابعت د محمد ؤ) او همیشه به ئی ته (ای محمده!) چه خبریږی په کوم

خیانت له دی (یهودانو نه) مگر لږ (کسان) له دوی نه نو عفوه و کړه «ای محمده!» له دوی نه او مخ و گرځوه (له دوی نه) بیشکه چه الله خوښوی احسان کوونکی

تفسیو: د «لعن» معنی (طرد، ابعاد شرل او لری کول) ده. یعنی د عهد ماتولو او د غداری له سببه مونږ دوی له خپل رحمت څخه لری وغورځول (یا مسخه مو کړل یا جزیه مو پری کیښوده) او د دوی زړونه مو سخت کړل په ﴿ نَپَمَانَقُونِهِمُ يِّیْتَاقَهُمُ ﴾ کښی ظاهر وفرمایل چه د دوی د ملعونیت او زړه سخت کیدلو سبب هغه عهد ماتول او بیوفایی ده چه د دوی خپل فعل دی. اما پر اسبابو باندی د مسبباتو مرتبول څرنگه چه د الله تعالیٰ کار ؤ نو په دی لحاظ د ﴿ وَجَمَلْنَاقُلُونَهُو تُونِیَهُ ﴾ ایمونی وکړ شو ﴿ یُحَرِّدُونَ الْکَلِمَ مَنْ مَوْوَنِعِهِ ﴾ اړوی دوی کلام د تورات، مخصوصاً محمدی نعت له ځایونو خپلو څخه په خپلی ناپاکی مدعا) یعنی د الله تعالیٰ په کلام کښی تحریف کوی کله د هغه په الفاظو کښی، کله د هغه په معانیو کښی، کله په تلاوت کښی، د تحریف دغه ګرد (ټول) اقسام په قرآن کریم او د احادیثو په کتابونو کښی ذکر شوی دی، چه پر هغو باندی لږ څه اعتراف د نن ورځی اروپائی (یورپین) عیسائیانو هم کړی دی.

﴿ وَلَاتَزَالُ تَطَّلِمُ عَلَيْمَا وَمُوْمَ ﴾ او همیشه به ته مطلع کیږی په کومه دغا له دوی نه) یعنی د دوی د دغابازی او خیانتکاری سلسله تر نن ورځی پوری جاری ده او وروسته له دی نه به هم جاری وی نو ځکه تل تاسی د دوی پر یوی نه یوی دغابازی او مکر و فریب او خیانت باندی

# وَمِنَ الَّذِيْنَ قَالُوْآ إِنَّا نَصْلَى آخَذُ نَامِيْثَا قَهْمُ فَضُوُاحَقَّا مِّمَّا ذُكِّرُوا بِهُ فَأَغُولَ الْعَكَاوَةَ وَالْبَغُضَاءَ إلى يَوْمِ ذُكِّرُوا بِهُ فَأَعُولُ اللهُ عِمَا كَانُوْ ا يَصْنَعُونَ ﴿ اللهُ عِمَا كَانُوْ ا يَصْنَعُونَ ﴿ اللهِ عِمَا كَانُوْ ا يَصْنَعُونَ ﴾ الْقِيمَةُ " وَسَوْفَ يُنْزِبُ فُهُ اللهُ عِمَا كَانُوْ ا يَصْنَعُونَ ﴾

او ځینو له هغو کسانو ځنی چه وایی دوی بیشکه مونږ نصرانیان یو اخیستی ؤ مونږ محکم عهد د دوی نو هیره کړه دوی (غته) برخه آخیستل له هغه شی چه پند ورکړی شوی ؤ دوی ته په هغه سره نو واچاوه مونږ په منځ د دوی کښی عداوت (دښمنی) او بغض (کینه) تر ورځی د قیامته پوری او ژر به خبر ورکړی دوی ته الله په هغو کارونو چه وو دوی چه کول به ئی.

تفسیر: یعنی (واخذنا من النصاری میثاقهم کما اخذنا ممن قبلهم) د نصاری د کلمی مأخذ یا خو «نصر» دی چه معنی ئی مدد کول دی. یا د «ناصره» په لوری منسوب دی چه په شام کښی د هغی قریی نوم دی چه هلته مسیح علیه السلام هستوګنه درلوده (لرله)، نو ځکه ورته ناصری مسیح علیه السلام هم وائی هغه کسان چه خپل ځانونه ئی «نصاری» بلل ګواکی دوی د دی خبری مدعیان وو چه مونږ د الله تعالیٰ د حق دین او د انبیاؤ علیهم السلام رښتینی حامیان

لايحبالله(٢)

او ناصران یو! او د ناصری مسیح له متابعانو ځنی یو. د ژبی د دعوی او ظاهری افتخار سره سره هغه لاره چه دوی د دین په چارو کښی غوره کړی وه په آینده کښی به ذکر شی. ﴿ اَخَذُنَامِيْثَاقَهُمُ ﴾ الآية ـ اخيستي و مونږ محكم عهد له نصرانيانو نه هم يه انجيل كښي چه هغه د محمد صلى الله عليه وسلم متابعت و) يعنى د يهودانو يه شان له دوى ځنى هم كلك عهد اخیستلی شوی لیکن دوی هم یه عهد ماتولو او بی وفایی کښی له خپلو پخوانیو څخه هیڅ کم نه وو. دوی هم له هغو ښو پندونو ځنی هیڅ یوه فائده وانخیسته چه پر هغو ابدی فلاح او نجات مرتب و بلکه یه «انجیل ـ بائبل» کښي ئي د نصائحو هغه برخه بیخي یري نښوده چه في الحقيقت د مذهب مغز وه (او هم د حضرت محمد صلى الله عليه واله و صحبه وسلم د متابعت يه نسبت د هغه احکام ونه منل.) ﴿ فَأَغْرَيْنَا ﴾ الآية ـ نو واچاوه مونږ ٻه منځ د دوی کښی عداوت ، دښمنی او بغض کينه) يعنی د نصرانیانو په منځ کښې یا د یهودو او نصاریٰ ؤ په منځ کښې په تل تر تله جګړی او عداوتونه قائميږي. او د اسماني تعليماتو له ضايع كولو او هيرولو ځني كومه نتيجه چه پيښيدونكي وه هغه پیښه شوه. یعنی کله چه د الله تعالیٰ د وحی اصله رڼا (رنړا) له هغوی سره یاتی نشوه، نو د اوهامو او هوسونو په تيارو کښي يو له بله سره ولګيدل. مذهب هغوي ته پاتي نشو، ولي مذهبي جگړی تر اوسه يوري ياتي دي. په دوي کښې په شلهاو فرقي پيدا شوي دي، چه دوي ګردي (تولی) په تيارو کښې يو له بلې سره نښتې دی. هم دا د فرقه واري تصادم چه بالاخره د دوي یه منځ کښې په خورا (ډیر) سختو عداوتونو او کینو سره منتهي شو. په دې خبره کښې د شبهي ځای نشته چه نن د مسلمانانو په منځ کښې هم بیحده تفرق او تشتت او مذهبي تصادم شته، ليكن څرنګه چه له مونږ سره د الله تعالیٰ وحی او اسمانی قانون لله الحمد بی له زيادته او نقصانه محفوظ شته، نو ځکه سره له دومره اختلافاتو بيا هم د مسلمانانو يو لوی جماعت د حق او صداقت یر مرکز برابر قائم یاتی دی او یاتی به وی. بالعکس د یهودو او نصاریٰ و اختلافونه یا مثلاً د «یروتستانت» او «رومن کاتولیک» او د نورو فرقو یو له بله سره یه مخالفت کښی هیڅ یوه فرقه هم نن ورځ د حق او صداقت پر لویه لاره نه ده روانه او نه به د قیامت تر ورځی یوری

بی اصولو اختلافاتو او فرقعواری د بغض او عناد له ظلمته ووځی او د حقانیت لاره وموندلی شی او د ابدی نجات پر لویه لاره لاړ شی. باقی هغه کسان چه نن په اصل مذهب خصوصاً «عیسویت» پوری مسخری کوی او ملنډی وهی او له هغه څخه ټوکی جوړوی او هغه کسان چه د «مسیحیت» لفظ یا موجوده «انجیل بائیبل» ئی محض د څو سیاسی ضرورتونو له پاره پریښی دی په دی

هم په سمه لاره روانه شی، ځکه چه دوی د الله تعالیٰ د وحی هغه رڼا (رنړا) د خپلو بیاعتدالیو او غلط کاریو په سبب له لاسه ایستلی ده چه بی له هغه هیڅ یوه انسان ته د الله تعالیٰ او د ده د قوانینو صحیح معرفت په لاس نشی ورتلی. اوس تر هغه پوری چه دوی د هغه محرف «انجیل بائیبل په لمن منګولی لګولی وی محاله ده چه تر قیامته پوری به هم دوی د ړندو او محض

آیت کښی د هغو نصاریٰ ؤ ذکر نشته، او که ومنل شی چه هغوی هم د دی آیت لاندی داخل

لايحبالله(٢)

دی نو د دوی یو له بله سره عداوتونه او په خپلو منځونو کښی یو بل ته د مخالفت او عداوت لومی کښینول، او مکر او حیلی چلول او ښکاره محاربی هم د پوهانو له نظره پټ نه دی. ﴿ إِلَّى يَوْمِ الْوِيْمَةِ ﴾ تر ورځی د قیامت پوری) یعنی څو دوی پاتی وی (د آراؤ د تفرقی او د خواهشونو د اختلاف په سبب چه یو د بل پسی لویدلی وی) دا اختلافات او بغض او عناد به د دوی په منځ کښی موجود وی.

دلته د «تر قیامته» لفظ داسی دی لکه چه په محاورو کښی ویل کیږی «فلانی سړی به تر قیامته دلته د «تر قیامته» لفظ داسی دی لکه چه په هغه سره دا مقصد نه دی چه هغه سړی به تر قیامته شم له فلانی کار څخه لاس وانخلی» چه په هغه سره دا مقصد نه دی چه هغه سړی به تر قیامته ژوندی پاتی وی او په هغه کار کښی به بوخت (مشغول) وی. مراد ئی دا دی چه که تر قیامته پوری هم ژوندی پاتی شی له دی کار څخه لاس نه اخلی نو په دی تقدیر په آیت کښی د ﴿ اِلّٰ یَوْمِ الْقِیْهُ وَ وَجُود به تر قیامته پوری یَوْمِ الْقِیْهُ وَ وَجُود به تر قیامته پوری پاتی وی. لکه چه زمونډ په زمانه کښی ځینو مبطلینو په خپلو تفاسیرو کښی لیکلی دی. ﴿ وَسَوُنَ یُنِیَّ اُلُهُ اللهُ ﴾ الآیة - او ژر به خبر ورکړی دوی ته الله په هغو کارونو چه وو دوی چه کول به ئی) یعنی په آخرت کښی به په ښه ډول (طریقه) سره او په دنیا کښی به هم د ځینو واقعاتو په وسیله هغوی ته د دوی د بدو کارونو نتیجه ورمعلومه شی (چه کول به ئی له خیانت او د نعت له اخفا ی ، مخالفت او نور ، نو جزا به ورکوی دوی ته).

# يَاهُ لَ الْكِتٰبِ قَدُ جَاءَكُهُ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُهُ كَشِيرًا مِّمَّا كُنْ تُوْتُخُفُونَ مِنَ الْكِتٰبِ وَيَعْفُوا عَنُ كَشِيرٍةً

ای اهل د کتابو! په تحقیق درغلی دی تاسی ته رسول زمونږ (محمد) چه بیانوی (ښکاروی) تاسی ته ډیر له هغو شیانو چه وئ تاسی چه پټول به مو له کتابه (تورات او انجیل نه لکه د رجم آیت او محمدی نعت) او عفو کوی (تیریږی) له ډیرو (شیانو)،

تفسیر: دا کردو (تولو) یهودانو او نصرانیانو ته خطاب دی چه هغه نبی آخر الزمان صلی الله علیه وسلم تشریف راؤړ ، چه د ده د راتک بشارت ستاسی په کتابونو کښی سره له دومره تحریفاتو لا هم څه نه څه په یوه نه یوه عنوان شته. او پاک الله د دی رسول صلی الله علیه وسلم په ژبه خپل پاک کلام جاری کړی دی. او هغه حقایق ئی تکمیل کړل چه له حضرت مسیح علیه السلام څخه ناتمامه پاتی وو، د «تورات» او «انجیل» هغه خبری چه تاسی پتولی او تغیر او تبدیل مو پکښی کاوه له هغو څخه ګردی (تولی) ضروری خبری هم دی رسول آخر الزمان صلی الله علیه وسلم تاسی ته ظاهری کړی دی او له هغو خبرو څنی تیر شوی دی چه اوس هغو ته

دومره ضرورت نه دی یاتی او یا یه اظهار کښی ئی څه مصلحت نه ؤ.

# قَدُ جَأْءَكُوُمِّنَ اللهِ نُوْمُ وَ كِنْ اللهُ مَّبُدِينُ هَيَّهُ مِنَ اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن التَّالَم وَيُخْرِجُهُمُ مِّنَ الطَّلْمَةِ مَن التَّالَم وَيُخْرِجُهُمُ مِّنَ الطَّلْمَةِ اللهِ مَن التَّالَم وَيَهُم اللهِ مَن اللهُ مَن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهِ مَن اللهُ مَن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهِ مَن اللهُ مُن اللهُ مَن اللهُ مِن اللهُ مَن اللهُ مَاللهُ مَن اللهُ مَاللهُ مَا مَا مَا مُن اللهُ مَا مَا مُن اللهُ مَا مَا مُن اللهُ مَا مُن ا

په تحقیق درغلی دی تاسی ته له (طرفه د) الله محنی نور رڼا (رنړا) یعنی محمد او کتاب مبین (روښان بیانوونکی قرآن) چه هدایت کوی په (هر یوه) له دی سره الله هغه چا ته چه تابع وی د رضاء د ده لاری د سلامتی ته او باسی دوی له تیارو (د کفر، شک، جهل) څخه نور (رڼا (رنړا) د ایمان، یقین علم) ته په اذن (حکم، اراده، توفیق،) خپل او هدایت (ښوونه) کوی دوی ته (په طرف د) لاری سمی صافی (د توحید.)

تفسیر: بایی د «نور» نه پخپله نبی کریم علیه افضل الصلوٰة والتسلیم او له «کتاب مبین» څخه قرآن کریم مراد وی، یعنی یهودانو او نصرانیانو چه د الهٰی وحی رنا (رنړا) ضایع کړی ده او د اهواؤ او آراؤ په تیارو کښی ورک او په خپلو منځونو کښی د شقاق او نفاق او خلاف په کندو کښی لویدلی او په داسی تیلماتیل کښی سره اخته دی، چه له هغه څخه په موجوده حالت کښی وتل، تر قیامته پوری به هم ممکن نه وی ، نو ای محمده۱ صلی الله علیه وسلم ووایه دوی ته چه د الله تعالیٰ په ډیری زوروری رنا (رنړا) سره ګرد (ټول) جهان روڼ شوی دی. که د ابدی نجات پر سمه لاره باندی تلل غواړئ نو په دی رنا (رنړا) کښی د الله تعالیٰ د رضاء او خوښی حاصلولو پسی شئ چه د سلامتی ګردی (ټولی) لاری به سمی او خلاصی مومئ او له تیارو ځنی به وځئ اپه د غه رنا (رنړا) کښی به بی له رېړه (مصیبت) او تکلیفه تللی شئ او د هغه پاک الله د رضاء او خوښی چه تابع شوی یئ د هغه په لار ښوونی او لاس نیونی سره به هو الوّراکاالُهُ تَوْیَوْرُ هو تکلیفه طی کولی شئ !

### لَقَتُ كُفَرَ الَّذِينَ قَالُوْآلِنَّ اللهَ هُوَالْمَسِيْحُ ابْنُ مَرْيَحُ

خامخا په تحقیق کافران شوی دی هغه کسان چه وایی دوی بیشکه چه الله هم دا مسیح زوی د مریمی دی،

تفسیو: یعنی الله بی له مسیح علیه السلام شخه کوم بل شی نه دی (معاذ الله) وائی چه په نصرانیانو کښی دا د «یعقوبیه ؤ» د فرقی عقیده ده چه د دوی په نزد د مسیح علیه السلام په قالب کښی الله تعالیٰ حلول کړی دی (معاذالله) یا داسی ویلی شی کله چه «نصاریٰ» د حضرت مسیح علیه السلام په نسبت د «الوهیت» قائلان دی او ورسره په خپلو ژبو د توحید اقرار هم کوی، یعنی وائی چه الله جل جلاله یو دی، نو د دی دواړو دعواؤ لاژمی نتیجی دا دی چه د دوی په نزد ما سوا له مسیح علیه السلام بل خدای نشته (استغفر الله) په هر حال او هر صورت چه واخیست شی د دی عقیدی د کفر په تصریح کښی هیڅ شبهه نشی کیدی.

# قُلُ فَمَنُ يَهُلِكُ مِنَ اللهِ شَيْئًا إِنَّ أَرَادَ أَنَ يُنْهُ لِكَ الْمُسِيْحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَأُمَّةُ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ جَمِيْعًا

ووایه (ای محمده ادغو نصرانیانو ته) نو څوک به مالک شی (د منعی) له الله ځنی د یوه شی؟ که اراده وفرمایی (الله) د دی چه هلاک کړی مسیح زوی د مریمی او مور د ده او هومره خلق چه په ځمکه کښی دی ګرد (ټول) سره ټول (بلکه هیڅوک ئی نشی کولی!)

تفسیر: یعنی فرض کرئ که قادر او قهار الله جل جلاله داسی اراده وفرمائی چه حضرت مسیح علیه السلام او بی بی مریم او گرد (تول) و اندنی او وروستنی د ځمکی اوسیدونکی سره یو ځای کری او په یوه شیبه (یو ساعت) کښی گرد (تول) سره مړه کړی، نو هم دا تاسی وښیځ! چه څوک به ئی د ارادی مخه ونیولی شی؟ یعنی که له ازله تر ابده پوری گرد (تول) انسانان هم سره فرضاً تول کړل شی، او الله جل جلاله په یوه آن کښی د دوی د هلاکولو اراده وفرمائی نو د دوی گرد (تول) اجتماعی قوت هم د الله تعالیٰ د ارادی مخه د له وخت له پاره هم نشی خندولی (ملتوی کولی)، ځکه چه د مخلوقاتو محدود او ورکړی شوی قوت او قدرت د الله تعالیٰ د لامحدوده او ذاتی قوت او قدرت په مقابل کښی داسی پوره عاجز او لاشی دی چه پر هغه هم دا خلق هم اعتراف کوی چه د دوی په رد کښی دا خطاب کیږی، بلکه په خپله مسیح ابن مریم علیه السلام هم چه هغه خلق ئی خدای بولی هم په دی باندی معترف دی لکه چه د «مرقس» په داب المجله هم چه هغه خلق ئی خدای بولی هم په دی باندی معترف دی لکه چه د «مرقس» په قدرت لاندی دی. ته له مانه دا (د موت) جام واړه وه! نه په دی شان چه زه ئی غواړم. بلکه په قدرت لاندی دی. ته له مانه دا (د موت) جام واړه وه! نه په دی شان چه زه ئی غواړم. بلکه په خدای بولئ او د هغه ماجده والده صدیقه بی بی مریمه چه ستاسی په زعم د خدای مور ده . که دا دواړه هم سره له گردو (تولو) هغو کسانو چه د ځمکی په سر هستوګنه لری، یو ځای شی د الله دواړه هم سره له ګردو (تولو) هغو کسانو چه د ځمکی په سر هستوګنه لری، یو ځای شی د الله دا اله

لايحبالله(٢)

تعالیٰ د مشیت او ارادی په مقابل کښی عاجز او ناتوان دی. نو تاسی په خپله فکر او اټکل وکړئ !، چه په خپله د هغه یا د هغه د والدی یا د بل کوم مخلوق په نسبت به د الوهیت دعوی کول څومره ګستاخی او سپین سترګی توب وی؟

د آیت په دی تقریر کښی مونږ د «هلاک» معنی په «موت» سره واخیسته، مگر د «جمیعاً» لفظ ته مو لږ وضاحت ورکړ د «جمیعاً» د لفظ کوم مدلول چه مونږ دلته بیان کړ، هغه د عربی امامانو له تصریحاتو سره بیخی موافق دی. له دی نه پرته (علاوه) دا هم ممکن دی چه په دی آیت کښی د «هلاک» معنی په «موت» سره وانه خیسته شی لکه چه «راغب» رحمة الله علیه لیکلی دی کله د «هلاک» معنی داسی وی چه کوم شی بیخی پوپنا (بالکل پنا)، نیست او نابود شی مثلاً ﴿ کُلُّ مُنْکُهُ اللَّهُ الْاوَجُهَهُ ﴾ د الله تعالیٰ له ذاته ماسواء هر شی پوپنا (بالکل پنا) کیدونکی دی» په دی معنی سره د آیت مطلب به داسی وی که قادر خدای د حضرت پنا) کیدونکی دی» په دی معنی سره د آیت مطلب به داسی وی که قادر خدای د حضرت نبا) کیدونکی دی، په دی ماجدی والدی او د ځمکی د ګردو (ټولو) مخلوقاتو د قطعی نیست او نابود او بیخی پوپنا (بالکل پنا) کولو اراده وفرمایی نو څوک به ئی د دی ارادی مخه ونیسی؟.

هغه کیږی چه الله نی اراده کړی دا جهان به په یوه آن کښی بیکاره کړی حضرت شاه صاحب فرمایی چه «الله تعالیٰ په ځینو ځایونو کښی د انبیاؤ علیهم السلام په حق کښی داسی ارشاد فرمایی څو چه د هغو امت خپل انبیاء علیهم السلام د بندګی له حده پورته نه کړی که نه د نبیانو علیهم السلام هغه عالی مرتبه او مقام چه د خدای جل جلاله په نزد ئی لری د دی وړ (لایق) نه ؤ چه د دی خطاب مورد وګرځی.

### وَ لِلهِ مُلُكُ السَّهُ وَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَّا " يَخُلُقُ مَا يَشَاءُ ع

او خاص الله لره دی ملک (سلطنت) د آسمانونو او (سلطنت) د ځمکی او (سلطنت) د هغو شیانو چه په مینځ د دوی کښی دی، پیدا کوی (الله) هغه چه اراده وفرمایی د (پیدا کولو یی)،

تفسیر: یعنی هر شه ئی چه اراده وی او په هر ډول (طریقه) چه اراده وفرمایی هغه کوی مثلاً حضرت مسیح علیه السلام ئی بی پلاره او حضرت حواء رضی الله تعالیٰ عنها ئی بی له موره او حضرت آدم علیه السلام ئی بی له موره او بی له پلاره پیدا کړی دی.

#### وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءً قَدِيْرٌ ١

او الله پر هر څيز باندي (چه اراده وفرمايي) ښه قادر دي (نو بي له پلاره بي

#### له موره او بى له والدينو ئى هم پيدا كوى)

تفسیر: د هیچا زور د الله جل جلاله په مقابل کښی نه چلیږی، ګرد(ټول) ابرار او اخیار هم هلته مجبور دی.

#### وَقَالَتِ الْيَهُودُ وَالنَّطْرَى عَنْ اَبْنَوُ اللَّهِ وَآحِبَّا وُهُ ا

او ویل یهودانو او نصرانیانو چه مونږ ځامن د الله یو (په قرب او منزلت کښي) او دوستان د ده یو،

تفسیر: سایی دوی د دی له امله (وجی) خپلو ځانونو ته د خدای ځامن وایی چه د دوی په «انجیل بائبل» کښی خدای (اسرائیل یعقوب علیه السلام)خپل ډومبنی زوی او خپل ځان ئی د هغه پلار بللی دی، له بل لوری نصاری حضرت مسیح علیه السلام ابن الله بولی (معاذ الله) نو سایی غالباً به ئی د دی له پاره خپل ځانونه د ابناؤ الله په لفظ ستایلی وی چه د اسرائیل اولاده او د حضرت مسیح امت وګڼل شی او دا هم ممکن دی چه د «زوی» له ویلو ځنی دا مراد وی چه مونږ د خدای په نزد د زیات خصوصیت او محبوبیت له امله (وجی) ده ته د ده د اولادی په شان یو په دی صورت کښی به د «ابناء» حاصل همغه شی کیږی چه د «احباء) د لفظ دی.

### قُلْ فَلِمَ يُعَدِّ بُكُمْ بِنُ نُورِبُكُمْ

ووایه (ای محمده! دی کتابیانو ته) نو ولی په عذابوی (الله) تاسی په سبب د کناهونو ستاسی؟،

تفسیر: (حال دا چه نه عذابوی پلار زوی خپل او نه دوست خپل نو دروغجنان یئ تاسی) څرنگه چه د حقیقت له مخی د کوم مخلوق «ابن الله» کیدل بالکل محال او بدیهی البطلان دی او د پیم مخبورت کر گیر کرو که مخبورت کر گیر کرو که مخبی الله تعالی محبوب کر گیدل ممکن و نو ځکه په دی جمله کښی اول د «محبوبیت» د دعوی تردید وشو، یعنی هغه قوم چه د ښکاره بغاوتونو او ډیرو شدیدو گناهونو له سببه دلته په څو قسمو رسوائیگانو او عذابونو کښی هغه قوم په د ښکاره بغاوتونو او په آخرت کښی هم عقلاً او نقلاً د حبس دوام د سزا استحقاق لری آیا د داسی باغی او عاصی قوم په نسبت د یوی لمحی دپاره هم کوم ذی شعور داسی خیال کولی شی چه دا به د الله تعالیٰ محبوب او مکرم وی؟ پاک الله له هیچا سره نسبی علاقه نه لری. د ده مهربانی او محبت یوازی له اطاعت او حسن عمل څخه حاصلیدلی شی. داسی

پخو مجرمانو ته چه د خورا (ډير) ډيرو سختو سختو سزاګانو مستحق او مورد شوی دی له دی څخه شرم او حيا په کار ده چه دوی د «نحن ابناؤالله - او - احباؤه» دعوی وکړی، د حضرت نوح عليه السلام د زوی په نسبت سره له دی چه د ده صلبی زوی ؤ الله تعالیٰ وفرمايل چه (الله دی چه د ده صلبی زوی ؤ الله تعالیٰ وفرمايل چه (الله د هود (٢١) آيت ٤ رکوع) وځيږی له نوحه د طوفان په موج فنا شی زوی د آزر ومومی له اور څخه نجات نو الله جل جلا له د کتابيانو د دی وينا ترديد چه «مونږ د الله ځامن او دوستان يو» فرمايی چه داسی نه ده

#### ىَلُ أَنْكُو بَشَرُهِ مِنْ أَنْكُو مُلَكُ

بلکه تاسی (هم) یو بشر (بنیادم) یئ د هغو مخلوقاتو نه چه الله پیدا کړی دی،

تفسیو: «بشر» په لغت کښی اصلاً د پوستکی د باندی سطحی ته وایی. د هم دی لر څه تناسب له سببه انسان ته «بشر» ویل کیږی ښای د دی لفظ له غوره کولو څخه په دی ځای کښی دا نکته په نظر کښی وی چه تاسی ته د الله تعالیٰ ځامن او محبوبان ویل لا څه چه شریف او ممتاز انسان هم نه ویلی کیږی، هم دا یوازی د بشری او شکل او صورت په لحاظ د الله تعالیٰ یو معمولی او عادی مخلوق او بنده بلل کیدی شئ اچه پیدایښت مو هم په همغی معتادی طریقی سره شوی دی لکه چه د نورو عمومی انسانانو شوی دی، نو بیا د «ابنیت» وهم له کوم ځای ځنی پیدا کیدی شی؟

#### يَغُفِنُ لِمَن يَّشَأَءُ وَلُعَذِّ بُمَن يَّشَأَاءُ

مغفرت کوی (الله) هغه چاته چه اراده وفرمایی (د مغفرت یی) او عذابوی هغه څوک چه اراده وفرمایی (د عذاب یی)

تفسیر: ځکه چه همغه ته دغه خبره ښه معلومه ده چه څوک د مغفرت وړ (لائق) او کوم یوه ته سزا ورکړه شی؟

#### وَبِلْهِ مُلُكُ السَّمْوْتِ وَالْرَبُ ضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَالْيُهِ الْمَصِيْرُ ۞

او خاص الله لره دی ملک (سلطنت) د آسمانونو او (سلطنت) د ځمکی او (سلطنت) د هغو شیانو چه په منځ د دوی کښی دی او خاص هم ده ته دی

لايحبالله(٢)

بیا ورتلل (د تولو، نو وربه کړی هر چا لره جزا د عمل د ده)

تفسیو: نو د هر چا د معافولو اراده چه دی په خپل فضل او رحمت او حکمت سره وفرمائی یا سم له عدل او انصاف سره د چا د سزا ورکولو اراده ولری، په دی کښی څوک له ده سره مزاحم کیدی نه شی. نه کوم مجرم ته د دی خبری توان او قدرت شته چه د ده له سلطنت او ځمکی او آسمان څخه د باندی ووځی او نه دا چه په آخرت کښی چیری تری وتښتی.

# ؖؽٙٳۿؙڶٳڵڮؿ۬ۑ۪ۊؘۮؙۘۻٙٳؘٛٷٛۯڛٛۅۘڵڹٵؽؠؾۣؽڷڰؙۄ۫ۼڵٷٛڗ؋ۣڝۜٵڵڗ۠ڛٛڸٲڽؙؾڠٛۅٝڵۅٛٳ مٵڂ۪ٳٚٵؘٵڝؙڹؿؠڔۣٷڒڹۮؚؿڔۣۏؘڡٙۮڂٳٷڰۯڹؿؿٷٷڹۮۣؿۯ

ای اهل د کتابو! په تحقیق درغلی دی تاسی ته رسول زمونږ (محمد) بیانوی تاسی ته (شرعی احکام) په (وخت د) انقطاع د رسولانو (او معطل کیدو د وحی) کښی چه بیا چیری ونه وایئ تاسی (په قیامت کښی) چه نه ؤ راغلی مونږ ته هیڅ زیری کوونکی (په نعیم سره) او نه ویروونکی (په جحیم سره) نو په تحقیق راغی تاسی ته زیری کوونکی او ویروونکی،

تفسیر: یعنی زموند احکام او شرایع په نهایت توضیح سره په ډیر ښکاره ډول (طریقه) سره بیانوی. د دی رکوع په شروع کښی ئی د بنی اسرائیلو (یهودانو او نصاری و) د راز راز(قسم قسم) شرارتونو او حماقتونو بیان وفرمایل او دا ئی ښکاره کړه چه اوس زمونډ رسول صلی الله علیه و آله وسلم تاسی ته راغلی دی چه ستاسی غلطی چاری در واضحی کوی او تاسی له تیارو گنی باسی او د رڼا (رڼړا) په لوری مو بیایی وروسته له دی پر دی باندی تنبیه فرمایی چه اوس د هدایت د رڼا (رڼړا) په لوری تلل پر دوو شیانو موقوف دی یو دا چه د الله تعالیٰ صحیح معرفت حاصل کړئ! او د خالق او مخلوق په نسبت غلطی عقیدی مه لرئ له

﴿ لَقَنَّكُمْ الْنِيْنَ قَالْوَالَ اللهُ هُوَالْسِيْعُ النَّيْءُ ﴾ نه تر دی ځای پوری د دی جز بیان و. دوهم شن دا دې چه د نه الان الله صل الله عليه وسلم ايمان راورئ ! چه د ګې دو (توله) په

خُيز دا دى چه پر نبى الانبياء صلى الله عليه وسلم ايمان راوړئ ! چه د ګردو (تولو) پخوانيو انبياؤ عليهم السلام د كمالاتو جامع او د الهى شرائعو خورا (ډير) لوى او آخرى شارح دى. د دى جز بيان په دى آيت ﴿ يَاْهُلَ الْكِتْيُ قَدْجَاْءُكُورُتُولُنَا يُبَيِّقُ لَكُومًا فَتْرَةً ﴾

الآیة \_ کښی کړی شوی دی. ﴿ فَقَالَجَآءُكُمْ يَثَايُرُّ قَالَابُكُرُّ اَلَّالِيَّا ﴾ نو په تحقیق راغی تاسی ته زیری ورکونکی او ویروونکی،) له حضرت مسیح علیه السلام نه ننژدی (۲۰۰) کاله وروسته د انبیاؤ د

راتگ سلسله منقطع شوی وه . او گرده (توله) دنیا تر ما شاءالله پوری د جهل او غفلت هوسونو او اوهامو په تیارو کښی لویدلی وه د هدایت ډیوه مره شوی وه د ظلم او عدوان او الحاد تکی توری وریځی پر گرد (ټول) آفاق خوری شوی وی په دی وخت کښی د گرد (ټول) جهان د اصلاح له پاره پاک الله جل جلاله له گردو (ټولو) ځنی لوی «هادی» او بشیر» او «نذیر» راولیږه! چه جاهلامو ته د دارینو د فلاح لاری ور وښیی او غافلان په خپل تخویف او انذار سره ویښ کړی او تیت همتان د بشاراتو په آورولو سره په شوق راولی، په دی شان په گردو (ټولو) مخلوقاتو کښی د الله تعالیٰ حجت تمام شو . که څوک ئی ومنی، او که ئی ونه منی.

#### وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْعٌ قَدِيْرٌ ﴿

او الله په هر شى (چه اراده وفرمايى) ښه قادر دى (چه له هغى جملى نه د نبيانو عليهم السلام د سلسلى له قطع كيدو څخه وروسته د محمد صلى الله عليه وسلم ارسال دى).

تفسیر: یعنی که تاسی د دی رسول خبره وا نه ورئ نو الله تعالیٰ قدیر دی چه بل یو قوم ستاسی په ځای ودروی چه د الله تعالیٰ پیغام به په پوره ډول (طریقه) سره ومنی او د الله تعالیٰ له رسول سره پوره ملګرتیا وکړی د الله تعالیٰ کار په تاسی باندی هیڅ نه دی موقوف.

#### وَإِذْ قَالَ مُوسى لِقَوْمِه لِقَوْمِ اذْكُرُو الْعُمَةَ اللهِ عَلَيْكُمُ اِذْجَعَلَ فِيكُمُ آنِكِياءَ وَجَعَلَكُمُ مُنْكُو كَافُواللَّهُ مِنَاكُمُ مِنَاكُمُ يُؤْتِ آحَدًا مِنَ الْعُلَمِينَ ﴿

او (یاد کړه ای محمده!) هغه وخت چه وویل موسیٰ قوم خپل ته ای قومه (زما) یاد کړئ تاسی نعمت (احسان) د الله پر تاسی باندی کله چه وګرځول (الله) په تاسی کښی (ډیر) انبیاء او وګرځول (الله) په تاسی کښی (یا له تاسی نه) باچایان او در ئی کړ تاسی ته هغه چه نه ئی ورکړی ؤ هیڅ یوه ته له خلقو (د زمانی ستاسی)

تفسیر: په «موضع القرآن» کښی دی چه حضرت ابراهیم علیه السلام د خپل پلار وطن (عراق) پریښود او د الله تعالیٰ په لاره د (شام) ملک ته لاړ او هلته ئی هستوګنه غوره کړه او تر یوی

لايحبالله(٢)

مودی پوری ئی اولاد ونشو دلته الله تعالیٰ پری زیری وکړ چه «زه ستا زیاته اولاده خپروم او د (شام) ځمکې به هغوی ته ورکوم او نبوت، دین ، کتاب او سلطنت به د دوی په منځ کښې ږدم.» بیا ئی د حضرت موسیٰ علیه السلام په وخت کښی هغه وعده یوره کړه او بنی اسرائیل ئی د فرعون له بیگاره وژغورل (وساتل) او قبطیان ئی ډوب کړل سبطیانو ته ئی وفرمایل چه له (عمالقه في) سره جهاد وكرئ، او د (شام) ملك ځانته فتح كرئ! بيا د تل له ياره د (شام) ملک ستاسی دی حضرت موسیٰ علیه السلام هغه دولس تنه سری چه د بنی اسرآئیلو یه دوولسو قبائیلو باندی سرداران مقرر کړی وو (شام) ته ولیږل چه د هغه ملک حال احوال راوړی کوم خبرونه چه دوی د خپلو مطالعاتو په اثر راوړل له هغو ځنی دا څرګنده شوه چه د (شام) په ملک کښي خورا (ډير) زيات محاسن او ښيګنې (فائدی) شته او د هغو (عمالقه ؤ) زور او قوت ئي بیان کر چه دوی پر شاماتو او شامیانو مسلط او حاکمان وو. حضرت موسیٰ علیه السلام دوی ته وویل «تاسی خپل قوم ته د (شام) محاسن بیان کړئ! مګر د دښمن د قوت څه ذکر مه کوئ!» له دوی ځنی یواځی دوو تنو پر دغه حکم عمل وکړ او لسو تنو نورو ئی تری مخالفت وکړ، کله چه نورو بنی اسرائیلو دا خبری واوریدی نو بی زړه شول. او ویی غوښته چه بیرته ستانه (وایس) شی او (مصر) ته راشی، د دی تقصیر له امله (وجی) تر څلویښتو کلونو پوری د شاماتو په فتح کښي ځنډ (تعطل) پیښ شو په دی موده کښي دوی په میدانونو کښي سرېداله ګرځیدل کله چه د هغه قرن او زمانی سړی مړه شول نو د همغو دوو سړيو په لاس هغه فتح يوره شوه چه له موسیٰ عليه السلام څخه وروسته د ده خليفه ګان شوی وو.

﴿ اِذْجُعَلَ فِيكُو اَلْكُوا الله على السلام له زمانى راهيسى تر نن ورجًى پورى غومره ډير انبياء عنى ستاسى د اعلىٰ جد حضرت ابراهيم عليه السلام له زمانى راهيسى تر نن ورجًى پورى غومره ډير انبياء عليهم السلام ستاسى په منځ كښى پيدا شوى دى. مثلاً حضرت اسمعيل، اسحق، يعقوب، يوسف او پخپله موسىٰ او هارون عليهم الصلوات والتسليمات او وروسته له دوى نه هم دا سلسله تر يوى اوږدى زمانى پورى قائمه پاتى وه (چه تاسى ته به دوى ارشادات كول او پرى مشرف او معزز كيدلى به!)

و و و کر خول (الله به) تاسی (کښی یا له تاسی نه) باچایان یعنی د (فرعون) له خورا (ډیر) ذلت، سپک توب او غلامی څخه مو آزادی درکړه! او د فرعونیانو په اموالو او املاکو مو مسلط و کرځولئ! او له دی نه وړاندی ستاسی له منځه مو حضرت یوسف علیه السلام ته غرنګه د (مصر) په خزائنو او سلطنت تسلط عطاء فرمائلی ؤ. بیا ورپسی مو هم حضرت سلیمان علیه السلام او نور انبیاء علیهم السلام او باچایان پیدا کړل ګواکی د دین او دنیا له دواړو لویو نعمتو سره مو تاسی ته سر لوړی درکړه . ځکه چه په دینی مناصبو کښی خورا (ډیر) لوی منصب نبوت، او په دنیا کښی آخری اقبال آزادی او باچاهی ده ، چه دا دواړه شیان (الله جل و علا شانه تاسی ته ای بنی اسرایلو درعطاء او مرحمت فرمائلی دی.

﴿ وَالنَّامُ ﴾ الآية - او در ئي كړ تاسي ته اى بني اسرآئيلو هغه شيان چه نه ئي وركړى ؤ هيڅ

یوه ته له خلقو د زمانی ستاسی) یعنی هر کله چه موسیٰ علیه السلام ته ئی دا خطاب وفرمایه چه پر بنی اسرآئیلو باندی د دنیا له گردو (تولو) خلقو مخخه د الله تعالیٰ زیاته مهربانی او لوریدنه شوی ده (لکه من، سلویٰ، د وریځی سوری، بهول د اوبو له تیږی (گتبی) او د بحر غیرول) د هر آمَدااتِنَالُغُلِیْنَ کی حمل پر عمومو باندی به ځکه صحیح نه وی چه زمونډ د محمدیه صلی الله علیه وسلم امت په نسبت په خپله په قرآن کریم کښی تصریح ده ﴿ کُذْتُوْمُنَائِزَالَةَ اِلْمُوْمِتُ لِلنَّالِی ﴾ عمران ۱۱ آیت ۱۲ رکوع) ﴿ وَلَذَلِكَ بَعَلْنَلُوْالْمَائِلُونُوا شُهَائِدٌ ﴾ ﴿ وَلَذَلِكَ بَعَلْنَلُوْالْمَائِلُونُوا شُهَانَهُ ﴾

#### يْقَوُمِ ادُخُلُوا الْأَمْضَ الْمُقَتَّاسَةَ الَّتِيُّ كُتَبَ اللهُ لَكُمُّ وَلَا تَرُتَتُ وَاعَلَى آدُبَارِكُو فَتَنْقَلِبُوُ الْخِيرِيْنَ ﴿

ای قومه (زما) ننوځئ تاسی ځمکی پاکی کړی شوی (د بیت المقدس یا د شام یا د الله تاسی ته (په شام یا د الله تاسی ته (په لوح محفوظ کښی په شرط د ایمان ستاسی) او بیرته مه ځئ تاسی په شاؤ خپلو (له جهاده) نو وبه ګرځئ تاسی زیانکاران (په سعی خپلی).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ په خوا له دی نه له حضرت ابراهیم علیه السلام سره وعده فرمایلی وه چه ستا اولادی ته به دا ملک ورکوم، او هغه وعده هرو مرو (خامخا) پوره کیدونکی ده، هغه خلق به نیکمرغه او بختور وی چه د هغو په لاسو او وسیله دغه پوره شی.

(نو ننوځئ! دى پاكى ځمكى ته! او شا مه كرځوئ له جهاده كه نه سخت نقصان به وكالئ! «برداشت كړئ») يعنى په جهاد فى سبيل الله كښى بىزړهتوب، ويره او بى همتى مه كوئ! او د مريتوب (غلامى) د ژوندون په لورى منډى مه وهئ!

# قَالُوْايْنُولِيَ إِنَّ فِيهَا قَوْمًا جَبَّارِينَ ﴿ وَإِنَّالَنَ تَنْ خُلَهَا حَتَّى يَغُرُجُو امِنَهَا ۗ فَإِنْ يَغُرُجُو امِنْهَا فَإِنَّا دُخِلُونَ ﴿

وویل دغو (بنی اسرآئیلو) ای موسیٰ بیشکه په دی ځمکه کښی یو قوم دی ډیر زورور (چه مونږ ئی د مقابلی طاقت نه لرو) یعنی ډیر قوی هیکل، میړنی، پیاوړی او له رعبه ډک او ویروونکی دی او بیشکه مونږ له سره نه لايحبالله(٢)

ننوځو په دغی ځمکې کښې تر هغې پورې چه ووځې دوې له دې (ځمکې نه) نو که ووځې دوې له دې ځايه (بې له جنګه) نو بیشکه مونږ ننوتونکې يو.

تفسیر: یعنی د مقابلی همت په مونږ کښی نشته. هو! بی د لاسونو او پښو د خوځولو څخه پخه او تیاره خورو۔ تاسی د خپلی معجزی په زور دوی وباسئ!

#### قَالَ رَجُلِن مِنَ الَّذِينَ يَغَافُونَ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِمَا ادْخُلُوُ اعَلَيْهِمُ الْبَابَ ۚ فَإِذَ ادَخَلْتُهُوهُ فَالْكُمْ غِلِبُونَ ةً

وویل دوو سریو له هغو کسانو چه ویریدل (له الله نه) چه انعام (احسان) کړی ؤ الله په دوی دواړو چه ورننوځئ پر دوی (حمله کوونکی) په دروازو کښی، نو کله چه ورننوتئ تاسی دروازی ته نو بیشکه هم دا تاسی به غالبان یئ (پر هغوی ځکه چه دوی بیزړه دی)

تفسیر: دا دوه سری یو حضرت یوشع بن نون رحمة الله علیه او بل کالب ابن یوفنا رحمة الله علیه و چه له الله تعالیٰ محنی ویریدل ـ نو محکه د (عمالقه) او نورو څخه هیڅ نه ویریدل. له الله مخنی ویریده متقی شه مسلمان چه وتښتی له تاجن وانس خبیث شیطان یعنی همت وکړئ! او د شار تر وره پوری خو لاړ شئ! نو بیا به الله تعالیٰ هم تاسی ته بری درکړی ځکه چه الله تعالیٰ د هغه چا په مدد کښی دی، چه هغه په خپله څه حرکت وکړی.

#### وَعَلَى اللهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُومُّومُونِينَ @

او (خاص) پر الله پس توکل وکړئ تاسی ! که یئ تاسی مؤمنان (باور لرونکی یه وعده د الله).

تفسیر: معلومه شوه چه د مشروعو اسبابو پریښودل «توکل» نه دی. بلکه «توکل» دا دی چه د کوم نیک کار په کولو کښی انتهائی سعی او کوښښ او آخری جداوجهد وکړ شی بیا د هغه په مثمر او منتج (نتیجه) کیدلو کښی پاک الله ته هیله (امید) او هغه ته اسره وکړئ! او په خپل زیار (محنت) او کوښښ ونه نازیډئ! او مه مغروریډئ! باقی د مشروعو اسبابو پریښودل او تش تور امیدونه او هیلی لرل، له سره «توکل» نه، بلکه تعطل دی

مؤمنه! واوره! که کوښښ ونه کړی! په جداوجهد او عمل

هغه کالی به اغوستلی نه شی! چه در ګندلی دی خیاط د ازل

#### قَالُوْا يَهُولُسَى إِثَالَنَ نَتُنْخُلَهَا آبَكَ التَّادَامُوُا فِيهَا فَاذُهَبُ آنتَ وَرَبُّكِ فَقَاتِلاً إِنَّاهُهُنَا قَعِدُونَ

وویل دغو (بنی اسرآئیلو) ای موسیٰ بیشکه چه مونږ له سره نه ننوځو دی ښار ته هیڅکله څو چه وی دغه (عمالقه) پکښی پس ځه ته او (ځی دی) رب ستا (یا ته او مشر ورور او مربی ستا چه هارون دی) نو جنګ وکړئ تاسی دواړه بیشکه مونږ دلته ناست یو (له جنګه، په انتظار د بری ستا)

تفسیر: دا د هغه قوم مقوله او وینا ده چه د ﴿ خَنُ اَبْتُؤَاللهِ وَاَحِبَآؤَهُ ﴾ مدعیان وو. مگر داسی گستاخی او سپین سترگی کول د دوی د دائمی تمرد او پرله پسی سرکشی او طغیان ځنی هیڅ لری او مستبعده نه دی.

# قَالَ رَبِّ إِنِّ لَا آمُلِكُ إِلَّا نَفْسِي وَ آخِي فَافَرُقُ بَيْنَنَا وَ اَخِي فَافَرُقُ بَيْنَنَا وَ وَبَيْنَ الْقَوْمِ الْفُسِقِيْنَ ﴿ وَبَائِنَ الْقَوْمِ الْفُسِقِيْنَ ﴿

وویل (موسیٰ) ای ربه (زما) بیشکه زه مالک نه یم (اختیار نه لرم) مگر د څان خپل او د ورور خپل (چه هارون دی) نو بیلتون (جدائی) و کړه په منځ زمونږ او په منځ د قوم فاسقانو کښی (چه د فرمان له دائری نه وتلی دی)

تفسیر: حضرت موسیٰ علیه السلام د دوی د دی وینا څخه خورا (ډیر) زیات خپه شو، او د خپگان په حالت کښی ئی دا پورتنی دعاء وکړه. څرنګه چه له ګردو (ټولو) قومونو څخه د حکم نه منل او بی زړه توب او عصیان لیده کیده، نو ځکه ئی په دعاء کښی پرته (علاوه) له خپل ځان او له خپل ورور چه هغه هم یو معصوم نبی ؤ ، د بل چا ذکر ونه فرمایه یوشع رحمة الله علیه او کالب رحمة الله علیه هم د دوی دواړو سره طبعاً راغلل.

#### قَالَ فَإِنَّهَا هُحُرَّمَةٌ عَلَيُهِمُ اَرُبَعِينَ سَنَةً ۚ يَتِيهُوُنَ فِي الْأَرْضِ ۚ فَكَلْ تَاسَعَلَى الْقَوْمِ الْفْسِقِينَ ﴿

نو وفرمایل (الله) پس بیشکه دغه (مقدسه ځمکه) حرامه کړی شوی ده پر دوی باندی (ننوتل هغی ته) محلویښت کاله چه حیران سرګردان به ګرځی دوی په (هم دی) ځمکه کښی، نو مه خپه (او متأسف) کیږه پر قوم فاسقانو (وتونکی له فرمانه).

**تفسیر:** یعنی د بیلتون دعاء به حسی او ظاهری ډول (طریقه) سره خو قبوله نشوه. هو! معناً

بیلتون وشو چه دوی تول سره په اللٰی عذاب کښی اخته شول حیران او سرګردان به سره ګرځیدل او حضرت موسیٰ او هارون علیهم االسلام د رسالت یه یوره اطمینان او ډاډه زړه سره خپل د ارشاد او اصلاح پر منصب قائم پاتی شول. لکه چه په کوم کلی کښی عمومی طاعون یا وبا گهه شوی وی. او د زرهاؤ ناروغانو په منځ کښی دوه دری تنه پیاوړی (مضبوط) او قوی القلب سړی وی چه د دوی په دارو او درمل، معالجه، تفقد او چاره جوړولو کښې مشغول وی که د ﴿ فَافَرُقُ بَيْنَنَا ﴾ معنی د «بیلتون وکړه» په ځای په «فیصله وکړه» سره شوی وی، نو دا مطلب به َلا زیات واضح شوی وی. حضرت شاه صاحب لیکی چه دا ګرده (ټوله) قصه ئی کتابیانو ته واوروله، په دی مناسبت که تاسی هم د نبی آخرالزمان صلی الله علیه وسلم رفاقت ونه کړئ! لکه چه ستاسی نیکه ګانو د موسیٰ علیه السلام له رفاقته سر غړولی ؤ او له جهاده څخه ئی ځانونه بيرته ايستلي وو نو دا نعمت به هم د نورو په برخه كيږي لكه چه په برخه ئي هم شو. که تاسی د یوی لمحی له پاره دا ګرده (ټوله) رکوع تر نظره تیره کړئ! او د محمدی امت پر احوالو غور وکړئ! نو درښکاره به شي، چه ير مونږ باندی د الله تعالیٰ هغه انعامونه شوی دی چه نه په پخوانيو امتونو شوى دى او نه به ورستنيو باندى كيږى زمونږ له باره ئى خاتم الانبياء سیدالرسل صلی الله علیه وسلم ته ابدی شریعت ورکړ او راویی لیږه او یه مونږ کښی ئی هغه عالمان او امامان بيدا كړل، چه سره له دى چه د نبوت منصب نه لرى، د انبياؤ عليهم السلام وظائف په ډیر ښه ډول (طریقه) سره پای (آخر) ته رسوی د نبی علیه السلام نه وروسته د ده په امت کښي داسي ښه ښه خليفګان مشران او قائدان شوی دی چه ګرد (ټول) جهان ته ئي د اخلاقو، سیاست او نورو د اصولو هدایت ورکړی دی هم دی امت ته د «جهاد» امر هم شوی دی نه یواځی له (عمالقه ؤ) سره، بلکه د ګرد (تول) جهان د جبارینو سره. تش د (شاماتو) د ځمکو د فتح کولو له پاره نه، بلکه په شرق او غرب کښی د «کلمة الله» د اعلا او د فتنی د منځه ايستلو له ياره. له بنی اسرآئیلو سره الله تعالیٰ د ارض مقدسه د اعطاء وعده فرمایلی وه، لیکن له دی محمدی

امت سره ئى داسى وعده فرمايلى ده

﴿ وَعَدَاللهُ أَلَذِينَ المَنْوَامِنَكُمْ وَعَيِلُوا الصَّلِحْتِ

آيت د الانفال ۲ رکوع).

ڵؽؖٮتَغَلِفنَهُوْفِ الْرَضِ كِنَااسْتَنَكَ النِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمُ وَلَيُكِكِّنَ لَهُوْمِيْنَهُمُوالَذِى لِنَضَ لَهُوَ لِيَنْبِكُونَ بَعْضَا لَهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهُوَامْنَا لَيْتَبْدُونَنِيَ لَكَيْبِرُكُونَ بِيَشَيْنَا وَمَنْ كَفَرَ بَعْدُ ذَلِكَ قَالْهِكَ هُوَالْسِيْقُونَ ﴾ وعده كړى ده الله له هغو كسانو سره چه ايمان ئى راوړى

دی او کړی ئی دی ښه عملونه چه خامخا به خليفګان کړی دوی په ځمکه کښی لکه چه خليفګان کړی ئی وو هغه کسان چه پخوا له دوی نه وو او خامخا به ثابت کړی دوی لره دين د دوی هغه دين چه غوره کړی ئی دی دوی لره او خامخا به بدل ورکړی دوی لره پس له ويری د دوی امن ، عبادت به کوی دوی زما، شريک به نه پيدا کوی دوی له ما سره هيڅ شی، او هر څوک چه کافر شو وروسته له دی نه پس دغه کسان هم دوی دی فاسقان» (۱۸ جزء د النور ٥٥ آيت ۷ رکوع)

انجام ئی دا شو چه د حضرت موسیٰ علیه السلام رفیقان له (عمالقه ؤ) څخه وویریدل او هسی بىزړەتوب ئى وكړ، چە خىل نبى علىيە السلام تە ئى داسى وويل ﴿ فَلاَهُبُ آنْتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلًا ۖ لْنَاهُهُنَالْغِدُدُنَ ﴾ ځه ته او رب ستا نو وجنګیږئ تاسی! دواړه بیشکه مونږ دلته ناست یو». ليكن د محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم اصحابو د خپل ياك نبى صلى الله عليه وسلم يه حضور کښي د «بدر» د غزا په مشوره کښي په لوړ غږ او جګ (اوچت) آواز داسي عرض وکړ «یر الله تعالیٰ قسم دی چه که تاسی د ترخه سیند (لوی بحر) یه موجونو کښی د ننوتلو حکم مونږ ته وکړی مونږ به یه هغه کښی هم خپل ځانونه ورګوزار کړو، او یو تن به هم له مونږ ځنی یاتی نشی. او امید دی چه الله تعالیٰ به تاسی ته زمونږ له یلوه داسی شیان دروښیی ، چه د هغو له ليدلو څخه به ستاسي سترګي خوشاله او روښانه شي، مونږ به له خپل ياک رسول صلي الله عليه وسلم سره ملکری یو، او له ده سره به یو ځای جهاد ته ځو، او له ده نه به وړاندی ، وروسته، ښی او کیڼ طرف ته جنګیږو، او جهاد به کوو. د الله تعالیٰ په فضل مونږ له هغو کسانو ځنی نه يو، چه موسىٰ عليه السلام ته ئى ويلى وو ﴿ فَلاْهَا ۗ إَنْكَ وَتُؤْكَ فَقَاتِلاً إِنَّاهُهُمَّا أَعِدُونَ ﴾ د دی تعهد نتیجه داسی شوه چه په هومره موده کښی چه بنی اسرائیل له فتوحاتو څنی بی برخی او د (تیه) په صحرا او میره کښي سرګردانه ګرځیدل، له هغه څخه په لږه موده کښي زمونږ د محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم اصحابو يه مشرق او مغرب كښى د هدايت او د ارشاد بيرغونه ودرول ﴿ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمُ وَيَضُواعَنُهُ ۚ ذَٰ لِكَ لِمَنْ خَثِى رَبَّهُ ﴾

# وَاتُلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَابُنَى الدَمَ بِالْحَقّ

او ولوله (ای محمده!) پر دغو (بنی اسرائیلو یا پر قوم خپل) خبر د دواړو ځامنو د آدم (چه هابیل او قابیل وو) په حقه سره

تفسير: يعنى د آدم عليه السلام د دوو صلبي ځامنو (قابيل) او (هابيل) قصه او واقعي حال دوی ته واوروه! ځکه چه په دی قصه کښی د هغه یوه ورور ذکر دی چه د خپل بل ورور پر مقبولیت او تقویٰ ئی حسد او رخه (کینه) کړی وه او په هم دی غیظ او قهر سره ئی هغه په ناحقه سره وواژه او د ناحقی وینی د عواقبو بیان یکښی کړی شوی دی په ړومبي رکوع کښي راښودلي شوی وو کله چه (بني اسرآئيلو) ته دا حکم ورکړ شو چه له ظالمانو او جابرانو سره قتال وکړئ! نو دوی وویریدل او تری وتښتیدل اوس د (هابیل) او (قابیل) قصه اؤرول د دی خبری له پاره تمهید دی چه د متقیانو او مقبولو بندگانو قتل له ډیرو شدیدو جرائمو څخه دی او له هغه ځنی خلق په ډیر بی انتهاء تهدید او تشدید سره منع کړی شوی دی، نو د هغه له پاره دا ملعونان څرنګه تل مستعد او تیار په نظر راځی. پخوا له دی نه هم دوی ډیر انبیاء وژلی وو. او اوس هم د الله تعالیٰ د ډیر لوی رسول صلی الله علیه وسلم په خلاف د بغض او حسد له لاری راز راز (قسم قسم) پلمی (منصوبی) او حیلی جوړوی. گواکی د ظالمانو او شریرانو له مقابلی ځنی ځانونه ایستل او د معصومو او بیګناهو بندګانو وژل او د هغوی پر خلاف د قتل او بندی کولو سازشونه او پلمی (منصوبی) جوړول د دی قوم دود (رواج) او دستور دی. او سره له دی د ﴿ خَنْ اَبْتُؤَاللّٰهُ وَاَجِيَّآكُهُ ﴾ دعوی هم کوی. له دی تقریره سره سم د (قابيل) او (هابيل) قصه او بيا پر دى باندى د ﴿ مِنْ اَمُلِ دَاكِ اَكُنْكُمْنَا عَلَى يَنْ إِسْرَاهَيْلَ ﴾ الآية - تفريع، دا ګرد (ټول) به د هغه مضمون له پاره تمهيد وی چه د دی قصی او د تفريع بِه باي (اخر) كښي ئي فرمايي ﴿ وَلَقَنُهُ جَآءَتُهُمُورُسُلُنَا يِالْبِيِّنْتِ تُتَوَانَ كَتِيْرَاقِهُمُهُ بَعْنَ ذَلِكَ فِي الْأَرْضِ لَسُرِوْقُ نَ إِنَّمَا جَزَّوُا الَّذِينَ يُعَالِكُونَ اللهَ وَرَسُولُهُ ﴾ الآية -

# إِذْ قُرَّبَاقُونَانًا فَنُقُتِلَ مِنَ اَحَدِهِمَا وَلَهُ يُتَقَبَّلُ مِنَ الْحَوْرِ

کله چه نژدی کړه دواړو قربانی (د پسه او د غنمو د ستری الله ته) نو قبول کړ شو (پسه) له يوه د دی دواړو نه (چه هابيل ؤ) او قبوله نشوه (د غنمو ستری) له بله (چه قابيل ؤ)

تفسیر: یعنی د هغی جینئ نکاح چه آدم علیه السلام له خپل دستور سره سم له (هابیل) سره وترله (قابیل) د هغی غوښتونکی شو، آخر د آدم علیه السلام په اشاره سره دوی دواړو د الله

تعالیٰ په دربار کښی څه نذر وړاندی کړ، تر څو دغه جینځ د همغه چا شی چه نذر ئی د پاک الله په دربار کښی مقبول شی. آدم علیه السلام ته داسی یقین پیدا شوی ؤ چه هم دا د (هابیل) نذر به ومانه شی لکه چه هم داسی هم وشو او آسمانی اور ښکاره شو، او د (هابیل) نذر ئی یووړ او هم دا په هغه وخت کښی د «قبول عندالله» قرینه او علامه وه.

#### قَالَ لَاقْتُلَنَّكُ

وویل (قابیل) چه خامخا به ووژنم تا هرومرو (خامخا) (ای هابیله!)،

تفسیر: یعنی (قابیل) د دی مقبولیت له لیدلو ځنی د حسد او رخی (بغض) په اور کښی وسوځید. او د دی په ځای چه د مقبولیت وسائل ځان ته غوره کړی، له ډیره غیظه او غضبه ئی په خپل حقیقی ورور باندی د وژلو توربریښ وکړ.

#### قَالَ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللهُ مِنَ الْمُتَّقِبُنَ ®

وویل (هابیل قابیل ته) چه بیشکه هم دا خبره ده چه قبلوی الله (قربانی) له یرهیز گارانو نه.

تفسیر: یعنی (هابیل) وویل چه په دی کښی زما څه قصور دی ، د الله تعالیٰ په دربار کښی د هیچا زور او قوت نه چلیږی او یواځی هلته تقویٰ پکاریږی، ګواکی زما هغه نذرانه چه مقبوله شوه، د هغی سبب تقویٰ وه که ته هم ځان ته تقویٰ غوره کړی نو الله تعالیٰ له تا سره څه مخالفت نه لری.

#### كَوِنُ كَبَسُطْتَ إِلَى يَكَ لَا يَتَقَتُلَنِيُ مَا آنَا بِبَاسِطِ تَيْرِي إِلَيْكَ لِاَقْتُلَكَ إِنِّ آخَانُ الله كرب الْعَلِم يُنَ

قسم دی خامخا که دی راوغځاوه تا (ای قابیله) ماته لاس خپل دپاره د دی چه ته ووژنی ما نو نه یم زه غځوونکی د لاس خپل تاته چه ووژنم تا بیشکه زه ویریږم له الله چه رب (پالونکی د ګردو (ټولو)) عالمیانو دی.

تفسیر: حضرت شاه صاحب فرمائی که شوک په ناحقه سره بل وژنی، نو ده ته اجازه شته چه هغه ظالم ووژنی او که صبر وکړی، نو د شهادت درجه به مومی» او دا حکم د خپل مسلمان ورور په مقابل کښی دی که نه چیری چه شرعاً د انتقام او شرعی مدافعی مصلحت او ضرورت وی هلته مات لاس او پښه کیناستل جائز نه دی، مثلاً له باغیانو او کافرانو سره قتال په کار دی و و الدین و ا

# ِ إِنِّ اَرُبُ كُ اَنْ تَنْبُو اَ بِإِنْ مِي وَ اِنْفِكَ فَتَكُونَ مِنْ اَصْحَبِ النَّارِ وَ اِنْفِكَ فَتَكُونَ مِنْ اَصْحَبِ النَّارِ وَ وَذَلِكَ جَزَوُ الظِّلِمِينَ ﴿ وَذَلِكَ جَزَوُ الظِّلِمِينَ ﴿ وَذَلِكَ جَزَوُ الظِّلِمِينَ ﴾

په تحقیق زه اراده لرم د دی چه رجوع وکړی (اخته شی) ته په ګناه د (وژلو) زما او په ګناه خپلی (چه پخوا دی کړی ده) نو شی به ته له صاحبانو (ملګریو) د اور (د دوزخ) او هم دا (اور) دی جزا د ظالمانو (چه په ناحقه وینی تویوی،

تفسیر پیعنی زما د قتل گناه هم له خپلو نورو گناهو سره یو ځای کړه ، ستا د گرد (تول) عمر گناهونه ستا پر غاړه ثابت دی. او زما د وینی گناه به هم لا پری زیاته شی، او د مظلومیت له امله (وجی) به زما گرد (ټول) گناهونه رامعاف شی. «موضح القرآن» ابن جریر رحمة الله علیه د مفسرینو اجماع نقل کړی ده چه «باثمی» معنی هم دا ده . باقی هغه کسان چه دا ئی لیکلی دی، چه په قیامت کښی به د مظلوم گناه په ظالم باندی اچوله کیږی، هغه مضمون هم په یوه حیثیت سره صحیح دی. مگر د محققینو په نزد هغه د دی آیت تفسیر نه دی. اوس د (هابیل) د کلام حاصل دا دی «که تا هم داسی نیت کړی وی، چه زما د وژلو وبال پر خپله غاړه واخلی، نو ما داسی اراده کړی ده چه د خپل ځان هیڅ مدافعه له خپله لوری ونه کړم، تر څو چه د عزیمت د ترک خبره هم پر ما باندی رانشی.»

#### فَطُوَّعَتْ لَهُ نَفْسُهُ قَتْلَ آخِيْهِ

نو ښائسته کړ دغه (قابيل) ته (اماره) نفس د ده وژل د ورور د ده (چه هابيل ؤ)

تفسیو: ښائی په ابتداء کښی لږ څه ویره او خوف ور پیدا شوی وی او ورو ورو اماره نفس به دا خیال پوخ کړی وی. او هم دا کیفیت عموماً د معاصیو په ابتدا کښی پیدا کیږی.

#### فَقَتَلَهُ فَأَصْبَعَ مِنَ الْخُيرِيْنَ

بیا وواژه (قابیل) دغه (هابیل) نو و کرځید (قابیل په دنیا او عقبیٰ کښی په سبب د قتل د هابیل) له زیان کارانو

تفسیر: دنیوی خسران خو دا دی چه داسی یو جه ورور ئی له لاسه وایست چه د ده مت او ملاتر ؤ او پخپله لیونی او مر شو.

په حدیث شریف کښی راغلی دی «ظلم» او «قطع رحم» دا دواړه داسی ګناهونه دی چه له آخرته پخوا په هم دی دنیا کښی د هغو سزا ورکوله کیږی» او اخروی خسران ئی دا دی چه په دنیا کښی د ظلم، قطع رحم ، قتل عمد ـ او د بدامنی د دروازی له خلاصولو څخه (قابیل) د هغو ګردو (ټولو) ګناهونو د سزا مستوجب هم کیږی، چه وروسته له دی نه له دی نوعی ګناهونو ځنی په دنیا کښی وکړی شی، او دی به په هغو ګردو (ټولو) کښی د بانی کیدلو له وجی شریک ګانه شی، لکه چه په حدیث شریف کښی هم مصرح ده.

### فَبَعَتَ اللهُ غُرَابًا لِيَبِعُتُ فِ الْكَرْضِ لِيُرِيهُ كَيْفَ يُوَارِيُ سَوْءَةً اَخِيْهِ قَالَ لِوَيْكَتَى اَعَجَزُتُ اَنُ اَكُوْنَ مِثْلَ لَمْنَا الْغُرَابِ فَأْوَارِي سَوْءَةَ اَخِيُ فَأَصْبَحَ مِنَ اللّٰهِ مِيْنَ ﴿

نو تولیږه الله یو کارخه چه کوخالی لی کاوه په ځمکه کښی (په مهوکه او پنجو خپلو سره) له پاره د دی چه وښیی دغه (قابیل) ته چه څرنګه پټه کړی لايحبالله(١)

جثه د ورور خپل (هابیل)، وویل (قابیل) ای افسوسه زما راشه دغه دی وخت دی (یعنی افسوس دی ماته) آیا عاجز وم زه له دی چه کیدی په شان د دی کارغه (په پوهه کښی) نو پته کړی به می وه جثه د ورور خپل، نو وګرځید (قابیل په دی قتل د هابیل سره) له پښیمانی کوونکو څخه.

تفسیر: کله چه پخوا له دی نه بل کوم انسان نه و مړ. نو ځکه (قابیل) پس له وژلو د (هابیل) څخه نه پوهیده چه دی د خپل ورور له مړی سره څه وکړی؟ تر څو چه ئی یو کارغه ولید چه په ځمکه کښی کنده کینی ـ او د بل کوم کارغه مړی په کښی پتوی، نو د هغه له لیدلو ځنی د (قابیل) سر ته څه عقل ورغی او له خپله ځانه سره ئی وویل چه «ښائی زه هم د خپل ورور مړی په ځمکه کښی هم داسی خښ کړم» او ده ته ارمان او افسوس هم ورغی چه «زه په پوهه عقل او فهم او له ورور سره په خواخوړی او همدردی ـ کښی له دی کارغه څخه هم ښکته یم.» ښائی چه حق تعالیٰ د دی له امله (وجی) د یوه ادنیٰ ساکښ (ذی روح) په وسیله (قابیل) ته داسی تنبیه ورکړه چه هغه له خپله وحشته او حماقته لړ څه وشرمیږی ، او متآثر شی په ساکښانو (ذی روحو) کښی د کارغه دا خصوصیت دی چه دی د خپل ورور د مړی په ښکاره پاتی کیدلو باندی ډیر زیات شور ماشور کوی.

﴿ فَأَصْبَهُ مِنَ اللّٰهِ مِنْ فَى فَوَ وَكُرْخُيد قابيل په دى قتل د هابيل سره له پښيمانى كوونكو څخه) هغه افسوس او ارمان ښه نافع دى چه له ګناه ځنى معذرت او انكسار او فكر او تدارك هم وى. په دى موقع كښى د (قابيل) افسوس او ارمان كول د الله تعالىٰ په عصيان او نافرمانى نه ؤ بلكه په خپل هغى بدحالى باندى ؤ چه د خپل هغه ورور (هابيل) له وژلو څخه وروسته ور رسيدلى وه.

# مِنُ آجُلِ ذَلِكَ أَكْتَبُنَا عَلَى بَنِي السَرَاءِ يَلَ آتَهُ مَنَ قَتَلَ نَفُسًا لِغَيْرِ نَفْسًا وَفَسَادٍ فِي الْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا وَمَن آحُياهَا فَكَأَنَّما آحُياالنَّاسَ جَمِيعًا وَمَن آحُياها فَكَأَنَّما آحُياالنَّاسَ جَمِيعًا و

په سبب د دی (قتل) لیکلی وو (حکم کړی ؤ) مونږ پر بنی اسرائیلو (اولاده د یعقوب) چه بیشکه شان دا دی هر څوک چه ووژنی یو نفس بی له (عوض، بدل د) بل نفس نه (یا بی) له فساده په ځمکه کښی (چه په ملک کښی ئی فساد کړی وی) نو ګواکی وژلی ئی دی خلق ټول، او هر چا چه ژوندی کړو دغه (یو نفس چه سبب شی د ژوندون یی) نو ګواکی ژوندی کړی ئی دی خلق ټول،

تفسیر: یعنی په ناحقه قتل کښی ډیر دنیوی او اخروی خسران دی. او خورا (ډیر) خرابی نتیجی ورباندی مرتبیږی. تر دی چه په خپله قاتل هم د دی حرکت محخه وروسته ډیر افسوس او ارمان کوی او یو لاس پر بل لاس موسی نو له دی سببه موند بنی اسرائیلو ته داسی هدایت ورکړ (چه بیشکه شان دا دی هر څوک چه ووژنی یو نفس بی له عوض او بدل د بل نفس څخه یا بی فساده به محمکه او ملک کښی نو ګواکی وژلی ئی دی خلق تول،) یعنی بی له دی چه هغه څوک وژلی وی او پری قصاص ئی کړی. په ملک کښی د فساد اچولو ډیر صورتونه دی. مثلاً العیاذ بالله اهل حق له حق دین ځنی منع کړی یا د انبیاء علیهم السلام اهانت وکړی یا مرتد شی او د دی خبری وسیله وګرځی چه نور کسان هم له خپله ځانه سره مرتد او بی دینی ته ئی ترغیب کړی، (یا لاره وهل یا زنا د محصن) وقس علیٰ ذلک (او هر چا چه ژوندی کړ یو نفس چه سبب شی د ژوندون ئی نو ګواکی ژوندی کړی ئی دی خلق ټول،) ړومبی د ځمکی په مخ کښي لويه ګناه هم دا ييښه شوه چه «قابيل» د «هابيل» قاتل شو او وروسته له هغه ناحقه قتل رسم شو. نو ځکه په «تورات» کښې داسې فرمايل شوی دی «که څوک يو سړی وژنې ګواکې چه گرد (ټول) خلق وژنی» یعنی د یوی ناحقی وینی له توپولو ځنی نور هم پر هغه جرم زړور کیږی نو په دی حیثیت سره هر هغه سړی چه بل وژنی ګواکی د بدامنی تاداو (بنیاد) ږدی او هغه د ګردو (تولو) انسانانو د وژلو او د عمومي بدامني ور، برانيځي او هغه څوک چه يو سړی ژوندی کوی یعنی د کوم ظالم قاتل له لاسه ئی ژغوری (ساتی) ګواکی دی په خپل دی عمل سره نورو ګردو (ټولو) انسانانو ته هم د ژغورلو (ساتلو) او مأمون پاتي کیدلو دعوت ورکوی او دغی نیکی ته دوی گرد (ټول) سره رابولی.

#### وَلَقَدُ جَاءَ تُهُمُرُ رُسُلُنَا بِالْبَيِّنْتِ ثَتْحَ إِنَّ كَثِبُرًا مِّهُمُ بَعْدَ ذلك في الْرَضِ لَسُيرِفُونَ ®

او خامخا په تحقیق راغلی وو دوی ته رسولان زمونږ په حکمونو ښکاره بیا په تحقیق سره ډیر له دوی نه پس له دی (راتلو د رسولانو نه هم) په ځمکه (په ملک) کښی خامخا مسرفان (له حده تیریدونکی) دی.

تفسیو: شیخ الهند رحمهٔ الله علیه له «بینات» څخه ښکاره حکم مراد کړی دی او دا هم ممکن دی چه له «بینات» څخه هغه ښکاره معجزی او دلائل مراد وی چه هغو سره د کوم رسول د هر مِنْ عِنْدِالله هی کیدلو تصدیق وکړی شی. یعنی د (بنی اسرائیلو) ډیرو خلقو داسی ښکاره آثار لیدلی دی او ډیر هسی ښکاره حکمونه ئی اوریدلی دی. خو سره له هغه هم له خپل ظلمه او

لايحبالله(٢)

طغیانه او تیری څخه ئی لاسونه نه دی اخیستی. د معصومو انبیاؤ علیهم السلام وژل او په خپلو منځو کښی ناحقی وینی تویول، د دوی دائمی عادت دی او نن ورځ هم د خاتم الانبیاء صلی الله علیه وسلم د قتل (معاذالله) یا ایناء او د مسلمانانو آزار او تنلیل له پاره هر راز (قسم) ناولی پلمی (منصوبی) او سازشونه کوی او دومره نه پوهیږی کله چه د «تورات» له حکم سره سم د یو سری وژل په هر ډول (طریقه) سره چه وی دومره لوی جرم دی چه گواکی د هغه قاتل د گرد (تول) جهان د انسانانو قاتل دی نو د دنیا له گردو (تولو) څخه زیات کامل او اکمل انسان او له گردو (تولو) څخه زیات کامل او اکمل انسان او مقابلی ته ملا تړل د الله تعالیٰ په نزد ډیر دروند او لوی جرم دی. د الله تعالیٰ له رسولانو او استاڅیو سره جنګیدل ، په حقیقت کښی له حق تعالیٰ سره جنګیدل دی. ښایی د دی له امله استاڅیو سره جنګیدل ، په حقیقت کښی له حق تعالیٰ سره جنګیدل دی. ښایی د دی له امله (وجی) په دغه راتلونکی آیت کښی د هغو خلقو د دنیوی او اخروی سزاګانو ذکر کړی شوی وی چه له الله جل جلاله او له رسول الله صلی الله علیه وسلم سره جنګیږی یا په دنیا کښی راز وی چه له الله جل جلاله او له رسول الله صلی الله علیه وسلم سره جنګیږی یا په دنیا کښی راز وی چه له الله جل جلاله او له رسول الله صلی الله علیه وسلم سره جنګیږی یا په دنیا کښی راز وقسم قسم) فسادونه خوروی او خپل ځانونه د «مسرفون فی الارض مصداق ګرځوی.

إِنَّمَا جَزَّوُّا الَّذِيْنَ يُحَارِبُوْنَ اللهَ وَرَسُّولَهُ وَيَسْعُونَ فِي الْأَرْضِ فَسَادًا اَنَ يُقَتَّلُواْاَوُ يُصَكَّبُوُ اَوْتُقَطَّعَ اَيْكِ يُهِمْ وَارْجُلُهُ مُرضِّ خِلَاثٍ اَوْ يُـنْفَوْا مِنَ الْأَرْضِ ذَلِكَ لَهُمْ خِزْئٌ فِي النَّانَيْ اَوْ لَهُمْ فِي الْاِخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيْهُ ﴿

بیشکه هم دا خبره ده چه جزا د هغو کسانو چه جنگ کوی دوی له (دوستانو) د الله او د رسول د ده سره او سعی کوی (منډی وهی) دوی په ځمکه (په ملک) کښی له پاره د فساد (او بدامنی غورځولو) چه دوی وژلی شی یا دی په دار کړ شی یا دی پری کړی شی لاسونه د دوی او پښی د دوی سره مخالفی (یعنی ښی لاس او کینه پښه یا عکس د دی) یا دی وشړلی شی له ځمکی (په حبس سره یا له هغه ځایه بل لری ځای ته) دا (مذکوره جزا) دغو (غلو) ته رسوایی ده په دنیا کښی او (شته) دغو (غلو) ته په آخرت کښی عذاب ډیر لوی،

تفسیر: اکثر مفسرین له دی څخه لاره شوکول او داړه اچول مرادوی مګر که دا الفاظ په خپل عموم باندی پریښود شی نو مضمون لا وسیع کیږی د دی آیت هغه شان نزول چه په صحیحو

احادیثو کښی راغلی دی هغه هم د هم دی مدعا مقتضی دی چه دا الفاظ پر خپل عموم پریښود شی. «له الله جل جلاله یا د ده له رسول الله صلی الله علیه وسلم سره جنګ کول» یا «په ځمکه کښی فساد یا بدامنی خورول» دا دواړه لفظونه داسی دی چه په دی کښی د کفارو حملی د ارتداد، فتنی، لار شکول، داړه اچول ناحق قتل، نهب مجرمانه پلمی(منصوبی)، اغوا کوونکی نشرات مضر، تبلیغات ګرد (ټول) سره داخلیدی شی او له دی ځنی هر یو جرم داسی دی چه د هغه مرتکب له دی څلورو واړو سزاګانو څخه چه پاس په دی آیت کښی ذکر شوی دی د یوی نه یوی هرومرو (خامخا) مستحق ګرځی د غلو احوال څلور صورتونه لری

چه مرګ ئی کړی وی مګر مال وړلو ته ئی وار نه وی رسیدلی. (نو داسی غله دی مړه کړی شي!)

 ۲. چه هم ئی مرګ کړی وی او هم ئی مال وړی وی. (نو داسی غله دی وروسته له وژلو پر دار کړی شی!)

 ۳. چه مال ئى لوټ كړى وى خو مرګ ئى نه وى كړى (نو د داسى غله دى لاسونه او پښى سره مخالفى يرى كړى شى.)

٤. چه نه ئى وژل كړى وى او نه ئى مال وړى وى. او د قصد او تيارى نيولو څخه وروسته نيول شوى وى، (نو داسى غله دى په بندى كولو سره د مځكى له مخ څخه ورك شى) په دغو څلورو حالتونو كښى بالترتيب هم دا څلور سزاګانى مقرر دى چه پاس (په آيت او بين القوسين كښى) د كر شوى دى. د غلو بل كوم لرى ځاى ته فرارول او هلته ئى بندى كول او قيد ساتل زمونړ د امام اعظم ابو حنيفه نعمان بن ثابت بن زوطى بن ماه رحمه الله) مذهب دى.

# إِلَّا الَّذِينَ تَابُوُامِنُ قَبُلِ آنَ تَقُبِرُ وَاعَلَيُهِمُ ۚ فَاعْلَمُواۤ اللهِ عَفُورُ تَاجِيهُ ﴿

مگر هغه کسان چه توبه وباسی پخوا له هغه نه چه قادر شی (تاسی) پر هغوی باندی (نو دا حدود الله تری ساقطیږی) نو پوه شئ په دی چه بیشکه الله ښه مغفرت کوونکی ډیر رحم والا دی.

تفسیر: یعنی دا پاس ذکر شوی سزاوی چه د حدودالله او «حق الله» پر ډول (طریقه) دی، دا گردی (تولی) پخوا له نیولو څخه په توبه ایستلو سره معافیدی شی مگر حقوق العباد نشی معافیدلی یعنی که د چا مال ئی اخیستی وی نو ضمان ورکول پری اوړی که قتل ئی کړی وی نو قصاصیږی. هو د دی شیانو معافول د مال د خاوند او د مقتول د ولی حق دی. تنبیه: له دی حد څخه ماسوا نور حدود په توبه باندی له سره نه ساقطیږی لکه د زنا حد، د

شرب الخمر حد، د سرقى حد، د قذف حد،

#### يَابَيُّهَا الَّذِينَ الْمَنُوااتُّقُوااللهَ وَابْتَغُوَّا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مومنانو!) وویریږئ تاسی! له الله او طلب کړئ! ده ته وسیله (په طاعت سره)

تفسیر: د «الوسیلة» تفسیر ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه مجاهد، ابووائل، حسن او نورو اسلافو او مشرانو رحمهم الله په «قربت» سره کړی دی نو د وسیلی لتولو معنی به دا وی چه د هغه د قرب وسیله ولتوئ! قتاده رحمة الله علیه ویلی دی «ای تقربواالیه بطاعته والعمل بما یرضیه د الله تعالیٰ نژدیوالی حاصل کړئ! په حکم منلو د ده او په غوره عمل» یو شاعر وایی اذاغفل الواشون عدنا لوصلنا و عادالتصافی بیننا والوسائل

په دی کښی هم دغه د قرب او اتصال معنی مراده ده. او هم داسی دی هغه چه په حدیث کښی راغلی دی چه «وسیله» په جنت کښی یو ډیر ښه اعلیٰ منزل دی چه د دنیا کوم یوه بنده ته وررسیږی. رسول الله مبارک ارشاد فرمایلی «وروسته له آذانه له الله جل جلاله محنی زما له پاره هم دغه مقام وغواړئ!» نو د هغه مقام نوم هم «وسیله» د هم دی له امله (وجی) ایښی شوی دی چه د جنت له کردو (تولو) منازلو محنی هغه مقام (عرش الرحمٰن) ته نژدی دی او د حق تعالیٰ د قرب په مقاماتو کښی له گردو (تولو) مغخه پاس واقع دی. په هر حال ړومبی ئی وفرمایل چه وویریږئ! له الله جل جلاله محنی ، لیکن دا ویریدل داسی نه دی لکه چه سړی له مار یا لړم یا محمری یا لیوه یا نورو محنی ویریږی.؟ او تری لری تښتی بلکه له دی خبری څخه وویریږئ چه د که نه خوښی او رحمت څخه لری چیری ونه لویږئ!نو محکه ئی وروسته له آنگواالله که څخه وکرایا یا و محب کله یا الله د حصول له پاره کوښیو وکړئ! نو محکه ئی وروسته له آنگواالله که څخه وصول او قرب الی الله د حصول له پاره کوښین وکړئ. او ښکاره ده چه له کوم شی سره مونږ هلته قریب کیدی شو چه تر هغه پوری د رسیدلو ګردی (تولی) لاری قطع او پری کړو او پر هغی باندی په تللو هغه ته ورسیدی شو نو د هم دی په نسبت فرمایی ویوکړئ شو توایی په کوم شی سره مونږ وکړئ د ده په لاره کښی یعنی پر هغی باندی د تللو ښه پوره کوښن وکړئ هو تواییان (کامیاب) شئ!» اندی یه تاسی د هغه قرب حاصل کړئ او په خپل مراد ورسیږئ او بریالیان (کامیاب) شئ!»

#### وَجَاهِ لُو أَفِي سِبيلِهِ لَعَلَّكُمُ تُفْلِحُونَ ®

او جهاد وکړئ په لاره د ده کښې (د کلمة الله د اعلاء په غرض) له پاره د دې چه په مراد ورسيږي (خلاص شځ له عذابونو) تفسیر: په ړومبی رکوع کښی ئی د هغو کسانو د دنیوی او اخروی سزاګانو بیان وفرمایه چه له الله او د ده له رسول صلی الله علیه وسلم سره جنګونه کوی او په ملک کښی بدامنی او فساد اچوی په دی رکوع کښی مسلمانان له هماغو سزاګانو څنی ویروی او ورښیی کله چه شقی او بدبخت خلق له الله او له رسول الله سره جنګ وکړی نو تاسی د الله او رسول له خوا «جهاد» وکړئ! او که دوی په ځمکه کښی فساد خوروی نو تاسی په خپل کوښښ او ښه عمل سره د امن او آرامی د قائمولو له پاره فکر او کار وکړئ!

# إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُ وَالْوَانَّ لَهُمُ مِسَافِ الْأَرْضِ جَمِيْعًا وَّمِثُلَهُ مَعَهُ لِيَفْتَدُوْلِهِ مِنْ عَذَاكِ يَوْمِ الْقِيمَةِ مَا تُقَيِّلُ مِنْهُمُ وَلَهُمُ عَذَاكِ الدَّيُنَ اللَّهُ لَا يَعْتُدُوالِهِ مِنْ عَذَاكِ الدِّيْرُ الْقِيمَةِ مَا تُقَيِّلُ مِنْهُمُ وَلَهُمُ عَذَاكِ الدَّيْرُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

بیشکه هغه کسان چه کافران شوی دی که وی دوی ته هغه (اقسام د اموالو)چه په ځمکه کښی دی ټول او په قدر د دی نور (هم) له دی سره شی دپاره د دی چه فدیه وکړی دوی په هغه سره له عذابه د ورځی د قیامت څخه نو قبوله به نه کړه شی (دا فدیه) له دوی څخه او شته دوی ته عذاب ډیر درناک.

تفسیر: په پخوانی آیت کښی دا ښودلی شوی وو چه انسان له الله جل جلاله مځنی په ویریدلو او د د قرب په حاصلولو ـ او د ده په لاره کښی په «جهاد» کولو سره د فلاح او بری امید او هیله (ارزو) کولی شی. په دی آیت کښی ئی تنبیه فرمایلی ده هغه کسان چه له الله تعالیٰ څخه غاړه غړوی، که په آخرت کښی د ځمکی د منځ ګردی (ټولی) خزانی، بلکه له هغو څخه زیات هم صرف کړی ـ او په هغو سره د الله جل جلاله له عناب څخه د خپل ځان ژغورنه (حفاظت) وغواړی، نو قبول به نشی ـ الغرض د آخرت بری او کامیابی په «تقویٰ»، «ابتغاء الوسیله» او په «جهاد فی سبیل الله» سره حاصلیدی شی ـ او په رشوت او فدیه او نورو پلمو (منصوبو) سره له سره نه حاصلیدی.

يُرِيكُ وُنَ أَنُ يَّخُرُجُو امِنَ التَّارِ وَمَاهُمُ يِخْرِجِيْنَ مِنْهَا وَلَهُمُ عَذَاكِ مُّقِيْدُ

اراده به کوی (غواړی به) دوی چه ووځی دوی له اوره (د دوزخ) حال دا چه نه به وی دوی وتونکی له هغه اوره او شته دوی ته عذاب دائم (بی انتهاء بلا انقطاع)

تفسیر: له ډیرو احادیثو څخه ثابته شوی ده چه ډیر ګناهګار مؤمنان به تر یوی مودی پوری په دوزخ کښی پاتی کیږی ـ او بیا به ایستلی کیږی ـ او د الله تعالیٰ په فضل او مرحمت سره به جنت ته داخلیږی ـ دا آیت له دغو احادیثو څخه مخالف نه دی ـ ځکه دلته په دی آیت کښی له ابتدا<sub>ء</sub> څخه یواځی د کفارو حال بیان شوی دی، او د مؤمنانو په نسبت هیڅ یوه خبره نشته.

#### وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقُطُعُوۤ اَيُدِيهُمَاجَزَآءً بِمَاكْسَبَا نَكَالَا مِّنَ اللهِ وَاللهُ عَزِيْزُ حَكِيْهُ۞

او غل (نارینه) او غله (شځه) نو پری کړئ تاسی لاسونه د دوی (دواړو) دیاره د جزا د هغه عمل چه کړی دی دواړو د تنبیه له پاره له جانبه د الله او الله ډیر قوی دی (غالب په انفاذ د احکامو) ښه حکمت والا (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی).

تفسیو: یعنی که اول محلی غلا و کړی نو ښی لاس ئی له بنده پری کړئ! نور تفاصیل ئی د فقهی په کتابونو کښی موندل کیږی، په پخوانی رکوع کښی د داړی او نورو سزاګانو ذکر شوی ؤ په منځ کښی د محینو مناسباتو له امله (وجی) چه مونږ د هغو بیان کړی دی، مؤمنانو ته محینی نور ضروری پندونه ورکړ شول، اوس بیا همغه پخوانی مضمون تکمیلوی ـ یعنی هلته د داړی سزا مذکوره شوی وه . په دی آیت کښی د غلا سزا راښیی ه جَزُوًا په الآیة ـ یعنی هغه سزا چه غله ته ورکوله کیږی هغه د مسروقه مال سزا نه ده بلکه د ده د فعل «سرقی» سزا ده . تر څو چه په هغه سره نور غله ویښ او تنبیه شی . بلاشبهه په هر هغه محای کښی چه دا حدود جاری کیږی نو دوه ـ دری غلو ته د سزا ورکولو څخه وروسته د غلا ور بیخی بندیږی نن ورځ د نوی «تهذیب مدعیان» دا راز حدود وحشیانه سزا بولی . لیکن که غلا کول د دی صاحبانو په نزد «یو مهذب کار» نه وی ـ نو یقیناً د دوی «مهذب» سزا د دی غیر مهذب کار (غلا) استیصال او له منځه وړلو کښی له سره مؤثره نشی واقع کیدی . که د لړ څه «وحشت» په تحمل سره ډیر غله مهذب شی ـ نو ښائی چه دغه د تهذیب حاملان او مدعیان خوښ شی ـ ځکه چه د دوی له «تهذیبی مشیرن» سره دغه «وحشت» مدد کوی . ځینی په نامه مفسرین هم په دی کوښن کښی دی چه مشین» سره دغه «وحشت» مدد کوی . ځینی په نامه مفسرین هم په دی کوښن کښی دی چه مشین» سره دغه «وحشت» دغلا انتهائی سزا وټاکی! (مقرر کړی) او له دی مځنی ښکته او مشین الیه دی گونه شکته او

خفیفه سزا له حق شریعت څخه حاصله او استخراج کړی مګر مشکل خو دا دی چه له دی ځنی ښکته سزا نه په قرآن کریم کښی چیری شته ـ او نه د نبوت په عهد او د لویو اصحابو په زمانو کښي د هغې کوم نظير او مثال ليدلې شوی دی. آيا کوم سړی داسې دعوی کولې شي چه په دومرہ اوږدہ زمانہ کښي په هغو غلو کښي چه نيولي شوی دی يو تن هم ابتدائي غل نه ؤ، چه پر هغه باندی یواځی د جواز په ملحوظ د لاس بری کولو په ځای کومه ابتدائي سزا تطبیق او جاری شوی وی؟ \_ کوم ملحد یه یخوانی زمانه کښی یر «حدالسرقه» داسی یوه شبهه کړی وه «کله چه شریعت د یوه لاس د بت ینځه سوه دیناره مقرر کړی دی، نو داسی یو قیمتدار لاس (چه په یری کولو ئی پنځه سوه دیناره واجبیږی) د پنځو یا لسو روپیو په غلا کولو به څرنګه امکان ولری چه ېرى كړى شى؟» يوه عالم د ده په ځواب كښى څنګه ښه ويلى دى «انها لما كانت امينة ـ **کانت ثمینة، فلما خانت، هانت** کله چه هغه لاس امین ؤ قیمت ئی درلود (لرلو)، کله چه ئی غلا وکړه او خائن شو ـ نو ذلیل شو» ﴿ وَاللَّهُ عَزِیْرٌ عَکِیْمٌ ﴾ او الله ډیر قوی غالب دی ښه حکمت والا» لکه چه غالب دی نو ځکه حق لری هر هغه قانون چه اراده ئی وکړی، جاری ئی کړی ـ او هیڅوک د ده په مقابل کښې څه نشي ویلي. او څنګه چه ورسره حکمت والا هم دی نو ځکه د دی خبری هیڅ احتمال نشته چه تش د خپل کامله اختیاره کار واخلی یا بی ځایه قانون نافذ کړی. او د خپلو ناتوانو بندګانو د مالونو د ساتنې له ياره څه انتظام ونه کړي ـ دا د ده له عزت او غلبی سره منافی دی ـ او د غلو او دارهمارانو هم داسی خوی او آزاد (او بی له نښي) پریښودل د ده له حکمت څخه مخالف کار دی.

#### فَكُنُ تَابَمِنُ بَعَلِ ظُلِمِهِ وَآصُلَحَ فَإِنَّ اللهَ يَتُوْبُ عَلَيُهِ إِنَّ اللهَ غَفُورُرُّ حِيْدُ

نو هر چا چه توبه وویسته (له بدو کارونو) وروسته له ظلم خپل او اصلاح (ښه ئی کړ عمل خپل) پس بیشکه الله رجوع کوی (په رحمت سره) په ده بیشکه الله ډیر مغفرت والا دی (د خطیاتو) ښه مهربان دی (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیر: یعنی توبه که رښتیا او د زړه وی چه د هغی له پاره دا هم ضروری ده چه د غلا مال دی د هغه مالک ته بیرته ورکړی. او که تری تلف شوی وی نو ضمان دی ورکړی او که ضمان هم نشی ورکولی نو بښنه دی تری وغواړی، او پر خپل دغه فعل دی نادم او پښیمانه شی. او وروسته له هغه دی تری د ځان ژغورنی (بچ کولو) عزم وکړی. نو له داسی توبی ایستلو ځنی هیله (امکان) او امید شته چه حق تعالیٰ له ده څخه أخروی عقوبت هم لری کړی چه د هغه په مقابل

کښي دنيوي سزا هيڅ اهميت نه لري.

#### ٱلْمُرَتَّعُلَمُ أَنَّ اللهَ لَهُ مُلْكُ السَّمْلُوتِ وَالْرَضِّ يُعَدِّبُ مَنْ يَّشَا أُورَيْغُفِرُ لِمَنْ يَشَا أُوْ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيِّ قَدِيرُ ﴿

آیا نه پوهیږی (ای محمده! یا ای سامعه) چه بیشکه الله (خاص) دی ده ته ملک (سلطنت) د آسمانونو او ځمکی په عذابوی (الله) هر هغه څوک چه اراده وفرمائی (د عذاب ئی) او مغفرت کوی هر هغه چاته چه اراده وفرمائی (د مغفرت ئی) او الله پر هر شی باندی (چه اراده ئی وفرمائی) ښه قادر دی (نو په تعذیب او مغفرت هم قادر دی)

تفسیر: کله چه حقیقی سلطنت او حکومت د الله تعالیٰ دی ـ نو بلا شبهه دی اختیار لری، هر هغه څوک چه مناسب وګنی ، معاف ئی کړی ـ او هر هغه چاته چه په خپل حکمت او عدل سره د سزا ورکولو اراده وکړی سزا ورکوی ـ او نه یواځی دا چه د ده په معافولو او سزا ورکولو کښی ده ته کلی اختیارات حاصل دی بلکه د دی اختیاراتو له استعمالولو څخه ئی هیڅوک نشی منع کولی ـ ځکه چه دی پر هر شی باندی پوره قوت او قدرت لری.

يَاكَيُّهُا الرَّسُوُلُ لَا يَعُزُنُكَ الَّذِينَ يُسَارِعُوْنَ فِي الْكُفْرِ مِنَ الَّذِينَ قَالُوَا الْمَثَّا بِأَفْوَاهِهِهُ وَلَهُ تُوْمُنُ قُلُوبُهُمُ وَ وَمِنَ الَّذِينَ هَادُوا السَّمْعُوْنَ لِلْكَذِبِ سَمَّعُونَ لِقَوْمِ الْخَرِيْنَ لَهُ يَا تُوْلِكَ لِيُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ مِنَ بَعُدِ مَوَاضِعَةً

ای (زما) رسوله (محمده!) په غم کښی دی نه آچوی تا (فعل د) هغو کسانو چه چه جلتی کوی (او عناداً ځانونه غورځوی) په کفر کښی له هغو کسانو چه ویل دوی ایمان راوړی دی مونږ (تش) په خولو خپلو حال دا چه ایمان نه ؤ راوړی زړونو د دوی، او ځینی له هغو کسانو چه یهودیان دی (یعنی د بنی قریظی یهودیان او د مدینی منافقان) ډیر اوریدونکی دی (د خبرو ستا یعنی

جاسوسی کوی) دپاره د دروغو ویلو ډیر اوریدونکی دی (د خبرو ستا یعنی دی دی راغلی تاته (یعنی د دی جاسوسان دی دپاره د رسولو) قوم بل ته چه نه دی راغلی تاته (یعنی د خیبر بنی نضیر) آړوی دوی کلمی(د تورات) وروسته له هغو ځایونو خپلو څخه (چه الله ایښی دی).

تفسيو: په پخوانيو آياتونو کښي د داړي، غلا او د نورو د حدودو بيان وکړ شو، اوس د ځينو هغو نورو اقوامو احوال اورول کیږی چه دوی په حدودالله کښی تحریفات وکړل او خپل ځانونه ئی د لوی عذاب مستحق و کرځول «بغوی» د دی واقعی تفصیل داسی لیکلی دی «د خیبر یو محصن نارینه یهودی له یوی یهودی ښځی سره چه محصنه وه \_ زنا وکړه سره له دی چه په «تورات» کښي د دی جرم سزا رجم (په ګټو سره ویشتل) ؤ مګر د دی دواړو اعتبار او لویبي د هغه «رجم» د اجرا کیدلو مانع وګرځیدل نو په خپلو منځونو کښی ئی سره مشوره وکړه، او وی ویل «دا سړی چه په یثرب کښی دی محمد صلی الله علیه وسلم د ده په کتاب کښی د زانی له پاره د «رجم» حکم نشته، بلکه د دری وهلو حکم شته. نو «د بنی قریظی» له یهودانو ځنی څو سری ورولیږئ! ځکه چه «بنی قریظه» د محمد همسایګان او له محمد سره د روغی معاهده هم لری چه دوی د هغه خیال رامعلوم کړی» هماغه ؤ چه یو څو تنه د دی خبری له باره ولیږل شول چه د نبی کریم صلی الله علیه وسلم نظریه معلومه ـ او دا یوستنه تری و کری چه د «محصن زانی» له پاره څه سزا تجویزوی ـ «که دی د دری وهلو د سزا حکم وکړی نو تری اقرار واخلئ او ومنئ او که د «رجم» حکم واورئ! نو مه ئی منئ!» د دوی د دی پوښتنی په نسبت رسول الله صلى الله عليه وسلم وفرمايل چه «آيا تاسي زما پر فيصله قانع او راضي يئ ؟» دوى اقرار وكړ چه «هو!» دلته د یاک الله له لوری جبرئیل علیه السلام د «رجم» حکم راؤړ مگر هغوی له خپل اقراره بيرته و کرځيدل. بالاخر رسول اکرم صلى الله عليه وسلم وفرمايل ستاسي لوى عالم د (فدک) وسیدونکی (ابن صوریا) څنګه سړی دی؟ ګردو (ټولو) وویل چه «نن په ګرد (ټول) جهان کښی د ده یه شان یه «موسوی شرائعو ډیر یوه او ښه عالم بل څوک نشته» رسول الله صلی الله علیه وسلم هغه راغوښت ـ او په ډير سخت حلف سره ئي تري پوښتنه وکړه چه په «تورات» کښي پر دغی ګناه څه سزا مقرره ده؟ سره له دی چه نورو یهودانو د دغه حکم په پتولو کښی له هر ممکن کوښښ څخه کار اخیست ـ ولی د دوی دغه پرده د عبدالله بن سلام په وسیله له منځه تللی وه او حقیقت ښکاره شوی ؤ، خو سره له هغه «ابن صوریا» چه د دوی یو مسلم او معتمد عالم ؤ، په هر ډول (طريقه) سره چه ؤ په دغي خبري ئي اقرار وکړ چه د دې جرم سزا په «تورات» کښي هم دا «رجم» دی. وروسته له هغه (ابن صوريا) هغه ګرد (ټول) حقائق هم څرګند کړل چه یهودانو په څه ډول (طریقه) سره د «رجم» حکم لیری او د هغه په ځای ئی دا حکم لیکلی دی چه زانی دی په دری سره وهلی شی. او مخ ئی تور او پر خره باندی دی چپه سپوره گرڅاوه شی الحاصل رسول اكرم صلى الله عليه وسلم ير هغو دواړو (نارينه او ښځى) باندى د «رجم» امر

جاری کړ، او وئی فرمایل «ای الله! زه نن هغه پومبنی سړی یم چه ستا دا حکم می په داسی حال کښی به دنیا کښی جاری کړ، چه هغه مر شوی ؤ»، د «سماعون» معنی ډیر اوریدونکی، او غوږ جارایستونکی ده نو بیا ده ډیرو اوریدلو» اطلاق کله کله پر جاسوسی هم کیږی او کله ئی معنی په «زیات قبول کوونکو» هم کیږی لکه «سمع الله لمن حمله» یعنی د اوریدلو معنی قبول کول دی، شیخ الهند رحمة الله علیه دلته اوله معنی مراد کړی ده لیکن ابن جریر رحمة الله علیه او نورو محققینو پر دوهمی معنی حمل کړی ده، «سماعون للکذب» یعنی د دروغو او باطلو ډیر منونکی او قبول کوونکی، «سماعون لقوم آخرین» یعنی بل جماعت (چه د خیبر یهودان دی) چه د (بنی قریظه) سړی ئی لیږلی ؤ او هغوی په خپله تاسی ته درنه غلل د دوی د خبرو زیات منونکی (او دغه یهودیان داسی کسان دی چه) د الله تعالیٰ په احکامو کښی تحریف کوی، یا د یو ځای خبری په بل ځای پوری لګوی، (لکه د «رجم» آیت پتوی، او د هغه په ځای دری او مخ تورول ښیی)

# يَقُولُونَ إِنْ أُوْتِيْتُمُ هَانَا فَخُنْ وَلَا لَا مُؤْتُولُونَ إِنْ أَوْتُولُونُ فَاحْذَا وُولًا

وائی دغه (د خیبر یهودیان خپلو لیږلیو شویو ته) که درکړی شی تاسی ته دا (محرف حکم) نو وایی خلځ ! (او وئی منځ) او که نه شو درکړی تاسی ته دا(حکم) نو ویریږئ تاسی (له قبوله د هغه)

تفسیو پیعنی که د دری وهلو حکم ومومئ، هغه ومنئ! که نه نه! کواکی دوی غواړی چه د الله تعالیٰ شریعت د خپل هوا او هوس تابع کړی.

# وَمَنْ يُرِدِ اللهُ فِتُنَتَهُ فَكَنْ تَمْلِكَ لَهُ مِنَ اللهِ شَيْئًا ا

او هر هغه څوک چه اراده وکړی الله د فتنی (د ګمراه کولو) ئی نو له سره به مالک نشی ته (ای محمده!) د ده له پاره له الله نه د هیڅ شی. (چه فتنه او هلاک تری دفعه کړی)

تفسیر: هدایت او ضلالت ، خیر او شر ، هر شی بی د الله تعالیٰ له ارادی محخه نشی موجودیدی دا داسی یو اصل دی چه انکار ئی له تسلیم محخه ډیر مشکل دی فرض ئی کرئ ! یو سری د غلا کولو اراده کوی، لیکن د الله تعالیٰ اراده دا وی چه هغه غلا ونه کری نو که دا سری په خپله اراده کښی بری مومی نو لازمیږی چه (معاذالله) الله تعالیٰ د ده په مقابل کښی عاجز شو او که د الله تعالیٰ اراده د بنده پر ارادی غالبه شی، نو لازمیږی چه په دنیا کښی دی هیچری د

لايحبالله(٢)

غلا او د نورو بدو کارونو هیڅ نوم او اثر پاتی نشی ـ او که الله تعالیٰ د خیر او د شر د هیڅ یوه اراده نه کوی، نو له هغه څخه (معاذالله) د ده تعطل یا غفلت او سفاهت لاژمیږی «تعالیٰ الله عن کل الشوور و تقدس، پر دغو ګردو (ټولو) شقوقو باندی له غور کولو څخه وروسته بیا ناچاره د همغی خبری منل لاژمیږی چه هیڅ یو شی بی د ده د تخلیق د ارادی څخه موجود کیدی نشی. دغه مسئله ډیره مهمه او اوږده ده، زمونږ قصد دا دی چه په دی راز (قسم) مسائلو باندی یو مستقل مضمون ولیکو، والله الموفق.

# اُولَلِكَ الَّذِيْنَ لَمْ يُرِدِ اللهُ أَن يُطَهِّرَ قُلُوبَهُمُ لَهُمُ لَهُمُ الْمُولِ اللهُ أَن يُطَهِّرَ قُلُوبَهُمُ الْمُورِ فَالْاَخِرَةِ عَنَا الْمُعَلِيمُ ﴿ فَاللَّهِ مَنَا الْمُعَلِّمُ اللَّهِ مَنَا اللَّهِ عَنَا اللَّهِ عَنَا اللَّهِ عَنَا اللَّهُ اللَّلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

دغه (یهودان او منافقان) همغه کسان دی چه اراده نه ده فرمایلی الله (د دی) چه پاک کړی زړونه د دوی (له کفر نه)، (شته) دوی ته په دنیا کښی ذلت (شرمنده ګی) او شته دوی ته په آخرت کښی عذاب ډیر لوی.

تفسير: اول ئي د منافقانو او د يهودانو د عمل طرز، بيان کړ چه هغو کښي د څو عملونو بالخصوص ذکر شوی دی، تل دروغ ویل او د باطلو به لوری کبیدل، د اهل حق به خلاف جاسوسی کول، له بد باطنو او شریرو جماعتونو سره مدد کول د هدایت یه خبرو کښی تحریف او تبدیل کول، د خپلی غوښتنی او خوښي له امله (وجي) د کومي حقي خبرې نه منل، دا ګرد (ټول) داسې خصلتونه او خويونه دی چه که په قوم کښې وموندل شي، نو د هغه مثال د هغه رنځور په شان دی چه نه د دوا په استعمالولو پسې ګرځې او نه له مهلکو او مضرو شیانو څخه یرهیز کوی د طبیبانو او ډاکټرانو په هدایت او ویناګانو پوری خاندی او ملنډی پری وهي پوهانو ته کنځلی کوی، د دوا نسخی څیروی او په خپله دوا. هیسته غورځوی یا په خپل سر د هغه اجزاء بدلوی. او له خپل ځان سره داسي عهد هم کوي هر هغه دوا چه زما له غوښتني او خوښي او مذاقه محنى مخالفه وى هغه به زه له سره نه استعمالوم نو آیا که یه داسی حالاتو کښي کوم ډاکټر او طبیب اګر که د ده پلار هم وی، د ده له معالجی څخه لاس واخلی، او داسی اراده وکړی چه اوس ښايي دا مريض د خپلو به اعتداليو او غلطو کارونو او د ضد او سرزوري نتيجه او ثمره وګوری نو آیا دا به د طبیب د بیرحمی یا بیاعتنائی دلیل او ثبوت وی؟ یا به یه خپله د مریض ځان وژل کاڼه شی؟ اوس که هغه مریض له هغی رنځوری څخه مړ شی، نو طبیب یری نه ملزم کیږی چه د ده علاج ئی نه دی کړی ـ او روغتیا یسی ئی نه دی ګرځیدلی بلکه په خپله همغه رنځور کرم او ملزم دی چه په خپل لاس ئي خپل ځان وژلي دی، او طبیب ته ئي موقع نه ده ورکړی چه د ده د صحت په اعاده ئې کوښښ وکړي. بيخې د هم دې په شان دلته د يهودانو

شرارت هوا برستی، ضد، سرزوری عناد رخه (کینه) او حسد ئی په دی الفاظو سره بیان فرمایلی دى ﴿ وَمَنْ يُرِدِاللَّهُ فِتُنَدَّةُ ﴾ الآية ـ د هر چا د ګمراه کولو اراده چه الله تعالىٰ وفرمائى او ﴿ اُولَٰہِكَ الَّذِيْنَ لَوْيُرِدِاللَّهُ اَنْ يُطَهِّرُ قُلُوبَهُمُ ﴾ دا هغه كسان دى چه الله تعالىٰ د دى اراده نه ده فرمائلی چه د دوی زړونه پاک کړی.» د دی مطلب دا دی چه الله جلل جلاله د دوی د بد استعدادونو او بدکاریو له سببه د خپل لطف او عنایت نظر له دوی ځنی اړولی دی چه وروسته له دی سمی لاری ته د دوی راتک او د پاکی قبلولو توقع له دوی څخه نشی کیدی تاسی د دوی غم مه خورئ! او خپل ځان مه پسی ځوروئ! لقوله تعالیٰ ﴿ لَایَحُزُنْكَالَّذِیْنَ ﴾ الآیة - باقی دا شبهه چه الله جل جلاله بر دی باندی قادر دی چه د دوی هغه گرد (تول) شرارتونه او غلطی چاری جبراً منع کړی او دوی مجبور وګرځوی چه هیڅ ضد او سرزوری ونشی کړی. نو بیشکه زه دا منم چه د الله تعالیٰ د قدرت په مقابل کښی دا کوم مشکل کار نه دی لکه چه په (۱۱) جزء د يونس د سورت به (٩٩) آيت ١٠ رکوع کښي داسي يو آيت لولو ﴿ وَلَوْشَأَنْرَبُكُ لِأُمْنَ مَنُ فِي الْأَرْضُ كُلُّهُ بَيْنِيًّا ﴾ ليكن د دى دنيا كرد (تول) نظام داسى كښيښود شوى دى چه بندگان د خیر او شر به اکتساب کښی مجبور نه دی او که تول یوازی د خیر په کولو سره مجبور شوی وی. نو د عالم د تخلیق حکمتونه او مصالح به نه پوره کیدل او د حق تعالیٰ ډیر صفات به نه راڅرګندیدل ـ او د هغو د ظهور موقع به نه موندله کیده مثلاً د عفو، غفور ، حليم، منتقم، ذوالبطش، الشديد، قائم بالقسط، مالك يوم الدين، او د نورو يه مناظرو به نه يوهيدو ـ حال دا چه د دی عالم د پیدا کیللو اصلی غرض او غایه دا ده چه د الله تعالیٰ د ګردو (تولو) كماليه و صفاتو مظاهره وشي، هر هغه مذهب يا انسان چه الله تعالىٰ فاعل مختار كني ، د خپلی دی دعوی به بای (اخر) کښی برته (علاوه) له دی غرض څخه بل شی نشی ښوولي. ﴿ لِيَنْكُونُوْ آلِكُوْ آصَّنُ عَبَلًا ﴾ (٢٦ جزء د الملك (٢) آيت (١) ركوع) له دى نه د زيات تفصیل ځای دلته نشته بلکه دومره لیکل هم زمونږ له موضوع ځنی زیات دی.

# سَمَّعُونَ لِلْكَنِبِ أَكُلُونَ لِلسُّحْتِ فَإِنْ جَأَءُولَ فَأَفَّمُ مُنَّا فَوْكَ فَأَحُمُّ مِنْ فَعُونَ اللهُ عَنْ فَكُمُّ مَنْ فَهُمَ

(دوی) ډیر اوریدونکی (جاسوسی کوونکی دی) له پاره د دروغ ویلو ډیر خوړونکی دی د حرامو نو که راغلل دوی تاته نو حکم (پریکړه) وکړه په منځ د دوی کښی یا مخ وګرځوه له دوی نه

تفسیر: له ابن عباس، مجاهد، عکرمه او نورو اکابرو سلفو رضی الله عنهم محخه منقول دی چه رسول الله صلی الله علیه وسلم ته دا اختیار په ابتداء کښی ؤ، په آخر کښی کله چه د اسلام

تسلط او نفوذ کامل شو نو داسی ارشاد وشو. ﴿ وَاَنِ اَخُلُوبَيْنَهُمُوبِكَٱلْزَلَ اللَّهُ ﴾ يعنی د دوی د منازعو فيصلی د شريعت له قانون سره سمی وکړه !» مطلب دا چه د اعراض او د ځان په محنګ کولو څه ضرورت نه دی پاتی.

# وَإِنْ نَعْرِضُ عَنْهُمُ فَكَنْ يَضُرُّولُا شَيْئًا وَإِنْ حَكَمْتَ فَاحُكُمْ بَيْنَهُمُ اللهُ عَنْهُمُ الْمُقْسِطِيْنَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَنْهُ الْمُقْسِطِيْنَ ﴿ اللَّهُ عَنْهُ الْمُقْسِطِيْنَ ﴾

او که مخ وګرځوی له دوی نه (او حکم ونه کړی) نو له سره به ضرر ونه رسوی دوی تاته د هیڅ شی او که حکم (پریکړه) دی کوله نو حکم (پریکړه) وکړه په منځ د دوی کښی په عدل (انصاف) سره بیشکه الله دوست ګنی عدل کوونکی (په حکم کښی چه ثواب ورکوی دوی ته).

تفسیر: قرآن کریم شحو شحو محلی د دی خبری تاکید فرمایلی دی چه نه ښائی ستاسی د عدل او انصاف لمن د هیچا په جبر، ظلم ، تجاوز او بیانصافی ککړه شی اګر که هغه سړی ډیر شریر ظالم او خراب هم وی، محکه چه عدل، انصاف او حق په حقدار رسول بی له زیادت او تقلیل داسی یو صفت دی چه د محمکی او آسمان او د ګرد (تول) جهان نظام پری قائم دی.

# وَكَيْفَ يُحَكِّمُونَكَ وَعِنْدَهُ هُ وَالتَّوْرُلَةُ فِيهُا حُكُوُ اللهِ ثُمَّرَيَتُوَلُّونَ مِنَ بَعْدِ ذَلِكَ وَمَا او لَيْكَ وَعِنْدَهُ فَيْهَا حُكُوُ اللهِ تُمَّرَيَتُولُونَ مِنَ بَعْدِ ذَلِكَ وَمَا او لَيْكَ وَإِلْمُؤْمِنِيْنَ ﴿

او څرنګه به حکم (منصف) وګرځوی دوی تا (ای محمده) حال دا چه په نزد د دوی تورات دی چه (شته) په هغه کښی حکم د الله بیا ګرځی دوی (له هغه حکم ستا څخه) پس له هغه، (چه دوی ته حکم وګرځولی) او نه دی دغه کسان له سره باور کوونکی(نه په تا او نه په کتاب خپل).

تفسیر: یعنی د تعجب خبره دا ده چه یهودان تاسی منصف او حکم دروی او د هغه «تورات» په فیصله چه آسمانی کتاب ئی منی نه راضی کیږی نو په حقیقت کښی دوی پر هیڅ یو کتاب باندی ایمان نه لری نه پر قرآن کریم نه پر «تورات» باندی پخوانی رکوع کښی ئی د «تورات» او د «انجیل» مدح وفرمایله، او تنبیه ئی راکړه چه دغو نالائقانو د داسی عمده کتاب (چه

پکښی ډیر علوم او هدایات و) قدر ونه کړ، او داسی ئی ضائع کړ چه نن د اصلی شی پته لګول هم پکښی مشکل شوی دی بالاخره الله تعالیٰ په خپل بالغه حکمت او کامله رحمت سره بیخی په آخره زمانه کښی داسی یو کتاب را نازل کړ چه د هغو ګردو (ټولو) پخوانیو کتابونو د اصلی مطالبو محافظ او مصدق دی، او د ده د ابدی حفاظت انتظام الله تعالیٰ په خپله ذمه اخیستی دی. فلله الحمد والمنة!

### ٳؾۜٛٲٲٮؙٛۯؘڵڬٵڶڷ<u>ٷۯ</u>۠ٮ؋ٙڣؽۿٵۿٮٞؽٷڹؙۅٛڒ۠

بیشکه مونبر نازل کری (لیبرلی) مو دی تورات (چه شته) په هغه کښی هدایت (لار ښوونه حق ته) او رڼا (رنړا) (چه شرعی احکام پری منکشف کیبری)

تفسیر: یعنی د وصول الی الله طالبانو ته هدایت ـ او د هغو کسانو له پاره چه د شبهاتو او مشکلاتو په تیارو کښی بند پاتی دی د رڼا (رنړا) کار ورکوی

### يَحُكُو بِهَا النَّابِيُّونَ الَّذِينَ آسُلَمُو اللَّذِينَ هَادُوْا وَ الرَّبِّذِينُوْنَ وَالْكَعْبَارُ

حکم به کاوه په هغه سره انبیاؤ (د بنیاسرآئیلو) هغو چه حکم منونکی وو دوی (د الله) هغو کسانو ته چه یهودیان وو او (حکم به کاوه پری) ربانی عارفانو او عالمانو (د دوی)

تفسیر: یعنی په «تورات» کښی داسی عظیم الشان دستورالعمل او د هدایت آئین ؤ چه ډیرو انبیاؤ ، اهل الله ؤ او علماؤ به د هغه له هدایتونو سره سم حکمونه صادرول او د منازعو او جگړو پریکړی به ئی په هغو سره کولی.

### بِمَااسُتُحْفِظُوْا مِنْ كِتْبِاللَّهِ وَكَانُوْا عَلَيْهِ شُهَدَاءً ۚ

په سبب د هغه شی چه طلب د حفاظت ئی شوی ؤ له دوی څخه چه کتاب د الله دی (یا) د دوی دپاره چه دوی ساتونکی درولی شوی وو پر کتاب د الله باندی او وو دوی په هغه باندی شاهدان (په حقانیت ئی یا ساتونکی له تبدیله)

تفسیر: یعنی دوی د «تورات» د ساتنی ذمه واران کرځولی شوی وو۔ او زمونږ د قرآن کریم په شان د ﴿ وَإِنَّالُهُ لَمُوْمُلُونَ ﴾ وعده له هغه سره نه وه شوی ـ نو تر هغی پوری چه علماؤ ، احبارو

او نورو د خپلو ذمه واریو احساس کاوه «تورات» محفوظ او معمول ؤ ۔ آخر د دنیا خوښوونکو بدو علماؤ په لاسونو تحریف او ضایع شو.

### فَلا يَخْشَوُ النَّاسَ وَاخْشُونِ وَلا تَشْتُ تَرُوْ إِبالِينِي ثُمَّنَّا قَلِي لاَ

نو مه ویریوئ تاسی له خلقو نه (په اظهار او اجراء د حق کښی) او وویریوئ له ما (په پتولو د حق کښی) او مه پیرئ (مه اخلئ) تاسی په آیتونو زما قیمت لږ (چه هغه رشوت او جاه دی)

تفسیر: یعنی د خلقو له خوفه یا د دنیوی طمعی له امله (وجی) په آسمانی کتاب کښی تبدیل او تحریف مه کوئ! او د هغه احکام او اخبار مه پتوئ! او د الله تعالیٰ له تعذبیه او انتقامه وریریږئ! د «تورات» د عظمت شان او مقبولیت له څرګندولو څخه وروسته دا خطاب یا خو د یهودانو هغو رئیسانو او عالمانو ته کړی شوی دی چه د قرآن کریم د نزول په وخت کښی وو ځکه چه هم دوی د «رجم» له آیت څخه انکار کړی ؤ، او د نبی کریم علیه افضل الصلوة والتسلیم په نسبت پخوا ویل ئی پټ کړی وو او د هغه په معناګانو کښی ئی عجیب قسم تحریف او تبدیل او وړاندی او وروسته والی کړی ؤ. یا په دی منځ کښی امت مسلمه ته نصیحت دی چه تاسی د نورو اقوامو په شان په هیڅ وجه له هیچا څخه مه ویریږئ! یا د مال او جاه په محبت کښی په دغه اندازه مه اخته کیږئ! چه آسمانی کتاب ضایع کړئ! لکه چه لله الحمد دغه محمدی امت د خپل لوی قرآن یو توری هم نه دی لږ کړی او نه ئی ورک کړی او تر نن پوری د پاک امت د خپل لوی قرآن یو توری هم نه دی لږ کړی او نه ئی ورک کړی او تر نن پوری د پاک قرآن مطالب له هر راز تغییر او تحریف څخه محفوظ او مصون دی او تل به په دی مقصد لکه نن او پرون بریالی او کامیاب وی. او د مبطلینو او محرفینو هر راز (قسم) زیار (محنت) او کوښښ به په دغه مورد کښی بی اثره او ناکامه ثابتیږی.

#### وَمَنْ لَكُمْ يَحْكُمُ بِمَا آنُزَلَ اللهُ فَأُولِإِكَ هُمُ الكَفِرُ اوْنَ ﴿

او هر چا چه ونه کړ حکم په هغه شي چه نازل کړي (لیږلي) دی الله نو دغه کسان هم دوي دي کافران

تفسیر: د ﴿ مَّاأَنُوْلَاللَهُ ﴾ سره سم له حکم نه کولو ځنی غالباً دا مراد دی چه د منصوصو حکمونو له وجوده انکار وکړی او د هغه په ځای نور احکام په خپله رایه او غوښتنه سره منځ ته راوړی لکه چه یهودانو د «رجم» د حکم په نسبت هم داسی کړی وو نو د داسی خلقو په کفر کښی هیڅ شبهه نشته او که داسی مراد وی چه ﴿ مَّااَنُوْلَ اللهُ ﴾ عقیدتاً منی، او پر خلاف د

هغه عملاً فیصله کوی، نو له کافر څنی به عملی کافر مراد وی. یعنی د هغه عملی حالت د کافرانو په شان دی.

# وَكَتَبْنَاعَلَيْهِمْ فِيهُ آاتَ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَالْكَنْفَ بِالْكَفْسِ وَالْكَنْفَ بِالْآفْفِ وَالْكَنْفَ وَالْكَنْفُ وَالْحَرُوحَ قِصَاصُ لِاللَّيِّ فَالْجُرُوحَ قِصَاصُ لِاللَّيِّ فَالْجُرُوحَ قِصَاصُ

او لیکلی (فرض کړی) وو مونږ پر دغو (یهودانو) په دی «تورات» کښی چه بیشکه نفس دی ووژلی شی په (بدل د بل) نفس کښی او سترګه دی (ړنده شی) په (بدل د بلی) سترګی او پوزه دی (پریکړه شی) په (بدل د بلی) پوزی او غوږ دی (پریکړی شی) په «بدل د بل» غوږ او غاښ دی (وویستلی شی) په (بدل د بل) غاښ کښی او پرهارونه قصاص (بدل) دی برابر،

تفسیر: د قصاص دا حکم په موسوی شریعت کښی ؤ او د اصولو ډیرو علماؤ تصریح کړی ده . چه هغه پخوانی شرائع چه زمونډ قرآن کریم یا زمونډ رسول الله صلی الله علیه وسلم هغه نقل کړی دی ، په دی شرط چه د هغو په نسبت رسول الله مبارک کوم انکار یا ترمیم نه وی فرمائلی د دی امت په حق کښی هم تسلیم دی . گواکی بی له رده او له انکار د هغه اورول د تلقی بالقبول دلیل دی .

#### فَمَنُ تَصَدَّقَ بِهِ فَهُوَّكُفَّارَةٌ لَّهُ ۗ

نو هر چا چه عفوه وکړه د دی قصاص نو دغه عفوه کفاره ده ده ته (یعنی دی په دغی عفوی سره له ګناه پاکیږی

تفسیر: یعنی د جروحو او زخمونو د قصاص معافول د مجروح د گناهونو کفاره گرځی ـ لکه چه په ځینو احادیثو کښی د دی خبری تصریح شوی ده . او ځینو مفسرینو دا آیت د جارح په حق کښی ګنلی دی ـ یعنی که مجروح جارح ته معافی وکړی ، نو د جارح ګناه معافیږی والراجح هو الاول.

# وَمَنُ لَمْ يَحُكُمُ بِمَا آنْزُلَ اللهُ فَأُولِيِّكَ هُوُ الظُّلِمُونَ ٠٠

او هر چا چه ونه کړ حکم په هغه شی چه نازل کړی (لیږلی دی) الله نو دغه کسان هم دوی دی ظالمان

تفسیر: یهودانو د قصاص له حکم څخه هم مخالفت وکړ په دوی کښې «بنې نضیر» چه ډیر معزز او قوی گانه کیده له «بنی قریظه» څخه ئی یوره دیت حصولاوه او کله چه د دوی د تادیی نوبت راته نو نیمایی دیت به ئی ادا کاوه ځکه چه «بنی قریظه» د کمزوری له امله (وجی) له دوی سره هم داسی معاهده ترلی وه . اتفاقاً د «بنی قریظه» له خوا د«بنی نضیر» سری وواژه شو دوی د خپل یخوانی دستور سره سم خپل یوره دیت وغوښت. «بنی قریظه» د دوی یه ځواب کښي وويل «ځځځ! هغه زمانه تيره شوه چه مونږ ستاسي د زور او قوت په سبب مجبور شوی وو او دغه ظلم مو یه غاړه اخیستی وو اوس محمد صلی الله علیه وآله وصحبه وسلم مدینی منوری ته تشریف راوړی دی او د ده مبارکه دوره ده او دا امکان نه لری چه مونږ د هغه دیت په مقابل کښی چه له تاسی ځنی ئی آخلو دوه چنده ئی تاسی ته درکړو» د دی وینا غرض او غایه دا وه چه اوس د حضرت محمد رسول الله صلى الله عليه وآله وصحبه وسلم په موجوديت كښي محال دى چه کوم قوی یو ضعیف لتاړ (چیت) او تر پښو لاندی کړی یا ئی وځبیښی ځکه چه په دی خبره باندی د ګردو (ټولو) باور ؤ چه محمد علیه السلام د هر ضعیف او قوی سره یو شان عدل او انصاف فرمایی او د اقویاؤ د ظلم او تیری به مقابل کښی د ضعفاؤ مرستی (مدد) او لاس نیوی کوی د دی معاملی پای او انجام داسی شو چه دوی ګرد (ټول) سره محمدی دربار او عدلیبی ته وروړاندی شول او د «بنی قریظه» هغه خیال چه د هغه عدل او انصاف د مظهر په نسبت ئی کړی ۇ كتىمت (ھوبھو) درست او صحيح ووت. د قصاص لە حكىم څخه وروستە 🏟 وَمَنْ لَـُرْبَيْفُكُوْ بِمَآاَنُوۡلَاللَّهُ ﴾ الآیة ـ له فرمائلو څخه د دی واقعی په لوری اشاره ده. اُو څرنګه چه ئی د «رجم» یه شان د «قصاص» د حکم له مشروعیت څخه صریحاً انکار نه و کړی بلکه وروسته له مفاهمی او مشاوری به ئی د شرعی حکم په خلاف يو حکم قائموه نو دا د عدل له قانون څخه اعتقادی مخالفت نه بلکی عملی مخالفت و نو ځکه ئی د «کافرون» په ځای «ظالمون» وفرمایل يعني دا صريح ظلم دي چه له قوي څخه كم او له ضعيف څخه زيات ديت واخيست شي.

وَقَفَّيْنَاعَلَ اثَارِهِمْ بِعِيْسَى ابْنِ مَرْيَمَ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَكَيُهُمِنَ التَّوْرُدِةُ وَالتَّيْنَاهُ الْإِنْجِيْلَ فِيهُ هُمَّى وَنُورُلُو وَ مُصَدِّ قَالِمَا بَيْنَ بَكَيْهِمِنَ التَّوْرُدِةِ وَهُكَّى وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِيْنَ ﴿

او ولیږه مونږ وروسته له دغو انبیاؤ (یا پر پلو د دوی) عیسیٰ زوی د مریمی (یعنی چه د هغوی د پښو پر منډو، دی هم رهی (روان) ؤ) حال دا چه مصدق (رښتیا کوونکی) ؤ د هغه کتاب چه پخوا له ده ؤ له تورات (چه هغه هم حق سماوی کتاب دی) او ورکړی ؤ مونږ ده (عیسیٰ) ته انجیل (حال دا) چه په هغه کښی هدایت ؤ (حق ته) او نور (رڼا (رنړا) وه (بیان ؤ د شرعی احکام) او حال دا چه مصدق (موافق) ؤ د هغه کتاب چه پخوا ؤ د ده له تورات او هدایت (لارښوونکی) ؤ او موعظه (پند) ؤ دپاره د پرهیز گارانو.

تفسیر: یعنی حضرت عیسیٰ علیه السلام په خپله ژبه د «تورات» تصدیق وفرمایه او هغه کتاب 
«انجیل» چه هغوی ته ورکړی شوی ؤ هغه هم د «تورات» مصدق دی او د «انجیل» نوعیت هم 
په رڼا (رنړا) او هدایت او لارښوونه کښی د «تورات» په شان ؤ د احکامو او شرایعو په اعتبار هم 
د دی دواړو په منځ کښی لډ څه فرق ؤ لکه چه په ﴿ وَلِائُولَ لَلْهَ بَعْضَ الَّذِی مُؤْرِمَ فَلَیُاتُو ﴾ 
کښی اشاره ده . او دا فرق د «تورات» له تصدیق سره څه منافات نه لری لکه چه نن مونړ عظیم 
الشان قرآن منو او یواځی د هغه د احکامو په تسلیمولو سره شه الحمد د ګردو (تولو) سماوی 
کتابونو د من عندالشتوب تصدیق هم کوو.

# وَلْيَحُكُمُ اَهُلُ الْإِنْجِيْلِ بِمَا آنْزَلَ اللهُ فِيُهِرُومَنُ لَّمُ يَعَكُمُ بِمَا آنْزَلَ اللهُ فَا يَحُكُمُ اللهُ عَمُوالُهُ اللهُ عَمُواللهُ عَمُواللهُ اللهُ عَمُواللهُ عَمُواللهُ اللهُ عَلَيْهِ عَمْواللهُ اللهُ عَلَيْهِ عَمْواللهُ اللهُ عَمْواللهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عِلْمُ عِلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْكُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلِي عِلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ ع

او (فرمایلی ؤ الله) حکم دی وکړی اهل (عالمان) د انجیل په هغه شی چه نازل کړی (لیږلی) دی الله په هغه (انجیل) کښی او هر چا چه و نه کړ حکم په هغه شی چه نازل کړی دی الله نو دغه کسان هم دوی دی فاسقان.

تفسیر: یا خو دا حکم هغو عیسائیانو ته چه د انجیل د نزول په وخت کښی موجود ؤ ورکړی شوی ؤ چه د هغه نقل دلته فرمایی او کیږی چه هغو عیسایانو ته به چه د قرآن عظیم د نزول په وخت کښی مخاطب وو ویلی شوی وی هر هغه څه چه الله تعالیٰ په «انجیل» کښی نازل کړی دی سم له هغه سره دی عادلانه حکم وکړی! یعنی د هغو پخوا ویلو په پټولو یا په لغوو او مهملو تاویلاتو او بدلولو سره دی کوښښ نه کوی! چه په «انجیل» کښی د آخرالزمان او مقدس رسول صلی الله علیه وسلم «فارقلیط» په نسبت د حضرت مسیح علیه السلام له ژبی ویلی شوی دی. دا به د الله تعالیٰ سخته نافرمانی وی چه د هغه جلیل هادی او لوی مصلح په نسبت چه حضرت

مسیح علیه السلام داسی فرمایلی دی «کله چه هغه حق روح راشی نو تاسی ته به د رښتینی گردی (تولی) لاری دروښیی» نو تاسی د هغه تکذیب ته ملاوی مه ترئ! او ابدی خسران مه قبلوئ آیا د مقدس مسیح علیه السلام او د هغه د الله جل جلاله د حکم منلو معنی هم دا ده؟ (له سره نه دی! او ځینی مفسرین وایی چه دغه امر د «انجیل» له نسخی څخه پخوا و)

# وَٱنْزُلْنَا اللَّهٰ الكِتٰ بِالْحَقّ مُصَدِّ قَالَّمَابَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتْبِ وَمُهَمِّنًا عَلَيْهِ

او نازل کړی (لیږلی) دی مونږ تاته (ای محمده!) کتاب (قرآن) په حقه سره چه مصدق (حق ګڼونکی) دی د هغه چه (نازل شوی دی) په مخ د ده کښی له کتابونو څخه او ساتونکی دی پر (مضامینو د) هغه (یعنی شاهد دی په حقانیت د جنس د هغه کتاب)

تفسیر: د «مهیمن» معنی داسی بیان کړی شوی ده امین، غالب، حاکم، محافظ او ساتونکی او د هری معنی په اعتبار چه وی د قرآن کریم «مهیمن» توب د سابقتو کتابونو له پاره صحیح دی د الله تعالیٰ هغه امانت چه په تورات، انجیل او نورو آسمانی کتابونو کښی په ودیعت ایښی شوی و هغه له زوائدو سره په قرآن کښی محفوظ دی چه په هغه کښی هیڅ خیانت نه دی شوی او هغه څنی فرعی شیان چه په هغو کتابونو کښی په هغی زمانی یا د هغو مخصوصو مخاطبینو دپاره حسب الحال و هغه د پاک قرآن له خوا منسوخ شو او د هغو د ناتمامو حقائقو تکمیل ئی وفرمایه او له هغی برخی څخه ئی چه د دی زمانی په اعتبار غیر مهم و منصرف شو او سترګی واړولی.

### فَاحُكُوْ بَيْنَهُمُ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ

نو حکم کوه (ای محمده!) په منځ د دغو (کتابیانو هم که تاته راغلل) په هغه شی چه لیږلی دی الله (تاته)

تفسیر: د یهودانو په منځ کښی څه جګړه سره پیښه شوی وه یوه ډله ئی (چه په هغی کښی لوی لوی مشهور علماء او مقتدایان شامل ؤ) د محمد صلی الله علیه وسلم په خدمت کښی حاضره شوه او د هغی جګړی فیصله ئی وغوښتله او دا ئی هم وویل چه تاسی ته ښکاره ده چه ګرد (تول) یهودان زمونږ په واک او اختیار کښی دی. که تاسی خپله فیصله سم زمونږ له غوښتنی سره وکړه

نو مونږ کرد (ټول) مسلمانیږو رسول اکرم صلی الله علیه وسلم دا رشوتی اسلام ونه مانه او د دوی له دغی غوښتنی څخه ئی صاف انکار وفرمایه نو په دی مناسبت (او د دی نظریی په تائید) دا آیت نازل شو (ابن کثیر)

#### وَلَاتَتَّبِعُ آهُوَاءَهُمُ عَمَّاجَاءَكُمِنَ الْحُقِّ

او مه کوه متابعت د آرزوگانو د دوی (او مه اوړه) له هغه شی څخه چه راغلی دی تاته له حق څخه

تفسیر: په تیره فائده کښی د دی آیتونو کوم شان نزول چه موند لیکلی دی له هغه څخه صاف 
ښکاریږی چه دا آیت له هغی غوښتنی څخه وروسته نازل شوی دی. چه محمد صلی الله علیه وسلم د 
هغوی په خوښی سره له کار کولو څخه انکار وفرمایه نو دا آیتونه د دوی د استقامت د تصویب 
او وروسته له دی نه هم د عصمت په هم دی شان باندی د ثابت او قائم پاتی کیدلو د تاکید له 
پاره نازل شوی دی. نو هغه کسان چه دا راز (قسم) آیتونه زموند د نبی علیه الصلوة والسلام د 
عصمت له شان څخه مخالف تصور کوی ډیر ناپوه او قاصر الفهم دی.

 ۱. له یوه شی څخه د چا منع کول د دی خبری دلیل نشی کیدی چه د هغه شی مرتکب کیدل غواړی چه ورڅخه منع شوی وی.

۲. د انبیاء علیهم الصلوة والسلام له معصومیت څخه مطلب دا دی چه له دوی څخه د الله تعالیٰ معصیت نشی صادریدلی یعنی په هر کار باندی چه وپوهیږی هغه د خدای جل جلاله خوښ نه دی هغه نشی کولی. او که اتفاقاً کوم وخت په هیره او خطا یا د رای او اجتهاد په غلطی سره د راجح او افضل په ځای مرجوح او مفضول اختیار کړی یا غیر مرضی، مرضی وګنی او پری عمل وکړی چه هغه ته اصطلاحاً «ذلت» وایی نو داسی واقعات د عصمت له مسئلی سره منافی نه دی. لکه چه د حضرت آدم علیه السلام او د ځینو نورو انبیاؤ علیهم الصلوة والسلام واقعات د دی قضیی شاهد دی. د دی حقیقت له پوهیدلو څخه وروسته د ﴿ وَلَاتَتْهِمُ آهُوَا مُومُوعَا اَلْمَالِیَا وَ وَلَاتَهُمُ آهُوا مُومُوعَا اَلْمَالِیَا وَ وَلَاتَهُمُ آهُوا مُومُوعَا اَلْمَالِیا وَلَاتِ وَلَاتُهُمُ آهُوا وَلَاتُ وَلَاتِ وَلَاتُ وَلَاتُونَ وَلَاتُ وَلِاتُ وَلَاتُی وَلَاتُ وَلَاتُ وَلَائِهُ وَلَاتُ وَلَائِلُونَ وَلَاتُ وَلَائِلُونَ وَلَائِلُونَ وَ وَلَائِلُونُ وَلَائِلُونُ وَلَائِلُونُ وَلَائِلُونُ وَ وَلَائِلُونُ وَلَائِلُهُ وَلَائِلُونُ وَلَائِلْونُ وَلَائِلُونُ وَلَا

نورو آیتونو د مطلب په پوهیدلو کښی هیڅ قسم تردد او اندیښنه نه پاتی کیږی ځکه چه په دغو آیتونو کښی یواځی د دی خبری تنبیه ورکړی شوی ده چه تاسی د دی ملعونانو د تلمیع او له خبرو جوړولو څخه بیخی مه متأثر کیږئ او داسی کومه رایه مه قائموئ چه د هغی په سبب بلا قصد د دوی د غوښتنو د اتباع صورت پیدا شی مثلاً په هم دی قصه کښی چه د دی آیتونو شان نزول دی یهودانو په څه عیاری او له فریبو ډکو صورتونو سره د رسول الله صلی الله علیه وسلم په حضور کښی یوه دعوی وړاندی کړی وه او دا ئی څرګنده کړه چه که حضرت پیغمبر صلی الله علیه وسلم په علیه وسلم د مغوی له رایو سره سمه فیصله وکړی نو ګرد (تول) یهودان به مسلمانان شی دوی

پوهیدل چه له اسلام محنی بل هیڅ یو شی د رسول الله صلی الله علیه وسلم په نزد محبوب او عزیز نه دی په داسی موقع کښی ممکن و چه خورا (ډیر) لوی او مستقیم انسان هم دا رایه قائمه کړی وی محکه کله چه د دوی د داسی یوی وړوکی غوښتنی له منلو څخه د داسی یو عظیم الشان دینی منفعت توقع کیدله، نو څه مضائقه ده په داسی خطرناک او مزلة الاقدام (ښوئدلو) موقع کښی قرآن کریم محمد صلی الله علیه وسلم ته تنبیه ورکوی چه وګوره! په هیر او نسیان سره هم داسی یوه رایه مه قائموه چه ستا د لوړ شان سره مناسبه نه وی. د رسول الله مبارک کامله تقوی او انتهائی فهم او تدبیر خو د دی آیت له نزوله پخوا د دی ملاعینو د مکر او فریب تردید کړی دی و لیکن فرض ئی کړئ که داسی نه کیدی نو بیا هم د آیت مضمون لکه چه مونډ پخوا تقریر وکړ د رسول الله صلی الله علیه وسلم د عصمت له شانه سره اصلاً مخالف نه دی.

# لِكُلِّ جَعَلْنَامِنْكُوْثِيرُعَةً وَّمِنْهَاجًا ۗ

هر چاته مقرر کړی مونږ له تاسی (ای امتونو!) يو شريعت (اصول) او لاره روښانه

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ د هر امت له پاره د دوی له احوالو او استعدادونو سره مناسب او جلا (جدا) دود (رواج) او دستور او د کار طریقه مقرره کړی ده او سره له دی گرد (تول) انبیاء او ملل په هغو دینی آسمانی اصولو او کلی مقاصدو کښی چه پری د ابدی نجات مدار دی یو له بل سره متحد او یو د بل مصدق دی بیا هم د جزئیاتو او فروعو په لحاظ هر امت ته د هغه له احوالو او مخصوصو استعدادونو او وخت او زمان او مکان سره سم خاص خاص احکام او هدایات ورکړی شوی دی، په دی کښی د هم دی فرعی اختلافاتو په طرف اشاره ده د «صحیح بخاری» له یوه حدیث څخه چه فرمایی گرد (تول) انبیاء یو بل سره علاتی ورونه دی چه د دوی پلرونه سره یو وی او میندی سره بیلی وی ـ د هغه مطلب هم داسی دی چه د هغوی گرد (تول) اصول سره یو او په فروعو کښی سره اختلاف لری، او غرنگه چه د مولود په تولید کښی پلار فاعل او مفیض او مور قابله او د افاضی محل گرځی نو په هغه سره د دی په لوری یوه لطیفه اشاره هم مشوف یو مور قابله او د افاضی محل گرځی نو په هغه سره د دی په لوری یوه لطیفه اشاره هم مشوف چه د آسمانی شرائعو اختلاف د مخاطبینو پر قابلیت او استعداد پوری مبنی دی، که نه په مبده الفیاض کښی هیڅ اختلاف او تعدد نشته. د گردو (تولو) آسمانی ادیانو او شرائعو منبع همغه یو ذات او د ده ازلی علم دی.

#### وَلُوْشَاءُ اللهُ كَجَعَلُكُمُ أُمَّةً وَّاحِدَةً وَّلِينَ لِيبُلُوكُمْ فِي مَّالْتُكُمُ

او که اراده فرمایلی وی الله نو خامخا به ئی گرځولی وئ تاسی امت یو

(متفق په يو دين) او مګر (يي بيل بيل کړئ) ځکه چه وازمويي تاسي په هغه کښي چه تاسي ته ئي درکړي دي (له مختلفو شرائعو چه مطيع او عاصي سره بيل کړي)

تفسیر: یعنی چه کوم یو له تاسی څخه د الله تعالیٰ پر مطلق مالکیت، محیط علم او بالغه حکمت یقین کوی او هر یو نوی حکم ئی حق او صواب گنی او په رضاء او رغبت سره ئی قبلوی او د یوه وفادار بنده په شان د هر نوی حکم په مقابل کښی هم د اطاعت له پاره تیار ولاړ او غاړه ایښودونکی دی!

#### فاستبقواا تخيرت

پس وړاندی شئ تاسی يو تر بله نيکيو ته (او د فضائلو په اکتساب او له رذائلو څخه په اجتناب کښي تلوار کوئ!)

تفسیر: یعنی د شرائعو د اختلاف له لیدلو څخه په قیل او قال، جنګ او جنجال او کړو بحثونو کښی مه لویږئ! او وخت مه ضایع کوئ! او د وصول الی الله د اراده کوونکو عملی ژوندون د تعقیب له پاره منډی ووهئ! او د هغه عقائدو او اعمالو د محاسنو او د ښیګنو (فائدو) په اخیستلو کښی چالاکی ښکاره کړئ! چه د آسمانی شریعت له خوا تاسی ته دروړاندی کړی شوی دی.

# إِلَى اللهِ مَرْجِعُكُمْ جَيْعًا فَيُنَتِّبُنَّكُو بِمَا كُنْتُمْ فِيْهِ تَعْتَلِفُونَ۞

(خاص) طرف د الله ته بیرته ورتله دی ستاسی د ټولو نو خبر به کړی تاسی (په قیامت کښی) په هغه کښی به مو اختلاف کاوه

تفسیر: یعنی د انجام خیال وکړئ! او د حسناتو او د خیراتو په تحصیل کښی خپل تیاری ښکاره کړئ! د دغو اختلافاتو او جګرو ګرد (ټول) حقائق به د قیامت له ورتللو څخه وروسته درڅرګندیږی.

### وَإِن احُكُهُ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزُلَ اللهُ وَلاِتَّتِبِعُ آهُوَاْءَهُمْ وَاحْذَرْهُمُ

### آنُ يَّفُتِنُولُكَ عَنَ بَعُضِ مَا ٓ اَنْزَلَ اللهُ إِلَيْكُ ۗ

او (ته لیږلی ئی مونږ او دغه حکم مو فرمایلی دی تاته) چه حکم کوه! په منځ د دوی کښی په هغه شی چه نازل کړی(لیږلی) دی الله او مه کوه متابعت د آرزوګانو د دوی او ویره کوه! (ځان ساته) له دوی نه چه وا (نه) ړوی (ونه ګرځوی) تا له ځینی هغه شی څخه چه نازل کړی (لیږلی) دی الله تاته (ای محمده!)

تفسیر: یعنی یو تر بله په اختلافاتو کښی که څه هم توله دنیا سره لاس او ګریوان وی، خو تاسی ته هم دا حکم دی چه سم له ﴿ مَّاآتُولَاللهُ ﴾ سره حکم وکړئ! او د هیچا د ویلو او د اورولو هیڅ پروا مه کوئ.

### فَإِنْ تَوَكُّوا فَاعْلَمُ أَثْمَا يُرِينُ اللهُ أَنْ يُصْلِيبُمُ بِبَعْضِ ذُنُوبِهِمْ

نو که و کرځیدل دوی (له نازل شوو حکمونو) پس پوه شه (ته ای محمده!) چه بیشکه هم دا خبره ده چه اراده لری الله چه ورسوی دوی ته (سزا په دنیا کښی) په سبب د ځینو ګناهونو د دوی

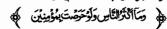
تفسیر: پوره سزا به په قیامت کښی مومی لیکن لو څه سزا دلته په دنیا کښی هم مجرم ته ورکوله کیډی تر څو نورو لیدونکو ته هم له هغی څخنی یو قسم تنبیه ورحاصله شی.

#### وَانَّ كَثِيرًامِّنَ التَّاسِ لَفْسِقُوْنَ ٩٠

او بیشکه چه ډیر له خلقو څخه خامخا فاسقان دی (د الله د اطاعت څخه متمردین دی)

تفسیر: یعنی تاسی د خلقو د اعراض او انحراف محنی ډیر مه خپه کیږئ په دنیا کښی تل فرمانبردار بندگان لږ وی.

(۱۲ جزء د يوسف «۱۱» ركوع (۱۰۳) آيت.)



أَفَكُمُ الْجَاهِلِيَّةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسُ مِنَ اللهِ حُكُمُّ الْقَوْمِ يُوقِنُونَ فَ

المآئدة (٥)

آیا پس حکم د جاهلیت غواړی دوی؟ (او د الله له حکمونو څنګ کوی) او څوک ډیر ښه دی له الله څخه له جهته د حکم هغه قوم ته چه یقین لری (په الله یعنی هیڅوک نه دی)

تفسیر: یعنی هغه کسان چه د الله تعالیٰ په مالکیت او شهنشاهی او کامل رحمت او محیط علم باندی کامل یقین لری. د دوی په نزد په دنیا کښی د هیچا حکم د الله تعالیٰ د حکم په مقابل کښی د التفات وړ (لائق) نشی کیدی نو بیا ولی دا خلق د الله تعالیٰ د احکامو د رڼا (رنړا) له راتللو څخه وروسته د ظنونو او اهواؤ او آراؤ او کفر او جاهلیت د تیارو په لوری تلل خوښوی؟

#### يَأَيُّهَا الَّذِينَ المَنْوُ الاِتَتَّخِنُ واالْيَهُودَ وَالنَّصْرَى ٱوْلِيَأَءَ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) مه نیسی تاسی یهودیان او نصرانیان دوستان! (چه له دوی سره موالات او مودت وکړئ!)

تفسیو: «اولیاء» د ولی جمع ده «ولی» دوست ته هم وایی د «قریب، ناصر، مدد کار» په معنی هم راځی مقصد دا دی چه مسلمانان له یهودو او نصاری ؤ بلکه له ګردو (تولو) کفارو سره (لکه چه په (ه) جزء د نساء د سورت په (۲۱) رکوع (۱٤٤) آیت کښی تصریح شوی وه چه مسلمانـان دی له کفارو سره دوستانه تعلقات نه قائموی) په دغه موقع کښی دی دا ملحوظ وی چه موالات، مروت، حسن سلوک، مصالحت، رواداری، عدل او انصاف دا گرد (تول) شیان سره بیل بیل دى. د اسلام اهل كه مصلحت وكورى، نو له هر كافر سره مشروع صلح او عهد او پيمان تړلى شى، ﴿ وَلِنَّ جَنَّكُوالِلْمَدُلُوفَاجُنَتُمُلُمَّا وَتَوَكَّلُ عَلَىالِمُلُهِ ﴾ ﴿ ١٠) جزءٍ د أنـفال (٨) ركوع (٦١) آیت د عدل او انصاف حکم لکه چه له تیرو آیتونو څخه معلوم شوی دی د مسلم او کافر بلکه د بشر د هر فرد په حق کښي لاژم دی د مروت حسن سلوک او د رواداری معامله له هغو کفارو سره کیدی شی، چه د اسلامی جماعت په مقابل کښی د عناد او دښمنی مظاهره ونه کړی، لکه چه د «الممتحنه» په سورت کښې به هم دی خبره تصریح شوی ده. پاتي شو «موالات» یعني دوستانه اعتماد او یو له بل سره د ورورگلوی مرسته (مدد) او معاونت، نو هیڅ یو مسلمان حق نه لری چه دغسی تعلقات له کم غیر مسلم سره قائم کړی ـ هو! د صوری مؤالاتو چه تر ﴿ إِلَّا اَنۡ تَتَعُوۡامِهُمُ مُثُمَّةً ﴾ لاندى داخل دى، او عمومى تعاون اجازه شته چه ترى د اسلام او مسلمانانو پر وضعیت او طرز عمل کوم خراب اثر نه لویږی له ځینو راشده ؤ خلیفګانو څخه چه به دی مورد کشی فوق العاده تشدید او تضییق منقول دی هغه دی محض به سد ذرائع او مزید احتياط مبنى وكنل شي.

لايحبالله(٦)

#### بَعُضُهُمُ أَوْلِيَا ءُبَعُضٍ "

(دوی یو تر بله) ځینی دوستان دی د ځینو نورو (ځکه چه ټول سره په کفر کښی شریک دی او ګرد (ټول) سره تاسی ته متفق دی)

تفسیر: یعنی د مذهبی گوندونو (ډلو) او په خپل منځ کښی بغض او عداوت سره سره کفار یو له بل سره خپلوی او دوستانه تعلقات لری. یهودی له یهودی، نصرانی له نصرانی سره دوستی کولی شی. د اسلامی جماعت په مقابل کښی گرد (ټول) سره دوستان او معاونان او ملگری دی او د «الکفوملة واحدة» مصداق تمثیلوی.

#### ومن يتولهم مِنكُم فِأَنَّهُ مِنْهُمْ

او هر چا چه دوستی و کړه له دوی سره له تاسی ځنی نو بیشکه چه دی له هم دوی ځنی دی (نو مؤمنان دی ځان وساتی له دوستی د کفارو)

تفسير: يعنى د هم دوى يه ډله كښي شامل دى. دا آيتونه د رئيس المنافقين عبد الله بن ابي باره کښي نازل شوی دی. د ده تعلقات له يهودانو سره زيات دوستانه وو، د ده داسي ګمان ؤ که بر مسلمانانو باندی کومه پیښه یا رېړ (تکلیف) واقع شي. او محمدی جماعت مغلوب شي نو له یهودانو سره به زموند دا دوستی په ښه راشی د هم دی واقعی په لوری په پخوانی آیت کښی اشاره وشوه نو في الحقيقت له يهودانو سره د منافقانو د موالات اصلى منشا، هم دا وه چه یهودان د اسلامی جماعت مقابل او د اسلامی مذهب ډیر بد دښمنان وو، ظاهره ده هر هغه څوک چه له یهودو او نصاری و یا له کفارو یا له بل کوم مشرک جماعت سره په دی نیت او حیثیت موالات وکړی، چه هغه د اسلام دښمنان وی. نو د هغه په کفر کښی هیڅ شبه نشته. په منافقانو کښي ځينې نور کسان هم وو چه هغوی په «احد» کښې کله چه د جنګ وضعيت بدل شو او د حرب فضاء ئی مکدره او خره بره ولیده، داسی ویناوی ئی کولی چه اوس به موند له فلانی یهودی او فلانی نصرانی سره دوستی او ملګرتیا کوو، او که ضرورت پیښ شو د هغو په دین كښى به هم داخليږو، نو د دا رنګ خلقو په نسبت هم د ﴿ وَمَنۡ يَتَوَلَّهُ مِنۡكُمُ وَاِنَّهُ مِنْهُمُ ﴾ ظاهری مدلول علانیه صادقیږی پاتی شول هغه مسلمانان چه ئی له داسی نیت او منشاء څخه له یهودانو یا نصرانیانو سره خپل دوستانه تعلقات قائموی څرنگه چه د دوی په نسبت هم قوی خطره موجوده ده، چه دوی د کفارو له ډیری ناستی ولاړی او اختلاط نه متاثر کیږی، او ورو ورو به د دوی مذهب اختیاروی، یا لږ تر لږه د کفر له شرکیه شعائرو او رسومو څخه دوی ته

کراهت او نفرت نه پاتی کیږی نو په دی اعتبار د ﴿ فَالنَّهُ مُوَّمَّهُ ﴾ اطلاق پر دوی باندی هم کیدی شی لکه چه د (الموء مع من احب) حدیث د هم دی مضمون په لوری اشاره کوی.

#### اِتَّاللهَ لايَهُدِي) الْقَوْمُ الظّٰلِمِينَ @

بیشکه الله هدایت نه کوی قوم ظالمانو ته (چه ظلم کوی په محانونو خپلو په دوستی کولو د کفارو سره)

تفسیر: یعنی هغه کسان چه د اسلام له دسمنانو سره موالات او دوستی کوی او دی له امله (وجی) پر خپل ځان او مسلمانانو ظلم کوی او د اسلامی جماعت د مغلوب او مقهور کیدلو په انتظار کښی وی نو د داسی بدبخت معاند دغاباز قوم په نسبت داسی امید نشی کیدی چه هغوی به د هدایت په لاره راشی.

#### فَتَرَى الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمُ مَّرَضٌ يُسَارِعُونَ فِيهُمْ يَقُولُونَ نَخْشَى آنَ تَضِيبُنَادَ آبِرَةٌ

نو وبه وینی ته هغه کسان چه په زړونو د دوی کښی مرض (رنځ د نفاق) دی چه ځغلی به په (دوستی د) دوی کښی وائی به دوی(په عذر کښی چه) ویریږو له دی نه چه وبه رسیږی مونږ ته کومه حادثه

تفسیر: دا همغه کسان دی چه د دوی په زړونو کښی د شک او نفاق مرض دی او د الله تعالیٰ پر وعدو باندی اعتماد او د مسلمانانو پر حقانیت یقین نه لری. نو ځکه په منډو منډو ځی او د کافرانو په غیږو کښی پناه نیسی تر غو د موهومی غلبی په وخت کښی د فتحی له ثمراتو ځنی متمتع شی او د دوی په زعم کښی له هغو آفاتو او ګردشونو څخه چه پر اسلامی جماعت راتلونکی دی محفوظ پاتی شی. د ﴿ نَحْشَی اَنْ شِیْبَنَادَلَوهٔ ﴾ معنی هم دا ده چه د دوی په نړونو کښی مکنونه وه لیکن هم دا د ﴿ نَحْشَی اَنْ شِیْبَنَادَلَوهٔ ﴾ الفاظ کله چه د محمد صلی الله علیه وسلم او مخلصو مسلمانانو په مخ کښی له یهودانو سره د دوستانه تعلقاتو لرلو له پاره ویل نو د زمانی د ګردش مطلب به ئی معذرتاً داسی ظاهراوه چه یهودان زمونډ بیپاریان او معامله داران دی مونډ له دوی څخه قرض او پور آخلو که مصیبت یا قحط یا بله کومه پیښه راشی نو دوی د هم دی دوستانه تعلقاتو له امله (وجی) زمونډ په ښه او کار راځی او د اړتیا (احتیاج) په وخت کښی زمونډ لاس نیسی» د هم دی خیالاتو ځواب وروسته له دی

ورکاوه کیږی.

#### فَعَسَى اللهُ أَنَ يَّا أَيْ بِالْفَكْتِمِ أَوْ أَمْرِيِّنُ عِنْدِهِ فَيُصْبِحُوْا عَلَى مَا اَسَرُّوْ إِنْ أَنْفُسِهِمْ نِدِمِيْنَ ۖ فَيُصْبِحُوْا عَلَى مَا اَسَرُّوْ إِنْ أَنْفُسِهِمْ نِدِمِيْنَ ۖ

نو نژدی ده چه الله به راتله وکړی په بری (د رسول خپل په تقویت د اسلام سره) یا (به راوړی بل) یو حکم له خپل جانبه (په اظهار د حال د منافقینو) نو وبه ګرځی دوی په هغه شی چه پت کړی دی دوی په نفسونو خپلو کښی (له شک او دوستی د کفارو) پښیمانه.

تفسير: يعنى هغه وخت نثردى دى چه الله تعالىٰ خپل نبى صلى الله عليه وسلم ته قاطعه فتوحات او

غرگند بری عطا کړی او مکی معظمی ته چه د گردو (تولو) عربو یو منلی شوی مرکز ؤ په فاتحانه صورت سره ننوزی یا ماسوا له دی په خپل قدرت او حکم سره څه نور امور ور د مخه کړی چه د هغو امورو له لیدلو څخه د منافقانو دا گرد (تول) باطل توقعات خاتمه ومومی او دوی ته دا ورڅرگنده شی چه د اسلام له دښمنانو سره د موالاتو او دوستی نتیجه بی له دنیوی ذلت او رسوایی او اخروی دردناک عذاب څخه بل هیڅ شی نشته کله چه د فضیحت او خسران دا نتائج ورپیښ شی نو هلته به بی له افسوسه او ارمانه بل هیڅ شی په لاس نه ورځی. (لگیا وی تل په لوبو له نن ورځی وی بیغم) (الان قد ندمت وما ینفع الندم) لکه چه هم داسی وشو د اسلام د عمومی فتحی او غلبی او د مکی معظمی د نیولو او د نورو کامیابیو له لیدلو څخه وروسته د اسلام د دښمنانو زړونه مات شول او ډیر یهودان ووژل شول او نور له وطنه وشړل شول د منافقانو گردی (تولی) هیلی او امیدونه برباد شول او د مسلمانانو په مخ کښی ښکاره دروغجنان ثابت شول هغه گرد (تول) کوښنونه چه د یهودانو په موالاتو کښی ئی کړی وو. بیخی دراب او ابته شول. د دنیوی خسران او اخروی هلاکت طوقونه ئی په غاړو کښی ولویدل په خوروستنی آیت کښی هم دا مضمون بیانیږی.

وَيَقُولُ الَّذِيْنَ امَنُوْاا هَوُلاَ الَّذِينَ اقْسَمُوا بِاللهِ جَهُدَ اَيْمَا نِهِمُ النَّهُمُ المَعَالُهُ مُ النَّهِ الْذِينَ اللهِ عَمَالُهُ مُ النَّهُ اللهِ عَمَالُهُ مُ الْفَهُمُ الْمَعَالُهُ مُ النَّهُ اللهِ عَمَالُهُ مُ فَاصَبُحُوا خيرِيْنَ عَيَالَتُهُا الذِينَ اللهِ عَمَالُهُ مُ فَاصَبُحُوا خيرِيْنَ عَيَالِيَّهُ الدِينَ اللهِ عَمَالُهُ مُ فَاصَبُحُوا خيرِيْنَ عَيَالِيَّهُ الدِينَ اللهِ عَمَالُهُ مُ اللهِ عَمَالُهُ مُ اللهِ عَلَى اللهِ عَمَالُهُ مُ اللهِ عَمَالُهُ مُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

لايحبالله(٦)

### ٳڡؙڹٛۅ۠ٳڡۜڽؙؾؙۯؾۘڐڡؚؽؙڮٛۄۼڽؙۮؚؽڹ؋ڡٚڛۘۏٛڬؽٳٛٚؾٳڵڮ۠؈ڣۅۘۄ ؿؙۼٛؠؙؙؙٛٛٛ؋ؙۅؙؽؙۼؚڹٞۅٛڹؘ؋ٞٳۮؚڷڐٟٷٙڸٲڵٷ۫ؠڹؽڶٳۼڗٞۊ۪ٷڶٳڵڬڣڕٳؽؽ ؿؙۼٳۿؚٮؙۅٛؽڣٛڛٛؽڸٳڵڶۅۅؘڵؿؘٵڣ۠ۏؽڵۏؙڡڎٙڵڒؠۣۅٟ؞

او وائی به هغه کسان چه مؤمنان دی (له تعجبه) آیا دا همغه کسان دی چه قسمونه کول دوی په الله سخت قسمونه خپل چه بیشکه دوی خامخا له تاسی سره دی (په دین کښی، نو فرمائی الله) باطل شول عملونه د دوی نو وگرځیدل دوی زیانکاران ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) هر څوک چه مرتد شو (وگرځید) له تاسی نه له دین خپل څخه نو عنقریب به راولی الله داسی یو قوم چه محبت کوی(الله) له هغوی سره او محبت کوی دوی له الله سره متواضع او مهربان به وی پر مؤمنانو غالب زبردست به وی پر کافرانو باندی جهاد به کوی دوی په لاره د الله کښی (له پاره د ترقی د دین) او نه به ویریږی دوی له ملامتیا د هیڅ ملامت کوونکی،

تفسیر: په دی آیت کښی د اسلام د ابدی بقا او حفاظت په متعلق دا عظیم الشان پیشبینی او یخوا وینا کړی شوی ده، په پخوانیو آیتونو کښی له کفارو سره د موالاتو ممانعت کړی شوی ؤ، ممکن ؤ چه کوم سړی يا قوم د کفارو د موالاتو له سببه صريحاً له اسلامه وګرځي، لکه چه يه ﴿ وَمُنْ يَتَّوَلَّهُ مِّنْ أَنْهُ مُهُمُّ ﴾ كنبى تنبيه شوى ده نو قرآن كريم به نهايت قوت او صفایًی سره خبر ورکړ، چه که دوی له اسلامه واوړی. نو خپلو ځانونو ته به زیان ورسوی، او د دوی له ارتداده اسلام ته هیخ څه ضرر نه رسیږی حق تعالیٰ به د دی مرتدینو په مقابل کښی داسی قوم راولی، چه دوی به له الله تعالی سره محبت لری او الله تعالیٰ به هم له هغوی سره محبت لری دوی به پر مسلمانانو شفیق او مهربان او د اسلامی دسمنانو به مقابل کسی به غالب او زبردست وی. دا یخوا ویل بحول الله وقوته یه هر قرن کښی یوره کیږی، د ارتداد خورا (ډیر) لويه فتنه د نبى كريم عليه افضل الصلوة والتسليم له وفاته وروسته د صديق اكبر رضى الله تعالى ا عنه په خلافت کښي شروع شوی وه، او څو قسم مرتدان د اسلام په مقابل کښي ودريدل، مګر د صدیق اکبر رضی الله تعالی عنه به ایمانی جرأت او اعلیٰ تدبیر او د مخلصو مسلمانانو به صمیمیت او سر جاروونکو (عاشقانه او سرفروشانه) اسلامی خدمتونو سره هغه د ارتداد اور وواژه شو او ګرد (تول) عرب ئی بیا سره متحد او له نوی سره ئی د ایمان او اخلاص په لاره روان کرل نن هم موندِ پر له یسی گورو کله چه څو تنه جاهل او طامع افراد له اسلامی حلقی څنی خارجیږی، نو له دوی ځنی زیات بهتر تعلیم لرونکی غیر مسلم پوهان او محققان د اسلام په فطری جذب سره کش او په اسلام مشرفیږی، او پاک خدای د مرتدانو د غوږ تاوولو او سرزنش له

پاره داسی وفاداران او سرجاروونکی مسلمانان منځ ته راولی چه د الله تعالیٰ په لاره کښی د هیچا د ملامتی او طعن او تشنیع څخه هیڅ پروا نه کوی.

تنبیه: د رسول الله صلی الله علیه وسلم د وفات په تقریب د دی آیت د دغی پخوا وینا په تصدیق د عربو دری طائفی مرتدی شوی.

۱- بنی اسد (د طلیحه بن خویلد) قوم چه د پیغمبری دعوی ئی کړی وه او خالد بن ولید رضی الله تعالیٰ عنه د رسول الله صلی الله علیه وسلم له جانبه د دوی په جهاد مامور شو چه طلحه تری شام ته وتښتید او بیا ئی اسلام راؤړ.

۲- بنی مدلج د یمنی (ذوالحمار الاسود العنسی) قوم چه ده هم د پیغمبری دعوی کړی وه او پر
 تمام (یمن) متصرف شو بیا د نجاشی د خوریی (فیروز الدیلمی) په لاس د رسول الله صلی الله
 علیه وسلم د وفات په شپه کښی ووژلی شو.

۳- بنی حنیفه د (مسیلمة الکذاب) قوم چه ده هم د پیغمبری دعوی کړی وه بیا دی د رسول صلی الله علیه وسلم له وفاته وروسته د (صدیق اکبر) په خلافت کښی د وحشی بن حرب د امیر حمزه رضی الله تعالیٰ عنه د قاتل په غشی او د (عبد الله بن زید الاتصاریٰ) په توری ووژلی شو او د صدیق اکبر رضی الله تعالیٰ عنه یه عهد کښی (۷) طائفی نوری هم مرتدی شوی.

۱- فرازه ۲- کینده ۳- غطفان ۶- بنو بکره- بنو یر بوع ۲- بنو سلیم ۷- د بنو تمیم محینی سری. او د عمر فاروق رضی الله تعالیٰ عنه په عهد کنی غسان د (جبله بن الایهم) قوم نصرانیان شول، او (شام) ته وتنتیدل.

### ذلك فَضُلُ اللهِ يُؤْتِيُهِ مَن يَشَاءُ وَاللهُ وَاسِمُ عَلِيْدُ

دا (مذکوره صفات) فضل د الله دی ورکوی ئی هغه چا ته چه اراده وکړی او الله فراخ دی (فضل، رحمت، احسان د ده) ښه عالم (خبردار په ټولو احوالو)

تفسیر: د انسان لوی سعادت او بری او د الله جل جلاله فضل دا دی چه دی په خپله د فتنی په وختی په وختی په وخت کښی د حق پر لاره ثابت قدم پاتی شی او په دی فکر کښی وی چه نور مؤمنان هم له هلاکته وژغوری (وساتی)، هغو بندگانو ته چه د پاک الله اراده وی له دی اعلیٰ سعادت او لوی فضل محدود دی او هغه علیم او خبیر ذات ته ښه معلوم دی چه کوم یو بنده د هغه اهل او مستحق دی.

# إِثَمَا وَلِيُكُوُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ الْمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلْوةَ وَيُؤْتُونَ الصَّلْوةَ وَهُمُ رِكِعُونَ ﴿ وَهُمُ رِكِعُونَ ﴿ وَهُمُ رَكِعُونَ ﴿ وَهُمُ رَكِعُونَ ﴾

شي.)

بیشکه هم دا خبره ده چه دوست ستاسی (خاص) الله او رسول د ده دی او هغه کسان دی چه مؤمنان دی (مؤمنان) هغه کسان دی چه قائموی (سم ادا کوی سره له تولو حقوقو) لمونځ (یا) (صفت کوو د) هغو کسانو چه قائموی (سم ادا کوی سره له تولو حقوقو) لمونځ او ورکوی دوی زکوة او هم دوی رکوع (عاجزی) کوونکی دی (په لمونځ او زکوة خپل کښی) (یا) او ورکوی دوی زکوة (خیرات) حال دا چه دوی په رکوع (د نفلی لمونځ) ولاړ وی.

تفسیر: په پخوانیو آیاتونو کښی مسلمانان د یهودانو او نصرانیانو له موالاتو او رفاقت څخه منع شوی وو، چه د هغو له آوریدلو څخه وروسته طبعاً دا سوال ییدا کیده چه د مسلمانانو تعلقات او محبت او دوستی له کومو خلقو سره ښائی چه وی ؟ په دی آیت کښی دا ښوولی شوی دی چه د دوى اصلى رفيق ماسوا له الله جل جلاله او د رسول الله صلى الله عليه وسلم او مخلصو مسلمانانو څخه بل هیڅوک نشی کیدی. (ځینې مفسرین وایي چه (عبد الله زوی د سلام) او نور د ده ملكرى رسول الله صلى الله عليه وسلم ته راغلل او ورته ئى وويل «يا رسول الله! زموندٍ قوم له موند څخه د اسلام راوړلو له سبب خپلوی بری کړی. او د مکانی لریوالی له جهته ستاسی له مجلسه هم محروم یو، نو موند څرنګه ژوندون وکړو؟ نو د دوی د تسلی له یاره دا آیت نازل شر. ﴿ إِثْمَاتِكُوُ اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ ورضينا بالله وبرسوله و بالمؤمنين اولياء» د ﴿ وَيُؤْثُونَ الزُّكُوٰةَ وَهُوۡزِكِعُوۡنَ ﴾ 🐪 په نسبت روايت دی چه علی كرم الله وجهه يوه ورځ په ركوع كښی ؤ، چه چا سوال تری وکړ، او د ده په لاس کښې ګوته وه، نو په قلیل عمل سره ئې وویسته او ور وایی چوله، نو دا آیت نازل شو. د پاس آیت دوه ترجمی شوی دی ۱ـ دا چه دوهم ﴿ الَّذِينَ ﴾ يا بىل وى له تيره ﴿ الَّذِينَ ﴾ څخه يا خبر دى د مبتداءِ محذوف نه چه «هم» دی. ٢- دا چه دوهم ﴿ الَّذِيْنَ ﴾ منصوب شي په مدحه سره. او ﴿ وَيُؤْثُونَ الرُّكُوةَ ﴾ الآية - محانته جمله

### وَمَنُ يَتَوَلَّ اللهُ وَ رَسُولُهُ وَالَّذِينَ الْمَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ الْغَلِبُونَ ﴿

او هر څوک چه دوستي کوي له الله سره او له رسول د ده سره او له هغو

کسانو سره چه مؤمنان دی نو بیشکه چه ډله د الله هم دوی دی غالبان (پر ټولو)

تفسیر: د کفارو د کثرت او د مسلمانانو د قلت له لیدلو ځنی ممکن ؤ چه کم ضعیف القلب او ظاهر بین مسلمانان به په دی تردد کښی لویده چه له ګردی (تولی) دنیا سره د موالاتو انقطاع او د لږو مسلمانانو د رفاقت د اکتفاء په اثر غلبه خو پریږده بلکه د کفارو د حملو او یرغلونو له امله (وجی) د مسلمانانو د ژوند او بقا حفاظت هم مشکل دی نو د داسی کسانو د تسلی له پاره ئی وفرمایل چه د مسلمانانو ظاهری بیسری او بیسامانی او قلت ته مه ګورئ! په هره خوا کښی چه الله تعالیٰ او رسول الله او وفادار مسلمانان وی همغه پله به درنوی.

په خصوصیت سره دغه آیت د حضرت عباده ابن صامت رضی الله تعالیٰ عنه په صفت کښی نازل شوی دی، ځکه د ده تعلقات د (بنی قینقاع) له یهودانو سره ډیره ښه ؤ مگر ده د الله جل جلاله او د رسول الله صلی الله علیه وسلم د موالاتو او د مسلمانانو د رفاقت له امله (وجی) له هغوی سره خپل تعلقات یری کړل رضی الله عنه)

### يَايَتُهَاالَّذِينَ الْمُنُوَالِاتَتَّخِذُواالَّذِينَ اتَّخَذُوْادِيْنَكُوُ هُزُوًا وَّلِمِبَامِّنَ الَّذِينَ اوُتُواالُكِتْبَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَالْكُفَّارَ اَوْلِيَآءً ۚ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو!) مه نیسئ اهغه کسان چه نیولی دی دوی دین ستاسی مسخره او لوبی له هغو کسانو څخه چه ورکړی شوی دی دوی ته کتاب پخوا له تاسی څخه او (مه نیسئ) کافران دوستان

تفسیر: دلته له کفارو ځنی مشرکین مراد دی لکه چه له عطف ځنی ظاهر دی

#### وَاتَّقُوااللهَ إِنْ كُنْتُمُ مُّوَمِنِينَ @

او وویریږئ له الله څخه (په ترک د دوستی د کفارو کښی) که یئ تاسی مؤمنان (په رښتیا سره)

تفسیر: په تیرو آیتونو کښی مسلمانان د کفارو له موالاتو ځنی منعه کړی شوی وو، په دی آیت کښی په یوه خاص مؤثر عنوان سره د هغه ممانعت تاکید او له موالاتو څخه نفرت کړی شوی

دی، د یوه مسلمان په نظر کښی هیڅ یو شی د ده له مذهبه څخه معظم او محترم کیدی نشی نو ده ته ئی وښوول چه یهود او نصاری او مشرکان ستاسی په مذهب باندی طعن او استهزاء کوی او پر شعائر الله (آذان او نورو) توکی او مسخری کوی، او هغه کسان چه ساکت دی هغوی هم د دی شنیعو افعالو په لیدلو سره خپل نفرت نه څرګندوی بلکه خوښیږی. د کفارو پر دغو احمقانه ؤ او سپکو حرکاتو باندی له اطلاع څخه وروسته آیا هغه مسلمان چه په زړه کښی د الله جل جلاله ویره او د ایمانی غیرت لړ څه شائبه لری له هغه قوم سره د موالاتو او دوستی د دود (رواج) او دستور د پیدا کولو یا ساتلو له پاره به یوه شیبه (ساعت) هم خوښ وی؟ که د دوی د کفر او عناد او له اسلام سره د دوی له عداوت ځنی نظر قطع کړی شی نو په دی قیم دین باندی د دوی هم دا تمسخر او استهزاء علاوه پر نورو اسبابو د موالات د ترک له پاره یو مستقل سبب دی.

#### وَ إِذَا نَادَيْتُهُ إِلَى الصَّلُوةِ اثْخَنُ وَهَا هُزُوًا وَلَعِبَّا ذُلِكَ بِأَنْهُمُ قُومٌ لِا يَعْقِلُونَ ۞

او کله چه غږ کوئ تاسی (او خلق رابولئ) لمانځه ته (یعنی آذان کوئ!) نو نیسی دوی هغه (لمونځ یا اذان) مسخری او لوبی (او ورپوری خاندی) دا مسخری په سبب د دی دی چه بیشکه دوی یو قوم دی چه هیڅ عقل نه لری.

تفسیر: یعنی کله چه آذان کوئ نو دوی سوځوی او له ډیره قهره پری مسخری کوی، چه دا تمسخر د دوی د لوی حماقت او بیعقلی دلیل دی د آذان په کلماتو کښی د پاک الله د عظمت او کبریا اظهار او د توحید اعلان او د نبی کریم صلی الله علیه وسلم د رسالت اقرار دی چه د گردو (تولو) سابقینو انبیاؤ او آسمانی کتابونو مصدق دی او آذان پر لمانځه هم دال دی چه د عبودیت گردو (تولو) اوضاعو ته جامع او د بندگی په نهایی درجی باندی دلالت کوی، آذان د دارینو فلاح او د ډیر لوی بری د حاصلولو له پاره دعوت دی او پرته (علاوه) له دغو منافعو څخه بل هیڅ شی پکښی نشته بیا نو په آذان کښی د خندا وړ (لایق) کوم شی دی چه تاسی ای کفارو! پری خاندئ او توکی پری کوئ؟ پر داسی د نیکی او د حق او صداقت غږ باندی تمسخر او توکی کول، د هغه سړی کار دی چه دماغ ئی بیخی له عقله تش او له سره د نیکی او بدی تمیز نشی کولی.

په ځینو روایتونو کښی راغلی دی چه په مدینی منوری کښی یوه نصرانی کله چه به په آذان کښی «اشهدان محمداً رسول الله» آوریده ـ نو ویل به ئی. «قل حرق الکاذب ـ په تحقیق دروغجن وسوځیده! یا و دی سوځی!» د ده نیت له دی الفاظو ځنی هر څه چه ؤ ـ ؤ به مګر په

واقع کښی دا خبره د هم ده له حاله سره مناسبه وه، ځکه چه هم دا خبیث په خپله دروغبن ؤ او د اسلام د عروج او شیوع له لیدلو څخه د حسد په اور کښی سوځیده، اتفاقاً کومه جینی سره له اوره د ده کورته په داسی وخت کښی راغله چه دی له خپل کور او کهول سره ویده ؤ د اور کوم بڅرکی په ناپوهی سره د دی جینی له لاسه هلته ولویده چه د هغه له لګیدلو څخه هغه کور له ټولو وسیدنکو سره چه پکښی ویده وو وسوځید. او په دی ډول (طریقه) سره الله تعالیٰ مونږ ته دا راښکاره کړه چه دروغجنان د دوزخ له اوره پخوا په دنیا کښی هم په اور کښی سوځی. له آذانه سره د استهزاء کولو یوه بله واقعه په صحیحو روایتونو کښی هم منقوله شوی ده چه د مکی معظمی له فتحی څخه وروسته حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم له (حنین) څخه بیرته راته په لاره کښی حضرت بلال رضی الله تعالیٰ عنه آذان وکړ څو تنو وړوکو هلکانو چه په دوی کښی ابو محذوره رضی الله تعالیٰ عنه هم ؤ پر آذان باندی وخندل او په تمسخر ئی پیښی کولی رسول الله مبارک د هغوی د نیولو او خپل حضور ته د بللو امر ورکړ آخری نتیجه پیښی کولی رسول الله مبارک د هغوی د نیولو او خپل حضور ته د بللو امر ورکړ آخری نتیجه ئی دا شوه، چه د ابو محذوره رضی الله تعالیٰ عنه په زړه کښی الله تعالیٰ د اسلام مینه واچوله او د حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم له حضوره د مسجد الحرام مؤذن مقرر شو. او د الله تعالیٰ یه قدرت هغه توکی رښتیا او هغه نقل اصل شو.

# قُلْ يَاهُلَ الكِتْبِ هَلْ تَنْقِبُونَ مِثَا الْآلَانُ الْمَثَابِاللهِ وَمَا أُنْزِلَ اللَّهُ نَا وَمَا أُنْزِلَ اللَّهُ نَا وَمَا أُنْزِلَ اللَّهُ نَا وَمَا أُنْزِلَ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا أُنْزِلَ اللَّهُ وَمَا أُنْزِلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّ

ووایه (ای محمده) چه ای اهل د کتابو! آیا عیب گنئ تاسی له مونږه (او کینه کوئ یعنی نه کوئ) مگر په دی سبب چه ایمان راوړی دی مونږ پر الله او پر هغه کتاب چه لیږلی شوی دی مونږ ته او پر هغو (کتابونو) چه لیږلی شوی دی پخوا (له دی نه) او (بل په دی سبب) چه بیشکه زیات له تاسی فاسقان دی.

تفسیر: پر کوم کار چه طعن یا خندا کیږی له دوه سببونو څخه به خالی نه وی یا به همغه کار په خپله دا ستهزاء وړ (لایق) وی یا به د کار کوونکی حالت د استهزاء وړ (لایق) وی په پخوانی آیت کښی دا ښوولی شوی ده چه په آذان کښی داسی یو شی نشته چه پر هغه به پرته (علاوه) له احمقه او خفیف العقله بل څوک طعن یا استهزاء وکړی، په دی آیت کښی د آذان کوونکو له مقدسو حالاتو څخه د سوال په عنوان تنبیه ورکړی شوی ده، یعنی استهزاء کوونکی سره له دی چه د کتاب او په شریعتونو باندی د پوهی دعوی کوی دوی دی لړ څه فکر وکړی! او د انصاف له مخی دی رااوښی! چه دوی له مسلمانانو سره دومره ضد او کینه ولی کوی؟ او په داسی یو بد

لايحبالله(٢)

ډول (طریقه) چه دوی اسلام ته ګوری آیا اسلام د دوی په زعم هومره بد او د خندا او ملنډو وړ (لائق) دی؟ بی له دی چه مونږ د واحد لا شریک له الله او د ده پر تولو منزلو کتابونو او د ده پر ګردو (تولو) لیږل شویو رسولانو باندی په صدق سره ایمان لرو او بالمقابل د استهزاء کوونکو دا حال دی چه نه د الله تعالیٰ په رښتیا او صحیح توحید قائم دی او نه د ګردو (ټولو) انبیاؤ علیهم السلام او رسولانو علیهم السلام تصدیق او تکریم کوی. نو اوس هم دا تاسی د انصاف له مخی ووایئ چه د دغو د الله تعالیٰ د منتها درجی نافرمانانو د الله تعالیٰ پر فرمان منونکو بندګانو باندی خندل او ملنډی وهل، او طعن او تشنیع به څرنګه وی؟ او تر کومه ځایه پوری دوی ته دا حق حاصل دی؟

### قُلُ هَلُ أَنِينَكُكُ فِيَرِينَ ذَلِكَ مَثُوْبَةً عِنْدَاللهِ مَنْ لَعَنَهُ اللهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقِرَدَةَ وَالْخَنَازِيْرَ وَعَبَدَ الطَّاغُوْتَ أُولِإِكَ شَرُّ مَكَانًا وَآضَلُ عَنْ سَوَاْءِ السَّبِيْلِ ﴿

ووایه (ای محمده دوی ته) آیا خبر کړم تاسی په (هغه چا چه) ډیر بد(عیب لری) له دی (چه تاسو ئی زمونږ عیب ګڼځ) له جهټه د جزا په نزد د الله (ډیر بد) هغه څوک دی چه لعنت کړی دی پر هغه الله او غضب ئی کړی دی پر هغه او ګرځولی ئی دی له ځینو د دوی څخه بیزوګان او (له ځینو د دوی څخه) خنزیران او (هغه کسان دی چه) بندګی ئی کړی ده د شیطان هم دا (ملعونان) ډیر بد دی له جهټه د ځای (چه دوزخ دی) او ډیر ګمراه دی له سمی صافی لاری (د حق دین څخه)

تفسیر: یعنی که پر «ایمان بالله» استقامت او په هغه شی د زړه تصدیق چه د الله تعالیٰ له لوری په هره زمانه کښی نازل شوی دی ستاسی په زعم کښی د مسلمانانو ډیر لوی جرم او زښته (ډیره) لویه ګناه ده او له دی له امله (وجی) تاسی دوی د طعن او ملامتی مورد ګرځوئ نو راځئ چه زه تاسی ته د داسی یو قوم پته او سراغ درکړم، چه په خپل شرارت او ګندګی کښی بدترین د مخلوقاتو دی او د الله تعالیٰ د لعنت او د غضب اثر نن هم پر دوی باندی ظاهره او شکاره دی او د دوی ډیر افراد د خپلو مکاریو او بیحیائیو او د دنیوی حرص په سزا، بیزوګان او بید ځناوران ګرځیدلی وو او د الله جل جلاله له بندګی ځنی وتلی د شیطان غلامی ئی غوره کړی وه . که انصاف وکړی شی نو په اصلی معنی سره بدترین د مخلوقاتو او ګمراه قوم هم دوی دی او هم دوی ستاسی د طعن او استهزاء مستحق کیدی شی او هغه هم دا تاسی یئ!

# وَإِذَاجَاءُوُكُمُ قَالُوٓا الْمَتَاوَقَى تَخَلُوْا بِاللَّهُ وَهُمُ قَدُخُوُا بِهِ وَاللهُ اللهُ الل

او کله چه راشی (دا منافقان) تاسی ته وائی دوی چه ایمان راوړی دی مونږ حال دا چه په تحقیق ننو تلی دی دوی (ستاسی په مجلس کی) په کفر سره او دوی په تحقیق وتلی هم دی (ستاسی له مجلس څخه) په کفر سره او الله ښه عالم (ښه خبر) دی په هغه چه وو دوی چه پټول (به ئی له نفاقه)

تفسیو: دلته د ځینو هغو مخصوصو استهزاء کوونکو افرادو بیان دی چه په غیاب کښی به ئی پر اسلامی مذهب طعن او تشنیع او پر مسلمانانو به ئی مسخری کولی لیکن کله به ئی چه له نبی کریم صلی الله علیه وسلم یا له مخلصو مسلمانانو سره لیدل نو د نفاق له لاری څخه به ئی خپل ځان مسلمان ښکاروه حال دا چه له اوله تر آخره پوری به د یوی شیبی له مخی هم د دوی تعلق له اسلامه سره نه و او نه به د رسول الله صلی الله علیه وسلم زبانی وعظ او تذکیر پر دوی څه اثر غورځاوه ـ نو آیا دوی د ایمان او د اسلام په تش لفظ ویلو سره (معاذالله) الله تیر ایستی شی؟ که د هغه عالم الغیب والشهاده په نسبت چه پر هر قسم زړه او پتو اسرارو مطلع دی، د دوی گمان داسی وی چه د ده خوشالی تش په لفظی ایمان او یواځی د خولی په وینا سره حاصلولی شو نو دله دی ځنی پورته بل کوم یو حرکت د استهزاء او تمسخر وړ (لائق) دی؟ گواکی له دی ځایه د یهودو او نصاراو د هغو خندوونکو افعالو او حرکاتو بیان شروع شو چه د هغو له تنبیه څخه وروسته د مسلمانانو د استهزاء کولو په ځای، هغوی په خپله د استهزاء وړ (لایق) گرځی، په وروستینو آیتونو کښی هم د هم دی مضمون تتمیم او تکمیل دی.

# وَتَزَىٰكَثِيُرُامِّنُهُمُ يُسَارِعُونَ فِي الْإِنْتِمِ وَالْعُنُ وَإِن وَاكْلِهِمُ السَّخُتُ لِللَّهِ وَالْعُلُونَ ﴿ السَّمُ اللَّهُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ السَّمُ اللَّهُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿

او ته به وینی ډیر له دغو (منافقانو) څخه چه منډی به وهی په ګناه کښی (چه حصول د حرامو یا دروغ ویل دی) او په ظلم کښی (چه زیادت دی په معاصیو کښی) او په خوراک د دوی حرامو لره (لکه رشوت) خامخا بد دی هغه کار چه وو دوی چه کاوه ئی

تفسیر: غالباً له «اثم» څخه لارمي او له «عدوان» څخه متعدي ګناه مراد ده. یعني د دې خلقو

لايحبالله(٢)

حال دا دی چه په ډیر شوق او رغبت سره د هر قسم ګناهونو په لوری منډی وهی اعم له دی چه د هغو اثر د دوی په ذات پوری محدود پاتی شی ـ یا نورو ته هم ورورسیږی د هغو خلقو چه اخلاقی حالت ئی داسی سپک او وران وی ـ او په حرام خوړلو کښی د دوی عمل داسی وی، نو د دوی په خرابی کښی څه شبه پاتی نه ده . دا د دوی د عوامو حال او خوی ؤ وروسته له دی نه د دوی د خواصو بیان شوی دی .

# كۇلاينۇلىھۇالرە بىلىنى بىلى ئۇن والۇخبارى قۇلۇمۇلۇن قۇلۇمۇللان ئۇلامۇلىيى ئىلىنى ئۇلۇمۇللى ئىلىنى ئۇلۇمۇلىكى ئىلىنى ئۇلۇمۇللى ئىلىنى ئىلىنى ئىلىنى ئۇلۇمۇللى ئىلىنى ئىلىنىڭ ئىلىنى ئىلىنى ئىلىنىڭ ئىل

ولی نه منع کوی دوی ربانی عارفان او عالمان له ویلو د دوی د ګناه (د دروغو خبرو) او له خوړلو د دوی د حرامو (لکه رشوت او سود) خامخا ډیر بد دی هغه کار چه وو دوی چه کاوه ئی (چه هغه سکوت دی له نهی د منکر نه).

تفسیر: هر کله چه الله تعالیٰ کوم قوم تباه کوی نو د هغو عوام په ګناهونو او نافرمانیو کښی دوبیږی او د هغو خواص یعنی علماء او مشائخ ګونګی شیطانان ګرځی د بنی اسرائیلو هم دا حال شو چه عوام ئی عموماً په دنیوی لذائنو او شهواتو کښی لګیا او د الله تعالیٰ عظمت او جلال او د ده قوانین او احکام ئی هیر کړل او هغه کسان چه علماء او مشائخ ګڼل کیدل د «امر بالمعروف» او «نهی عن المنکر» فریضه ئی ترکه کړه څکه چه د دنیا په حرص او د شهوت په اتباع کښی دوی له عوامو ځنی هم وړاندی تللی وو له مخلوق څخه خوف یا د دنیا طمع د حقانی غږ د پورته کولو مانع وګرځیدل د هم دی سکوت او مداهنت په سبب پخوانی قومونه تباه شوی دی ـ نو د هم دی له پاره محمدی امت ته علی صاحبها افضل الصلوٰة والتسیلم د قرآن او حدیث په ډیرو نصوصو کښی زیات تاکید او تهدید شوی دی چه په هر وخت کښی او د هر سری په مقابل کښی د «امر بالمعروف، نهی عن المنکر» له فریضی ځنی تغافل ونه کړی او سترګی تری پتی نه کړی

#### وَقَالَتِ الْيَهُودُ بَيْ اللَّهِ مَغْلُولَةٌ \*

او وایی یهودیان لاس د الله بند کړی شوی دی (یعنی مونږ ته هیڅ نه راکوی او روزی ئی راباندی تنګه کړی ده)

تفسير: يعنى د نبي كريم عليه افضل الصلوة والتسليم د بعثت په وخت كښي د كتابيانو زړونه د دوی د شرارت، کفر، طغیان، بدکاریو، حرام خوړلو او د نورو خرابو کارونو له ممارسته دومره مسخ شوی وو چه د الله تعالیٰ په دربار کښې له سپین سترګې او ګستاخې څخه هم هیڅ نه ویریدل د پاک الله مرتبه د دوی په نزد د یوه معمولی انسان له مقام څخه څه زیاته نه وه. د حق تعالیٰ به دربار کښی به ئی بی تکلفه داسی واهی او خوشی چتی (بیکاره) خبری کولی چه د هغو له آوريدلو څخه د هر چا ويښتان جګ (نيغ) دريدل کله به ئې ويل ﴿ قَالُوْآَلَ اللَّهَ فَقِيْرُ وَخَنُ ٱغْنِيَاءُ ﴾ بيشكه الله فقير دى او موند غنيان يو كله به دا الفاظ د دوى له خولى څخه وتل ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُوْدُيِّنُ للهِمَمُّلِلَةٌ ﴾ د الله لاس بند شوی دی» د دوی مراد به یا هغه شی و چه له «قالوان الله فقیر» څخه ئی مراداوه چه معاد الله الله تعالیٰ فقیر شوی دی، او (استغفر الله) د ده یه خزانه کسی څه نه دى ياتى يا به «غل اليد» كنايه له بخل او امساكه وى، يعنى فقير شوى خو نه دى، مكر يه دی ورځو کښی بخیلی او کنسکی (کنجوسی) کوی (العیاذ بالله) یه هر حال سره هره معنی چه ترى واخیستل شي د دې د كفر كلمي منشاء دا وه كله چه د تمرد او طغیان په بدل كښي الله تعالیٰ پر دی ملاعینو ذلت ، نکبت، تنکسه، ضیقت، بدحالی ورانی او نور بلیات مسلط کرل، نو د دی په ځای چه دوی په خپلو دی بدو چارو او شرارتونو متنبه او پښيمان شي بالعکس دوی د الله تعالیٰ په دربار کښې په ګستاخې او سپین سترګې شروع وکړه، ښائې داسې کوم خیال دوی ته پیدا شوی وی چه موند د انبیاؤ اولاده بلکه به خپله د الله تعالیٰ ځامن او خپلوان یو ـ نو بيا دا خرنگه معامله ده چه نن د بنی اسمعيل عليه السلام اولاده په دنيا کښي انتشار مومي، ارضی فتوحات ئی یه برخه کیږی او سماوی برکات پری نازلیږی او مونږ چه بنی اسرائیل او الله زمونبر او مونبر د الله جل جلاله يو داسي ذليل، مغلوب، بدحال ، پريشان، سرگردانه او در به در خاوری په سر ګرڅو. مونډ د هغو بنی اسرائیلو اولاده یو او نن هم همغه ﴿ اَبْنُوْااللهِوَاجِبَّاؤُهُ ﴾ يو، چه پرون وو، مگر معلوميږي چه د هغه الله جل جلاله په خزانه کښي چه مُونږ ئي اولاده او محبوب یو معاذالله څه کمی راغلی دی یا نن ورځ بخل او امساک د هغه لاس تړلی دی» دا احمقان یه دی نه یوهیدی چه د الله تعالیٰ خزانی لامحدوده او د ده کمالات غیر متبدل او لامتناهی دی که (معاذالله) د ده یه خزانه کښی څه نه وی یاتی، یا ئی د مخلوقاتو له اعانت او تربیبی څخه لاس اخیستی وی نو د دی دنیا نظام به څرنګه قائم پاتی شوی وی، او دا د رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم او د دہ اصحابو پر مخ تک او عروج او فروغ چہ تاسی ئی یہ خپلو سترګو سره ګورئ د کومي خزاني او د چا د کرم، منت او احسان مرهون دی؟ لهذا ښائي تاسی وپوهیدئ چه د ده لاس نه دی بند شوی. هو استاسی د گستاخیو او شراراتو له نحوسته د الله تعالیٰ هغه لعنت او ترتنه چه پر تاسی نازله شوی ده د هغی په سبب د الله تعالیٰ دا ځمکه د هغی له وسعت سره بر تاسی تنگه کړی شوی ده او وروسته له دی لا درباندی تنګیږی او د خپلی تنكسى او نيستى نسبت الله تعالى ته كول ستاسى انتهائي جهالت او نايوهى ده.

# غُلَّتُ آيدُ يُهِمُ وَلُعِنُوا بِمَا قَالُوُ أَبَلَ يَلَاهُ مَبْسُوطَتِنَ نُيُفِقُ كَيْفَ يَشَأَا ا

تړلی دی وی (یا تړلی شوی دی) لاسونه د هم دوی او لعنت کړی شوی دی پر دوی په سبب د هغه چه وائی دوی بلکه یدین د ده غځولی (کشاده) دی روزی ورکوی (هر چا ته او صرفوی ئی) هر رنګه چه اراده وفرمائی

تفسیو: دا د سیرا په ډول (طریقه) پخوا ویل یا د دوی د واقعی احوالو څخه خبر ورکول دی لکه چه واقعی بخل او جبن (یا ذلت او مسکنه) د دوی د خیراتونو استعداد ورک کړی او د خیر لاسونه ئی بیخی بند کړی ؤ ﴿ بُلْیَلاًهُ مَیْتُوکاتِی ﴾ داسی نه ده لکه چه دوی وائی بلکه یدین د ده غځولی او جود ئی ډیر او کرم ئی له حده تیر دی) چیری چه الله تعالیٰ ته وجه الله یدین» (سمع» (بصر» (کلام) او نور نعتونه ذکر کړی شوی دی نه ښائی چه سړی تیروځی داسی توهم وکړی چه (معاذالله) هغه پاک ذات هم د مخلوقاتو په شان جسم او جسمانی اعضاء لری حال دا چه داسی نه دی پس هم داسی چه د الله تعالیٰ ذات او وجود بیمثال او بی نظیر او بی ساری وحده لا شریک دی. د ده جل جلاله حیات علم، او نور گرد (تول) نعتونه او صفتونه هم هیڅ یو نظیر، مثال او کیفیت نه لری او نظیر او مماثل ئی ما سوا له همغه څخه بل شی نشی کیدی جل جلاله، اعظم شانه اعلیٰ برهانه! اولیٰ سلطانه.

اى له وهمه له خياله له گمانه له قياسه ځني پورته

ای له هغه چه مو لوستی، اوریدلی او لیدلی ته ئی پورته دفترونه مو شو بشپر، او تمام شول گرد (تول) عمرونه

په اول د وصف ستا کښی يو لا پاتی، رب ئی پورته

هم داسی د الله تعالیٰ گرد (تول) نعتونه او صفتونه هم و گنئ خلاصه هم داسی چه د الله تعالیٰ ذات بی له «کم او کیف» دی همغسی د الله د وجه، سمع بصر، ید او د نورو نعتونو، او صفاتو معانی هم د ده د اقدس ذات سره لائق او د ده د اعلیٰ شان سره وړ (لائق) دی او زمونږ د «کم او کیف» او تعبیر او بیان له احاطی څخه بالکل وتلی او وراء الوراء دی. ﴿ کَیْنُ کَمُوْالْتَوْیَمُو الْتَوَیْمُ الْبَویِمُ وَکُورُالْتَوْیَمُ الْبَویِمُ وَکُورُالْتَوْیَمُ الْبَویِمُ وَکُورا الله الله و و (۲) جزء د الشوریٰ «۱۱» آیت (۲ رکوع) حضرت شاه عبدالقادر رحمة الله علیه پر دی آیت کومه فائده چه لیکلی ده په هغی کښی له دوو لاسونو څخه د «مهر لورینه» او د «قهر ترتنه» لاس مراد اخیستی دی. یعنی نن ورځ د الله تعالیٰ د «مینی لاس» په (محمدی امت) باندی ـ او د «قهر لاس» ئی پر بنی اسرآئیلو باندی پرانیتلی دی ـ لکه چه په پخوانیو آیتونو کښی اشاره، وشوه.

حکمت او مصلحت خپل یعنی په دی باندی هم دی جه پوهیږی چه (په بالغه حکمت او کامله مصلحت او مطلقه اراده او مشیت خپل) په کوم وخت ، او په چا، او په څه او څومره صرف کړه شی؟ کله د امتحان یا اصلاح په غرض یو وفادار بنده په تنګسه او عسرت باندی مبتلا کوی، کله ده ته د وفاداری په مقابل کښی له اخروی نعمتونو څخه د مخه د دنیوی برکاتو ورونه هم خلاصوی بالمقابل یوه مجرم او متمرد ته پخوا د آخرت له سزا څخه ، د تنګسی د ژوند د تنگوالی او د دنیوی نورو مصیبتونو او آفتونو سزا ورکوی او کله ورته دنیوی ساز او سامان فراخوی او زیات مهلت ورکوی چه یا د الله تعالیٰ له احساناتو څخه متاثر او له خپل فسق او فجور څنی وشرمیږی یا د خپل شقاوت جام تر څنډو (غاړو) ډک کړی او د انتهایی سزا مستحق شی د دی مختلفو احوالو او اغراضو او متنوعو حکمتو په موجودیت کښی د کوم سړی د مقبولیت یا د مردودیت فیصله د پاک الله په اطلاع سره یا په خارجی قرائنو یا د احوالو په بنا سره کولی شی ـ لکه چه د یوه غله لاس پریکړی شی یا د ډاکټر له خوا د کوم رنځور لاس سره کولی شی د دواړو په نسبت مونډ د خارجی احوالو او قرائنو له مخی پوهیدلی شو چه هغه د پریکړی شی د دواړو په نسبت مونډ د خارجی احوالو او قرائنو له مخی پوهیدلی شو چه هغه د سزا ډول (طریقه) ، او دغه د دواء په قسم د شفقت او علاج له امله (وجی) پریکړی شوی دی.

### وَلَيَزِيدَ فَكَ لَيْدًا مِّنْهُمُ مَّا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَّبِّكَ طُغُيَانًا وَّكُفُرًّا

او خامخا زیاتوی هرومرو (خامخا) ډیرو ته له دوی نه هغه (قرآن) چه نازل کړی شوی دی تاته له ربه ستا سرکښی او کفر،

تفسیر: د دوی د سپین سترگی او گستاخی ځواب ورکړی شوی دی. لیکن د قرآن کریم له هسی حکیمانه ځوابونو څخه د دی معاندینو او سفهاؤ تسکین نه حاصلیږی، بلکه د الله تعالیٰ د کلام له آوریدلو څخه دوی په خپل شرارت او انکار لا پسی تینگار (همیشه والی) او زیادت کوی که صحی غذا د یوه رنځور معدی ته ورسیږی، خو د هغی له سببه د ده مرض لا زیات شی نو دا به د هغی غذا خرابی او قصور نه وی بلکه د مریض د مزاج ورانی او خرابی به وی. ﴿ گَیْرًا ﴾ به د هغی غذا خرابی به وی. ﴿ گَیْرًا ﴾ دی مقدم دی.)

#### وَالْقَيْنَالِيَنَامُ الْعَكَ اوَلَا وَالْبَعْضَاءُ إِلَى يَوْمِ الْقِيمَة ﴿

او غورځولی دی مونږ په منځ د دوی کښی عداوت (دښمنی) او بغض (نفرت) تر ورځی د قیامت یوری

تفسير: اکر که اوس د يهودو د مقولي ذکر شوى دى ليکن د ﴿ وَٱلْيَكُولَةُم اللَّهُ عَجْهُ غَالباً دوى

او د دوی نور گرد (تول) ملگری مراد دی یعنی د یهودو او نصاری ؤ د گردو (تولو) اهل کتابو حال ئی بیان وفرمایه لکه چه پخوا له دی نه په هم دی سورت کښی ذکر شوی دی. او په وروستنی آیت کښی گرد (تول) اهل کتاب ته خطاب فرمائی مطلب داسی شو هومره چه د دوی شرارت او انکار ترقی کوی، هغومره د اسلام او مسلمانانو پر خلاف سازشونه او پلمی (منصوبی) جوړوی او د جنګ د اور لګولو لاره تیاروی، لیکن د دوی په خپلو منځونو کښی هم داسی یو نفاق لویدلی دی چه له سره نه ورکیږی، نو له هم دی سببه د اسلامی اخوت په خلاف د دوی جنګی تیاری بری ونه مونده.

# كُلَّمَاً اَوْقَدُو انَارًا لِلْحَرْبِ اَطْفَاهَا اللهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الْرَضِ فَسَادًا وَاللهُ لَا يُعِبُّ الْمُفْسِدِيْنَ ﴿ يُعِبُ الْمُفْسِدِيْنَ ﴿ يُعِبُ الْمُفْسِدِيْنَ ﴿

هر کله چه بلاوه دوی اور دپاره د جنګ (د رسول الله نو) مر کاوه به هغه (اور) الله او سعیه کوی (ځغلی) دوی په ځمکه کښی له پاره د فساد اچولو او الله نه خوښوی فساد کوونکی (نو په سزا ئی رسوی).

تفسیر: له دی نه معلومه شوه تر څو په مسلمانانو کښی یو له بل سره محبت او اخوت مستحکم وی او دوی د رشد او صلاح په لاره سم رهی (روان) وی او له فتنی او فساد محنی اجتناب کوی (لکه چه په «اصحابو کرامو رضوان الله تعالیٰ علیهم اجمعین» کښی دغه خصلتونه وو) تر هغه وخته پوری د کتابیانو ګرد (تول) کوښنونه د دوی په مقابل کښی بیکاره ثابیتیږی

#### وَلَوْاَتَ اَهْلَ الْكِتْبِ الْمَنُوْاوَاتَّقَوْ اللَّقْرُنَا عَنْهُمُ سِيّاتِهِمُ وَلَادُخَلْنُهُمُ جَنّتِ النَّعِيُمِ

او که بیشکه اهل د کتابو ایمان راوړی وی په (محمد صلی الله علیه وسلم) او پرهیز ئی کړی وی (له معاصیو څخه) نو خامخا لری کړی به وی مونږ له دوی ځنی ګناهونه د دوی او خامخا ننویستلی وه به مونږ دوی جنتونو د نعمتونو ته چه نعمتونه په کښی دی)

تفسیر: یعنی سره له دومره شدیدو جرائمو او سختو شرارتونو که اوس هم کتابیان تائب شی او

په نبی کریم صلی الله علیه وسلم او قرآن عظیم ایمان راوړی او تقوی اختیار کړی، نو د توبی ور نه دی بند شوی حق تعالی د خپل کامل فضل او رحمت له امله (وجی) دوی ته له خپلو اخروی او دنیوی نعمتونو څخه سر لوړی فرمایی. د ده رحمت ډیر لوی دی په خجالت او اعتراف سره که مجرمان هم وروړاندی شی نه ئی مایوسوی او نه ئی بی هیلی (نا امیده) کوی.

### وَلَوْاَتَّهُمُّ اَقَامُواالتَّوْرُبَةُ وَالْإِنْجِيلَ وَمَاَانْزِلَ النَيْهِ وَمِّن َّدِيَّهِ مُلَاكُوْامِنُ فَوْقِهِمْ وَمِن تَعَتْتِ اَرْجُلِهِمْ

او که بیشکه دوی درولی وی (احکام د) تورات او انجیل (د احکامو په تعمیل سره یی) او هغه (کتاب) چه نازل کړی شوی دی دوی ته له (جانبه د) رب د دوی (د محمد «صلی الله علیه وسلم» په وسیله) نو خامخا خوړلی به ئی (میوی) له پاسه (د سرونو) خپلو او (غلی) له لاندی د پښو خپلو (د ځمکې نه)

تفسیر: یعنی که د قرآن کریم ئی (چه له تورات او انجیل شخه وروسته د دوی د تنبیه او هدایت له پاره نازل شوی دی) په عمل سره قائم کړی وی محکه چه بی د قرآن کریم له تسلیم شخه د «تورات» او د «انجیل» او د گردو (تولو) آسمانی کتابونو د اقامت مطلب اوس هم دا کیدی شی چه قرآن عظیم او رسول کریم صلی الله علیه وسلم ومنی، چه د پخوانیو کتابونو له پیش بینیو او پخوا ویلو سره سم رالیږلی شوی دی گواکی د «تورات» «انجیل» د اقامت حواله ئی ورکړه. او تنبیه ئی وفرمایله چه که دوی قرآن کریم ونه منی ـ نو د هغه مطلب دا دی چه دوی دی دی دی د

﴿ لَاَكُواْ ﴾ الآية \_ نو خامخا خوړلى به ئى ميوى له پاسه د سرونو خپلو او غلى له لاندى د پښو خپلو د ځمكى څخه يعنى (روزى به ئى پرى پراخه كړى وه او له هره طرفه به ئى فيضان پرى كاوه) او دوى به د ځمكى او د آسمان له ګردو (ټولو) بركاتو ځنى متمتع كيدل او د ذلت او بدحالى او د معيشت د تنګوالى هغه سزا به ترى پورته كيده چه دوى ته د عصيان او تمرد په عوض كښى وركړى شوى ده.

#### مِنْهُمُ أَمَّةُ مُقْتَصِدَةً \*

ځينې له دوی نه يو امت دی مقتصد (منصف او ميانه تلونکي،)

تفسیر: دا هغه معدود افراد دی چه دوی د فطری سعادت او د اعتدال د لاری د اختیارولو له امله (وجی) د حق غږ ته لبیک ویلی دی لکه (عبد الله بن سلام) او د حبشی باچا «نجاشی» او نورو رضی الله عنهم.

#### وَكَثِيُو ٌمِّنُهُمُ سَأَءَ مَا يَعْمَلُونَ ﴿ يَا يَتُهَا الرَّسُولُ بَلِغُ مَا أُنُولَ اِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمُ تَفْعَلُ فَمَا بَكَّفُت رِسَالَتَهُ وَاللهُ يَعْصُكُ مِنَ النَّاسِ إِنَّ اللهَ لَا يَهُدِي الْقَوْمُ الْكِفِي بِيَ ﴿

او ډیر له دوی څخه بد دی هغه کار چه کوی ئی دوی. ای رسوله (زما) ورسوه (ته ټول) هغه شی چه نازل کړی شوی دی تاته له (جانبه د) ربه ستا او که دی ونه رساوه (ټول) نو نه دی رسولی تا هیڅ پیغام د ده او الله ساتی تا له (شره د) خلقو بیشکه الله نه ښیی (سمه لاره) قوم کافرانو ته.

تفسیر: په پخوانیو آیتونو کښی د اهل کتابو د شرارت، کفر او د بدو چارو ذکر او د تورات، انجیل، قرآن او نورو گردو (ټولو) آسمانی کتابونو د احکامو د تعمیل ترغیب ورکړی شوی ؤ وروسته له دی نه په څاڼاهٔ الگڼاهٔ الله مبارک د الله مان او بنکاره اعلان له پاره تیار کړی شوی دی، یعنی هر هغه شی چه الله تعالیٰ تاسی ته درلیږی خصوصاً داسی فیصله کوونکی اعلانات تاسی بی له ویری، خطر او تامل څخه ورسوئ! که په فرض محال د یوه شی په تبلیغ کښی له تاسی څخی قصور وشو نو په حیث د رسول الله د رسالت او پیغام رسولو کوم لوی منصب چه تاسی ته سپارل شوی دی. داسی گانه کیږی چه تاسی د هغه حق هیڅ نه دی ادا یکړی بی له شبهی د نبی کریم صلی الله علیه وسلم په حق کښی د تبلیغ د فریضی په انجامولو کښی زیات له زیاته د قائم پاتی کیدلو له پاره له دی نه زیات بل کوم مؤثر عنوان نشی پیدا کیدی.

زمونږ رسول الله صلى الله عليه وسلم په شلو يا درويشتو كلونو كښى په هغه بى مثله اولوالعزمى او قربانى او پرله پسى زحمت او كوښن ، صبر او استقلال، جداوجهد سره چه د رسالت فرض او د تبليغ وظيفه اداي كړى ده . هغه د دى واضح دليل دى، چه دوى په دنيا كښى له هر شى څخه زيات د خپل منصبى فرض (رسالت او ابلاغ) د اهميت احساس كاوه . د رسول كريم صلى الله عليه وسلم د دى قوى احساس او تبليغى جهاد په ملحوظ د تبليغ په وظيفه كښى د مزيد استحكام

او تثبیت د تاکید په موقع کښي ډیر مؤثر عنوان هم دا کیدي شي.

زموند رسول کریم علیه افضل الصلوٰة والتسلیم ته د ﴿ یَایَهٔاالرَّسُوْلُ ﴾ په خطاب سره یواځی هم دغه هومره فرمایلی شوی دی چه په فرض محال سره که په تبلیغ کښی لږ څه قصور وشو نو وپوهیږه چه ته د خپل منصبی فرضو په ادا کولو کښی کامیاب نه ئی ـ او ظاهر دی چه ستا زیاتره کوښنونه او د قربانیو یوازنی مقصد هم دا ؤ چه تا د الله تعالیٰ په مخ کښی د رسالت د انجامولو په فریضه کښی ډیر اعلیٰ بری حاصل کړی دی، لهٰذا دا په هیڅ قسم سره ممکن نه ده چه ته په هیڅ یو پیغام کښی لږ څه هم کوتاهی وکړی.

عموماً دا په تجربی رسیدلی ده چه انسان د تبلیغ د فریضی په اداء کولو کښی د څو وجوهو له امله (وجی) مقصر پاتی کیږی یا خو له ده سره د خپلی فریضی د اهمیت کافی احساس او مینه نه وی ـ یا د خلقو له عمومی مخالفت څخه د شدید نقصان رسیدلو ـ یا کم له کم د ځینو فوائدو د فوت خوف وی ـ یا د مخاطبینو د عمومی طغیان او تمرد له امله (وجی) (لکه چه په پخوانیو او وروستنیو آیتونو کښی د کتابیانو په نسبت ښوولی شوی دی) د تبلیغ له مثمر او منتج کیدلو ځنی مایوسی وی ـ د (۱) وجه ځواب په ﴿ يَآيَتُهَاالرَّسُولُ ﴾ تر ﴿ فَهَابَلَّفُتَ رِسَالَتَهُ ﴾ پورى ـ او د (۲) په ﴿ وَاللَّهُ يَغْوِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾ او د (٣) په ﴿ إِنَّاللَّهُ لَابَهُمُوى الْقَوْمُوالْكَلِيْنِينَ ﴾ سره وركړى شوى دى يعنى ته خپل فرض اداء كوه! الله تعالىٰ ستا د ځان او عزت او یت ساتونکی دی. الله تعالیٰ به د ګردی (ټولی) ځمکی د مخ دښمنانو ته هم موقع ور نه کړی چه ستا په مقابل کښې د بری لاره ومومي ـ باقي هدايت او ضلالت د الله تعاليٰ په لاس کښي دی، داسې قوم چه فقط کفر او انکار ته ئي خپلې ملاوی تړلي وی که په سمه لاره رانشي نو ته غم مه کوه! او مه مأیوسه کیږه! او خپله دغه مقدسه فریضه مه پریږده! زمونږ نبی کریم صلی الله علیه وسلم د دی ربانی هدایاتو او آسمانی اصولو سره سم ګرد (ټول) امت ته د هر وړوکی او لوی شي تبلیغ وفرمایه ـ او د انساني نوعي خواصو او عوامو ته هره هغه خبره چه هری طبقی ته لائقه، او د هر چا له استعداده سره موافقه وی، بی له تزئیده او تنقیصه او بی له خوفه او خطره وروښوده، او وئی رسوله ـ او د الله تعالیٰ حجت ئی پر بندګانو تمام کړ او له وفاته څخه تقریباً دوه نیمی یا دری میاشتی پخوا د «حجة الوداع» په موقع کښی چه هلته له (٤٠،٠٠٠) تنو څخه زيات د اسلام خادمانو او د تبليغ محبانو اجتماع درلوده (لرله) دوی «على رؤس الاشهاد» اعلان وفرمايه چه اى الله ! ته شاهد اوسه! چه ما (ستا امانت) ورساوه!»

### ڠُڵؽٙٳۿڶٳڰؚؽۻؚڷٮٛؾؙؙۄٛۼڶۺؘٛؿ۫ٞڂڟۨؿؿؙۼؽؙۅٳٳڷؾۜۅ۫ۯڸڎٙۅٳڵؚٳۼؙؚؽڶۅٙڡٵۧ ٲڹٛڒؚڶٳڵؽڴۄ۫ڝؚٞڽڗؾڴ۪ٷ

ووایه ته (ای محمده) چه ای کتابیانو ، نه یئ تاسی پر هیڅ شی(له حقه

دینه) تر هغه پوری چه قائم کړئ تاسی (ودروئ په عمل سره ګرد (ټول) احکام د) «تورات» او «انجیل» او هغه (کتاب) چه نازل کړی شوی دی تاسو ته له (لوری د) ربه ستاسی

تفسیر: یعنی قرآن کریم د گردو (تولو) سماوی کتابونو خاتم او مهیمن دی. په ۲ جز<sub>ه</sub> د المآئده په (۳۸) آیت ۷ رکوع کښی د دی آیت تفسیر تیر شوی دی

# وَلَيَزِيْدَنَّ كَثِيُّ الْمِنْ الْمُؤْمُ مَّا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ تَيِّكَ طُغْيَانًا وَكُفُرًا ۚ فَلَا تَأْسَعَلَى الْقَوْمِ اللَّفِرِيْنَ ۞ تَأْسَعَلَى الْقَوْمِ اللَّفِرِيْنَ ۞

او خامخا زیاتوی هرومرو (خامخا) ډیرو ته له دوی څخه هغه شی چه نازل کړی (لیږلی) شوی دی تاته له جانبه د رب ستا (یعنی قرآن زیاتوی دوی ته) سرکشی او کفر نو مه خپه کیږه (او افسوس مه کوه) پر قوم کافرانو

تفسیر: یعنی د دی غم او افسوس له کبله (وجی) مه خپه کیږئ! خپل فرض په امن او اطمینان سره ادا کوئ!

# إِنَّ الَّذِيْنَ الْمَنُوُا وَالَّذِيْنَ هَاْدُواوَالصَّبِوُنَ وَالنَّصٰرِي النَّصٰرِي مَنْ الْمَن بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْرِجْرِوَعِلَ صَالِحًا فَلاَخُوفٌ عَلَيْمٍ وَلا هُمْ يَعُزَنُونَ ٣٠

بیشکه هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی (تش په ژبو) او هغه کسان چه یهودیان دی او (فرقه د) ترسایانو او نصرانیانو (د دوی حکم هم داسی دی) هر څوک چه ایمان راوړی په الله او په ورځ آخره (چه ورځ د قیامت ده د زړه په صدق سره) او عمل وکړی نیک (عمل) نو نشته (هیڅ قسم) ویره پر دوی باندی او نه به دوی (هیڅکله) خپه کیږی (د اجر په نقصان سره)

تفسیر: یعنی هغه قوم چه مسلمانان بلل کیږی یا یهود یا نصاریٰ یا صابی یا نور دی (دلته

لايحبالله(٢)

تمثیلاً د خو مذاهبو ذکر کړی شوی دی) هیڅ یو سړی د دی نومونو یا نسلونو یا رنګونو یا كارونو يا وطنونو يا د نورو احوالو او خصائصو يه لحاظ حقيقي فلاح او دائمي برى نشي حاصلولی. د بریالیتوب (کامیاب) او مأمون او مصون باتی کیدلو له یاره یواځی یو شی شته چه ایمان او صالح عمل دی. هر هغه قوم چه د یاک خدائ د تقرب یا د بری مدعی وی، هغه دی خپل ځان پر دغه محک معلوم کړي که دوي کره او سره ووتل ـ نو بي خوفه او خطره بريالي (کامیاب) او په مراد رسیدلی دی که نه هر وخت دی خپل ځانونه د الله تعالیٰ تر قهر او غضب لاندی وګڼی. په پخوانیو آیتونو کښی خاص کتابیانو ته تبلیغ ؤ، په دی آیت کښی د ټولو اقوامو او مللو یه نسبت بی له لحاظه او رعایته داسی عجیب او غریب، معقول او منصفانه قانون بیان شوی دی چه وروسته له دی به هیڅ یوه سلیم الفطرت انسان ته د اسلام یه صداقت او جامعیت کښی هیڅ یوه شبهه پاتی نشی، یو سړی تر هغه پوری چه یر الله تعالیٰ (یعنی د رب العالمين جل جلاله پر وجود، وحدانيت ، كماليه صفاتو، د قدرت يه دلائلو، كردو (تولو) احكامو او قوانينو په تولو رسولانو او انبياؤ (عليهم السلام) او د جزاء په ورځ) باندى ايمان رانه وړی او نیکی اختیار نه کړی آیا سلیم عقل دا قبلولی شی چه هغه به دائمی نعیم او د الله تعالیٰ رضا او ابدی سرور او تکریم ومومی؟. د «ایمان بالله» لاندی دا گرد (تول) شیان داخل دی. فرض کړئ ! يو سړی د نبوت د روښانو دلائلو د موجوديت سره سره د رسول صلی الله عليه وسلم توهین کوی (او دئ د نبوت یه دعوی کسی دروغجن ګنی، چه هم دا د هغه توهین دی) نو آیا د یوه حکومت د سفیر توهین او د سفارت د صافو او صریحو اسنادو تکذیب ، د هغه حکومت تکذیب او توهین نه دی؟ هم داسی وپوهیږئ هر هغه څوک چه د یوه رښتین رسول علیه السلام تكذيب كوى او هغه نه منى دغه في الحقيقت د الله تعالىٰ د هغو صافو او صريحو آثارو او دلائلو تکنیب دی چه د ده د نبوت د تصدیق له پاره ئی نازل کړی دی ﴿ وَإِنَّهُمْ لِالْكُنْدُونَكَ ا ٧جزء د الاتعام (٣٣) آيت (٤) ركوع. آيا د الله تعالى وَلِكِنَّ الطُّلِمِينَ بِإِلْيِتِ اللَّهِ يَعْبُحَدُونَ ﴾ د صریحو آیتونو او ښکاره دلائلو له دروغ ګڼلو څخه وروسته د «ایمان بالله) دعوی باتی کیدی شی؟ د هغو تفصیلاتو یه لوری چه قرآن کریم د «ایمان بالله» او عمل صالح یه اجمالی عنوان سره دلته اشاره فرمایلی ده یه نورو مواضعو کښی هغه یه ښه شرح او بسط مذکور دی. زما یه نزد زیات صحیح او قوی قول هم دا دی چه «صابئین» یه عراق کښی یوه فرقه وه چه د هغو مذهبي اصول عموماً د اشراقي حكماؤ او طبيعي فلاسفه ؤ له اصولو څخه ماخوذ ؤ. دي خلقو د روحانیاتو په نسبت زیات غلو او ډیره مبالغه بلکه د هغو عبادت به ئی کاوه . د دوی خیال داسي ؤ چه يواځي د مجردو ارواحو او تش د فلکي مدېراتو او نورو په استعانت او استعداد مونږ تر «رب الاربابه» یعنی لوی معبود یوری رسیدی شو. نو محکه موند ته ښائی چه یه شاقه ریاضتونو او د شهواتو په کسر په روح کښي تجرد او صفائي پيدا کړو، او له روحاني عالم سره خپله علاقه تینگه کرو بیا د دوی یه خوشالی او لاس نیولو تر خدای بوری رسیدی شو د انبیاؤ د اتباع ضرورت نشته د کواکبو د مدېره ارواحو او هم داسې د نورو روحانياتو په خوشالولو کښې به ئې

له خپله ځانه د هغوی هیکلونه (تصویرونه) جوړول ـ او د دوی په ارواحو به ئی لمونځ روژه، قربانی او نور شیان کول. خلاصه دا چه د «حنفاؤ» په مقابل کښی د «صابئینو» جماعت ؤ چه د هغه ډیره لویه حمله پر نبوت او د ده پر لوازمو او خواصو باندی وه، د حضرت حنیف ابراهیم د بعثت په وخت کښی (د نمرود) قوم صابیالعقیده ؤ چه د دوی په تردید او ابطال کښی د الله تعالیٰ خلیل د فداکاری ـ او ایثار اظهار وکړ.

#### لَقَنُ أَخَذُ نَامِيْتَاقَ بَنِي إِسْرَاءِيْل

خامخا په تحقیق اخیستی ده مونږه وعده تینګه له بنی اسرآئیلو (اولادی د یعقوب) څخه

تفسیر: په تیر آیت کښی هغه معیار چه د قبول عندالله له پاره بیان شوی ؤ ـ یعنی ایمان او صالح عمل، دلته دا راښوول کیږی چه یهود پر دی حکم او معیار تر کومه حده پوری راتلی شی؟

#### ۘۅؘٲۯڛۘڵڹٵۧٳڷؽۿؚؠؙۯڛؙڵٳڴڴؠٵڿٲۼۿڂڔڛٷڷؠؚؠٵڵڒۘؾۿۏؽٵڹٛڡٛۺؙۿؖٷٚڔؽڠٵڴۮٛڹؙٷ ۅؘڣڔؽڠٵؾۜڡؙؿؙڰۏؽ۞

او لیدلی وو موند دغو (بنی اسرأئیلو) ته رسولان (چه وریاد کړی دغه عهد او وربیان کړی شرعی احکام) هر کله چه به راغی دوی ته کوم رسول په هغه (شرعی حکم) سره چه نه خوښاوه (هغه شرعی حکم) نفسونو د دوی ځینی رسولان (لکه موسیٰ او عیسیٰ) ئی دروغجن و گڼل او ځینی رسولان (لکه یحییٰ ، زکریا) به ئی وژل

تفسیر: د بنده د وفاداری امتحان په دی کښی دی چه له هری هغی خبری مخخه تیر شی چه د ده د مولیٰ او مالک او لوی محیښتن (خاوند) جل و علا شانه رضا پکښی نه وی. او خپله رایه او مرضی د خپل پاک الله تابع و کرځوی، که نه د داسی شیانو منل چه د بنده د مرضی او غوښتنی سره سم وی خو څه کمال نه دی.

# وَحَسِبُوا اللَّاكُونَ فِينَةً فَعَبُوا وَصَمُّوا ثُمَّ تَابَ اللهُ عَلَيْهِمْ تَثْرَعَمُوا وَصَمُّوا كَثِيرُمِّنْهُمُ

#### وَاللهُ بَصِيْرِمَا يَعْمَلُونَ@

او گومان کړی ؤ دغو (بنی اسرائیلو) د دی چه نه به وی (او نه به رسیږی دوی ته) هیڅ فتنه (خرابی د انبیاؤ په دغه تکذیب او قتل کښی) پس ړانده شول (د حقی لاری له لیدلو څخه) او کاڼه شول (د حق له اوریدلو څخه) بیا رجوع (په رحمت سره) وکړه الله په دوی باندی بیا (دوهم ځلی) ړانده او کاڼه شول(د حق له لیدلو او اوریدلو څخه) ډیر له دوی ځنی (په انکار سره له محمده) او الله ښه لیدونکی (عالم) دی په هغو کارونو (هم) چه کوی (یی) دوی.

تفسیر: یعنی بنی اسرائیلو پوخ عهد او پیمان مات او له الله تعالیٰ سره ئی بدعهدی او غداری وکړه . د ده رسولان ئی دروغجنان کړل، او ځینی ئی ووژل دا خو د دوی د «ایمان بالله او صالح عمل» حال ؤ، د «ایمان بالیوم الاخر» اندازه ئی له دی نه قیاس کړئ! چه د دومره شدیدو مظالمو او یاغیانه جرائمو له ارتکاب سره سره بیخی هوسا (خوشاله) او بیغمه ناست دی، ګواکی دوی په دی فکر کښی هیڅ نه دی چه دوی د دغو خپلو بدو چارو د سزاؤ ګالونکی (برداشت کونکی) دی، یا د دی ظلم او بغاوت خرابی نتیجی به کله د دوی مخی ته راتلونکی وی په هم داسی خیالاتو او چرتونو کښی د الله تعالیٰ له دلائلو او کلام څخه بیخی السلام ئی قتل او ځینی ئی بندیان کړل آخر الله تعالیٰ پر دوی «بخت نصر» مسلط کړ بیا د یوی اوږدی مودی څخه وروسته د «پارس» ځینو باچاهانو دوی د «بخت نصر» مسلط کړ بیا د رسوایی له قیده خلاص کړل او له (بابل) څخه ئی د(بیت المقدس) په لوری بیرته ولیول، په دی وخت کښی دی خلقو توبه وویسته او د خپل حال د اصلاح په لوری متوجه شول او الله تعالیٰ هم د دوی توبه قبوله کړه لیکن له څه موده وروسته بیا دوی په خپلو همغه شرارتونو او بدو چارو د دوی توبه قبوله کړه لیکن له څه موده وروسته بیا دوی په خپلو همغه شرارتونو او بدو چارو لاس پوری کړ او بیخی ډانده او کاڼه شول او د حضرت زکریا او یحییٰ علیهماالسلام په قتل ئی د جائت وکړ او د حضرت عیسیٰ علیه السلام قتل ته هم تیار شول.

﴿ وَاللّٰهُ بُويُرٌ ﴾ الآية - او الله سه ليدونكى عالم دى په هغو څيزونو چه كوى ئى دوى يعنى كه څه هم دوى د الله تعالىٰ له غضب او قهر څخه بى پروا او ړانده شوى دى، ليكن الله تعالىٰ د دوى تول حركات درگرده (تول) گورى لكه چه د هغو حركاتو سزا دوى ته اوس د محمدى امت په لاسونو وركوى، (او اخروى جزا هم دوى ته تياروى).

# كَقَدُكُمْ الَّذِينَ قَالُولَاتَ اللَّهَ هُوالْسِينُ حُابُنُ مُرْيَمٌ وَقَالَ الْمَسِينُ مُ لِبَنِي إِسْرَاءِيل

# اعُبُدُ واالله رَبِّنُ وَرَكَّكُمُ إِنَّهُ مَنْ تَيْثُرِكُ بِاللهِ فَقَدَ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الْعَبُدُ وَاللهُ عَلَيْهِ الْعَبُدُ وَمَا وَلَهُ النَّارُ وَمَا لِلظّٰلِمِيْنَ مِنْ اَنْصَارِ ﴿

خامخا په تحقیق کافران شوی دی هغه کسان چه وائی دوی (له ډیره جهله) چه بیشکه الله هم دغه مسیح زوی د مریمی دی او ویل به مسیح چه ای بنی اسرآئیلو، (اولادی د یعقوبه!) عبادت کوئ تاسی د (یواځی هغه) الله چه رب زما او رب ستاسی دی، بیشکه شان دا دی هر چا چه شریک ونیو له الله سره (په عبادت کسی بل شی) نو په تحقیق حرام کړی دی الله په دغه (مشرک) باندی جنت او ځای د ده اور (د دوزخ دی) او نشته ظالمانو ته هیڅ مدد کوونکی (چه عذاب تری دفعه کړی)

تفسیر: له دی ځایه د نصرانیانو د «ایمان بالله» کیفیت ښودل کیږی چه تر کومه ځایه پوری د حقانیت پر معیار منطبق کیږی د دوی د ایمان بالله حال دا دی چه د عقل په خلاف او له سلیم فطرت څخه چپ (مخالف) او د حضرت مسیح علیه السلام له تصریحاتو ځنی مخالف د مسیح علیه السلام د بیږی مریمی له زوی ځنی په خپله خدای جوړوی، «یو دری او دری یو» ګڼل کړی وږی خبری دی په حقیقت کښی ګرد (ټول) زور او قوت یواځی د حضرت مسیح علیه السلام د الله تعالیٰ په الوهیت په اثبات کښی لګوی حال دا چه په خپله حضرت مسیح علیه السلام د الله تعالیٰ په ربوبیت او لکه نور انسانان په خپل مربوبیت بندګی باندی ظاهر باهر اقرار او اعتراف کوی، او د هغه شرک خرابی او ورانی ئی په ډیر زور او شور سره بیان کړی دی، چه په هغه کښی د ده امت مبتلا کیدونکی ؤ بیا هم دا ړانده عبرت نه آخلی.

#### لَقَنُ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوْ آلِتَ اللهَ ثَالِكُ ثَلْثَةٍ مُ

خامخا په تحقیق کافران شوی دی هغه کسان چه وائی دوی چه بیشکه الله دریم له دریو (معبودانو) څخه دی،

تفسیر: یعنی حضرت مسیح علیه السلام او روح القدس علیه السلام او الله جل جلاله یا مسیح علیه السلام او مریم رضی الله تعالیٰ عنها او الله جل جلاله دری واړه خدایان دی (العیاذ بالله) په دوی کښی یوه برخه د الله شوه ـ بیا هغه دری واړه یو او هغه یو دری دی.

د عامو عیسویانو عقیده هم دا ده او دغه د عقل او بداهت نه خلاف عقیده په عجیبو تاو کرو او پیچلو عباراتو سره ادا کوی او کله چه په دغه مفهوم څوک نه پوهیږی، نو هغه یو ماورا العقل حقیقت بولی. رستیاده. «لن یصلح العطار ما افسده اللهر»

د بدبختو شری جوړه وی له وړيو تکو تورو

نه سپینیږی د زمزمو او کوثرو په اوبو هم

# وَمَامِنَ اللهِ الْآلِاللهُ قَاحِدٌ وَانَ لَكُونِيْتَهُوْ اعَلَيْقُوْلُوْنَ لَيَمَسَّنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوْلِمِنْهُمُ عَذَابُ الِيُهُ ﴿ اَلْكِيْتُوا فَلَا يَتُوْبُونَ اِلَى اللهِ وَيَنْتَغُفِرُوْنَهُ وَاللهُ غَفُورٌ رَّحِيُهُ ﴿

حال دا چه نشته (بل) هیڅ لائق د عبادت مگر (خو شته) معبود یو (چه الله دی)، او که وانه اوښتل دوی (له شرکه توحید ته او) له هغی خبری چه وائی نو خامخا وبه رسیږی هرومرو (خامخا) هغو کسانو ته چه کافران (پاتی) شوی دی له دوی ځنی عذاب دردناک آیا نو توبه نه کوی دوی الله ته (د درو خدایانو له دی ویلو) او (نه) غواړی بښنه له ده څخه (له دی بدی وینا یعنی توبه دی وباسی او معافی دی وغواړی) او الله ښه مغفرت کوونکی (د خطیاتو) ډیر مهربان دی (د اجر او ثواب په انعام سره).

تفسیر: دا د هغه «غفور رحیم» شان دی چه داسی یاغی او گستاخ مجرم هم کله چه په زړه کښی وشرمیږی، او د حقیقی اصلاح په عزم او ارادی حاضر شی نو په یوه شیبه (ساعت) کښی د ده د کرد (تول) عمر جرائم ورمعافوی.

مَاالْمَسِيْحُابُنُ مُرْيَّمَ الْآرَسُولُ قَنْ خَلَتُ مِنْ قَبْلِهِ الرَّسُلُ وَأَمَّهُ صِدِّيْقَةُ كَانَايَاكُلِن الطَّعَامِّ أَنْظُرُكِيفَ ثُبَيِّنُ لَهُمُ الْايْتِ ثُمَّانُظُرُ الْيْ يُؤْفَكُونَ ﴿ نه دی مسیح زوی د مریمی مگر یو رسول دی (او خدای نه دی اگر که پلار نه لری او مړی ژوندی کوی) په تحقیق تیر شوی دی پخوا له ده څخه (نور ډیر) رسولان او مور د ده صدیقه (ډیره رښتینی) وه وو دوی دواړه (مور او زوی) چه خوړه به ئی طعام (په شان د نورو مخلوقاتو نو څرنگه به خدای شی؟) وګوره څرنګه بیانوو مونږ دوی ته دلائل (د توحید) بیا وګوره (دوی ته) چه څرنګه چپ کاوه شی دوی (له حقه)

تفسیر: یعنی له هغه مقدس او معصوم جماعت څخه دغه مسیح علیه السلام هم یو فرد دی نو دی خدای کرځول ستاسی سفاهت دی. د جمهور امت تحقیق هم دا دی چه په ښځو کښی نبوت نه دی راغلی ـ او دا لوی او لوړ منصب نارینه ؤ لره مخصوص دی.

﴿ وَمَآ اَرْسَلْنَامِنَ تَمْلِكَ اِلْاَمِيَا لِأَثْوَمُ ٓ اِلْمُومِّقُ اللَّهُ مِنْ الْمُلْمِي ﴾ ﴿ ١٣ جزء د يوسف د

سورت ۱۰۹ آیت ۱۲رکوع) بتول حضرت بی بی مریم رضی الله تعالیٰ عنها هم یوه ولیه بی بی وه، نبی نه وه. له غور کولو څخه وروسته معلومیدی شی، هر هغه څوک چه خوړلو او څښلو ته اړ (مجبور) وی، نو دی د دنیا هر شی ته محتاج وی، ځمکه، هوا، اوبه، لمر حیوانات حتی له بولو او غائطو او نورو ضروریاتو څخه هم نشی مستغنی کیدلی، د یوی نمړی. خوړو ته وګورئ کله چه ګیډی ته ورسیږی تر هضمیدلو پوری خیال وکړئ چه بالواسطه او بلاواسطه څه څه شیانو ته ضرورت پیښیږی؟ بیا له خوړلو څخه هغه اثرات او نتائج چه پیدا کیږی ، د هغو سلسله تر کمو ځایو پوری رسیږی؟ دا د احتیاج او افتقار اوږده سلسله تر نظر لاثدی ونیسئ نو مونږ د مسیح علیه السلام او مریمی رضی الله تعالیٰ عنها د استدلال په شکل داسی بیانولی شو. چه مسیح علیه السلام او مریمی رضی الله تعالیٰ عنها د خوړلو او څښلو له ضروریاتو څخه مستغنی نه وو چه په مشاهده او تواتر سره ثابت دی او هر هغه چه له خوړلو او څښلو مستغنی نه وو نو دی د دنیا له هیڅ یو شی څخه نشی مستغنی کیدی. نو بیا هم تاسی ووایئ هغه ذات چه د نورو انسانانو په شان د خپل ژوندون او بقاء له پاره له عالم اسباب څخه مستغنی نه وی، نو دی څرنګه خدای کیدی شی؟ دا داسی قوی او واضح دلیل دی چه عالم او جاهل یو شان پری پوهیدی شی. یعنی خوړل او څښل له الوهیت سره منانی دی اګر که نه خوړل هو جاهل یو شان پری پوهیدی شی. یعنی خوړل او څښل له الوهیت سره منانی دی اګر که نه خوړل هم د الوهیت دلیل نه دی که نه ګردی (تولی) پرښتی به خدای وګرځی (معاذ الله).

# قُلْ اَتَعَبُنُ وُنَ مِنْ دُونِ اللهِ مَا لَا يَبْلِكُ لَكُمُ ضَرًّا وَلَا نَفْعًا اللهِ مَا لَا يَبْلِكُ لَكُمُ ضَرًّا وَ لَا نَفْعًا اللهُ هُوَ السَّيِمِيُ الْعَلِيْمُ (

ووایه (ای محمده! دوی ته چه) آیا عبادت کوئ تاسی بی له الله څخه د هغه

لايحبالله(٢) المآئدة(٥)

شی چه مالک نه دی دپاره ستاسی د (دفع کولو د) ضرر او نه د (رسولو د) نفع او الله هم دی دی ښه اوریدونکی (د کردو (ټولو) اقوالو) ښه عالم (په پتو احوالو)

تفسیر: یعنی کله چه مسیح علیه السلام ته ئی خدای ووایه نو لارم دی چه معبود هم ورته ووائی مگر معبود گرځیدل یوازی د هغه له ذات سره مختص دی چه د هر قسم نفع او ضرر مالک او پوره اختیار لرونکی وی، ځکه چه عبادت د انتهائی تذلل نوم، او انتهائی تذلل د هغه ذات په مقابل کښی اختیار کولی شی چه د انتهائی عزت او غلبی لرونکی وی په هر آن کښی د گردو (ټولو) خبرو آوریدونکی او د ټولو پر احوالو پوهیدونکی وی، په دی سره د تثلیث د شرکیی عقیدی او د گردو (ټولو) مشرکینو د نورو باطله عقائدو تردید هم وشو.

# قُلْ يَاهُلَ الْكِتْ لَاتَّغُلُوْ اِنْ دِيْنِكُمْ غَيْرَ الْحَقِّ وَلَاتَتَّبِعُوَ اَهُوَ آءَقُومِ قَدُ ضَكُوْ امِنُ قَبُلُ وَ اَضَلُوْا كَثِيرًا وَضَلُوْا عَنْ سَوَاءِ السِّبِيْلِ ﴿

ووایه (ای محمده!) چه ای اهل د کتابو مه کوئ تجاوز (له حده او مه کوئ مالغه) په (خبره) د دین خپل کښی په ناحقه سره او مه کوئ متابعت د چتی (بیکاره) خواهشونو د (هغه) قوم چه (له ډیره جهله) په تحقیق ګمراه شوی دی په خوا (له دی نه) او ګمراهان کړی دی دوی ډیر(خلق) او ګمراه شوی دی دوی له سمی صافی لاری.

تفسیو: د عقیدی تجاوز او مبالغه دا ده چه یو بشری مولود خدای و گرځوی. او په عمل کښی مبالغه دا ده چه هغه ته «رهبانیة» وائی ﴿ وَرَهْبَاتِیّةٌ اِبْبَدَ حُوهَامَاتَیّنْهَامَلِیْهُو ﴾ (۲۷ جزء د الحدید ۲۷ آیت ٤ رکوع) د یهودانو له هغو قبائحو څخه چه بیان کړل شول ظاهریږی چه په دنیاپرستی کښی د ډوبیدلو له سببه د دوی په نزد کښی د دین او دیندارانو هیڅ څه عظمت او وقعت نه ؤـ تر دی چه د انبیاؤ علیهم السلام اهانت او قتل او نور د دوی خاص شعائر وو پر خلاف د دوی نصرانیانو د انبیاؤ علیهم السلام په تعظیم کښی دومره غلو وکړه ، چه له دوی ځنی ځینو ته ئی د الله زوی هم وویل ـ او دنیا ئی پریښوده او «رهبانیت» ئی اختیار کړ ﴿ وَلَا حَنِی اَنْجَیل اَنْهَ اَوْمُولُو ﴾ الآیة ـ او مه کوئ تاسی متابعت د چتی (بیکاره) خواهشونو د قوم) یعنی په اصلی «انجیل» او نورو حقو آسمانی کتابونو کښی د دی شرکی عقیدی هیچیری څه اثر او پته

لايحبالله(٢) المآئدة(٥)

نه وه لګیدلی، وروسته بیا د «یونانی بت پرستانو په تقلید هغه د (پولوس) له خوا ایجاد شوه ـ چه پر همغی غلطی لاری نور ګرد (ټول) سره رهی (روان) او تینګ پاتی شول» له داسی ړانده تقلید څخه د نجات هیله (امید) او توقع لرل، هیڅ یو عاقل لره نه ده په کار.

### لْعِنَ الَّذِيْنَ كَفَرُ وَامِنَ بَنِيَ إِسُرَآءِ يُلَ عَلَى لِسَانِ دَا وُدَ وَعِيْسَى ابْنِ مَرْيَحَ ذلك بِمَاعَصَوا وَكَا نُوْايَعْتَكُ وْنَ ﴿

لعنت کړی شوی دی په هغو کسانو چه کافران شوی دی له بنی اسرائیلو څخه په ژبه د داؤد سره او (په ژبه د) عیسیٰ زوی د مریمی، دا(لعنت پر دوی) په سبب د دی ؤ چه نافرمانی ئی کوله (له احکامو د الله) او وو دوی چه تیریدل به (له حدودو د الله)

تفسیر: هسی خو به کردو (تولو) آسمانی کتابونو کنی بر کافرانو لعنت ویل شوی دی لیکن د بنی اسرآئیلو پر کافرانو څنګه چه دوی په عصیان او تمرد کښې په داسې شان له حده تیر شول ـ چه نه مجرم به هیڅ ډول (طریقه) سره د جرائمو له ارتکابه بیرته کرځیده او نه غیر مجرم د مجرم مخه نیوله بلکه ګرد (ټول) سره د شودو او شکرو په شان شوی وو او بی تکلفه یو له بل سره یه قول او عمل، یه خوراک او څښاک یه ناسته او ولاړه او نورو کښي دوستان او ملکری شوی وو او د منکراتو او فواحشو پر مرتکبینو باندی د هیخ یو قسم انقباض، تکدر، او خفگان اظهار هم نه کیده ـ نو دلته الله تعالیٰ د حضرت داؤد او مسیح علیهما السلام په ژبه پر دوی لعنت ووایه همغسی چه یه گناهونو کښی د دوی جسارت له حده او اندازی تیری او تجاوز كړى ؤ نو دا لعنت هم د داسي جليل القدرو انبياؤ په توسط ير دوى وويل شو. چه په فوق العاده ډول (طریقه) سره تباه کوونکی ثابت شو. غالباً د هم دی لغنت په نتیجه کښی له دوی څنی ډیر افراد ظاهراً او باطناً د بیزوگانو او بدو محناورو به شکل مسخ او بدل کرل شول. د باطنی مسخى دائره خو دومره وسيعه شوه چه له دوى ځنى ډيرو كسانو نن هم له هغو مسلمانانو څنى مخ آړولي دی چه د الله تعالی کرد (ټول) سماوی کتابونه مني، او د ټولو رسولانو او انبياؤ علیهم السلام تصدیق کوی، او د مکی معظمی له هغو مشرکانو سره ئی خپله یارانه او خپلوی ترلى ده چه خالص بت يرستان، او له نبوت او نورو اللي احكامو څخه بيخي نايوه او جاهلان دى. كه كتابيانو ير الله جل جلاله ، ير نبي صلى الله عليه وسلم او ير اللهي وحي باندي واقعى اعتقاد درلود (لرلو)، نو دابه چیری ممکنه وه چه د داسی یو قوم په ضد او مخالفت کښی چه گرد (تول) آسمانی او حقانی شیان یه یو مکمل ډول (طریقه) سره منی، له بت پرستانو سره ـ اتحاد، ارتباط (گدون او ترون) وکړی ـ دا بیحسی او بدذوقی ـ او له الله پرستانو څخه تښتيدل - او له بت پرستانو سره دوستی کول، د هغه لعنت او ترتنی اثر دی چه دوی ئی د الله تعالیٰ له لوی رحمت نه ډیر لری غورځولی دی، په پخوانیو آیاتونو کښی ئی د دوی د تیرو کفریاتو او جرائمو بیان وکړ، او د «غلو فی الدین» او د گمراهانو له ړندو تقلیدونو ئی ممانعت فرمایلی ؤ تر غو که اوس هم دوی له خپلو دی ملعونو حرکاتو څخه لاس واخلی، او توبه وباسی ـ او د حق او صداقت پر لاره د سم تللو کوښی وکړی نو دوی ته به ډیر ښه وی، په دی رکوع کښی ئی د دوی له موجوده حالت څخه تنبیه ورکړه او دا ئی راوښوده، چه د هغه آثار چه د داؤد او مسیح علیهما السلام په ژبه پر دوی کړی شوی ؤ تر نن پوری موجود دی ـ له اهل الله او عارفینو څخه نفرت او عداوت او له جاهلو مشرکانو سره محبت او اخوت دا د دی خبری ښکاره دلیل دی چه د هغوی زړونه د الله تعالیٰ د لعنت له اثره بالکل ممسوخ شوی دی. که اوس هم دوی د خپلو حالاتو په اصلاح او سنبالولو پسی ونه گرځی او د حق په لوری رجوع ونه کړی نو د داسی یو سخت لعنت مورد به وگرځی چه هغه به الله تعالیٰ د سیدالانبیا یخاتم الرسل صلی الله علیه وسلم په ژبه دوی ته ورولیږی.

#### كَانُوْالَا يَتَنَاهُونَ عَنْ مُنْكِرِ فَعَلُوْهُ

وو دوی چه يو بل به ئی سره نه منع کول له هغه بد عمله چه کاوه به دوی هغه ،

تفسیر: د «لا یتناهون» دوه معنی کیدی شی (۱) نه ستانه (واپس) کیدل «کمافی روح المعانی» (۲) یو بل به ئی ستناوه (واپس کوو) (کماهوالمشهور) کله چه بدی په یوه قوم کښی منتشره او خوره شی او په هغوی کښی کوم یو منع کوونکی او ستنوونکی هم نه وی نو د عمومی عذاب اندیښنه شته.

# لَبِئْسَ مَا كَانُوْ اَيَفْعَنُوْنَ ﴿ تَرْى كَثِيْرًا مِّنْهُ مُ يَتَوَكُّونَ الَّذِيْنَ كُفَّرُوْ أ

(قسم دی) خامخا بد ؤ هغه کار چه وو دوی چه کاوه به ئی ، ته به وینی ډیر له دوی چه دوستی به کوی له هغو کسانو سره چه کافران شوی دی.

تفسیر: له کافرانو مخنی مراد مشرکین دی او د دی آیتونو مصداق د مدینی منوری یهودان وو چه دوی د مکی معظمی له مشرکانو سره جوړه کړی او له مسلمانانو سره ئی جنګ کړی وه .

لايحبالله(٢)

# لِبَشَ مَا قَدَّمَتُ لَهُمُ أَنْفُنُهُمْ أَنْ سَخِطَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَفِي الْعَذَابِ هُمُ خَلِدُ وْنَ ٠

(بیا قسم دی چه) خامخا بد ؤ هغه شی چه پخوا لیږلې ؤ دوی ته ځانو د دوی (چه هغه شی موجب ؤ) د دی چه په غضب شو الله پر دوی او په عذاب کښی دوی به تل وی

تفسير: يعنى د اعمالو هغه ذخيره چه پخوا له مرګه ئى آخرت ته ليږى داسى ده چه دوى د اللى غضب او د ابدى عذاب مستحق ګرځوى.

#### وَلَوْكَانُوْ ايُؤُمِنُونَ بِاللهِ وَالنَّبِيِّ وَمَّا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مَا انَّحَذُ وُهُمُ أَوْلِيّاءً

او که وی دوی چه ایمان ئی راوړی وی (د زړه نه) پر الله او نبی (محمد یا موسیٰ) او په هغه کتاب چه نازل شوی دی ده ته نو نه به وو نیولی دوی دا مشرکان دوستان

تفسیر: له «النبی» محخه محینی مفسرین حضرت موسی علیه السلام او محینی محمد رسول الله صلی الله علیه وآله وصحبه وسلم مرادوی. مطلب ئی داسی شو که یهودانو په رستیا سره د حضرت موسی علیه السلام په صداقت او تعلیماتو یقین درلودی (لرلی) له مشرکانو سره به ئی دوستی نه کوله. یا که دوی پر نبی علیه السلام په اخلاص سره ایمان راوړی وی نو داسی حرکت به له دوی محنی نه صادریده چه د اسلام له دښمنانو سره ناسته ولاړه او جوړه وکړی. په دی دوهم تقدیر سره به دا آیت د یهودو د منافقانو په حق کښی وی.

#### وَلَكِنَّ كَتِيْرًا مِّنْهُمُ فَسِقُوْنَ ®

او لیکن ډیر (کسان) له دوی ځنی فاسقان دی (د ایمان له دائری څخه وتونکی).

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ او د خپل منلی رسول سره د ډیری نافرمانی کولو له امله (وجی) دوی ته داسی یو حالت پیدا شو چه اوس د موحدینو په مقابل کښی مشرکینو ته ترجیح ورکوی. د افسوس ځای دی چه نن هم زیاتره یه نامه سره مسلمانان هم داسی دی چه د مسلمانانو او د

کفارو د مقابلی په وخت کښی له کفارو سره دوستی کوی، او د کفارو حمایت او وکالت کوی. اللهم احفظنا من شرور انفسنا ومن سیئات اعمالنا.

# كَتَجِكَنَّ أَشَكَ النَّاسِ عَكَ اوَقَالِكَذِينَ الْمَنُوا الْيَهُوْدَ وَالَّذِيْنَ أَشْرَكُوْ أَوَلَتَجِكَنَّ أَقْرَبَهُمُ مِّوَدَّةً لِلَّذِيْنَ الْمَنُوا الَّذِيْنَ قَالُوْ آلِاتَا نَصْلِى فَالِحَدِيِّاتَ وَالْمَاكَ وَأَلَا اللَّذِيْنَ قَالُوْ آلِاتًا نَصْلُورُ وَنَ ﴿ وَالْفِيلِينَ وَرُهُمَانًا وَآقَهُمُ لَا يَسُتُكُمُرُونَ ﴿

خامخا مومی به ته ډیر سخت له ټولو خلقو، له جهټه د عداوت (دښمنی) له هغه کسانو سره چه مؤمنان دی یهودیان او (بل) هغه کسان چه مشرکان دی. او خامخا مومی به ته ډیر نژدی له ګردو (ټولو) خلقو څخه له جهټه د دوستی، له هغو کسانو سره چه مؤمنان دی هغه کسان چه وائی بیشکه مونږ نصاری یو، دا (دوستی) په سبب د دی ده چه بیشکه ځینی له دوی رښتین عالمان او زاهدان پوهان دی او بیشکه چه دوی نه کوی تکبر او لویی (له منلو د حقه).

وَإِذَا سَمِعُوا مَا أُنْزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَى اعْبُنَهُمُ وَ الْمَالْتَسُولِ تَرَى اعْبُنَهُمُ وَ تَفِيضُ مِنَ اللَّهُ مُعْ مِمّاعً وَفُوا مِنَ الْحُقِّ يَعُولُونَ رَبَّنَا آمَنًا فَاكُنَّنَا مَعَ الشَّهِدِينَ ﴿ وَمَا اللَّهُ مِنَ اللَّهُ وَمَا جَاءَنَا مِنَ الْحُقِّ وَالْمُعْ الْفَوْمِ الصَّلِحِينَ ﴿ الْحُقِلَ مَعُ الْقَوْمِ الصَّلِحِينَ ﴿ فَاكْتُ اللَّهُ مِمَا قَالُوا جَنْتِ تَعَرِي مِنْ تَعْمَا الْوَلْمُ وَلِيدِينَ فَاكُوا جَنْتِ تَعْرِي مِنْ تَعْمَا الْوَلْمُ وَلِيدِينَ فَا قَالَ اللهُ مِمَا قَالُوا جَنْتِ تَعْرِي هُواللهِ مِنْ عَلَيْ الْمُولِدِينَ فَا وَكُنَّ الْمُولِدِينَ فَي الْمُؤْمِنِ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مُنْ اللهُ وَاللّذِينَ اللهُ اللهُ وَاللّذِينَ اللهُ اللهُ وَاللّذِينَ اللهُ ا

او کله چه واوری دوی هغه (کلام د الله قرآن) چه نازل (رالیپلی) شوی دی طرف د رسول ته (نو) وینی به ته سترګی د دوی چه بهیپری (تویوی) له اوښکو له جهټه د دی چه وپیژانده دوی له حقو (خبرو د الله) وائی دوی ای ربه زمونږه ایمان راوړی دی مونږ (په قرآن او رسول د تا) نو ولیکه مونږه له شاهدانو (منونکو) او څه باعث دی پر مونږ چه نه به راوړو ایمان په الله او په هغه چه راغلی دی مونږ ته له حق څخه (چه رسول او قرآن دی) حال دا چه طمع (هیله (امید) لرو د دی چه داخل به کړی مونږ رب زمونږ سره له قوم صالحانو (چه محمدی امت دی په جنت کښی) پس بدل ورکړ دوی ته الله په سبب د هغه چه ویلی دوی جنتونه چه بهیپری له لاندی (د ونو او ماڼیو) د دوی ویالی چه تل به وی دوی په هغو کښی او دا (جنت) جزاء د محسنانو دی ویالی چه تل به وی دوی په هغو کښی او دا (جنت) جزاء د محسنانو (نیکی کوونکو) ده او هغه کسان چه کافران (منکران) شوی دی او نسبت د دروغ ئی کړی آیتونو زمونږ ته هم دغه کسان صاحبان د جحیم (ملګری د دوزخ) دی.

تفسیر: په دی آیتونو کښی دا ښوولی شوی دی چه د یهودانو دوستی له مشرکینو سره محض د اسلام او مسلمانانو د بغض او عداوت له سببه ده . د هغو قومونو له جملی څخه چه نبی کریم صلی الله علیه وسلم ورسره زیاته سابقه درلوده (لرله) یهودانو او مشرکینو دواړو قومونو په ترتیب سره

له اسلام او مسلمانانو سره سخت بغض او عداوت درلود (لرلو). د مکی معظمی د مشرکانو ضرر رسول الله صلى الله عليه وسلم ته خو «اظهر من الشمس» دى، ليكن ملعونو يهودانو هم له ډيرو سپکو او ناوړو (غلطو) حرکاتو څخه لاس نه آخیسته په داسی حال کښی چه رسول الله صلی الله عليه وسلم مطمئن او ډاډه ناست و لويه تيږه (ګټه) ئي يرې ورورغړوله چه په شهادت ئي ورسوي، په طعام کښي به ئي زهر وراچول، سحر او کوډي به ئي يري کولي، لنډه ئي دا چه يو غضب به ئى وروسته له بل غضب او يو لعنت به ئى يس له بل لعنته ځانته كاته. بالمقابل سره له دى چه نصاریٰ هم په کفر کښی مبتلا وو او له اسلام سره ئی حسد او رخه (کینه) درلوده (لرله) او داسی سترکی ئی نه درلودی (لرلی) چه یه هغو سره د مسلمانانو عروج وکتلی شی، بیا هم یه دوی کښی د حق منلو استعداد له دی دواړو فرقو ځنی زیات ؤ، د دوی زړونه د اسلام او د مسلمانانو محبت او مینی ته نسبتاً ژر مائل کیدل او سبب ئی دا ؤ چه تر هغه وخته پوری د علم زیاته ترقی او برمختک د دوی په منځ کښی نظر نورو اقوامو ته ډیر ؤ او د دوی له طریقی سره سم تارکالدنیا او د زاهدانه ژوندانه غوره کوونکی کسان یکښی زیات وو، رقت القلب، د زړه نرمی او تواضع د دوی خاص صفت ؤ. یه هر هغه قوم کښی چه دا صفات او خصال زیات وی ښايي چه د هغو لارمي نتيجي هم داسي وي چه په دوي کښي د قبول الحق او تسليم او امانتداري ماده زیاته وی چه د حق له قبوله عموماً دری شیان ممانعت کوی جهل، حبالدنیا یا حسد او تكبر او نور د قسيسانو وجود د جهل مانع و. او د رهبانانو وجود د حبالدنيا، كبر، نخوت او د نورو د تکثر او زیادت سره مخالف او د رقت القلب، تواضع او لورینی له صفتونو سره نسبتاً موافق و،

لکه چه د روم (قیصر) او د مصر باچا (مقوقس) او د حبشی تولواک (باچا) نجاشی هغه سلوک چه د نبی کریم صلی الله علیه وسلم د رسالت له دعوت سره کړی دی د دی خبری شاهد دی چه په هغه وخت کښی د حق منلو او د مسلمانانو د دوستی صلاحیت او استعداد په دوی کښی د نورو اقوامو په نسبت زیات و.

کله چه د اصحابو یوه ډله د مشرکانو د ظلم او تیری له لاسه پکو (تنگه) شوه نو د (حبشی) په لوری ئی هجرت و کړ او مشرکان تر هغه ځایه پوری هم د مسلمانانو په تعقیب کښی وو او (نجاشی) ته ئی د دوی په خلاف ویناوی و کړی نو (نجاشی) یوه ورځ دغه مسلمانان خپل حضور ته وروغوښتل او څه پوښتنی ئی له دوی څخه و کړی او د مسیح علیه السلام په نسبت ئی هم د دوی عقیدی ځان ته ښکاره کړی، حضرت جعفر رضی الله تعالیٰ عنه د «مریم» د سورت خو آیتونه ورته ولوستل، او خپلی عقیدی بی په صاف ډول (طریقه) وربیان کړی په (نجاشی) ئی ډیر زیات تاثیر و کړ او اقرار ئی و کړ «څه شیان چه د حضرت مسیح علیه السلام په نسبت بیان فرمایلی شوی دی، بیخی رښتیا او بالکل صحیح دی» (نجاشی) د پخوانیو کتابونو له بشارتونو سره سم محمد صلی الله علیه وسلم آخرالزمان نبی ومانه دا قصه اوږده ده لنډه ئی دا چه له هجرت څخه څو کاله وروسته د حبشی باچا یوه جرگه (چه یر اویا تنو جدیدالاسلامو عیسائیانو

مشتمله وه) د محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم اقدس خدمت ته وليوله كله چه دا جرگه مدينى منورى ته ورسيده او د قرآن كريم له اوريدلو څخه خوندوره شوه نو د الهى كلام له اوريدلو څخه دوى ته زيات رقت پيدا شو او په ژړا شول او په داسى حالت كښى چه د دوى له سترگو اوښكى بهيدى پر ژبو ئى د «ربنا آمنا» كلمات جارى وو.

په دی آیتونو کښی د همغی جرګی حال بیان شوی دی خو هیڅ خبر نه دی ورکړی شوی چه تل به د عیسائیانو او یهودانو او مشرکانو او د نورو تعلقات له اسلام او مسلمینو سره تر قیامته پوری هم داسی پاتی کیږی، نن ورځ په هغو کسانو کښی چه عیسائیان بلل کیږی قسیسان او رهبانان او متواضعان او نرم مزاجه کسان له سره نشته او بیخی داسی سړی نه دی پاتی چه د الله تعالیٰ د کلام له آوریدلو څخه دوی ته رقت پیدا، او له سترګو ځنی ئی اوښکی وبهیږی کله چه د هغه ه و اَقْرَبَهُمُ مُوَرِدًا هُ علت له سره نشته چه په ه و دالکه پاتی مِنهُ مُوَرِدًا هُ کښی بیان فرمایل شوی دی نو معلول یعنی «قرب المودة» به ولی موجود وی؟

په هر حال هغه اوصاف چه د نبوی عصر د عیسائیانو، یهودانو او مشرکانو په باره کښی بیان شوی دی، هغه هر کله او هر چیری او په هره اندازه سره چه موجود شی د هغو په نسبت دی له اسلام او مسلمینو سره د دوی عداوت او محبت هم قیاس کړی شی!.

# يَايَّهُا الَّذِيْنَ الْمَنُوَالِا تُحَرِّمُوا طَيِّباتِ مَّا اَحَلَّ اللهُ لَكُمُّ وَلَاتَعْتَكُوْ اللهَ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِيْنَ ۞وَكُلُوْ الْمِثَا رَزَقَكُمُ اللهُ حَلَا طِيِّبًا ۖ وَاتَّقُوا اللهَ الَّذِي أَنْتُوْرِهِ مُؤْمِنُونَ۞

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو!) مه حراموئ تاسی پاک لذیذ له هغو شیانو نه چه حلال کړی دی الله له پاره ستاسی او مه کوئ تیری تاسی (له حدودو د الله) بیشکه چه الله نه خوښوی تیریدونکی له حدودو. او خورئ تاسی له هغه څیزه چه رزق (روزی) درکړی ده تاسی ته الله (چه) حلاله پاکیزه (ده) او وویریږی له الله څخه هغه (الله) چی تاسی پری ایمان لرونکی یئ!

تفسیر: د دی سورت په شروع کښی د «عهدونو د ایفاء» له تاکید نه وروسته د حلالو او حرامو بیان شروع شوی ؤ، په همغه ضمن کښی د خاصو مناسباتو له امله (وجی) (چه مونږ د هغو ذکر ځای په ځای کړی دی) د نورو ګټورو مضامینو سلسله شروع شوی ده، «الشئ بالشئ یذکر ـ خبره له خبری ځنی پیدا کیږی» اوس نور ټول استطرادی مضامین ئی تمام کړل، د دی سپاری د اولی رکوع د ربط له کبله (وجی) بیا د بحث اصلی موضوع ته رجوع کیږی او لطف په دی کښی دی چه له دی رکوع سره متصل په پخوانی رکوع کښی کوم مضمون چه تیر شوی دی، له هغه سره هم د دی رکوع مضمون په پوره ډول (طریقه) سره ربط لری، ځکه چه په پخوانی رکوع کښی د یهودانو او نصرانیانو فضیحتونه (رسوائی) او خرابی چه بیان کړی شوی د پوهانو په نزد د هغو خلاصه دوه شیان وو یعنی په دنیوی لذاتو او شهواتو او حرام خوړلو کښی د یهودانو انهماک چه د «تفریط فی الدین» سبب شو. او په دین کښی د نصرانیانو غلو او افراط چه بالاخره په «رهبانیت» او نورو منتهی شو. بلا شبه د «رهبانیت» په شان دینداری ته ښائی د دیانت وبا وویل شی اګر که د نیت او اصلی منشاء په اعتبار فیالجمله محمود ګاڼه (ګڼړل) شی، نو ځکه په دالویل شی اګر که د نیت او اصلی منشاء په اعتبار فیالجمله محمود ګاڼه (ګڼړل) شی، نو ځکه په دالوین په لاره کښی وړاندی کړی شوی دی، لیکن څرنگه چه دا ډول (طریقه) تجرد او ترک الدنیا د هغه عظیم مقصد او د قدرت د قانون په لاره کښی حائل ؤ، چه د عالم پیدا کوونکی د هغه مراعات د کائناتو په تخلیق کښی فرمایلی دی نو ځکه عالم نیوونکی دین ته (چه په ابدی ډول (طریقه) سره د ګردو انسانانو د فرمایلی دی نو ځکه عالم نیوونکی دین ته (چه په ابدی ډول (طریقه) سره د ګردو انسانانو د دارینو د فلاح او د معاش او معاد د اصلاح متکفل دی) ضروری وه چه د عبادت په دی ډول (طریقه) مبتدعانه (نوی بدعت) لاره باندی تنقید او سخت اعتراض وکړی.

هیخ یو آسمانی کتاب تر نن پوری داسی جامع، معتدل او فطری تعلیم د انسانی ترقیاتو د هری شعبی په نسبت نه دی وړاندی کړی لکه چه په دغو دوو آیتونو کښی د قرآن کریم له خوا وړاندی شوی دی. په دی آیتونو کښی الله تعالیٰ مسلمانان په صاف ډول (طریقه) سره له دی نه منع کړی دی چه دوی کوم لذیذ، حلال او طیب شی په خپلو ځانونو عقیدتاً یا عملاً حرام و گرځوی، نه یواځی هم دا بلکه دوی ته الله تعالیٰ له حلالو او طیبو نعمتونو څنی د متمتع کیدلو ترغیب هم ورکړی دی ـ مګر سره له سلبی او ایجابی شرطونو (۱) چه اعتدا د (حد نه تجاوز) ونه کړی، او له حده تیر نه شی. (۲) چه تقویٰ اختیار کړی او له الله جل جلاله وویریږی.

د اعتداء (حد نه تجاوز) دوه مطلبه کیدی شی له حلالو شیانو سره لکه د حرامو په شان معامله کول. او د نصرانیانو په شان په رهبانیت کښی مبتلا کیدل \_ یا د لذائذو او طیباتو په متمتع کیدلو کښی د اعتدال له حده تیریدل \_ تر دی چه په لذتونو او شهوتونو کښی داسی لګیا او منهمک کیدل چه د یهودانو په شان یواځی دنیوی ژوندون خپل مقصد او مطمح نظر وګرځوی. الغرض د غلو (مبالغی) او جفا او افراط او تفریط په منځ کښی یوه متوسطه او معتدله لاره اختیارول په کار دی. نه په دنیوی لذتونو کښی د ډوبیدلو اجازه شته، او نه د «رهبانیت» له لاری د مباحاتو او طیباتو پریښودل په کار دی. د «رهبانیت» له لاری وختونو کښی د بدنی یا نفسی علاج له امله (وجی) له کوم مباح څخه پرهیز کول په عارضی ډول (طریقه) سره مامور دی چه د هغی معنی دا ده چه له الله جل جلاله څخی وویریږی او له ممنوعاتو څخی سره مامور دی چه د هغی معنی دا ده چه له الله جل جلاله څخی وویریږی او له ممنوعاتو څخی

کښی د کوم حرام یا ممنوع شی ارتکاب ته مفضی کیږی. د داسی مباحاتو پریښودل نه د عهد یا تقرب او قسم (لوړی) په توګه (طور) سره بلکه د احتیاط په ډول (طریقه) ښه دی. که کوم سړی ئی په کوم وخت کښی سره د اباحت له اعتقاده ترک کړی نو دغه «رهبانیت» نه دی بلکه په ورع او تقویٰ کښی شامل دی. «لایبلغ العبد ان یکون من المتقین حتٰی یدع مالاباس به حنراً ممابه باس. الترمنی» الحاصل د اعتدا ترک او د تقویٰ د اختیار د قید له ملحوظ سره له هر قسم طیباتو څخه استفاده کیدی شی او د ژوندانه په هر اړخ کښی د پرمختګونو ورونه پرانیتلی دی.

#### لَا يُؤَاخِنُكُمُ اللهُ بِاللَّغُورِ فِي اَيْمَانِكُمُ

نه نیسی تاسی الله په لغوه سره په قسمونو ستاسی کښی.

# ولكِنْ يُؤَاخِذُكُمْ بِمَلَعَقَدُ تَثُوالْأَيْمَانَ فَكَفَّارَتُهُ إِطْعَامُ عَشَرَةٍ مَسْكِيْنَ مِنَ آوْسَطِمَا تُطْعِمُونَ آهْلِيكُمُ آوْكِسُو تَهُمْ اَوْ يَحْرِيرُ رَقَبَةٍ فَمَنَ لَمْ يَحِدُ فَصِيامُ تَلْتُة آيَّامِ ذَلِكَ كَفَّارَةُ آيْمَا نِكُمْ إِذَا حَلَفَ تُوْوَاحُفَظُوْآ آيْمَا نَكُوْ كَذَالِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُو الْيَبِهِ لَعَلَمُ تَشْكُرُونَ ﴿

ولیکن نیسی تاسی په (ماتولو د) هغه (عهد) سره چه کلک کړی وی تاسی قسمونه (پر هغه په قصد د زړه سره) نو کفاره (د ماتولو) د دی (قسم) طعام ورکول دی لسو مسکینانو ته له اوسطی (درجی) د هغو خوړو چه طعام ورکوئ تاسی (په هغه سره) کورنیو خپلو ته یا جامی ورکول دی دغو (لسو

مسکینانو) ته یا آزادول د (یوی) غاړی دی (د مرئی) نو هر څوک چه ونه مومی (له دغو درو واړو کفاراتو یو هم) نو روژه نیول د درو ورځو دی دا (مذکور شیان) کفارت د قسمونو ستاسی دی کله چه قسم یاد کړئ تاسی (او بیا ئی مات کړئ) او ساتئ تاسی قسمونه خپل (له هر قسم نقصانه)، هم داسی (چه د یمین احکام ئی بیان کړل) بیانوی الله تاسی ته آیتونه خپل له پاره د دی چه شکر وکارئ په دی نعمت او احسان او شرعی بیان

تفسیر: یعنی له قسم ماتولو څخه وروسته کفارت اوړی چه هغه یو له دغو څلورو واړو کارونو څخه دی

(۱): طعام ورکول دی لسو تنو مسکینانو ته په طعام ورکولو کښی اختیار لری چه لس تنه مسکینان په خپل کور کښی میلمانه کوی او مړوی ئی یا د «فطر» د صدقی په اندازه هر مسکین ته غله یا د هغی قیمت ورکوی (له اوسطی نه د دوو وختو طعام مراد دی، سره د (نگلی ـ کتغ) ځکه چه اعلیٰ ئی (۳) وخته سره له نورو لوازمو دی او ادنی ئی یو وخته سپوره ډوډی ده).

(۲): داسی جامه ورکول دی چه په هغی سره د مسکین د بدن اکثره برخه پته شی مثلاً کمیس (قمیص)، یا برتوګ یا تیکری (یا هغه چه د عورت ستر راولی او لمونځ یری وشی).

(٣): د يوه مريى آزادول دى، په دغه كښى ايمان شرط نه دى (مومن وى كه كافر او په دغو درو واړو كښى سړى مخير دى چه هر يو كوى.)

# يَايَّهُا الَّذِينَ الْمَنُوَّ الِثَمَا الْخَمْرُ وَالْمِيْسِرُ وَالْاَنْصَابُ وَالْاَزْلَامُ رِجْسٌ مِّنَ عَلِ الشَّيْطِي فَاجْتَنِبُوْهُ لَعَكَّكُوْتُفْلِحُوْنَ ۞

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) بیشکه هم دا خبره ده چه شراب او قمار او بتان او غشی (د فال، دا محلور واړه تول) پلیت دی له کار د شیطان څخه دی نو ځان وساتئ تاسی له دی څخه له پاره د دی چه نجات ومومئ تاسی (په دی ځان ساتلو سره)

تفسیر: د «انصاب» او د «ازلام» تفسیر به (۱) جزء د (المآئدة) د سورت به (۳) آیت به اوله

ركوع كښى د ﴿ وَمَا أَيْرِهَ كَا النَّصْ اِلنَّصْ النَّصْ اِللَّهُ النَّصْ اِللَّهُ النَّالْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ النَّالْ اللَّهُ اللَّ آیت څخه پخوا هم ځیني آیتونه د شرب الخمر (شراب څښلو) په نسبت نازل شوی وو اول دا آيت نازل شوى و ﴿ يَمْعُلُونَكَ عَنِ الْمُعْرِوَالْكَيْسِرِ قُلْ فِيْهِمَ َ الْحُثْمِ لِللَّهِ اللَّهُ اللّ (٢) جزء د البقرة (٢١٩) آيت (٢٧) ركوع اكر كه يه دغه آيت کښي هم د خمر د تحريم په لوري صريحه اشاره شته ـ مګر څرنګه چه په هغه کښي په صاف طور سره د خمر د پریښودلو حکم نه ؤ. نو ځکه حضرت عمر رضی الله تعالیٰ عنه د هغه له اوریدلو عجه وروسته وويل «اللهم بين لنابياناشافيا» وروسته له دى نه بل آيت راغى ﴿ يَاتِهَا الَّذِيْنَ امْنُوالِاتَّقْرَبُواالصَّلْوَةَ وَانْتُوسُكُولِي ﴾ الآية \_ (ه) جزء د النسأ (٢٤) آيت (٧) ركوع، په دی کښی هم د خمرو د تحريم تصريح نه وه، اګر که د نشی په حالت کښی له لمانځه ځنی ممانعت شوی دی او دغه قرینه وه به دی خبری باندی چه غالباً دا شی عنقریب بیخی حرام کیدونکی دی. مګر څنګه چه په عربو کښې د شرابو د څښلو رواج ډیر زیات ؤ، او له هغو څخه دفعتاً ځان ژغورل (بچ کول) د مخاطبينو په لحاظ سهل او آسان نه ؤ نو ځکه په نهايت حکيمانه ډول (طریقه) سره ئی متدرجاً ډومبی د شرابو نفرت په زړونو کښی ورواچاوه او بیا ورو ورو د تحريم له حکم سره ئي مأنوس کړل. لکه چه حضرت عمر رضي الله تعالیٰ عنه د دی دوهم آيت له اوريدلو محخه بيا هغه الفاظ تكرار كرل چه «اللهم بين لنابياناً شافيا» محو د (المآئدة) دا آیتونه چه موند ئی په تلاوت سره اوس مشرف یو له ﴿ يَالِيُّهَاٱلَّذِينَ امْنُوَّالِبْنَاالْخَبُرُ ﴾ څخه تر ﴿ نَهْلُ أَنْمُوْتُهُونَ ﴾ پوری نازل شول چه د بت پرستی په شان په دی کښی په ډير صاف او سکاره ډول (طريقه) سره له دی ناولي او مردار شي څخه د اجتناب کولو هدايت راکړي شوي دي. لکه چه حضرت عمر رضی الله تعالیٰ عنه د ﴿ فَهُلَ اللهُ اللهُ اللهُ الله اوريدلو څخه وروسته په زوره ناری کری «انتهینا انتهینا یا ربناا» او خلقو د شرابو چاتی گانی ماتی کری، او شرابخانی له شرابو څخه تشي شوي. د مديني منوري په کوڅو کښي لکه د باران اوبه شراب وبهيدل، تولو عربو دغه ناولی او مردار شراب بریښودل، او د ربانی معرفت، او د نبوی اطاعت او محبت له طهورو شرابو څخه مخمور شول، او د دی ام الخبائث په مقابل کښې د محمد صلی الله علیه وسلم

جهاد داسی کامیاب شو، چه د هغه بل کوم نظیر په تاریخ کښی نشی پیدا کیدی. د الله تعالیٰ دی قدرت ته وګورئ! دغه شی چه د پاک قرآن له خوا په دومره شدت، له ډیرو پیړیو را په دی خوا منع کړی شوی دی، نن ورځ له ګردو (تولو) څخه زیاتو شراب څښونکو هیوادونو (لکه امریکه او نور هم) د هغو خرابی ورانی او ضرر محسوس کړی دی او د شرابو په تقلیل او امحا، کښی زیار (محنت) او کوښن کوی ـ فلله الحمد والمنه.

# إِتَّمَا يُرِيْدُ الشَّيُطِنُ إَنْ يُؤْوِقِعَ بَيْنَكُوُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَعَضَاءَ فِي الْخَمْرِ وَالْبَيْرِونِيُ الْخَمْرِ وَالْبَيْرِونِيُ الْخَمْرِ وَالْبَيْرِونِيُ الْخَمْرُ اللهِ وَعَنِ الصَّلْوَةِ فَهَلَ اَنْتُمْ ثُنَّهُونَ الْحَالِيَةِ فَهَلَ اَنْتُمْ ثُنَّهُونَ الْحَالِيَةِ فَهَلَ اَنْتُمْ ثُنَّهُونَ الْحَالِيةِ وَعَنِ الصَّلْوَةِ فَهَلَ اَنْتُمْ ثُنَّهُونَ الْحَالِيةِ وَعَنِ الصَّلْوَةِ فَهَلَ اَنْتُمْ ثُنَّهُونَ الْحَالِيةِ وَعَنِ الصَّلْوَةِ فَهَلُ اَنْتُمْ ثُنَّهُونَ الْحَالِيةِ وَعَنِ الصَّلْوَةِ فَهَلُ الْمُعْمَلِيقِ الْحَالِيةِ وَعَنِ الصَّلْوَةِ فَهُلُ النَّهُمُ اللَّهُ الْمُعْمَلُونَ السَّالِيقِ الْمَعْلِيقِ الْمُعْمَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَى السَّلَوْلَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الْ

بیشکه چه هم دا خبره ده ، غواړی شیطان چه واچوی په منځ ستاسی کښی عداوت (دښمنی) او بغض (کینه) په څښلو) د شرابو کښی او (کولو د) قمار کښی او واړوی تاسی له یاده د الله او له لمانځه څخه نو آیا یئ تاسی منع کیدونکی (اوښتونکی له دی بدو کارونو؟ بلکه واوړئ)

تفسیر: کله چه د شرابو د محبلو له اثره د سری عقل او سد (هوش) له سر محخه لاړ شی نو ډیر محلی شرابیان د لیونیانو په شان په خپلو منځو کښی جنګونه او جګړی سره کوی او یو له بل سره وهی تر دی چه په محینو وختونو کښی له سد کیدلو څخه وروسته هم د جنګ آثار په دوی کښی پاتی وی او یو له بل سره عداوتونه او عنادونه کوی. هم دغه حال بلکه له دی څخه زیات د قمار (جواری) دی. د قمار په وړلو او بایللو کښی سختی جګړی، منازعی او فسادونه پیښیږی، چه د هغو په وسیله شیطان ته ښه موقع د شور ماشور اچولو له پاره په لاس ورځی، دا خو ئی ظاهری خرابی شوه باطنی نقصان ئی دا دی چه د هسی شیانو په مشغولیدلو سره انسان د الله تعالیٰ له یاد او عبادت مخحه بیخی غافلیږی او د دی خبری دلیل مشاهده او تجربه ده، شطرنج کوونکو ته وګورئ چه نه یواځی لمونځ بلکه خوراک او مخښاک او ژوندون او کور او کهول ئی کوونکو ته وګورئ چه نه یواځی لمونځ بلکه خوراک او مخښاک او ژوندون او کور او کهول ئی یو مسلمان به د دی شیانو له اوریدلو او پوهیدلو مخحه وروسته بیا هم تری ځان نه ژغوری (بچ د کړی)!

فائله: په دغو دواړو آیتونو کښی د شرابو او قمار د حرمت تائید او تاکید په لس ډوله (قسمه) شوی دی

(۱): دا چه جمله ئی په «انما» سره شروع فرمایلی ده تاکید فائده کوی.

- (۲): د بت پرستی په شان ئی وفرمایل.
  - (٣): پليت ئي وبلل.
  - (٤): د شيطان عمل ئى وباله.
- (ه): د اجتناب امر ئی تری صادر کړ.
- (١): دا چه اجتناب ئي د نجات سبب دي.
- (٧): دا چه د بغض، عداوت او کینی موجب دی.
- (۸): دا چه د خدای له ذکر او یاد څخه ګرځوونکی دی.
  - (٩): دا چه حصاروونکی دی له لمانځه.
- (۱۰): دا چه صریح امر صادر شوی دی چه د شرابو له مخښلو او قمار وهلو څخه واوړئ!)

### 

او ومنئ تاسی (حکم د) الله او ومنئ تاسی (حکم د) رسول (د الله) او وساتئ تاسی (ځان له مخالفت د دوی) پس که وګرځیدلئ تاسی له احکامو د دوی) نو پوه شئ چه بیشکه هم دا خبره ده چه پر رسول زمونږ (محمد) هم دا رسونه (د پیغام) ده ښکاره (روښان په ښه وجه سره).

تفسیر: یعنی که د یوه شی گتی او ضررونه تاسی نشئ احاطه کولی نو بیا هم د الله تعالی د احکامو امتثال وکړئ او د اللی قانون له تخلفه ځان وساتئ! او که مو ځانونه تری ونه ساتل نو زمونږ رسول اللی احکام او قوانین تاسی ته په ښکاره ډول (طریقه) سره دررسولی دی، د تخلف نتیجی ته تاسی په خپله فکر وکړئ! چه څه به کیږی؟ د هغه اضرار یقیناً تاسو ته رسیدونکی دی.

نشته پر هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی وی او کړی ئی وی ښه (عملونه) هیڅ ګناه په هغه شی کښی چه خوړلی دی دوی (له حرمت څخه پخوا) کله چه راتلونکو څخه ځان وساتی او ټینګ وی په ایمان کښی او کوی ښه (عملونه) بیا ځان ټینګ کړی (له محرماتو) او ایمان راوړی (په تحریم د محرماتو هم) بیا (وروسته له هغه) پرهیز کوی (له شبهاتو هم) او احسان کوی (له خلقو سره یا ښه کړی ګرد (ټول) اعمال خپل) او الله خوښوی نیکی کوونکی (نو ښه جزا ورکوی)

تفسیر: به نهایت قوی او صحیحو احادیثو کښی راغلی دی کله چه د خمر د تحریم آیتونه نازل شول نو اصحاب كرام رضي الله تعالىٰ عنهم سؤال وكړ چه «يا رسول الله صلى الله عليه وسلم) د هغو مسلمانانو احوال به څه وی چه د تحریم له حکم څخه پخوا ئی شراب څښلی او په همغه حالت کښي مړه شوی دی؟» مثلاً هغه ځینې اصحاب چه شراب ئي څښلې وو او د «احد» په غزا کښي شریک شوی وو او په هغه حالت کښي په شهادت ورسیدل چه په معده کښي ئي شراب هم موجود و نو د دوی په ځواب کښې دا آيت نازل شو. د الفاظو له عموم او د نورو رواياتو له کتلو څخه د دی آیت مطلب دا دی هغه کسان چه د ایمان او د نیک کار او صالح عمل خاوندان وی ژوندی وی که مره هغوی ته د یوه مباح شی په خوړلو کښی د اباحت په وخت کښي هیڅ مضایقه نشته خصوصاً هغو کسانو ته چه په عامو احوالو کښې په تقوی او د ایمان په خصائلو سره متصف وي. او بيا په هم دي خصائلو کښي ئي پرله پسي ترقي کړي وي تر دي چه د ایمان او تقویٰ په مدارجو کښې ئې دومره ترقي کړی وی چه د احسان تر مرتبي پورې رسیدلي وی چه هغه د یوه مؤمن په روحانی ترقیاتو کښی د انتهائی ترقیاتو مقام کیدی شی. او هغه ځای ته د رسیدلو څخه وروسته حق تعالیٰ له داسی بنده سره خصوصی مینه کوی (وفی حادیث جبريل: الاحسان ان تعبدالله كانك تراه) نو هغه متقى او ياك اصحاب چه يه ايمان او تقویٰ کسی نی خپل عمرونه تیر کړی دی او د احسان نسبت نی حاصل کړی دی، او د الله تعالیٰ یه لاره کښی شهیدان شوی دی، د هغو یه نسبت د داسی خلجانونو او توهماتو د پیدا كيدلو له سره ضرورت او امكان نشته، چه دوى د داسى يوه شى له استعمالولو څخه وروستو له دنيا انتقال وكړ چه په هغه وخت كښې نه ؤ حرام مگر وروسته حرام شو. محققينو ليكلي دى چه د تقویٰ (یعنی له هغو شیانو څخه اجتناب کول چه دین ته ضرر رسوی) له یاره څو درجی دی او د ایمان او یقین مراتب هم د قوت او ضعف په لحاظ تفاوت سره لری. له تجربو او شرعی نصوصو څخه ثابته ده څومره چه سړی په ذکر او فکر په صالح عمل او په جهاد فی سبیل الله کښي ترقي وکړی په همغه اندازه د الله تعالیٰ خوف او زړه ئې د ده د عظمت او جلال له تصوره معمور او ایمان او یقین ئی مضبوط او مستحکم کیږی د سیرالیالله مراتبو او د هغه ترقی او عروج ته یه هم دی آیت کښی د تقویٰ او ایمان په تکرار سره اشاره وشوه . او د سلوک آخری مقام

واذاسمعوا(٧)

«احسان» او د ده ثمری ته ئی هم تنبیه وفرمایله. او د هغه سؤال په نسبت چه د اصحابو په باره کښی کړی شوی و په یوی عامی او تامی ضابطی د هغه ځواب ورکړی شوی دی او په داسی یوه عنوان سره ځواب ورکړی شوی دی چه په هغه کښی د هغو مرحومانو د فضیلت او منقبت په لوری هم یوه لطیفه اشاره شوی ده د صحیحو احادیثو په ذخیره کښی دوه داسی ځایونه دی چه اصحابو کرامو رضی الله تعالیٰ عنهم داسی پوښتنی کړی دی.

(۱): هم دا د خمر د تحریم په متعلق (چه پاس تیر شو.)

(۲): د قبلی د تحویل په وخت کښی چه «یا رسول الله! هغه مسلمانان چه پخوا د قبلی له تحویل څخه وفات شوی دی، او یو لمونځ ئی هم د بیت الحرام په لوری نه دی کړی، د هغو د لمنځونو حال به غرنګه وی؟» د دې پوښتنی په ځواب کښی دا آیت نازل شو ﴿ وَمَاکَانَاللهُ لِیُونِیمُ اللهُ اِللهُ اللهُ ال

کولو څخه معلومیږی چه هم دا دوه مسئلی دی چه د هغو په نسبت د داسی صاف او ښکاره حکم له نازلیدلو څخه پخوا، ډیر واضح او قطعی آثار او قرائن موجود ؤ چه د هغو په لیدلو سره اصحاب کرام رضی الله تعالیٰ عنهم هر وخت د صریح حکم د نزول په انتظار کښی وو. د خمر په متعلق اوس مونږ څو داسی روایتونه نقل کړل چه زمونږ دا دعوی په هغو ښه ثابتیږی. او د «تحویل القبلی» په نسبت د قرآن کریم آیات هم گذری تکری تیر شو، چه د سیقول په شروع (د البقرة ۱۱٤ آیت ۱۷ رکوع) کښی تیر شو،

خبر ورکوی چه نبی کریم صلی الله علیه وسلم هر وخت منتظر ؤ، چه د «تحویل القبلی» حکم به کله نازلیږی؟ او ښکاره ده چه داسی واضح حالات له اصحابو ځنی پټ پاتی کیدی نشول، نو ځکه د «تحویل القبلی» خبره کله چه یوه سړی د کومی کوخی مسجد ته واوروله نو گردو (تولو) لمونځ کوونکو د هم دی خبر واحد په آوریدلو سره د بیت المقدس په ځای (د بیت الحرام) په لوری مخونه واړول، او لمنځونه ئی ادا کړل، حال دا چه د بیت المقدس استقبال هغو ته قطعی ډول (طریقه) سره معلوم ؤ او ظنی خبر واحد د قطعی خبر ناسخ کیدی نشی. نو ځکه د اصولو علماؤ تصریح کړی ده چه هغه خبر واحد چه په قرائنو مشتمل وی د

عبه د اصوبو عنداو تصریح کری ده چه همه حبر واحد چه په فراخو سندن وی د محفوف بالقرائن توب (په قرائنو کښی د پتوالی) له سبه قطعی گڼلی کیږی نو هغه آثار او قرائن چه په حتمی ډول (طریقه) سره خبر ورکوی چه د «تحریم الخمر» د (شرابو حرمت) یا د «تحویل القبلی» حکم نن یا سبا رارسیدونکی دی، گواکی د حکم له نزول څخه پخوا هغو قرائنو او اماراتو اصحاب رضی الله تعالیٰ عنهم د حضرت الهی له مرضی څخه فی الجمله مطلع کړی ؤ نو ځکه په دی دواړو مسئلو کښی د حکم له نزوله پخوا د هغه حالت په نسبت پوښتنی کول د استبعاد محل کیدی نشی خصوصاً د خمر په نسبت چه د هغو د ممانعت واضح اشارات په استبعاد محل کیدی نشی خصوصاً د خمر په نسبت چه د هغو د ممانعت واضح اشارات په و واثنه الله سبحانه وتعالیٰ اعلم.

# يَاتُهُا الَّذِينَ الْمَنُوْالِيَبُلُوَنَّكُو اللهُ بِشَى مِّنَ الصَّيْدِ تَنَالُهُ آيْدِيكُوْ وَمِاحُكُولِيعُلَمَ اللهُ مَنُ يَخَافُهُ بِالْغَيْبِ فَمِن اعْتَلَى بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَنَابُ الِيُدُو

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو!) خامخا ازمویی تاسی هرومرو (خامخا) الله په یوه شی له ښکاره (په وخت د احرام کښی) چه رسیږی (ځینو د) هغو ته لاسونه ستاسی (چه واړه دی) او (ځینو د هغو ته) نیزی ستاسی (چه غټ دی. دغه ازمیښت کوی) دپاره د دی چه ښکاره (معلوم) کړی الله هغه څوک چه ویریږی له ده په غیب سره (بی له لیدلو او بیل ئی کړی د ضعیف الایمان څخه) نو هر هغه چه له حده تیری وکړی (په کولو د ښکار په احرام کښی) پس له دی (منعی له ښکاره) نو دی ده ته عذاب دردناک

تفسیر: په ړومبنی رکوع کښی ئی له «تحریم الطیبات» او له «اعتداء» څخه منع فرمایلی وه او پکښی د ځینو شیانو د اجتناب حکم ئی ورکړی ؤ چه په دائمی ډول (طریقه) سره حرام دی په دی رکوع کښی د ځینو هغه شیانو له ارتکابه منع کړی شوی ده چه دائمی حرمت په کښی نشته بلکه له ځینو احوالو او اوضاعو سره مخصوص دی، یعنی د احرام په حالت کښی د ښکار له نه کولو څخه مطلب دا دی چه د الله تعالیٰ له طرفه په مطیعو او امر منونکو بندګانو دغه امتحان دی چه دوی د احرام په حالت کښی کله چه له ښکاره سره مخامخ شی او په آسانی سره د هغه په ویشتلو او نیولو هم قادر وی، نو څوک دی چه بی له لیدلو څخه له الله تعالیٰ څخه وویریږی او د هغه د حکم امتثال وکړی؟، او له اعتداء (د اللهی احکامو له تجاوز کولو) څخه د اللهی سزا له امله (وجی) وویریږی؟

د اصحاب السبت قصه (په اول جزء د البقرة په (٦٥) آیت (٨) رکوع کښی) تیره شوی ده چه حق تعالیٰ خاص د شنبی (خالی) په ورځ کښی دوی د ماهی (کب) له ښکاره منع کړی وو، مگر دوی په مکر او حیلو له هغه حکم څخه غاړه وغړوله او له خپله حده ئی تیری او تجاوز وکړ، الله تعالیٰ پر دوی ډیر رسوا کوونکی عذاب نازل کړ، په دی ډول (طریقه) سره حق تعالیٰ له محمدی امت څخه هم لړ څه امتحان په دی مسئله کښی واخیست چه د احرام په حالت کښی ښکار ونه کړی (د حدیبیی) په موقع کښی کله چه دا حکم نازل شوی ؤ نو ښکار دومره ډیر او نثردی ؤ چه په لاسونو او نیزو سره هم د هغو اخیستل او وژل ممکن ؤ، مګر د رسول الله صلی الله علیه وسلم اصحابو رضی الله تعالیٰ عنهم دا په ثبوت ورسوله چه د الله تعالیٰ په داسی امتحان کښی هم هیڅ یو قوم د دوی په اندازه نشی بریالی (کامیاب) کیدی. د «لیعلم الله» له لفظ څخه چه د باری تعالیٰ د علم د حدوث توهم پیدا کیږی د هغه د ازالی له پاره (په دوهم جزء د

البقرة (١٤٣) آيت (١٧) ركوع د ﴿ إِلَّالِتَعْلَةِ مَنْ يَكْيُهُ النِّمُولَ ﴾ تفسير ولوستل شي!

# ۗ يَايَّهُٵ الَّذِيُنَ امَنُوْ الاَقْتُلُوا الصَّيْدَوَانَثُمُّ حُرُّرٌ وَمَنُ قَتَلَهُ مِنْكُمُ مُّتَعِدًا فَجَزَاءٌمِّتْكُمَا قَتَلَ مِنَ النَّعَمِر يَحُكُمُ بِهِ ذَوَاعَدُلِ مِّنْكُمُ هَدُيًا لَلِغَ الْكَعُبُةِ ٱوْكَفَّارَةٌ طَعَامُ

يَحُكُمُ بِهِ ذَوَاعَدُ لِ مِّنَكُمُ هَدُيًا لَلِغَ الْكَعْبَةِ اَوْكَفَّا رَةَ طُعَامُ مَسْكِبُنَ اَوْعَدُ لُ ذَلِكَ صِيَامًا لِيَنُ وَنَ وَبَالَ اَمْرِمْ عَفَاللهُ عَلَّاسَكَفَ وَمَنْ عَادَ فَيَنْتَقِعُ اللهُ مِنْهُ وَاللهُ عَزْرُذُ وَانْتِقَامِ ﴿

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) مه وژنئ تاسی شکار حال دا چه تاسی محرمان اوسئ او هر هغه چه ووژنی دا (شکار) له تاسی څخه په قصد سره نو (پری) بدل دی په مثل د هغه چه وژلی (یی) دی له چارپایانو څخه چه حکم به کوی په هغه سره دوه خاوندان د عدل (انصاف) له تاسی (مسلمانانو) ځنی په دی حال چه هغه (د بدل حیوان) د نذر په ډول (طریقه) ورسولی شی کعبی ته یا (پری کفاره ده طعام د (څو تنو) مسکینانو یا په برابری د هغه (طعام) روژه نیول دی له پاره د دی چه و څکی سختی د عمل خپل عفوه کړی ده الله له هغه شی چه پخوا تیر شوی دی او هر هغه چه بیرته و گرځیده (ښکار کولو ته په احرام کښی) نو بدل به واخلی الله له ده څخه او الله ښه قوی غالب دی (په انفاذ د احکامو) څیښتن (خاوند) د بدل اخیستو دی (له مجرمینو نه).

تفسیر: یعنی مه وژنئ ای مؤمنانو! سکار کله چه تاسی په احرام کسی اوسئ! یعنی هر هغه حیوان چه له تاسی څخه ترهیدونکی وی غوښه ئی حلاله وی او که حرامه بی له تپوس، غټ کارغه، لړم، موږک او خوړونکی شی چه د دی پنځو واړو قتل په احرام کښی هم روا دی. او په یو روایت کښی د لړم په ځای مار، او د سپی په ځای لیوه راغلی دی. او هر څه چه میاشی، ورږی، کنی، شمشتی او میږی دی، زمونږ د حنفیانو په مذهب عفوه دی «احمدی» د دی په متعلق ځینی احکام په (۱) جزه د المآئدة په (۱۱) آیت (۱۱) رکوع کښی هم تیر شوی دی.

المآئدة (٥)

څخه دا مطلب دی چه خپل احرام ئی په یاد وې او په دې هم مستحضر وی چه د احرام په حالت کښي ښکار جائز نه دی دلته ئي يواځي د«متعمد»حکم وفرمايه چه د ده د فعل سزا دا ده. او الله تعالىٰ كوم انتقام چه آخلى هغه بيل دى لكه چه په ﴿ وَمَنْ مَادَ فَيُنْقِيُّو اللَّهُ مِنْهُ ﴾ سره ئى تنبیه وفرمایله او که په هیره سره ئی ښکار وکړ نو سزا ئی هم دغه ده یعنی «هدی» یا «طعام» يا صيام هو! الله تعالىٰ له ده محنى انتقامي سزا نه اخلى. زمونډ د حنفيانو په نزد كه په احرام کښي ښکار ونيوه شو نو خوشي کول ئي فرض دي که ئي وواژه نو دوه د بصيرت او تجربي خاوندان دی قیمت کړی. او له همغه قیمت سره دی برابر یو حیوان واخلی (مثلاً یسه، غوئی اوس او نور) او کعبی شریفی ته نژدی یعنی د حرم حدودو ته دی ورسوی! او هلته دی ذبح کړی او په خپله دی له هغه څخه نه خوری! یا په هغه قیمت سره دی غله واخلی! او هر محتاج ته دی د صدقة الفطر به اندازه تقسيم كړى! يا پر څومره محتاجانو چه رسيږى د هغو له شمير سره برابر دی روژی ونیسی! ﴿ عَفَاللهُ كَاسَلَفَ ﴾ عفوه كړی ده الله له هغه شی چه پخوا تير شوی دی یعنی د حکم له نزوله پخوا، یا ړومبی له اسلامه د حاهلیت په زمانه کښی که چا داسی حرکت کړی وی نو اوس الله تعالیٰ څه سزا نه ورکوی. حال دا چه له اسلامه یخوا هم عربو د احرام په حالت کښي داسي ښکار کول ډير بد ګاڼه ـ نو ځکه پر هغه هم مؤاخذه بيځايه نه وه چه هغه شي چه ستاسي د زعم سره سم هم په جرائمو کښي داخل ؤ د هغه ارتکاب ولي کړي شوی دی؟ ﴿ وَاللَّهُ عَزِيْزُوْاتِيْمَالِم ﴾ او الله سه قوی غالب دی په انفاذ د احکامو، څیښتن (خاوند) د بدل اخیستو دی له مجرمینو څخه یعنی نه کوم مجرم د ده د قدرت له قبضی څخه تستيدلي شي، او نه الله جل جلاله د عدل او حكمت په اقتضاء له هغو جرائمو ځني چه د سزا ورکولو وړ (لائق) دی تیریدونکی دی (مګر هغه چاته چه اراده وفرمائی.)

# أُحِلَّ لَكُوْصَيْدُ الْبَحْرِ وَطَعَامُهُ مَتَاعًا لَكُوْ وَلِلسَّيَّارَةِ وَحُرِّمَ عَلَيْكُوْصَيْدُ الْبَرِّمَادُمْ تُوْحُرُمًا وَاتَّقُوا الله الَّنِي مَ النَّهِ وَتُحْشَرُونَ®

حلال کړی شوی دی تاسی ته (ای مسلمانانو) ښکار د بحر او طعام د بحر له پاره د نفع اخیستو ستاسی او دپاره د (نورو) مسافرانو (چه وچ ئی کاندی) او حرام کړی شوی دی په تاسی ښکار د وچی څو چه اوسئ تاسی محرمان او وویریږئ تاسی له الله هغه چه هم ده ته به ورتول کړل شئ (په جمع به وروستی شئ) تاسی

تفسیر: حضرت شاه صاحب لیکی «په احرام کښی د دریاب ښکار یعنی ماهی (کب) حلال دی او د سیند خواړه یعنی هغه ماهی چه له اوبو ځنی بیل او مړ شوی وی او ده هغه نه وی نیولی،

هم حلال دی الله تعالیٰ وفرمایل چه دا مو ستاسی د فائدی له امله (وجی) روا کړی دی. بیا دی شوک داسی گومان ونه کړی چه دا د حج په طفیل حلال شوی دی. وئی فرمایل چه د نورو گردو (تولو) مسافرانو د فائدی له پاره ماهی اگر که په تالاؤ کښی وی هغه هم د سیند د ښکار حکم لری. دا د ښکار حکم معلوم کړی شو. په احرام کښی (د مکی معظمی) په لوری قصد دی چه په هغی او د هغی په شاو خوا کښی تل ښکار کول حرام دی. بلکه هلته د ښکار ویرول او تښتول هم حرام دی».

# جَعَلَ اللهُ الْكَعْبَةَ الْبَيْتَ الْحُرَّامَ قِيمًا لِلنَّاسِ وَالشَّهُ رَالْحَرَّامَ وَالْهَدُى وَالْقَكَرَامِ

گرځولی ده الله کعبه چه کوته ده د بزرګی (او عبادت) (باعث) د قیام (او انتظام) له پاره د خلقو او میاشته بزرګه (هم) او مذبوحه نذر شوی کعبی ته (هم) او آمیل داره چارپایان (هم چه بیولی شی کعبی ته)

تفسیر: کعبه شریفه د خلقو د دینی او دنیوی دواړو حیثیتونو د قیام او انتظام باعثه ده . حج او عمره خو هغه عبادتونه دی چه د دوی ادا. مستقیماً په کعبی شریفی پوری اړه (احتیاج) لری ـ لیکن د لمانځه له یاره هم د قبلی استقبال شرط دی. په دی ډول (طریقه) سره کعبه شریفه د خلقو د دینی عباداتو د قیام سبب شوی ده. بیا کله چه په حج او نورو مواقعو کښی له ګردو (تولو) اسلامی ملکونو محنی په لکونو مسلمانان هلته سره تولیږی نو دوی بیشماره تجارتی، سیاسی، اخلاقی، مذهبی او روحانی فوائد هم حاصلولی شی الله تعالیٰ دغه ځای «حرم آمن» ګرڅولی دی نو ځکه نه یواځی هلته انسانانو، بلکه نورو ساکښانو (ذی روحو) ته هم امن په برخه کیږی. د جاهلیت به زمانه کښی چه ظلم او وینی تویول او فتنه او فساد خورول محض د عادی او معمولی خبرو یه شان ؤ۔ یوه سړی د خپل پلار له قاتل سره هم په حرم شریف کښی تعرض نشو کولی. له مادی حیثیته هر انسان د دی منظری او ننداری له لیدلو څخه حیرانیږی او یه چرت (خیال) کښې لویږي، چه یه «وادي غیر دې زرع» کښې یه دومره افراط سره د خوړلو او څښلو او د فواکهو او ميوو د نفيسو اقسامو او نورو څخه دومره زيات شيان له کومو کومو ځايونو څخه راوړل کيږي؟ دا ګرد (ټول) حيثيتونه په «قياماً للناس» کښي معتبر کيدي شي. او له تولو ځنی لویه خبره دا ده چه په اللمي علم کښي لا له پخوا څخه دا مقدره شوی وه چه بني نوع انسان ته له هم دی ځایه د ابدی هدایت عالم نیوونکی چینه بهیدونکی ده . او د مصلح اعظم، مبلغ اكرم، امام القبلتين، سيدالكونين محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم د مولد او مسکن ګرځیدلو شرف په ټول جهان کښي د هم دی بختوری خاوری په برخه کیږی نو د دی

تولو وجوهو له امله (وجی) مونډ کعبی شریفی ته ﴿ قَیْمُالِلنَّاسِ ﴾ ویلی شو، ځکه چه کعبه شریفه د ځمکې د مخ د ګردو (ټولو) انسانانو په حق کښې د اخلاقو د اصلاح او د روحانيت د تكميل او د هدايت د علومو مركزى نقطه ده . او د هيڅ شي قيام بي له خپله مركزه نشي كيدى علاوه پر دی د محققانو په نزد د ﴿ يَيْمُالِلنَّاسِ ﴾ مطلب دا دی چه د کعبی شریفی مبارک وجود د كل عالم د قيام او د بقاء باعث دى. د دنيا ودانتيا تر هغه وخته يورى ده څو بيت الحرام او د ده احترام کوونکی مخلوقات موجود وی او کله چه الله تعالیٰ داسی اراده وفرمائی چه دی عالم او د هغه کارخانی ته خاتمه ورکړی نو له ګردو (ټولو) کارونو څخه د مخه هم دا مبارک محل چه «بیت الله شریف» ورته وایی پورته کاوه شی، لکه چه د محمکی د جوړولو په وخت کښی له گردو (تولو) څخه د مخه هم دا متبرک محل جوړ شوی ؤ، ﴿ إِنَّ أَقُلَ بَيْتٍ قُضِمَ لِلنَّاسِ لَّلَانُ يُبِئَّلُهُ ﴾ . د بخاری رحمة الله علیه به حدیث کښی دی چه یو تک تور وحشی (چه د « ذوالسویقتین » په نامه ئی لقب یاد کړی دی) د کعبی د عمارت یوه یوه ډبره (ګټه) به ونړوی اما تر خو پوری چه الله تعالیٰ د دی جهان د نظام او قوام اراده لری هیڅ یو زورور او خورا قوی قوم هم د کعبی شریفی د انهدام په مقصد کښی نشی بریالی (کامیاب) کیدی او هیڅوک او هیڅ ملت په داسی ناپاکی ارادی له سره نشی کامیابیدی. د «اصحاب فیل» له قصی هر مسلمان خبر دی وروسته له هغو په هره زمانه کښې څومره اقوام او اشخاص چه په داسې ناپاکو ارادو پسې لویدلی دی یا کومه پلمه (تدبیر) یی جوړه کړی ده یا ئی پس له دی نه جوړه کړی دوی تول سره یاتی او ناکامه شوی دی او ناکامه به شی. دا د الله تعالیٰ د حفاظت او د اسلامی صداقت عظیم الشان نښان دی چه د ظاهری اسبابونو او سامانونو له فقدان سره تر نن ورځی پوری هیچا یه دغه ابلیسی مقصد کښی بری نه دی مونللی او نه به بری ومومی او کله چه د کعبی شریفی د عمارت په نړولو کښې د قدرت له لوري مخ نيوي ونشي نو وپوهيږئ چه د عالم د وراني حکم رارسیدلی دی. د دنیا حکومتونه د خپلو دارالسلطنتونو او شاهی مانیو په حفاظت کښی په لکونو سړی وژلو ته ورکوی، مګر که دی په خپله خپل شاهی قصر د کوم مصلحت له امله (وجی) وران یا تبدیل یا ترمیموی نو د معمولی او عادی مزدورانو به وسیله د هغه د نړولو حکم ورکوی. ښائی چه د هم دی خبری له امله (وجی) امام بخاری رحمة الله علیه د ﴿ جَعَلَاللَّهُ الَّذَيْبَةُ الَّذِيْبَ ا الْحُوْلَمْةِ الْمُكَالِنَاسِ ﴾ الآية ـ په باب کښی د «ذوالسويقتين» حديث درجوی او د ﴿ قَيْمًا لِلنَّاسِ ﴾ مطلب ته ئى هم داسى اشاره كړى ده چه مونډ پاس وليكل (نبه عليه شيخنا المترجم قدس الله روحه في دروس البخاري). په هر حال په دغه تر بحث لاندي آیت کښي د «محرم» د احکامو له بیانولو څخه وروسته د کعبی شریفی د عظمت او حرمت بیانول مقصود دی، بیا ئی د «کعبی شریفی» او د «احرام» په مناسبت د «شهرالحرام» او (هدی) او (قلائد) ذکر هم وفرمايه، لکه چه د دی سورت په شروع کښی ئی د ﴿ غَيْرَجُلِ الصَّيْرِ وَانْتُوْرُورُمُ ﴾ سره ﴿ لَا تُحِكُّوا شَعَآ إِبِرَاللهِ وَلِا النَّهُ مَرَا لَا الْهَدُّى وَلَا الْفَكَّابِ ﴾ ملحق فرمايلي و. والله اعلم.

### ذلك لِتَعْلَمُونَ آنَ الله يَعْلَمُ مَا فِي السَّلُوتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَأَنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْ عَلِيْهُ ﴿

دا (تیر بیان) دپاره د دی دی چه پوه شئ تاسی چه بیشکه الله عالم دی په هر هغه شی چه دی په ځمکه کښی او په هر هغه شی چه دی په ځمکه کښی او بیشکه الله په هر شی باندی ښه عالم دی.

تفسیر: یعنی کعبه شریفه «قیاما للناس» ګرځول چه په هغی کښی دینی او دنیوی مصالح رعایت شوی دی او هغه خورا (ډیره) لویه پیشګویی چه په ظاهر کښی له قیاس څخه مخالفه ښکاری د دی دلیل دی چه په ځمکه او آسمانونو کښی هیڅ شی د پاک خدای له غیر محدود علم څخه وتلی نشی.

### إِعْلَمُوْآانَ اللهَ شَدِينُ الْعِقَابِ وَأَنَّ اللهُ غَفُورٌ رَّحِيْدٌ ٥

پوه شئ تاسی چه بیشکه الله ډیر سخت دی عذاب د ده (هغه ته چه تل د حرامو ارتکاب کوی) او بیشکه الله ښه مغفرت کوونکی (د خطیاتو) ډیر مهربان دی (یه انعام د اجر او ثواب سره)

تفسیر: یعنی هغه حکمونه چه د احرام په حالت کښی یا د کعبی شریفی د احترام او نورو په متعلق ورکړی شوی دی که له هغو ځنی عمداً مخالفت وکړئ! نو وپوهیږئ! چه د الله تعالیٰ عذاب دیر سخت دی او که په سهوی او نسیان سره تقصیر درځنی وشی نو په کفاره او نورو سره ئی تلافی وکړئ! بیشکه چه الله جل جلاله لوی بښونکی او مهربان دی.

# مَاعَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلْغُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَاتُنُدُوْنَ وَمَاتَكُنْنُوْنَ ۞

نشته په غاړه (په ذمه) د رسول زما مګر رسونه (د پیغام) ده او الله عالم دی په هغه شی (هم) چه پتوئ ئی تاسی او په هغه شی (هم) چه پتوئ ئی تاسی

تفسيو: رسول الله عليه الصلوة والسلام د الله تعالىٰ د قانون په ابلاغ سره خپل فرض اداء كړ او د حق تعالىٰ حجت په کردو (تولو) بندګانو تمام شوى دى. اوس هر څه او هر هغه عمل چه په

ظاهر او باطن کښی وکړئ! الله تعالیٰ ته معلوم دی د حساب او جزاء په وخت کښی به یوه یوه ذره هم ستاسی په مخ کښی ښکاره او در ایښوده کیږی.

# قُلُ لَا يَسُنَوِى الْخَبِينُ فُوالطِّيّبُ وَلَوُ آغَجُبَكَ كَثْرَةُ الْخَبِينُ وَلَوْ آغَجُبَكَ كَثْرَةُ الْخ الْخَبِينِ فَالْتَقُوااللهَ يَاوُلِى الْاَلْبَابِ لَعَلَّكُمُ تُفُلِحُونَ ﴿

ووایه (ای محمده دوی ته) نه برابریږی خبیث (ناپاک) او طیب (پاک) اگر که ښه درښکاره شی تاته ډیروالی د خبیث (ناپاکه)، نو وویریږئ تاسی له الله ای خاوندانو د (صافو) عقلونو له پاره د دی چه تاسی نجات ومومئ.

تفسیر: په پخوانی رکوع کښی ئی فرمایلی ؤ چه (طیبات) مه حراموئ! بلکه له هغو ځنی په اعتدال سره متمتع شئ! د دی مضمون د تکمیل څخه وروسته د خمر او د نورو ناولو او خبیثو شیانو حرمت ئی بیان وفرمایه په دغه سلسله کښی د محرم ښکار هم وګڼئ! د محرم په مناسبت د څو نورو ضمنی شیانو له بیانولو څخه وروسته اوس تنبیه فرمائی چه طیب او خبیث یو شان نه دی (او بیخی بد له ښو سره نه برابریږی یعنی حرام او حلال، ناپاک او پاک کره او ناکره په اموالو کښی او هم داسی طالح او صالح، کافر او مسلم، کاذب او صادق په اشخاصو کښی نه دی برابر بلکه دغه حکم عام دی او په هر څه کښی جاری کیږی) لړ شی چه طیب او حلال وی له ډیرو خبیثو او حرامو شیانو څخه ښه او بهتر دی عقلمن ته لاژم دی چه همیشه طیب او حلال شی اختیار کړی! او د خرابو شیانو په لوری له سره ونه ګوری! اګر که ډیر زیات او خورا (ډیر) ښه هم ښکاره شی.

# يَّايَّهُا الَّذِيْنَ الْمَنُوُ الْاَتَنَّكُوُاعَنُ اَشَيَاءُ اِنْ ثُبُّكَ لَكُوْتَسُوُّكُوْ وَانْ تَسْكُوُا عَنْهَاجِيْنَ يُنَزِّلُ الْقُرُانُ ثُبُكَ لَكُوْ عَفَا اللهُ عَنْهَا وَاللهُ غَفُوْرُ عَلِيْهُ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو!) مه کوئ تاسی پوښتنی له (هغو) شیانو که ښکاره کړ شی تاسی ته (ځواب د هغو) (نو) خپه به کړی تاسی (هغه ځواب) او که پوښتنی وکړئ تاسی له (حاله) د هغو

«شیانو» په داسی وخت کښی چه نازل کاوه شی قرآن (یعنی وحی راځی نو) ښکاره به کړی شی تاسی ته عفوه کړی ده الله له هغو (تیرو پوښتنو) او الله ښه بښونکی (د خطیاتو) ډیر تحمل والا دی (په تاخیر د عقوبت له پاره د انابت)

تفسیو: د پخوانیو دوو رکوع کانو حاصل په دینی احکامو کښی له مبالغی او تساهل ځنی امتناع وه. یعنی هغه «طیبات» په خپلو ځانونو مه حراموئ! چه د الله تعالیٰ له خوا تاسی ته حلال کړی شوی دی او له هغو شیانو څخه چه خبیث او حرام دی (اعم له دی چه په دائمی طور سره وی یا یه خاصو وختونو کښي)، په یوره ډول (طریقه) اجتناب وکړئ! په دی آیتونو کښي تنبیه فرمایي چه هغو شیانو په متعلق فضول، چتی (بیکاره) او له موضوع څخه لری سوالونه مه کوی، ! چه په هغو کښي شارع تصريحاً څه شي نه دي بيان کړي همغسي چه د تحليل او تحريم په سلسله کښې د شارع بيان د هدايت او بصيرت موجب دی د هغه سکوت هم د رحمت او سهولت سبب دى. هر هغه شي چه الله تعالىٰ يه خپل حكمت او عدل سره حلال يا حرام فرمايلي دى همغه حلال یا حرام شوی دی. او له هغه شی څخه ئی چه سکوت فرمایلی دی یه هغه کښی توسع او پراختیا شته!، مجتهدانو ته د اجتهاد موقع پاتی او د هغه په فعل او ترک کښی عامل آزاد دی، اوس که د داسی شیانو به نسبت خامخا شمیرنه (کتنه) او پلتنه (تحقیق) وشی او د مباحثی او سوال او ځواب ورونه یرانیستل شی په دغسی حال کښی چه د قرآن شریف د نزول سلسله جاری ده او د تشریع باب مفتوح دی نو ډیر امکان لری چه د ډیرو پوښتنو په ځواب کښي ځني داسي احکام هم نازل شی چه د هغو له نزول څخه وروسته تاسی ته د ازادی او اجتهاد ځای یاتی نشی، بیا به دا د ډير شرم ځای وی هر هغه شي چه تاسي په خپله غوښتي دی د هغه په تعميل کښي په مشكلاتو اخته شئ الله سنت الله څخه دا معلومه ده په هره معامله كښي چه ډيرې پوښتني او څیړنې (تحیق) وشي او خامخا شقوق او احتمالات پکښې ولټول شي نو په هغه کښې تشدید او سختي لا زياتيږي. ځکه چه له داسې يوښتنو څخه دا ظاهريږي چه ګواکې سائلين په خپلو نفسونو ډاډه او مطمئن دی او د هغه حکم ادا کولو ته بیخی حاضر او تیار دی، نو دا قسم دعوی چه د بنده د ضعف او افتقار سره هیخ مناسبت نه لری هغه د دی خبری وړ (لاکق) او مستحق کرځوی چه د الله تعالیٰ له لوری په هغه حکم کښی څه تشدید وشی او په هره اندازه سره چه بنده خپل لیاقت او قابلیت ښکاره کړی سم له هغه سره د الله تعالیٰ امتحان ورباندی هم سختیږی لکه چه د بنی اسرائیلو د«ذبح البقرة» یه قصه کښی هم داسی وشو. په حدیث کښی دی چه «نبی کریم. صلى الله عليه وسلم» ارشاد وفرمايه چه «اى خلقو الله تعالىٰ بر تاسى حج فرض كړى دى» يوه سری یوښتنه وکړه «ایا په هر کال کښی یا رسول الله صلی الله علیه وسلم!» ویی فرمایل «که ماویلی وی (هو!) نو هر کال به واجبیده او بیا به تاسی د هغه یه اداء نه قادریدی. په هر هغه شی کښی چه زه تاسی آزاد پریږدم تاسی هم له ما ځنی پوښتنی مه کوئ) په یوه حدیث کښی

ئی فرمایلی «په مسلمانانو کښی هغه سړی لوی مجرم دی چه د ده په پوښتنی داسی يو شی حرام شوی وی چه هغه حرام نه و». په هر حال دا آیت د شرعی احکامو په نسبت د داسی بیضرورته او له موضوع څخه لری سوالونو ورونه بندوی. پاتی شوه دا خبره چه په ځینو احادیثو کښی مذکور ده چه «څو تنو سریو د نبی کریم صلی الله علیه وسلم څخه چه د جزئی واقعاتو په نسبت لغو او چتی (بیکاره) سوالونه کول یه دی آیت کښی له هغو ځنی ممانعت کړی شوی دی». نو هغه هم زمونږ د دی تقریر څخه مخالف نه دی. مونږ په ﴿ لَاتَّسَكُوْاعَنَ اَشْيَامُ ﴾ كښي اشياء عام اخلو چه واقعاتو او احکامو دواړو ته شامل دی او په ﴿ تَمُؤُّو ۖ کَښَى هم چه د بد لګیدلو په معنی ده هم تعمیم واخیستل شی حاصل به ئی داسی شی چه نه د احکامو په باب کښی فضولی او چتی (بیکاره) پوښتنی وکړئ او نه د واقعاتو په سلسله کښی. ځکه ممکن دی هغه ځواب چه تاسی ته در کړ شی هغه ناوړ (ګنده) او ناګوار ولویږی، مثلاً که کوم سخت حکم راشی یا کوم قید زیات شی. یا د داسی کومی واقعی اظهار وشی چه یه هغی کښی ستاسی فضیحت وی یا پر چتی (بیکاره) پوښتنی ترټنه او توبیخ وکړ شي دا ټول احتمالات تر ﴿ تُنُوُّكُو ﴾ لاندی داخل دی. باقی د ضروری خبری پوښتنه يا د هسې شبهي رفع کول چه ناشي عن الدليل وي هيڅ مضايقه نه لرى. ﴿ عَقَاللَّهُ عَنْهَا ﴾ عفوه كړى ده الله له هغو تيرو پوښتنو د اشياؤ خو وروسته له دى نه نورى داسي چتى (بيكاره) پوښتني مه كوئ) له دى نه خو يا مراد دا دى چه له دى شیانو څخه تیر شو. یعنی کله چه الله تعالیٰ د هغو په نسبت څه حکم نه دی راکړی نو انسان په هغو کښي آزاد دی او الله تعالیٰ به د داسې شیانو پوښتنې نه کوی لکه چه له دی ځنې د اصولو ځينې عالمانو دا مسئله استخراج کړي ده چه په ګردو (ټولو) اشياؤ کښې «اباحت» اصل دي یا دا چه له هغو فضولو سؤالاتو څخه چه پخوا کړی شوی دی الله تعالیٰ تیر شوی دی خو وروسته له دى نه احتياط وكرئ!

### قَدُسَالُهَا قَوْمٌ مِّنْ قَبْلِكُو ثُمَّ اصْبَحُوا بِهَاكُونِينَ ا

په تحقیق پوښتنه کړی وه د داسی خبرو يو قوم پخوا له تاسی بيا وګرځيدل پری کافران (منکران)

تفسیر: (لکه چه ثمودیانو صالح علیه السلام ته ویلی وو چه له کانی محخه موند ته او به راوباسه او لکه بنی اسرائیلو چه له (اشموئیل) محنی باچا غوښتی ؤ له پاره د غزا کولو کله چه (طالوت) باچا شو نو بیا ئی غزا ونه کړه او د عیلی علیه السلام نه د ده قوم خنچه طلب کړی وه) په صحیح حدیث کښی دی چه پخوانی قومونه د سوالو له کثرته او د خپلو انبیاؤ علیهم السلام سره د اختلاف له سببه هلاک شول.

# مَاجَعَلَ اللهُ مِنَ بَحِيْرَةٍ وَلاسَ إِبَةٍ وَلاوَصِيلَةٍ وَلاَحَامِرُ وَالِكَّ الَّذِينَ كَفَرُوُا يَفْتَرُوْنَ عَلَى اللهِ الْحَابِ وَ اكْثَرُهُ مُلْ لِيَعْقِلُونَ ﴿

نه دی روا کړی الله له هیڅ بحیری او نه سائبی او نه وصیلی او نه حام ولیکن هغه کسان چه کافران شوی دی تړی دوی پر الله دروغ (بهتان) او ډیر له دوی ځنی نه پوهیږی (په حق او باطل).

تفسیر: بحیره \_ سائبه \_ وصیله او حام دا کردی (تولی) د جاهلیت د زمانی له رسومو او شعائرو سره تعلق لري. مفسرينو د دغو په تفسير کښي ډير اختلاف سره کړي دي. ممکن دي له دوی ځنی د هر لفظ اطلاق په مختلفو صورتونو باندی وشی. مونږ یواځی د سعید بن المسیب رحمة الله عليه تفسير له صحيح بخارى رحمة الله عليه څخه نقلوو «بحيره» هغه ساكښ (ذى روح) ؤ چه شودی ئی د بتانو په نامه کیدی او له هغو ځنی بل هیچا فایده نه آخیستله. «سائبه» هغه ساكښ و چه د بتانو په نامه لكه د هندوانو «سانډ» خوشي كيده. «وصيله» هغه ښځه اوښه وه چه يرله يسې ئي څو داسي جونگي (بچي) ځيږولي وي چه په منځ کښي به ئي يو نر جونگی (بچی) نه ؤ او بیا به د بتانو یه نامه خوشی گرځیده. «حام» هغه نر اوښ و چه یر خاصو څو اوښو باندی به ختلی ؤ او بیا به خوشی کیده علاوه یر دی چه دا شیان د شرک د شعائرو ځنی وو د هغو ساکښانو (ذی روحو) غوښی او شودی او سپرلی (سورلی) او نور شیان چه الله جل جلاله حلال کړی دی او ښائي چه خلق له هغو ځني منتفع شي پر هغو باندی د حل او حرمت قیود له خپل لوری اینبودل، کواکی د خپل ځان له پاره د تشریع منصب تجویز کولو یه شان ؤ. د دغو مشرکینو بل لوی ظلم دا ؤ چه د خپل شرک رسوم ئی د الله تعالیٰ د خوښی او قربت ذریعه ګڼله، نو دغه ځواب داسی ورکړ شو چه الله تعالیٰ دا رسوم نه دی مقرر کړی، د دوی مشرانو یه الله تعالیٰ دا بهتان ترلی و چه اکثرو بی عقلانو او عامو خلقو هم هغه منلی و الغرض دلته ئ تنبیه فرمایلی ده ، همغسی چه فضول او بیکاره سوالونه او به شرعی احکامو کسی تشدید او سختی پیښول جرم دی، له هغه ځنی زیات لا دغه جرم دی چه بی د شارع له حکمه یواځی په خيلو آراؤ او اهواؤ سره حلالو او د حرامو تجويزونه وكړي.

# وَاِذَاقِيْلَ لَهُمُّ تَعَالُوْا إِلَى مَا اَنْزُلَ اللهُ وَالَى الرَّسُولِ قَالُوْا حَسُبُنَا مَا وَجَدُنَا عَلَيْهِ الْبَاءْنَا ﴿ اَوَلَوْكَانَ الْبَا وُهُمُ لِلْبَعْلَمُوْنَ شَيْئًا وَلاَيَهُتَكُوْنَ ۞

او کله چه وویل شی دوی ته چه راشئ تاسی هغه شی ته چه نازل کړی

(رالیږلی) دی الله او (راشئ) په لوری (د حکم) د رسول (د الله) نو وائی دوی بس دی مونږ ته هغه دین چه موندلی دی مونږ پر هغه (دین) پلرونه خپل آیا (بس دی دوی ته) اګر که وو پلرونه د دوی چه نه به پوهیدل په هیڅ شی او نه به ئی لاره موندله (حق ته).

تفسیر: د جاهلانو له گردو (تولو) ځنی لوی حجت هم دغه دی «هغه کار چه مونږ ته له پلرونو او نیکه گانو ځنی راپاتی دی، آیا مونږ له هغه ځنی څرنګه مخالفت وکړو؟» نو دوی ته وروښودل شول «که ستاسی اسلاف له بیعقلی یا گمراهی د هلاکت په ژوره کنده کښی لویدلی وی، نو آیا تاسی هم د همغو پر قدم (پله) باندی درومئ؟» حضرت شاه صاحب لیکی «که د پلار حال معلوم وی، چه د حق تابع او د علم خاوند ؤ نو د هغه لاره دی ونیسی! که نه (د پلار متابعت) عبث دی.

# يَالِيُهُا الَّذِينَ المَنُواعَلَيْكُوْ اَفْسُكُوْلَا يَضُرُّكُوْمِّنَ ضَلَّ إِذَا اهْتَكَيْتُوَ لَّ اللهِ اللهِ مَرْجِعُكُو بَمِيْعًا فِيَنَتِئَكُمُ بِمَاكُنُ تُوْتَعُمَكُوْنَ ﴿ لِللَّهِ مَرْجِعُكُو بَمِيْعًا فِيَنَتِئَكُمُ بِمَاكُنُ تُوْتَعُمَكُونَ ﴿

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو!) لازمه ونیسئ پر گانونو (اصلاح او ساتنه د) ځانونو او نفسونو خپلو هیڅ زیان نه رسوی تاسی ته (ګمراهی د) هغه چا چه ګمراه شوی دی کله چه په سمه صافه لاره اوسئ تاسی (خاص) طرف د الله ته بیرته ورتله ستاسی دی د ټولو، نو خبر به کړی (الله په قیامت کښی) تاسی په هغو عملونو چه وئ تاسی چه کول به مو (په دنیا کښی)

تفسیر: یعنی که کفار د خپلو پلرونو او نیکه گانو له چتی (بیکاره) تقلیده، له دومره پند او پوهی سره هم نه راگرځی، نو تاسی مه غمجن کیږئ! زیات له دی نه خپل ځان مه ربړوئ (تکلیف کوئ) د بل چا له گمراهی ځنی تاسی ته هیڅ زیان نه دررسیږی! په دی شرط چه تاسی پر سمه لاره تګ وکړئ! سمه لاره هم دا ده چه انسان ایمان او تقویٰ غوره کړی او له بدی څخه خپل ځان وژغوری (وساتی)، او د نورو د اصلاح او ژغورلو (بچ کولو) له پاره امکانی زیار (محنت) وکاږی او کوښی وکړی، که بیا هم خلق له بدو کارونو څخه لاس وانخلی نو هغه هیڅ زیان نه لری. که له دی آیت ځنی داسی یو مطلب واخیست شی «کله چه یو سری خپل لمنځونه او روژی او نور واجبات په ښه ډول (طریقه) سره ادا یکړی، نو د «امر بالمعروف نهی عن المنکر» له ترکه ده ته هیڅ یو تاوان نه رسیږی بیخی غلط دی.» د «اهتدا ی لفظ

«امر بالمعروف» او د هدایت نورو کردو (تولو) وظائفو لره شامل دی. او له سره نه ښائی چه یو مسلمان سری داسی ووائی «د بل چا کمراهی ماته ضرر نه رسوی» ځکه چه دغه خو په خپله ښه خبره نه ده چه سړی د بل له منکره مانع نشی.

که تا لید چه راغی ړوند په کوهی باندی

چوپ گناه ده غږ پری وکړه لاله وړاندی

يَالَيُهُا الَّذِينَ امَنُوْ اللّهَ هَادَةُ بَيْنِكُوْ إِذَا حَضَرَا حَكُو الْبَوُكُ حِيْنَ الْوَصِيَّةِ اثَنْن ذَوَاعَدُ إِل مِّنْكُورُ آوُ الْحَرْنِ مِنْ غَيْرِكُو إِنَ آنَتُو ضَرَبَتُو فِي الْكَرْضِ فَاصَابَتُكُو مُصِيبَةُ الْبَوْتِ تَعَبِّسُونَهُمَا مِنَ بَعْدِ الصَّلْوةِ فَيُقْمِن بِاللهِ إِنِ ارْتَبَعُولَانَتْتُرَى بِه بِهِ ثَمَنَا وَلَوْكَانَ ذَاقُرُ فِي وَلَائِكُتُهُ فَهَادَةً اللهِ إِنَّ الْإِنْدُانِ الْالْفِيدِينَ الْمُولِي

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو!) شهادت په منځ

ستاسی کښی کله چه حاضر شی یوه د ستاسی ته (علامی د) مرګ په وخت د وصیت کښی (شهادت) د دوو تنو دی چه دواړه خاوندان د عدل (انصاف) وی له تاسی (مسلمانانو) څخه یا دوه تنه نور شاهدان غیر له تاسی (مسلمانانو یعنی د غیر مسلم) که تاسی سفر مو کاوه په ځمکه کښی بیا ورسیږی تاسی ته مصیبت د مرګ (هسی دوه تنه نور) چه بندوئ به تاسی دغه دواړه وروسته له لمانځه (د ماریګر) نو قسم دی وکړی دواړه په الله که شکمن یئ تاسی (په شهادت د دوی کښی او وائی به) نه بدلوو په دی قسم سره مال اګر که وی دا (مشهود له) خاوند د خپلوی (هم) او نه پتوو مونږ شاهدی د الله بیشکه مونږ په وخت د پتولو د شهادت کښی خامخا له ګناهګارانو به یو.

**تفسیر:** یعنی (شاهدان درول به وخت د ځنکدن به وصیت کښی دوه تنه دی چه دواړه خاوندان د عدل او انصاف له خپلوانو ستاسي يا له نورو مسلمانانو وي. او) دا بهتر دي. باقي كه دوه تنه نه وی یا معتبر نه وی، بیا هم هغه «وصی» درولی شی. او له شاهد څخنی دلته مراد «وصی» دی د هغه اقرار او اظهار ئی یه شاهدی سره تعبیر وفرمایه (اثنان یه اعتبار د شهادت محذوفه سره خبردی). ﴿ مِنْ﴾ عَبِالصَّلْوَةِ ﴾ يعنى وروسته د مازيكر له لمانحُه څخه چه هغه د اجتماع او قبول وخت دی. سائی چه دوی وویریږی او په دروغو سره قسم ونه خوری. یا پس له بل کوم لمانځه یا «وصى» چه پر هر مذهب وى د هغه د لمانځه پسى. ﴿ إِنَّالَالْمِنَالْتَشِيْنَ ﴾ بيشكه مونډ په وخت د بتولو د شهادت کښي خامخا له ګناهګارانو به يو) يعنّي کله چه د ټولو ورتګ الله جل جلاله ته دی نو له ورتګه پخوا ښائی چه ګرد (ټول) کارونه برابر کړل شی! چه له هغو څنی يو ضروری او اهم کار وصیت او د هغه متعلقات دی. یه دی آیتونو کښی ئی د وصیت ډیری ښی طریقی تلقین فرمایلی دی یعنی که مسلمان د مر کیدلو به وخت کښی خپل مال او نور شیان بل چاته حواله کړې نو دا بهتره ده چه دوه معتبره مسلمانان دې يرې شاهدان ونيسي له که مسلمانان پيدا نشی. لکه چه یه سفر یا نورو مواقعو کښی داسی اتفاق ولویږی نو دوه کافران دی« وصی» ودرول شی له بیا که وارثانو ته شبه ولویږی چه دغو کسانو به څه مال یټ کړی وی او وارث یری دعوی وکړی. او د دغی دعوی له ياره شاهدان ونه لری نو هغه دواړه کسان دی قسم وخوری چه مونږ هیڅ نه دی یت کړی او مونږ د کومي طمعي او قرابت له سببه دروغ نه شو ویلي او که ئي ووايو نو ګنهګار به يو.

# فَانُ عُثِرُعَكَى ٱنَّكُا اسْتَحَقَّا ۚ اِثْمَا فَالْخَرْنِ يَقُوُمُنِ مَقَامَهُمَا مِنَ الَّذِيْنِ اَسْتَحَقَّ عَلِيْهِمُ الْأَوْلَانِ فَيُقْسِمْنِ بِاللهِ

# لَشَهَادَتُنَا آحَقُ مِن شَهَادَتِهِمَاوَ مَااعْتَكَ بِنَا آثِا إِذَا الْمِنَ الظَّلِمِينَ ٥

نو که اطلاع حاصله کړه شوه پر دی چه بیشکه دا دواړه مستحق شوی دی د گناه (حقی خبری د پتولو په سبب) نو نور دوه شاهدان دی ودریږی په مخان د دی دواړو (حلف ته او که یو تن وی هم څه مضایقه نه لری) له هغو کسانو چه ثابت شوی دی پر هغو (وصیت یا شاهدی دغسی دوه تنه نور چه) قریبان وی (میت ته یا غوره وی) نو قسم دی وکړی دا دواړه په الله چه خامخا شاهدی زمونو ښه حقه (او رښتیا) ده له شاهدی د هغو (ډومبنیو) څخه او څه تجاوز مو نه دی کړی بیشکه مونو په دغه وخت (د تجاوز) کښی خامخا له ظالمانو به یو.

تفسیر: یعنی که له قرائنو او آثارو محنی د وصیانو کوم قسم (لوړه) دروغ سکاره شی او دوی د شرعی شهادت په ذریعه خپل صداقت ثابت نشی کړی، نو د میت وارثانو ته دی قسم ورکړی شی چه دوی ته د وصیانو د دی دعوی د واقعیت هیڅ علم او خبر نشته او دا چه دغه شاهدی د وصیانو له شهادت ځنې زیات احق بالقبول (یعني د قبول دیاره ډیر مستحق دی) د دی آیتونو شان نزول دا دی یو مسلمان چه (بدیل) نومیده له دوو سریو (تمیم) او (عدی) سره «چه به هغه وخت کښي نصرانيان وو» د تجارت په قصد (شام) ته رهي (روان) شول، کله چه (شام) ته ورسیدل (بدیل) رنځور شو او د خپل مال فهرست (نوملیک) ئی ولیکلو او په خپلو اسبابونو کښي ئي کيښود او د هغه نومليک اطلاع ئي خپلو دغو دواړو ملګرو ته ور نه کړه، کله چه مرض ئی شدت وکر نو ده خپلو دغو دواړو نصرانی ملګرو ته وصیت وکړ چه زما دا ټول اسباب زما وارثانو ته ورسوئ! لکه چه دوی هغه ګرد (ټول) اسبابونه له ځانه سره یووړل او د ده وارثانو ته ئی وروسپارل، مکر یو د سپینو زرو جام ئی (چه یری د سرو زرو ملمع او نقش او سینگار و) تری ستون کړ، کله چه د وارثانو په لاس کښي هغه فهرست (چه د اسبابونو په منځ کښي وو) هم ولوید دوی له هغو وصیانو ځنی پوښتنه وکړه چه « آیا مړی د دی مالونو له منځه څه مال خرخ کړی هم دی؟ يا ئې ناروغي ډيره ځنډيدلي (اوږده شوم) او پرې دارو درمل شوي؟ او څه مال ئی یه معالجه کښی لګیدلی دی؟» دوی د دی دواړو سوالو ځواب یه نفی سره ورکړ. آخر دا معامله د حضرت فخر كائنات رسول الله صلى الله عليه وسلم په حضور كښي تقديم شوه، څرنګه چه له وارثانو سره شاهدان نه وو نو هغو دی دواړو نصرانيانو ته په دی الفاظو سره قسم ورکړ، چه «مونږ د هغه مړی په مال کښي هيڅ ډول (طريقه) خيانت نه دی کړي او نه مو څه شي له هغه څخه پټ کړی دی،» نو د دی قسم خوړلو له امله (وجي) د دغو وصیانو په ګټه فیصله وکړي شوه څو موده وروسته دا خبره څرګنده شوه چې دوې هغه جام په يو زرګر باندې په مکه معظمه کښي خرخ کړی (پُلوری) دی د دغې خبری پوښتنه چې له دوی څخنې وشوه نو دوی وويل

چه «هغه مو له (بدیل) څخه په بیع اخیستی (پیرودلی) ؤ » کله چه د پیرودلو شاهد نه ؤ موجود نو ځکه مو په هغه باندی په خپل اول اظهار کښی اقرار ونه کړ غو زمونږ تکذیب ونه کړ شی، » د «بدیل» وارثان بیا د رسول الله مبارک په حضور مشرف شول او خپله دعوی ئی مرافعه کړه، دا څلی د اول صورت په عکس وصیان د شراء «د پیرودلو» مدعیان وو او وارثانو له هغه ځنی انکار درلود (لرلو) ـ او د شاهدانو د نشتوالی له سببه د وارثانو له منځه هغو دوو کسانو چه له میت سره ئی ډیر نژدی قرابت درلود (لرلو) قسم یاد کړ چه هغه جام د هغه میت مملوک و . او دی دواړو نصرانیانو همغه دواړو نصرانیانو همغه دواړو نصرانیانو همغه دواړو زر درهمه) د (بدیل) وارثانو ته ورکړی چه له هغه زرګر څخه ئی د هغه جام په بدل کښی اخیستی وی .

# ذلِكَ آدُنْ آنُ بَيَّانُوُ الِالشَّهَادَةِ عَلَى وَجُهِهَ ٓ الْوَيْخَافُوۡ اَنَ ثُرَدَّا اَعُمَانُ بَعْدَ اَيُمَا نِهُمُّ وَاتَّقَوُ اللهَ وَاسْمَعُوا وَاللهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفُسِقِيْنَ ۚ

دا (تیر حکم چه رد کول د قسم دی پر وارثانو) ډیر نژدی دی دی ته چه راتله وکړی دا «شاهدان» په شاهدی سره په هغه شان چه حق دی د دی او (نژدی دی دی ته) چه وویریږی دوی له دی نه چه بیرته به رد کړل شی قسمونه (په ورثه ؤ) پس له قسمونو د دغو (وصیانو) او وویریږئ تاسی له الله (او په دروغو قسم مکوئ!) او واورئ تاسی (د الله احکام) د زړه په غوږونو سره) او الله نه ښیی سمه صافه لاره (د خیر او د جنت) قوم فاسقانو ته.

تفسیر: یعنی که وارثانو ته شبهه پیدا شی نو د قسم ورکولو حکم ورته شته. محو د قسم له ویری اول دروغ ونه وائی بیا که د دوی خبری دروغ شکاره شی نو ورته دی قسم وخوری، دا هم د دی له امله (وجی) چه دوی هم په قسم کښی (تگی) ونه کړی او وپوهیږی چه هم دا قسم پر مونږ هم اوړی. کذا فی «موضح القرآن». ﴿ وَاتَّمُوالله ﴾ الآیة \_ او وویریږئ تاسی له الله محکه چه) د الله تعالیٰ د نافرمانی کوونکو انجام رسوائی او ذلت دی او دوی د حقیقی بری او کامیابی مخ له سره نشی کتلی.

### يُومَ يَجْمَعُ اللهُ الرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَ ٱلْجِبْتُمْ

(یاد کړئ) هغه ورځ چه جمع به کړی الله ټول رسولان پس وبه وائی (الله رسولانو ته) چه څه ځواب درکړی شوی و تاسی ته (له طرفه د امتیانو ستاسی په دنیا کښی چه بلل تاسی دوی توحید ته)

تفسیر: دغه پوستنه به محشر کښی د گردو (تولو) په مخ کښی له انبیاؤ علیهم السلام ځنی کیږی یعنی لکه چه په دنیا کښی تاسی د حق تعالیٰ له حق پیغام سره خلقو ته تللی وئ نو دوی ستاسی د هغه دعوت ځواب ځرنګه درکړی دی او تر کومه ځایه پوری د دعوت الله اجابت ته حاضر شوی دی؟. په پخوانی رکوع کښی ئی دا راښوولی وه چه د الله تعالیٰ په حضور کښی پخوا له ورتګه د وصیت او نورو په ذریعه تاسی د دنیوی امورو سرشته او انتظام برابر کړئ اوس دا فرمائی چه د آخرت سوال او ځواب ته ځانونه تیار کړئ!

# قَالُوُالَاعِلْمَ لَنَا أَنَّكَ أَنْتَعَكَّامُ الْغُيُوبِ⊕

وبه وائی (گرد (ټول) رسولان الله ته) نشته هیڅ علم مونږ ته (ستا د علم په مخکښی یا الله!) بیشکه ته چه ئی هم ته ئی لوی عالم په غیبو (اسرارو هم نو بی له ویلو زمونږ هم د دوی منل او نه منل درښکاره دی)

تفسیر: د محشر په هولناکه ورځ کښی چه د قهار الله جلالی شان په خپل انتهائی ظهور سره وی د لویانو او اکابرو فکر او هوښ به په ځای نه وی د اولوالعزمو انبیاؤ په ژبو به هم «نفسی» «نفسی» الفاظ جاری وی په دغه وخت کښی به د انتهائی خوف او خشیت له سببه د (حق تعالیٰ) د سوال ځواب په «لاعلم لنا ـ نشته هیڅ پوهه مونږ ته» سره ورکوی، او له دی نه ماسوا بل څه نشی ویلی، بیا کله چه د بنیادمانو د فخر زمونږ د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم په برکت پر ګردو (تولو) د الله تعالیٰ د لطف او رحمت کتنه کیږی، نو وروسته له هغه د عرض کولو لږ څه جرئت د نورو پیغمبرانو له پاره هم پیدا کیږی له حسن او مجاهد او نورو (رحمهم الله تعالیٰ) ځنی هم داسی منقول دی لیکن د ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه په نزد د «لاعلم لنا» مطلب دا دی چه ای خدایه! ستا د کامل او محیط علم په مقابل کښی زمونږ هیڅ پوهه او علم نشته ګویا دا الفاظ د «خدای سره د ادب» په ډول (طریقه) وائی د ابن جریج رحمة الله علیه په نزد د «لاعلم لنا» څخه دا مراد دی چه مونږ ته نه دی معلوم چه وروسته له مونږ ځنی هغو څه نزد د «لاعلم لنا» څخه دا مراد دی چه مونږ ته نه دی معلوم چه وروسته له مونږ ځنی هغو څه کړی! او څه ئی نه دی کړی؟ ځکه چه مونږ یواځی د دوی په هغو افعالو او احوالو خبریدلو چه دوی زمونږ په مخکښی ظاهراً کول، د بواطنو او سرائرو علوم خو یواځی له تا علام الغیوب سره دوی زمونږ په مخکښی ظاهراً کول، د بواطنو او سرائرو علوم خو یواځی له تا علام الغیوب سره

دی د هم دی سورت په راتلونکی (۱٦) رکوع کښی د حضرت مسیح علیه السلام له ژبی نه هغه څواب چه په (۱۱۷) آیت کښی نقل شوی دی «وکنت علیهم شهیدا» دا وروستی معنی تائیدوی او په صحیح حدیث کښی دی کله چه په حوض باندی د ځینو په باره کښی زمونږ رسول کریم صلی الله علیه وسلم داسی وفرمائی چه «هؤلاء اصحابی!» نو داسی ځواب به اوری «لا تدری ما احدثوا بعدک؟» نه ئی خبر چه له تا څخه وروسته دوی څه حرکات کړی دی.

تنبیه: غالباً دغه د «المآئدة» (۱۱۰) آیت د هم دی (۱۵) رکوع (چه له دی کرښی څخه (۳) کرښی وروسته شروع مومی) تمهید دی کرښی وروسته شروع مومی) تمهید دی پومبی خپل لوی احسانات ور په یادوی او ورسته هغه پوښتنی کیږی چه په هم دغه (۱۵) رکوع کښی راځی.

## إِذْ قَالَ اللَّهُ لِعِيْسَى ابْنَ مَرْيَمَ اذْكُرْ نِعْمَقَى عَكَيْكَ وَعَلَى وَالِمَ وَكَ

(یاد کړئ) هغه وخت چه وبه فرمائی الله ای عیسٰی زوی د مریمی یاد کړه احسان زما پر تا او په مور ستا (چه غوره کړی می وه پر ښځو د زمانی خپلی)

تفسیر: اول پر اولاد احسان کول من وجه په مور باندی احسان دی، هغو نورو ظالمو خلقو چه پر (حضرت صدیقی بیهی مریمی) تهمتونه کول حق تعالیٰ د دی د برائت او نزاهت له پاره حضرت عیلی السلام برهان مبین و کرځاوه او د مسیح علیه السلام له تولده پخوا او وروسته ئی حضرت بیهی مریمی ته عجیبی او غریبی نښی ورښکاره کړی چه کردی (تولی) د دوی د تقویی او تسکین باعث شوی دی، دغه احسانات بلاواسطه پر دی باندی وو.

إِذُ أَيَّكُ تُنُكَ بِرُوْمِ الْقُكُسِ تُكِلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهُدِ وَكَهُلَّا وَإِذْ عَلَمْتُكَ الْكِبْبَ وَالْحِكْمَةَ وَالتَّوْرِلِةَ وَالْإِنْجِيْلَ وَإِذْ تَخَنُّتُ مِنَ الطِّلْبِي كَهَيْعَةِ الطَّيْرِ بِإِذْ نِي فَتَنُفْحُ فِيهَا فَتَكُونُ طَيْرًا لِإِذْ فِي وَتُبْرِئُ الْإِكْمَةَ وَالْأَبْرُصَ بِإِذْ فِي وَالْآبَرُصَ بِإِذْ فِي وَالْآبَرُصَ بِإِذْ فِي وَالْآبَرُصَ بِإِذْ فِي وَالْآبَرُصَ بِإِذْ فِي وَالْآبَرُ فَى الْمَوْتِي الْمَوْلُ اللّهُ وَالْآبَرُ فَى الْمَوْتُي بِإِذْ فِي الْمَوْتُي بِإِذْ فِي الْمَوْتُي بِإِذْ فِي اللّهُ وَالْآبِرُونَ وَالْآبِرُونَ وَالْآبِرُ فَى الْمَوْتُ اللّهُ وَالْآبُونُ وَاللّهُ وَالْآبُونُ فِي إِلَيْهُ وَالْآبُونُ فَا اللّهُ وَالْآبُونُ فَا اللّهُ وَالْآبُونُ فَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْآبُونُ فَا اللّهُ وَالْرَابُونَ فَا اللّهُ وَالْرَابُونَ فَا اللّهِ اللّهُ وَاللّهُ وَلَيْ الْمُؤْلِقُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْرَابُونَ فَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُعْلَقُ فَا اللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُؤْلُونُ مُنْفِقُ مُنْ وَلَالْمُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَالْمُ وَلَيْ الْمُؤْلِقُ اللّهُ وَلَيْ الْمُؤْلِقُ اللّهُ وَلَالْمُ وَاللّهُ وَالْمُؤْلِقُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَالْمُولُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَالْمُ اللّهُ وَالْمُؤْلِقُ الللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الل

کله چه قوت می درکړی ؤ تاته (ای عیٰسی) په روح القدس (جبریل یا انجیل

واذاسمعوا(٧) المآئدة(٥)

یا اسم اعظم یا عیسوی روح) سره چه خبری به دی کولی له خلقو سره په مهد (د مور په غیر یا په ځانګو یا په طفولیت ) کښی او په حال د کهولت (پوره عمر) کښی، او کله چه می درزده کړ تاته کتاب (لیکل) او حکمت (د شرعی احکامو د ژورو خبرو علم) او تورات او انجیل او کله چه جوړه به دی کړله له ختو ځنی په مثل د صورت د مارغه په اذن (حکم) زما پس پو کول به دی په هغه صورت کښی پس شو به هغه (هیئت) مارغه په اذن (حکم) (حکم) زما او روغول به دی مورزادی ړوند او برګ (پس) په اذن (حکم) زما، او کله چه راایستل به دی مړی (له قبرونو څخه او ژوندی کول به دی) په اذن (حکم) په اذن (حکم) په اذن (حکم) په اذن (حکم)

﴿ تِلْكَ الرُّسُلُ فَصَّلْنَا بِعُضَهُمْ عَلَى بَعْضِ مِنْهُمْ مِنْ كُولَاللهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجْتٍ وَالْتَهَنَا عِنْسَى ابْنَ مَرْيَهُ الْبَيْلِ وَالْيَهُ لِيُوْمِ الْعَدُسُ ﴾ (د ٣ جزء ابتداء د البقرة د٣٥٠ آيت ٣٣ ركوع) د «روح

القدس» مثل په (عالم الارواح) کښی داسی و ګڼځ لکه چه د مادیاتو په عالم کښی کهربائی (برقی) خزانه ده. د دی خزانی مدیر له معینه اصولو سره سم کرنټ (قوه) پیدا کوی او په هغو اشیاؤ کښی چه د برق اثر ورسیږی، دغه کنکشن جوړوی او فوراً لاړ او ساکن مشینونه په ډیر زور او شور سره ګرځوی او چورلوی ئی، که پر کوم رنځور باندی د برقی عملیاتو اجراآت وکړی شی نو په شلو او شوتو اعضاؤ او بیحسه اعصابو کښی د برق له رسیدلو محنی حس او حرکت پیدا کیږی. په محینو وختونو کښی د داسی یوه رنځور په حلقوم کښی چه ژبه یی بیخی بنده او له خبرو پاتی وی د برقی قوت په رسیدلو سره د وینا قوت پیدا کیږی تر دی چه محینی عالی ډاکتران خو داسی دعوی هم کوی (لکه چه فرید وجدی په دائرة المعارف کښی لیکلی دی) چه د هر ډول (طریقه) ناروغتیا علاج په برقی قوی سره کیدی شی کله چه د دی عادی مادی برق «بریښنا» حال داسی دی، تاسی په خپله اندازه وکړئ چه د «عالم الارواح» په برق کښی برق «بریښنا» حال داسی دی، تاسی په خپله اندازه وکړئ چه د «عالم الارواح» په برق کښی بیده د هغه خزانه «روح القدس» ده څومره قوت او طاقت به وی؟ حق تعالی د حضرت عیسی

عليه السلام د مبارک وجود تعلق له «روح القدس» سره تر يوه داسي خاص نوعيت او اصول لاندی ایښی دی چه د هغه تاثیر د روحیت او تجرد په غلبه او د حیات په خاصو آثارو کښی ظاهر شوی دی. په «روح الله» سره ملقب کیدل، په وړوکتوب، ځلمیتوب او زړښت کښی یو شانی خبری کول، د الله تعالیٰ په حکم سره د حیات د افاضی د قبلولو له پاره د خاورین کالبوت تیارول او په کښی باذن الله د حیات روح پوکول، د مأیوس العلاجو ناروغانو بی د عادی اسبابو او وسائلو یه کار اچولو باذن الله جوړ او روغ او بیعیبه او مفید ګرځول حتٰی د مری به تش تور کالبوت کښی باذن الله بیا روح اچول، د بنی اسرآئیلو ناپاکی پلمی (تدبیرونه) د الله یه امر سره ورانول، او د الله جل جلاله یه قدرت یر آسمان ختل او د ده یر طیبه حیات د دومره لوی عمر هیڅ یو اثر نه لویدل او داسی نور دا ګرد (ټول) آثار د همغه خصوصي تعلق څخه پیدا شوی دی چه الله تعالیٰ په یوه مخصوص نوعیت او اصول د ده او د «روح القدس» په منځ کښی قائم فرمایلی دی. له هر رسول سره د الله تعالیٰ څه امتیازی معاملی وی چه د هغو د عللو او اسرارو احاطه همغه علام الغيوب سره وی هم دغو امتيازاتو ته د علماؤ يه اصطلاح «جزئی فضائل» ویل کیږی، له داسی شیانو ځنی کلی فضایل نه ثابتیږی څه چه تری «الوهیت» ثابت شي. يه «اذتخلق من الطين» كښي د «خلق» لفظ محض يه صوري او حسى لحاظ استعمال كړي شوى دى، كه نه حقيقى خالق خو له «احسن الخالقين» محنى ماسوا بل هيڅوك نه دى. د هم دی له امله (وجی) د «باذنی» تکرار څو څو ځلی راغلی دی او په « آل عمران» کښی د حضرت مسیح علیه السلام له ژبی د «باذن الله» تکرار کړی شوی دی په هر حال هغه خوارق چه په دی آیتونو او د دی نه یخوا یه «آل عمران» کښی حضرت مسیح علیه السلام ته منسوب شوی دی له هغو محنی انکار یا یکښی تحریف یواځی د همغه ملحد کار کیدی شی چه «آیات الله» د خپل شخصی عقل تابع ګرځول غواړی. باقی همغه خلق چه د قدرت په قانون نامه سره د «خوارقو او معجزاتو» څخه انکار کوی د هغه ځواب په يوه مستقل مضمون کښې ورکړی شوی دی چه د هغه له مطالعي څخه ان شآء الله د تولو شکونو او شبهاتو ازاله کیدی شي.

## وَإِذْ كَفَفْتُ بَنِي إِسْرَاءِ يُلَ عَنْكَ إِذْجِئْتَهُمْ بِالْبَيِّنْتِ فَقَالَ الَّذِيثُ وَالْبَيِّنْتِ فَقَالَ الَّذِيثُ كَفَرُ وَالْمِنْهُمُ إِنْ هَٰذَا الْالسِحُرُّ مُّبُنْتُ ﴿

او کله چه می بند کړ (شر د) بنی اسرائیل له تانه (ای عیسٰی چه ستا د قتل اختیار ئی کړی ؤ) کله چه راوړی ؤ تا دوی ته واضح دلائل نو وویل هغو کسانو چه کافران شوی وو له دوی ځنی چه نه دی دغه معجزی ستا مګر سحر دی ښکاره (هر چاته)

تفسیر: معجزاتو او فوق العاده تصرفاتو ته به ئی سحر جادو (کوډی) ویلی او په پای (اخر) کښی ئی د حضرت مسیح علیه السلام وژلو ته ملا وتړله حق تعالیٰ په خپل لطف او کرم سره حضرت مسیح علیه السلام آسمان ته وخیژاوه په دی ډول (طریقه) یهودان د خپل ناپاک مقصد په پای (اخر) ته رسولو کښی ناکام شول.

### 

او کله چه په زړونو کښی می ور واچول (او امر می وکړ د عیسی په ژبه قوم د عیسی) حواریونو ته چه ایمان راوړئ تاسی په ما (چه ستاسی الله یم) او په رسول زما (چه عیسی دی، نو) وویل حواریونو چه ایمان مو راوړی دی (په الله او عیسی) او شاهد اوسه (ای عیسی) په دی چه بیشکه مونږ مسلمانان یو (غاړه ایښودونکی حکم د الله ته) کله چه وویل حواریونو چه ای عیسی زوی د مریمی آیا قبلوی رب ستا (دا سوال) چه نازلی کړی پر مونږ ډکی خونچی له (طرفه د) آسمانه، وویل (عیسی) وویریږئ له الله (په داسی سوالونو کښی) که یئ تاسی مؤمنان (په قدرت د الله او نبوت زما)

تفسیر: «یستطیع» ئی محکه وویل چه ستا په رعایت او دعاء موند ته د «خرق عادت» په ډول (طریقه) نه دی معلوم چه داسی کولی شی؟ که نشی کولی؟.

﴿ مَلَهٰكَةً مِنَالسَّمَاءٌ ﴾ ډکې خونچېله طرفه دآسمانه) يعنیدآسمانله لوریبېله زحمته روزی راورسېږی. داضروری نــهدهچــه هغــه دې فقط دجنتله دستـــر خان څخه وی .

## قَالُوْانُرِ بُیُانَ تَاکُلَ مِنْهَا وَتَظْمَیِنَ قُلُونُنَا وَنَعْلَمُونَ عَلَیْهَا مِنَ اللّٰهِدِیْنَ ©

وویل (حواریونو) اراده لرو مونږ (په دغه سوال سره) چه وخورو له (خوړو د) دغی (خونچی) او مطمئن شی (په دغه خوراک سره) زړونه زمونږ او پوه شو مونږ په دی چه په تحقیق رښتیا ویلی ؤ تا مونږ ته (چه زه رسول الله یم د دی معجزی په اظهار سره) او اوسو مونږ پر دی (خونچی) له شاهدانو ځنی (هغوی ته چه غائبان دی یا له کتونکو).

تفسیر: یعنی د ازموینی له پاره ئی نه غواړو، بلکه د برکت په امید ئی غواړو چه له غیبه بی محنته روزی راورسیږی څو د زړه په اطمینان او ډاډینه سره د الله تعالیٰ په عبادت کښی لګیا شو او د هغو غیبی خبرو ځنی چه تا د جنت د نعمتونو په نسبت راته کړی دی یوه وړوکی نمونه په سترګو هم وګورو او کامل یقین حاصل کړو او د یوه عینی شاهد غوندی مونډ پر هغه شاهدان شو او دغه معجزه تل مشهوره پاتی شی. ځینی مفسران نقل کوی چه حضرت مسیح علیه السلام وعده فرمایلی وه چه تاسی الله تعالیٰ ته دیرش ورځی روژی ونیسئ! نو هر څه چه وغواړئ! هغه به درکړی شی! حواریونو روژه ونیوله او مائده (خونچه) ئی وغوښته او د « ونعلم ان قد صدقتنا » څخه هم دغه مراد دی. والله اعلم.

(نو کله چه معلوم شو چه دغه سوال د حواریونو د تعنت او سرکشی له پلوه نه دی بلکه د یقین د زیاتوالی له یاره دی نو).

## قَالَ عِيْسَى ابْنُ مَرْيَةِ اللَّهُ قَرَتَبَنَا أَنْزِلُ عَلَيْنَا مَأْلِدَةً مِنَ السَّمَا فِي اللَّهُ عَلَيْنَا مَا لِمَا اللَّهُ عَنْدُوا لللَّهُ عَنْدُوا للَّهُ وَاللَّهُ وَالْدُونَةُ فَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالل

وویل عیسٰی زوی د مریمی ای الله! ربه زمونږ رانازله (راښکته) کړه پر مونږ باندی ډکه خونچه له (طرفه د) آسمانه چه شی (وخت د نزول د دغی ډکی خونچی) مونږ ته اختر له پاره د ډومبنیو زمونږ او د وروستنیو زمونږ او (بل دا چه شی دغه خونچه) دلیل له تانه (ستا په قدرت او ځما په نبوت او واذاسمعوا(٧) المآئدة(٥)

### صداقت) او روزی راکړه مونږ ته او هم ته ئی (خیر) غوره د روزی ورکوونکو.

تفسیر: یعنی هغه ورځ (چه مائده له آسمانه پکښی نازله شی) زمونډ د پخوانیو او وروستنیو په حق کښی به اختر شی چه تل زمونډ قوم هغه ورځ د یادګار په ډول (طریقه) اختر وګرځوی. له دی تقریر سره سم د تو توژنکاغیکا که اطلاق داسی شو لکه چه د آینو کلکتاکلوژیکا که ویکلو کښی د یهودانو دغه مقوله نقل شوی دی «انکم تقرؤن آیة لونزلت فینالا تخذناها عیدا» همغسی چه د آیت له اختر ګرځولو ځنی مطلب د هغه آیت د «یوم النزول» عید ګرځول دی (کماهومصرح فی الروایات الاخر) پر هم دی باندی د مائدی اختر هم قیاس کړئ. وائی چه هغه مائده (خونچه) په یکشنه (اتبار) کښی نازله شوه چه د نصرانیانو په نزد همغه د هفتی (اونی) اختر دی لکه چه زمونډ مسلمانانو له پاره جمعه ده. ﴿ وَارْزُقْکَاوَائْتَ نِنْ لَهُ هُوه کَلُورُورِ کُورِورِ کُورورکو کی الله یعنی بی له ستومانی او کسبه رزق او روزی راعطا کړه! چه ستا په دربار کښی د هیڅ شی کمی نشته او ستومانی او کسبه رزق او روزی راعطا کړه! چه ستا په دربار کښی د هیڅ شی کمی نشته او تاته دغه عطا ډیره آسانه ده.

### قَالَ اللهُ إِنِّ مُنَزِّلُهُا عَلَيْكُوْفَتَنَ يَكُفُرُ بَعُنُ مِنْكُوْ فَإِنِّ أُعَذِّبُهُ عَذَابًا لَا أُعَذِّبُهُ أَحَدًا مِنْ الْعُلَمِينَ ﴿

وفرمایل الله زه نازل کوونکی یم د دی خونچی پر تاسو، نو هر څوک چه ناشکری وکړی وروسته (له نزوله د دی خونچی) له تاسی ځنی نو بیشکه زه عذاب ورکوم هغه ته داسی عذاب چه نه به په عذابوم په هغه سره بل هیڅ یو له (نورو) مخلوقاتو.

تفسیر: هر کله چه نعمت فوقالعاده او عجیبه وی نو د هغه د شکر گذاری تاکید هم ښائی چه له معمول ځنی زیات وی، او د هغه په ناشکری هم فوقالعاده او عجیبه عذاب راتلونکی وی «موضح القرآن». ځینی وائ چه هغه مائده تر (٤٠) ورځو پوری نازلیده خو ځینو پری ناشکری وکړه، یعنی داسی حکم شوی ؤ چه له هغی ځنی دی فقیر او مریض وخوری، خو له هغی ځنی مړو، روغو رمتو سریو هم خوړله. بیا نژدی اتیا تنه له دوی ځنی بیزوگان او بدځناوران شول، دا عذاب پخوا له دی نه پر یهودانو هم نازل شوی ؤ وروسته له هغه بیا پر بل چا نه دی نازل شوی. او ځینی وائی چه دوی د دی تهدید له اوریدلو ځنی وویریدل او د هغی له غوښتنی څخه پښیمانه شول او وئی نه غوښتنه. لیکن د رسول دعاء عبث نه وی او نقل ئی په دی کلام کښی بی حکمته نه دی او ښائی چه د هم دی دعاء اثر وی چه د حضرت عیلی علیه السلام په امت کښی تل

هوسائی (خوشالی) او مالداری ده . او هر هغه چه له دوی ځنی ناشکری وکړی او د زړه په اطمینان په عبادت مشغول نشی. بلکه په ګناه اخته شی نو ښائی چه په آخرت کښی به له ګردو(ټولو) ځنی زیات عذاب ومومی په دی کښی مسلمانانو ته هم عبرت دی چه خپله مدعا دی د «خرق العادت» له لاری ځنی ونه غواړی چه بیا د هغه شکر ګذاری ډیره مشکله ده که پر ظاهری اسبابو قناعت وکړئ ښه دی . په دی قصه کښی دا هم ثابته شوه چه د الله تعالیٰ په حضور کښی د هیچا حمایت او نور (بی د ده له اذنه) په کار نه ورځی.

## وَإِذْ قَالَ اللهُ يعِيسَى ابْنَ مَرْكِيمَ عَ آنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِنُ وَنِي وَأَقِى الْهَيْنِ مِنُ دُونِ اللهِ

او کله چه وویل الله ای عیسی زوی د مریمی! آیا تا ویلی ؤ خلقو ته چه ونسیئ ما او مور زما (دواړه) خدایان بی له الله نه،

تفسیو: حقیقتاً پخوانی (۱۵) رکوع د دی (۱۱) رکوع تمهید وه الله تعالیٰ په ړومبنی رکوع کښی 

کښی 

کښی 

کښی به له تمامو مرسلانو ځنی د دوی د امتیانو په مخ کښی علی روس الاشهاد سوال او ځواب کښی به له تمامو مرسلانو ځنی د دوی د امتیانو په مخ کښی علی روس الاشهاد سوال او ځواب کیږی بیا د دوی په منځ کښی ئی خاص د حضرت مسیح علیه السلام ذکر وفرمایه چه هغه ته په کروړونو خلقو د خدائی درجه ورکړی ده او له ده څخه بالخصوص د دی باطلی عقیدی په نسبت پوښتنه کیږی، لیکن اول هغه عظیمالشان احسانات او ممتاز انعامات په یادوی چه پر مسیح علیه السلام او د مسیح علیه السلام پر ماجدی والدی بیږی مریمی مبنول شوی دی، بیا به داسی ارشاد کیږی 
کیږی 

کیږی 

کرورونو خلو معبودانو په ډول (طریقه) ومنځ؟. حضرت مسیح علیه السلام به د دی سوال په مقابل کښی وریږدی او په ډیره وارخطائی سره به ودریږی او هغه عرض به وکړی چه وروسته له دی نه راځی، په آخر کښی به ارشاد کیږی 

هغی ورځی په لوری ده چه په «یوم یجمع الله الرسل» کښی مذکوره شوه. په هر حال دا ټولی واقعی د قیامت د ورځی دی چه د هغه له یقینی راتګ څخه قرآن او احادیثو د ماضی په صیغه یعنی «قال» سره تعبیر فرمایلی دی.

### قَالَ سُعْنَكَ مَا بَكُونُ لِنَ آنَ اقُولَ مَالَيْسَ لِي بِجَقِّ آنَ كُنْتُ قُلْتُهُ فَقَدُ عَلِمْتَهُ

### تَعْلَكُمْمَا فِي نَفْسِى وَلِآ اعْلَكُمُ مَا فِي نَفْسِكُ إِنَّكَ آنْتَ عَلَامُ الْغُيُوبِ®

وبه وائی (عیسٰی) چه پاکی ده تا لره (ای الله! له شریکه) نه ده لایقه ماته دا چه ووایم زه هغه خبره چه نشته ماته حق (د ویلو د هغی) که وم زه چه ویلی می وی دا خبره نو په تحقیق معلومه به وه تاته هغه خبره تاته معلوم دی هر هغه شی چه په ذات هغه شی چه په ذات ستا کښی دی (له معلوماتو ستا)، بیشکه ته هم دا ته ئی لوی عالم پر غیبو (اسرارو هم)

تفسیر: یعنی زه داسی ناکاره خبره څرنگه کولی شم ستا پاک ذات له داسی تهمتونو گخنی پاک او منزه دی او ستا په الوهیت او نورو ذاتی او فعلی صفاتو کښی هیڅوک له تا سره نشی شریکیدی او هر چاته چه تا د رسالت جلیل منصب عنایت فرمایلی دی د ده له شانه سره دا نه ده مناسبه چه کومه ناحقه خبره له خپلی خولی مخخه راوباسی پس ستا سبوحیت او محما د عصمت د دواړو دا اقتضاء ده چه زه داسی چتی (بیکاره) او ناپاکی خبری نشم کولی، له گردو(تولو) دلایلو محنی صرف نظر آخری خبره هم دا ده چه ستا له محیط علم مخخه هیڅ یو شی نشی وتلی، که فیالواقع ما داسی ویلی وی نو ستاپه علم کښی به هغه ضرور موجود وی تاته ښه معلوم دی چه په پته او ښکاره می داسی کومه خبره له خپلی خولی مخنی نه ده ایستلی بلکه محما په زړه کښی د داسی ناکاره او چتی (بیکاره) خیالاتو خطور (وسوسه) هم نه دی شوی له تا مخخه زما او د نورو د زړونو مخفی هواجس (خیالات) او خواطر هم نه دی پت.

### مَافُلْتُ لَهُمُ إِلَامَا آمَرُتَنِي بِهَ آنِ اعْبُكُ وَاللهَ رَبِّيُ وَرَتَّكُوْ وَكُنْتُ عَلَيْهِمُ شَهِينًا اللَّادُمُ فَ فِيهُو مَّ فَلَمَّا تَوَقَيْتَنِي كُنْتَ اَنْتَ الرَّوْيْرَ عَلَيْهِمُ وَاَنْتَ عَلَى كُلِّ شَيْعً يَنْهُ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهِمُ

نه دی ویلی ما دوی ته (هیڅ شی) مګر هغه چه تا امر (حکم) کړی ؤ ماته په هغه سره چه عبادت کوئ تاسی د الله د رب زما او رب ستاسی او ومه زه (پر اقوالو او افعالو) د دوی باندی خبردار (خارونکی په موعظو سره) تر څو چه ومه زه په دوی کښی پس کله چه ونیولم تا زه کامل (په بیولو سره

واذاسمعوا(٧) المآئدة(٥)

آسمان ته) نو وی ته هم دا ته څارونکی (خبردار) پر دوی او ته پر هر شی باندی ښه حاضر ښه خبردار ئی

تفسیر: ما ستا له حکمه د یوه ویښته په اندازه هم تجاوز نه دی کړی. ما به ولی د خپل الوهيت تعليم دوى ته كاوه، بالمقابل ما تش ستا د بندگى په لورى هغوى ته دعوت وركاوه او په صافو او ښکاره خبرو سره مي دوی ته د وحدانيت داسي ښوونه کوله چه زما او ستاسي د ګردو (تولو) رب (پالونکی) همغه یو الله تعالیٰ دی چه **(وحله لاشریک له)** او یواځی د معبودیت وړ (لائق) دی. لکه چه نن هم په «انجیل ـ بائیبل» کښی په دی مضمون ډیر صریح نصوص شته نه یواځی دا چه ما مخلوق ته ستا یه لوری د توحید او عبودیت دعوت ورکړی دی بلکه تر هغه یوری چه زه د دوی په منځ کښی اوسیدم د دوی د احوالو کتنه او یوښتنه می په ښه شان سره کړی ده څو کومه غلطه عقیده، یا بی موقعه خیال قائم نه کړی. کله چه د دوی په منځ کښي زما د قيام هغه موده چه ستا په علم کښي مقدره وه پوره شوه نو زه دې له دوي ځني وانحستم (كمايظهر من مادة التوفى ومقابلة مادمت فيهم) نو بيا يوائحى ته د دغه احوال کتونکی او خبردار ئی! زه د دی موضوع په نسبت هیڅ عرض نشم کولی. **تنبيه:** د حضرت مسيح عليه السلام د موت (ياد رفع الى السماء) او نور بحث دي په (٣) جزء د «آل عمران» به (هه) آیت «انی متوفیک و رافعک الی» (٦) رکوع کښی وکتل شي. محقق شیخ الهند قدس الله سره دلته د «فلما توفیتنی» ترجمه «تا زه واخیستلم» سره کړی ده چه د محاوری په اعتبار «په موت» او په «رفع الی السماء» دواړو باندی صادقیدی شی. کواکی تنبیه ئی وکړه چه نه د «توفیٰی» لفظ دیاره «موت» لاژم دی او نه خاص هغه «توفیٰی» چه د موت په صورت دی په دغه تر بحث لاندی مباحثه کښی څه مداخله لری. نبی کریم علیه افضل الصلوة والتسليم په يوه حديث کښي ارشاد فرمايلي دي چه د ځينو خلقو په نسبت به زه د قيامت په ورم داسي وايم لکه چه د الله تعالىٰ صالح بنده عيسى عليه السلام ويلي و ﴿ وَلَنْتُعَلِّمُ أَشَّهِيدًا ا كَادُمْتُ فِيهُو فَلَمَّاتُو فَيْتَوَى كُنْتَ الْتَهْدِيكَ فَيْهِ ﴿ لَهُ دَاسَى تَشْبِيهَا تُو خُنِي د دى خبرى أيستل (چه د محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم او د حضرت مسيح عليه السلام «توفىٰ» دی هم یه هر حال ښائی یو شان او یو رنګ وی یر عربیت د نایوهی دلیل دی. د مکی معظمی مشركانو بر يوى وني (ذات انماط) باندي خپلي وسلي ځړولي وي، اصحابو رضي الله تعاليٰ عنهم عرض وكړ يا رسول الله! صلى الله عليه وسلم مونږ ته هم د دوى په شان (ذات انماط) مقرر كړئ! رسول الله مبارك وفرمايل كما قال قوم موسىٰ عليه السلام «اجعل لناالهاكمالهم آلهة» دا خو داسى شوه کله چه د موسیٰ علیه السلام قوم غوښتنه کړی وه، چه «مونږ ته هم د داسی یوه معبود تجویز وکړه! لکه چه د دغو بت پرستانو دی» کوم مسلمان د دی تشبیه له اوریدلو ځنی داسی گمان كولى شي چه معاذ الله اصحابو رضي الله تعالىٰ عنهم به د بتيرستي غوښتنه او درخواست کړی وی؟ په داسې تشبیهاتو سره له محکمو نصوصو او د امت له اجماع څخه مخالفت او پر

باطلو عقائدو متمسک کیدل یواځی د هغه جماعت کار دی، چه د هغوی په نسبت داسی ارشاد شوی دی ﴿ فَاَهُالْلِیَانُ وَاُو وَاَلْمُ وَاَلْمُ اَلْمُالِمُ اَلْمُالُهُ اَلْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الله عنه کسان چه په زړونو د دوی کښی کوړوالی دی پس پیروی کوی دوی د هغو کلماتو چه متشابه وی له قرآنه له پاره د طلب د هغی).

## إِنْ تُعَذِّبُهُمْ فِانَّهُمْ عِبَادُكَ وَإِنْ تَغَفِوْلَهُمْ فَاتَّكَ أَنْتَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ

که عذاب ورکړی ته (ای الله!) دوی ته نو بیشکه دوی بندګان ستا دی (او ته ئی مالک ئی نو نشته هیڅ اعتراض پر تاسی) او که بښنه وکړی دوی ته نو بیشکه ته هم دا ته ئی ښه غالب شوی (په انفاذ د احکامو) لوی حکمت والا (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی).

تفسیر: یعنی ته په خپلو بندګانو ظلم او بیځایه سختی نه کوی که دوی ته سزا ورکړی نو په عین علل او حکمت بنا ده او که فرضاً دوی وبنهی نو دغه عفوه هم (عین لطف او مهربانی) او د عجز او سفاهت له كبله (وجي) نه ده. ځكه چه ته «عزيز» زبردست او غالب ئي! او هيڅ كوم مجرم ستا د قدرت له قبضی څخه نه وتلی او نه تښتيدلی شي او ته په هرچا او هر ځای قوت او قدرت او قابو لری او څرنګه چه «حکیم» حکمت والا ئی نو دا هم هیچیری امکان نه لری چه کوم مجرم به بی موقع خوشی کړی. په هر حال هر هغه فیصله چه ته د مجرمانو په حق کښی وفرمائی هغه بیخی ستا په حکمت او قدرت مبنی ده څرنګه چه د حضرت مسیح علیه السلام دا کلام به یه محشر کښی ویل کیږی چه هلته به د کفارو په حق کښی هیڅ کوم شفاعت او استرحام او نور شیان نه وی نو ځکه حضرت مسیح علیه السلام د «عزیز حکیم» په ځای «غفور رحيم» او نورو صفاتو اختيار ونه كر د دى په خلاف حضرت ابراهيم عليه السلام په دنيا كښي د خپل پروردګار په حضور کښی عرض کړی ؤ « ﴿ رَتِّوانْهُنَّ اَضُلَانَگِیْرُاتِنَ النَّـاسِ ﴿ مَتِّوانِهُ حَبِعَيْ فَإِنَّهُ مِنْ مُونَ عَصَالَى فَإِنَّكَ عَمُونُ رُبَّتِهِيرٌ ﴾ ای پرورد کاره! دی بتانو ډير خلق گمراهان کړی دی نو هر يو له دوی ځنې چه زما متابعت وکړی، هغه زما امت دی او هر څوک چه له ما ځنی غاړه وغړوی نو بيا ته غفور او رحيم ئی» يعنی اوس هم موقع ده چه ته هغوی ته يه خپل رحمت سره وروسته له دى نه د توبى او د رجوع الى الحق توفيق وروبنج ! او پخوانى كناهونه ورمعاف كرى!

### 

وبه فرمائی الله (په قیامت کښی) دا ورځ د دی ده چه نفع به رسوی صادقینو ته صدق د دوی (چه په دنیا کښی ئی کړی وی،) (مقرر) دی دوی ته (هسی) جنتونه چه بهیږی له لاندی (ونو او ماڼیو د) د هغو ویالی (د اوبو، شودو، شرابو او شاتو) تل به وی دوی په هغه کښی همیشه راضی شوی دی الله له دوی نه (په طاعت سره) او راضی دی دوی له الله څخه (په موندلو د ثواب) دا (خلود او رضوان) بری دی ډیر لوی.

تفسیر: یعنی هغه کسان چه اعتقاداً او قولاً او عملاً رستین او صادقان پاتی دی لکه حضرت مسیح علیه السلام هغوی ته به د دوی د صداقت ثمره نن ورځ وررسیږی (چه هغه د جنت خلود او د رب العزت لقاء او رضا ده! اللهم ارزقنا!) یعنی لویه کامیابی د الله تعالیٰ رضا ده، او جنت هم د دی له امله (وجی) مطلوب دی چه د الله تعالیٰ د رضا محل دی.

### يِلْهِ مُلُكُ السَّلَوْتِ وَالْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيًّ قَدِيْنَ

خاص الله لره دی ملک (سلطنت) دآسمانونو او (سلطنت د) محمکی او (سلطنت) د هغو شیانو چه په دوی کښی دی او الله پر هر شی باندی (چه اراده ئی وفرمائی) ښه قادر دی (چه ځینی ئی صادق ته ثواب او کاذب ته عذاب ورکول دی)

تفسیو: یعنی له هر وفادار او مجرم سره همغه معامله کیږی چه د یوه مطلق شهنشاه له عظمته او جلاله سره وړ (لاکق) او مناسب وی.

تمت سورة المائدة بفضل من به الاعاذة واليه الاعادة ونسأله في البيان حسن الافادة والاجادة وفي البنان نعم الافازة والانارة

سورة الانعام مكية الاتسع آيات فمدنية وهي مائة وخمس وستون آية و عشرون ركوعاً نزلت بعد الحجر رقمها (٦) تسلسلهاحسب النزول (٥٥)

د «الانعام» سورت مکی دی په استثناء د نهر آیتونو چه د ځینو علماؤ په نزد مدنی دی او هغه د «الانعام» سورت مکی دی په استثناء د نهر آیتونو چه د ځینو علماؤ په نزد مدنی دی او هغه وروسته د «الحجر» له سورته نازل شوی دی په تلاوت کښی (۱ ) سورت دی او په نزول کښی (۵۰) په روایتونو کښی راغلی دی چه دا ګرد (تول) سورت په یو وخت کښی سره له بیشمیره پرښتو نازل شو. مګر ابن صلاح رحمة الله علیه په خپلی فتاوی کښی د دی روایاتو له صحته انکار کړی دی چه د پوره سورت پر یو ځای نازلیدلو دلالت کوی. «والله اعلم» ابواسحٰق اسفرائینی رحمة الله علیه وائی چه دغه سورت د توحید یر ګردو (تولو) قواعدو او اصولو مشتمل دی.

### بِنُ سِيرِ اللهِ الرَّحْلُنِ الرَّحِيْمِ ٥

شروع کوم، په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

# ٱلْحَمْدُ بِلهِ الَّذِي عَنَى خَلَقَ السَّمْوَتِ وَالْرَضَ وَجَعَلَ الظَّلْمَةِ وَالْخُرُضُ وَجَعَلَ الظَّلْمَةِ وَالنَّوْرَةُ تُمَّ النَّذِينَ كَفَنَ وَابِرَبِّهِمْ يَعْدِ لُوْنَ ©

گردی (ټولی) ثناوی او ستاینی (صفتونه) خاص هغه الله لره دی چه پیدا کړی ئی دی آسمانونه (بی له نمونی) او ځمکه (بی له مادی) او پیدا کړی ئی دی (رنگارنگ) تیاری او رڼا (رنړا) بیا (هم) هغه کسان چه کافران شوی دی په رب خپل سره برابروی (نور شیان په عبادت کښی یا د الله له عبادت څخه د غیر الله عبادت ته عدول کوی).

تفسیر: مجوسیان دنیا ته دوه خالقان (خدایان) دروی «یزدان» چه د خیر خالق او «اهریمن» چه د شر خالق ئی گنی او دواړه به ئی د نور او ظلمت په لقب سره ملقبول د (هندوستان) مشرکان په دری دیرش کروړو خدایانو قائلان دی (چه هر یو خپل بت خدای بولی) د (اریه سماج) فرقه سره له دی چه د توحید ادعا کوی «ماده» او «روح» هم لکه خدای غوندی غیر مخلوق او ازلی بولی او الله تعالیٰ د تکوین او تخلیق او په څه نورو صفاتو کښی دی دواړو ته (نستغفر الله) محتاج گنی. عیسایانو د پلار او زوی د توازن او تناسب له پاره بالاخره د دریؤ نه یو، او یو له دریؤ نه مشهوره عقیده غوره کړه، یهودان د الله تعالیٰ له پاره داسی صفات تجویز کړل چه یو عادی انسان هم نه یواځی (العیاذ بالله) له هغه سره انډول (تړلی) او برابر بلکه بهتر

واذاسمعوا(٧)

هم کیدی شی. د عربو مشرکانو د خدایانو په تقسیم کښي تر دی ځایه پوري خپل سخاوت وښود چه ښائی د دوی په نزد د يوه غره هره يوه ډېره (ګټه) هم د انسانانو د معبود ګرځيدلو صلاحیت ولری، الغرض اور، اوبه لمر ستوری، ونه، تیږه (ګته) او نور هیڅ یو شی ئی یری نښودل او هر يوه موجود ته ئي له خدائي ځني څه نه څه برخه ورکړه، او د عبادت او استعانت او په نورو وختونو کښې به دوی د خدای په ځای هغوی درول. حال دا چه د الله تعالیٰ یاک ذات د ګردو (ټولو) کمالي صفاتو د جامعيت شتوالي او د هر راز (قسم) ښيګنو (فائدو) د خالقيت او منبع والي له امله (وجي) د ګردو (تولو) ستاينو (صفتونو) او هر راز (قسم) حمد او ثنا بي د نورو له شرکته وړ (لائق) او مستحق دی هغه لوی (ذات عم نواله) چه آسمانونه او ځمکی، یعنی کرد (ټول) هغه علویات او سفلیات ئی پیدا کړل (چه د ګردو (ټولو) عالمیانو عقول د هغو له اِحاطی څخه عاجز دی) شپه او ورځ، تیاره او رڼا (رنړا)، هدایت او ضلالت، موت او حیات لنده ئی دا چه ګرد (تول) متقابل کیفیات او متضاد احوال ئی ظاهر وفرمایل، او ده ته د ده په ګردو (ټولو) افعالو کښي د هیڅ یوه یار مددګار،حصه دار، ښځي، اولاد او د نورو ضرورت نشته د ده په معبودیت او الوهیت کښی هیڅوک ورسره شریکیدی نشی او په ربوبیت کښي هيڅوک د ده ير اراده غالبيدي نه شي او يه ده د هيچا قوت او زور چليدي نشي، بيا د تعجب ځای دی چه د دغو حقائقو له لیدلو او یوهیدلو څخه وروسته بیا هم دوی په څه ډول (طریقه) نورو شیانو ته د الوهیت مرتبه ورکوی؟ او د دوی یه عبادت کښی مشغولیږی؟ (يا د دغه خالقالكل او مالكالكل له وجوده بيخي منكران كيږي).

### هُوَ الَّذِي كَ خَلَقًكُوْمِ نُ طِينٍ ثُمَّ قَضَى آجَلُا وَآجَلُ مُسَمًّى عِنْكُ ثُمَّ أَنْتُمُ مَّتَرُونَ ٠

دغه (الله) هغه ذات دی چه پیدا کړی ئی تاسی له ختو (چه آدم ئی تری ساز کړ) پس له هغه مقرر کړی ئی دی یو وخت (له پاره د مرګ) او یوه موده معلومه (د قیامت) ده په نزد د الله بیا هم تاسی شک کوئ (په توحید او بعث کښی)

تفسیو: پاس د «عالم الکبیر» یعنی د جهان د پیدائښت ذکر ؤ، دلته د «عالم الصغیر» یعنی د انسان د خلقت بیان فرمائی چه و گورئ اول د بی ساه خاوری څخه ئی د آدم علیه السلام کالبوت تیار کړ او په څه ډول (طریقه) ئی ژوندی کړ او په څه انسانی کمالاتو ئی فائض کړ، او نن ورځ هم له هم دی خاوری ځنی ګرد (ټول) خواړه وځی او له غذا مځنی نطفه او له نطفی ځنی انسان جوړیږی، غرض دا چه په دی ډول (طریقه) ئی له عدم ځنی تاسی په وجود راوړی یئ،

بیا ئی د هر سری د مرګ له پاره یو وخت مقرر کړ، کله چه انسان بیا په خاورو کښی خښ او بیا له همغی سره ګډیږی چه تری پیدا شوی ؤ نو په هم دی باندی تاسی قیاس کولی شئ چه د «عالم الکبیر» فنا ته هم یو وخت مقرر دی. چه هغه ته «قیامت الکبری» وایی «قیامت العبری» السغری یو نه هم خلقو ته السغری یعنی ځانګړی او انفرادی مرګونه څنګه چه مونږ ته تل راځی نو د هغه علم هم خلقو ته نه وی، لیکن د «قیامت الکبری» د صحیح او برابر وخت علم یواځی پاک الله ته دی نو تعجب دی چه د «عالم الصغیر» یعنی د انسانانو د بقا او فنا د سلسلی له لیدلو سره سره بیا هم چه انسان د «عالم الکبیر» یه فنا کښی څرنګه تردد کوی؟

### وَهُوَاللَّهُ فِي التَّمْلُوتِ وَفِي الْأَرْضِ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهُرَكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ @

او هم دی دی الله (مستحق د عبادت) په آسمانونو کښی او په ځمکه کښی عالم دی الله په پټ (حال) ستاسی او (عالم دی الله) په ښکاره (حال) ستاسی او عالم دی الله په هغو (اعمالو) چه کوئ (ئی) تاسی.

تفسیر: یعنی په گردو (تولو) آسمانونو کښی یواځی همغه مطلق موجود او برحق معبود مالک، باچا، متصرف او مدبر دی او دغه مبارک نوم (الله) هم یواځی د همغه متعالیالصفاتو د ذات له پاره مخصوص دی بیا نو نورو ته د معبودیت استحقاق له کومه راغی؟ څنګه چه په ځمکه او آسمانونو کښی د همغه حکومت دی او همغه بلاواسطه په تولو ظاهرو او باطنو شیانو په پتو او په ښکاره، وړوکو او لویو عملونو مطلع دی، نو عابد ته هیڅ ضرورت نشته چه په خپلو عباداتو او استعاناتو او په نورو کښی غیر الله شریک و گرځوی، مشرکانو به چه داسی ویل هم مانځه که کو الایکه کوکلو کښی غیر الله شریک و گرځوی، مشرکانو به چه داسی ویل هم مانځه کوکلو کو کښی مونږ الله ته په نژدی د دوی او د دوی د نورو ملګرو ځواب شو او ړومبی په کړی مونږ الله ته په نژدیوالی سره» دغه د دوی او د دوی د نورو ملګرو ځواب شو او ړومبی په کړی مونږ الله ته په نژدیوالی سره» دغه د دوی او ستاسی گرد (ټول) پټ او ښکاره، نیک او بد عملونه زمونږ په علم کښی شته بیا نو هیڅ وجه نشته چه تاسی هم داسی چتی (بیکاره) او مهمل پریښودی شئ.

### وَمَا تَالِيْهُو مُوِّنُ الْيَوْمِنُ الْيَتِ رَبِّهُ إِلَّا كَانُوْاعَهُمَا مُعْرِضِيُنَ۞ فَقَدُ كَكَ بُوْالِ لَحِقِّ لَتَاجَاءَهُمُ فَسَوْفَ يَالْتِيهُومُ اَنْبُوُا مَا كَانُوْالِهٖ بَيْتَهُزِءُونَ۞

او نه راځی دی (کفارو) ته هیڅ کوم (تکوینی یا تنزیلی آیت) له آیتونو (له دلائلو د قدرت) د رب د دوی مگر وی دوی له هغه څخه مخ گرځوونکی (تغافل کوونکی). نو په تحقیق نسبت د دروغو وکړ دوی حق ته کله چه راغی دوی ته نو ژر به راشی (ظاهر به شی) دوی ته اخبار (حقیقت) د هغه شی چه وو دوی چه پری خندل به ئی.

تفسیر: له حق محخه غالباً «قرآن کریم» مراد دی چه د هغو کسانو بدانجامی او دنیوی او اخروی سزاوی بیانوی چه د قدرت له دلائلو محنی تغافل او تجاهل کوی او هر کله چه هغه اوری تری اعراض او انکار کوی او تکذیب او استهزاء پری کوی او داسی شکاروی چه په هغو خبرو چه تاسی خاندئ او تمسخر پری کوئ ـ هغه به ډیر ژر یو ثابت حقیقت و گرمحی او تاسی ته به په مخه درشی، وروسته له دی نه د هغو اقوامو احوال وربیانوی چه د آیت الله د تکذیب او استهزاء او بدو عملو په سبب هلاک شوی دی.

ٱلَهُ بَيَوُاكُهُ ٱهْلَكُنَامِنُ قَبُلِهِهُ مِنْ قَرُبٍ مَّكَنَّهُمُ فِي الْاَرْضِ مَالَهُ كُلُّنُ لَكُمُ وَانْسَلْنَا السَّمَاءُ عَلَيْهِمُ مِنْ الرَّارُا وَ عَجَعَلْنَا الْاِنْهُ وَتَخْرِیْ مِنْ تَخْنِهُمْ فَاهْلَكُنْهُمُ بِنِ نُوْيِهِمْ وَانْشَأْنَامِنْ بَعْدِهِمْ قَرْنًا اخْرِیْنَ •

آیا نه دی کتلی (نه دی خبر شوی) دوی چه څومره (ډیره) هلاک کړی دی مونږ په خوا له دوی نه له (نورو امتونو) قرنونو ځنی چه ښه قوت ورکړی ؤ مونږ دوی ته په ځمکه کښی دومره قوت چه نه مو دی درکړی تاسی ته او راښکته کړی ؤ مونږ باران پر دوی پرله پسی اوریدونکی او ګرځولی مو وی ویالی چه بهیدلی له لاندی د (ماڼیو او ونو د) دوی نو هلاک کړل مونږ دوی په سبب د ګناهونو د دوی او پیدا کړل مونږ وروسته له دوی نه (اهل) د قرن نور

تفسیو: یعنی عاد او ثمود او نور چه له تاسی ځنی وو، او دوی ته ستاسی په نسبت ډیر طاقت، زور، قوت او قدرت ورکړی شوی ؤ، د بارانونو او ویالو له امله (وجی) د هغوی باغونه او کښتونه (فصلونه) تک شنه او خړوب وو او د عیش او خوشالی په دوره کښی ئی ډیر ښه ژوندون درلود (لرلو) کله چه دوی بغاوت او تکنیب ته ملاوی وتړلی او د قدرت په نښو ئی خندل او مسخری ئی پری کولی نو مونږ دوی د هغو جرمو په سزا داسی سخت ونیول چه نوم او نښان ئی هم نه دی پاتی، وروسته له دوی نه مو نور امتونه پیدا کړل او له متکبرانو او مکذبانو سره مو هم دغه سلسله جاری کړه، مجرمان پرله پسی فنا کیدل خو د دنیا په ودانی کښی هیڅ یو خلل نه واقع کیده (قرن د یوی زمانی اهل ته وایه شی چه د هغه په تحدید او تعین کښی ډیر اقوال دی ځینی (۱۲) ځینی (۱۲) ځینی (۲۰) ځینی (۷۰) ځینی (۸۰) ځینی (۱۲۰) کلونو ته قرن وائی خو په اصح الاقوال کښی قرن د عمرونو له هغه متوسطه قدر او مشترک حد څخه عبارت دی چه زیاتره د یوی زمانی اهل پکښی ژوندون کوی یا هغومره موده چه د یوه کال د ځیګیدلو چه زیاتره د یوی زمانی اهل پکښی ژوندون کوی یا هغومره موده چه د یوه کال د ځیګیدلو ځنی پکښی یو تن هم ژوندی پاتی نشی او ګرد (ټول) سره ومری خو اوسنی پوهان سلو کلونو ته بالقطع قرن وائی).

### ۅۘۘڷۅؙڹۜڒٛڷڹٵۼۘڷؽڮڮؿٵؚٛؽ۬ۊۯڟٳڛۏؘڶؠۺؙۅؗٷڽٲؽۑؽۿٟڂڷؚڡٙٵڷ ۘٵؾٚڹؿڹػڡٚڒٛٷٙٳڶؙۿڶڽٵٳڷٳڛڂۯ۠ۺۣ۠ؽؿٛ۞

او که نازل کړی وی مونږ پر تا کتاب (لیکلی) پر کاغذ پس مس کړی وی دوی دا کتاب په لاسونو خپلو (او په سترګو ئی هم لیدلی وی) نو خامخا ویلی به وو هغو کسانو چه کافران شوی دی چه نه دی دا مګر خو سحر (کوډی) دی ښکاره.

تفسیر: د مکی معظمی ځینو مشرکانو ویلی وو «که محمد صلی الله علیه وسلم یو تیار لیکلی شوی کتاب له آسمانه راوړی چه محلور پرښتی هم ورسره وی او زمونډ په مخ کښی شاهدی ادا کړی چه بیشکه هم دا کتاب د الله تعالیٰ له لوری لیډلی شوی دی نو مونډ به ایمان راوړو.» د هغو ځواب داسی ورکوی هغه خلق چه په موجوده حالت کښی دی لوی قران ته سحر، جادو او

کوډی او راوړونکی ته ئی ساحر او کوډګر وائی که په واقع سره مونړ په کاغذ لیکلی شوی داسی کتاب هم له آسمانه ورولیږو چه دوی ئی د خپلو لاسونو په مښلو سره هم معلوم کړی او ښه وپوهیږی چه څه تخییل او نظر بندی پکښی نشته نو بیا به هم دوی (عناداً) هم داسی وائی چه دا خو صریح جادو دی هغو بدبختو ته چه هدایت نه دی ور په برخه شوی د هغو شک او شبه له سره نه ورکیږی.

### وَقَالُوْالُوْلُا أُنُزِلَ عَلَيْهِ مَلَكُ ۚ وَلَوْاَنُولَنَا مَلَكًا لَقَضِى الْوَمُرُثُمَّ لاَيْنَظرُونَ ۞

او ویلی (کفارو) ولی نه نازلیږی په دغه (محمد) پرښته (له آسمانه)؟ او که نازله کړی وی مونږ پرښته نو خامخا فیصله شوی به وه خبره (د هلاک د دوی) بیا به (دوی ته) مهلت نه وو ورکړی شوی

تفسیر: یعنی کفارو ویل چه ښائی پرښته مونږ ته مخامخ ودریږی او د ده پر صداقت شاهدی ورکړی نو الله تعالیٰ فرمائی «که پرښتی په خپل اصلی صورت سره راشی نو دا خلق د یوی شیبی له پاره هم د هغوی تحمل نشی کولی د پرښتو له رعب او هیبت او ډاره به د دوی ساوی ووځی. دا یواځی د انبیاؤ علیهم السلام ظرفیت او قوت دی چه د پرښتو د لیدلو تحمل په اصلی صورت سره کولی شی، زمونږ نبی کریم (علیه افضل الصلوة والتسلیم) په خپل تول عمر کښی دوه محلی حضرت جبریل علیه السلام په خپل اصلی صورت سره لیدلی دی او د بل کوم (نبی) په نسبت یو مخلی هم نه دی ثابت شوی. که د دی خلقو داسی عظیم الشان او خارق العاده غوښتنه هم پوره کړی شی او بیا ئی هم ونه منی لکه چه د دوی د نورو معاندانه احوالو او اقوالو څخه ښکاره ده نو له سنة الله سره برابر بیا قطعاً دوی ته هیڅ مهلت نه ورکاوه کیږی او د داسی سخت عذاب غوښتونکو باندی خامخا همغسی سخت عذاب نازلیږی چه په هغه سره به دوی بیخی فنا کیږی نو غوښتونکو باندی خامخا همغسی سخت عذاب نازلیږی چه په هغه سره به دوی بیخی فنا کیږی نو په دی لحاظ د داسی غوښتنی نه پوره کول هم ښائی د الله تعالیٰ عین رحمت وګاڼه شی.

### وَلَوْجَعَلْنٰهُ مَلَكًا لَجَعَلْنٰهُ رَجُلًا وَكُلِسَنْنَا عَلَيْهِ مُمَّا يَلْبِسُونَ ۞

او که گرځولی وی مونږ دا رسول پرښته (نه بشر) نو خامخا گرځولی به وه مونږ دغه پرښته (که گرځولی وی مونږ پرښته په صورت د سړی نو) خامخا په شبهه کښی به اچولی وو مونږ دوی په همغسی اشتباه کښی چه اوس پکښی پراته دی.

تفسیر: څرنگه چه په ړومبنی آیت کښی د پرښتو د لیږلو ځنی په اصلی صورت سره نغی وشوه اوس نو د دوهم احتمال ځواب ورکوی او هغه دا دی چه باید پرښتی د انسانانو په شکل ولیږلی شی ځکه چه په دی صورت کښی د صوری مجانست په بناء خلق د دوی د نمونی او تعلیم ځنی منتفع کیدی شی لیکن په دی تقدیر سره هم د منکرانو د شبهاتو ازاله نشی کیدی. هغه شکونه او شبهی چه د رسول په بشریت کښی ئی کوی همغه به په ملک کښی هم (که د بشر په شکل د دوی له غوښتنی سره سم راتلی) واردیدلی.

### وَلَقَتِ اسْتُهُزِئَ بِرُسُلِ مِّنُ قَبُلِكَ فَكَاقَ بِاللَّذِينَ سَخِرُوا مِنْهُمُ مِّا كَانُوْ ابِهٖ يَسْتَهُزِءُونَ ۞

او خامخا په تحقیق مسخری کړی شوی دی په رسولانو چه پخوا وو له تانه نو چاپیر او محیط شو په هغو کسانو پوری چه مسخری ئی کولی په دوی پوری هغه (عذاب) چه وو دوی چه په هغه پوری به ئی مسخری کولی.

تفسیر: د معاندانو د غوښتنی له ځواب ورکولو څخه وروسته «محمد صلی الله علیه وسلم» ته تسلی ورکوله کیږی چه ته د دوی له استهزاء او تمسخر ځنی مه خپه او مه متأثر کیږه! دا کومه نوی خبره نه ده، پخوانیو انبیاؤ ته هم داسی حالات ورپیښ شوی وو بیا هغه سزاوی او هیدادونه (عذابونه) چه مکذبینو او د پیغمبرانو دښمنانو ته ورکړی شوی دی هغه ګردو (تولو) ته ښکاره دی نو لکه چه پخوانیو مجرمانو ته کومی سزاوی ورکړی شوی دی دوی ته هم الله تعالیٰ همغسی سزاوی ورکړی شوی ورکړی.

### قُلُ سِيُرُوْا فِي الْأَرْضِ ثُحَّانُظْرُوْاكَبُفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِيُنَ

ووایه (ای محمده! دوی ته که دوی نه وی قائله په هلاک د پخوانیو قرنو) وګرځئ تاسی په ځمکه کښی بیا وګورئ چه څرنګه ؤ عاقبت (خاتمه) د دروغجن کوونکو (د رسولانو).

تفسیر: یعنی د ملکونو د سیر او سیاحت او گرځیدلو او د تباه شویو اقوامو د آثارو له کتلو څخه وروسته که د عبرت په نظر سره ماضی واقعاتو ته وګورئ! نو د هغو اقوامو انجام به تاسی ته صاف درښکاره او څرګند شی چه د انبیاؤ تکذیب ته ئی ملاوی تړلی وی نو په همغو ئی قياس کړئ! کله چه د مکذبينو حال هغسي شو نو د استهزاء کوونکو حال به څرنګه وي؟.

### قُلُ لِبَنُ مَّافِ السَّلْوَتِ وَالْاَرْضِ قُلُ يَلُو حَكَتَبَ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةُ لِيَجْمَعَنَّكُمُ اللَّيُومِ الْقِيمَةِ لَارَيْبَ فِيهُ الَّذِيْنَ خَسِرُ وَا اَنْفُسَهُ مُو فَهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ ۞

ووایه (ای محمده! دوی ته) چه چا لره دی (خلقاً، ملکاً او عبیداً) هغه شیونه چه په آسمانونو کښی او په ځمکه کښی دی (سره له آسمانونو او ځمکی) ووایه (ای محمده! دوی ته) چه خاص الله لره دی (بل ځواب نشته) لاژم کړی دی الله (تفضلاً) پر نفس خپل رحمت خامخا ټول به کړی (الله) هرومرو (خامخا) تاسی په ورځ د قیامت کښی چه نشته هیڅ شک په (راتلو د) هغی کښی هغه کسان چه زیان ئی رسولی دی ځانونو خپلو ته (د اصلی فطرت او سلیم عقل په ضیاع) نو دوی ایمان نه راوړی.

تفسیو: کله چه په ګردی (ټولی) زمکی او آسمانونو کښی د الله تعالیٰ حکومت دی. لکه چه مشرکان هم داسی اقرار کوی نو مکنبانو او مستهزآنو ته کله له فوری سزا څخه نجات او پناه ورکوله کیږی؟ دا یواځی د الله جل جلاله عمومی رحمت دی چه د جرائمو د لیدلو سره سره فوراً مجرم ته سزا نه ورکوی، نو د قیامت په ورځ کښی چه یقیناً او بلا شبهه راتلونکی ده یواځی همغو بدبختانو ته به سزا ورکوی چه په قصد سره ئی خپل ځانونه د هلاکت په کنده کښی اچولی دی.

وَلَهُ مَاسَكَنَ فِى الْيُلُ وَالنَّهَارِ وَهُوَ السَّمِيْعُ الْعَلِيهُ الْعَلِيهُ الْعَلِيهُ الْعَلِيهُ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ الْمُثَارِكُ الْعَلَيْمُ الْمُثَارِكِيْنَ ﴿ وَكُلُ إِنِّ الْمُثَارِكِيْنَ ﴿ وَكُلُ الْمُثَارِكِيْنَ ﴿ وَكُلُ مَنَ الْمُثَارِكِيْنَ ﴿ وَكُلُ مَنَ الْمُثَارِكِيْنَ ﴿ وَكُلُ مَنَ الْمُثَارِكِيْنَ ﴾ وَقَلْ الْمُثَارِكِيْنَ ﴿ وَلَا تَكُونَتَ مِنَ الْمُثَارِكِيْنَ ﴿ وَلَا تَكُونَتَ مِنَ الْمُثَارِكِيْنَ ﴿ وَلَا تَكُونَتَ مِنَ الْمُثَارِكِيْنَ ﴾

او خاص دغه (الله) لره دی هغه شیونه چه اوسیږی (آرام کوی) په شپه کښی او په ورځ کښی (یعنی دا ټول د الله مملوک دی) او هم دغه (الله) دی ښه اوریدونکی د ټولو اقوالو) ښه عالم (پر ګردو (ټولو) احوالو) ووایه (ای محمده! دوی ته) چه آیا بی له الله ونیسم زه (بل ولی) دوست مددګار؟ (هسی الله) چه پیدا کوونکی د آسمانونو او د ځمکی دی (بلکه نه ئی نیسم) حال دا چه دغه (الله) روزی ورکوی (ګردو (ټولو) مخلوقاتو ته) او ده ته روزی نشی ورکولی ووایه (ای محمده! دوی ته) بیشکه زه مامور یم (حکم راته شوی دی) چه شم اول د هغو چه غاړه ئی ایښی ده (الله ته له دغه محمدی امته) او (ویلی شوی دی ماته) چه مه کیږه له سره له مشرکانو نه.

تفسير: پهِ ﴿ قُلْرَئِسُ مَّافِ التَّمَانُوتِ وَالْاَيْضِ ﴾ كښى د مكان تعميم ؤ. په ﴿ وَلَهُمَاسَّكَنَ فِي الَیْلِوَاللّٰہَارِ ﴾ کښی د زمانی په اعتبار تعمیم دی، یعنی په هر ځای او په هر وخت کښی پاک الله حکومت، قبضه او اقتدار لری. هر هغه شیان چه په شپه یا ورځ کښی په آرامی او هوسائی (آرام) سره ژوندون کوی او له ډيرو معلومو او نامعلومو دښمنانو ځنی چه مامون او مصون ياتی كىبدى دا د الله تعالىٰ د كامله رحمت له آثارو ځنى دى ﴿ قُلْمَنْ يَكُلُؤُكُو بِالْيَالِوَالنَّهَالِيمِنَ الرَّحُلين ﴾ (١٧) جزء د الأنبياء (٤٢) آيت (٤) ركوع الله تعالىٰ هغه مجمعالصفات ذات دى چه د ورځی په شور ماشور او د شپی په تپو (تورو)تيارو او چوپه چوپتيا کښی هم د هر يوه غږ آوری او د گردو (ټولو) په حوائجو او ضرورياتو په ښه ډول (طريقه) سره خبر دی نو اوس تاسی راوښيئ چه ولي تاسي داسي پاک الله پريږدئ او له نورو ځني مرسته (مدد) غواړئ؟ آيا تاسي دا اعراض عن الله او اقبال الى غيرالله كوم سه او موزون كار كُنبئ؟ ﴿ وَهُوَيُطُعِمُولَايُطْعَمُ ﴾ حال دا چه دغه الله روزی ورکوی ګردو(تولو) مخلوقاتو ته او ده ته روزی نشی ورکولی روزی ورکول د بقاء د سامان په لوری اشاره ده یعنی تاسی په ایجاد او بقاء دواړو کښی همغه ته محتاج یئ او الله تعالیٰ یه خورا دیر ادنی شی کسی هم موند (او گردو(تولو) کائناتو) ته څه احتیاج لری بیا له هسی الله محنی بیلیدل او بل د خپل محان مرستیال (مدد کار) کر محول که انتهائی حماقت او ناپوهى نه ده؟ نو څه ده؟. ﴿ قُلُ إِنَّ ٱمُرْتُ آنُ ٱلْكُونَ ٱقُلَ مَنْ ٱسْلَمَ ﴾ ووايه اى محمده! دوى ته بیشکه زه مامور یم حکم راته شوی دی چه شم اول د هغو چه عاړه ئی ایښی ده الله ته له دی محمدی امته د داسی یاک الله تعالیٰ د احکامو یه مقابل کښی چه صفات ئی پاس مذکور شول، ډيره ضروری ده چه ګرد ټول بندګان همغه وحده لا شريک ته بی د غير له شرکت نه غاړه کیږدی! او له ګردو (ټولو) ځنی لومړی هغه ډیر اکمل بنده ته د انتهائی انقیاد او تسلیم حکم دی چه گردی (ټولی) دنیا ته د طاعت او عبودیت یوه خورا (ډیره) ښه نمونه رالیږلی شوی ده «صلى الله عليه وعلىٰ آله وصحبه وسلم!».

### قُلْ إِنَّ أَخَاتُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمِ عَظِيْمٍ @

ووایه (ای محمده! دوی ته) بیشکه زه ویریږم که نافرمانی وکړم له رب خپله له عذابه د ورځی ډیری لوئی نه (چه قیامت دی).

تفسیر: په حضرت پیغمبر صلی الله علیه وسلم ئی اینهی او نورو ته یی اورولی دی یعنی که په فرض محال سره د الله تعالیٰ له ډیرو معصومو او خورا (ډیرو) غوره بندګانو ځنی هم کوم ډول (طریقه) عصیان صادر شی نو د الله تعالیٰ د عذاب اندینه ورته شته. نو بیا نورو ته کله لائق او وړ (مناسب) ده چه سره له شرکه او د انبیاؤ د تکنیبه او د نورو زرهاؤ ډولونو (طریقو) جرائمو له ابتلاءِ سره د الله تعالیٰ له عذابه بیفکره او مامون کنیینی.

### مَنْ يُصْرَفُ عَنَهُ يَوْمَ إِنِ فَقَدُ رَحِمَهُ وَ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْمُهِ يُنْ ®

هر هغه څوک چه چپ (بچ) کړی شی له عذابه په دی ورځ کښی نو په تحقیق رحم (مهربانی) کړی ده (الله) په ده او دا (مهربانی) بری دی ښکاره.

تفسیر: د جنت او د الله جل جلاله رضا حاصلول خو د مدارجو اعلیٰ او خورا (دیر) لوړ مقام دی، که له چا ځنی د آخرت عذاب لری شی نو دغه هم لوی بری او ښه کامیابی ده. کماقال عمر رضی الله تعالیٰ عنه! «کفافا لالی ولاعلی».

## وَإِنْ يَهْسَسُكَ اللهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّاهُوُّ وَإِنْ يَهْسَسُكَ بِغَيْرٍ فَهُوَ عَلَى كُلِّ شَمْ اللهَ اللهُ وَهُوَ الْحَكِيْمُ الْغَبِيْرُ ﴿ قَالِيْنُ وَهُوَ الْقَاهِمُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَهُوَ الْحَكِيْمُ الْخَبِيْرُ ﴿ وَهُوَ الْحَكِيْمُ الْغَبِيْرُ ﴿

او که ورسوی تاته الله محه سختی (لکه مرض او فقر) نو نشته هیڅ لری کوونکی د هغه مګر هم دی دی او که ورسوی تاته محه خیر (لکه صحت او غناء) نو دی پر هر شی (چه اراده وفرمائئ) ښه قادر دی (نو تل خیر او شر نفع او ضرر هم د الله په اراده رسیږی) او هم دی غالب زورور دی د پاسه د بندګانو خپلو (په قدرت، قوت، قهر، غلبه نه په مکان) او هم دی ښه حکمت

والا ښه خبردار دی له هر شي).

### قُلْ آئُ شَيُّ أَكْبَرُ شَهَادَةً فُلِ اللهُ "شَهِيكًا بَيْنِي وَبَيْنَكُوْ

(ووایه ای محمده! دوی ته) چه کوم یو شی لوی دی له جهته د شاهدی؟ ووایه (په ځواب کښی دوی ته) چه الله (لوی دی د شهادت له جهته بل ځواب نشته!) (او الله) ښه شاهد دی زما او ستاسی په منځ کښی.

تفسیو: کله ئی چه داسی وفرمایل چه فقط الله تعالیٰ د گردو (ټولو) منافعو او اضرارو مالک دی او پر گردو (ټولو) بندگانو غالب او قاهر او تر ذری ذری پوری هم له هر شی څخه خبردار دی نو د ده له شهادته زبردست او پاک شهادت بل شهادت نشی کیدی. نو زه هم د خپل ځان او ستاسی په منځ کښی همغه شاهد درؤم. ځکه چه ما د رسالت دعویٰ وکړه او ټول هغه پیغامونه چه د پاک الله وو تاسی ته می درورسول نو د هغه په مقابل کښی هغه سلوک چه تاسی له ماسره وکړ او هغه وضعیت چه تاسی له دغو ربانی پیغامونو سره وکړ هغه ټول ستاسی تر سترګو لاندی دی په خپله پاک الله به له خپل محیط علم سره سم زما او ستاسی په منځ کښی فیصله وکړی.

### ۅۘٲٛۏڃؽٳڮٙۿڶٵۘۘۘڷڠؙڒؙٵؽؙڒۣ۠ڒڹ۫ۮؚڒڲؙڎ۫ڽؚ؋ۅٙڡۜڹۢڹڬۼٝٵؠٟۺٚڮڎ ڵؾۜۺؙۿۮؙۅ۫ؽٲؾۜڡؘۼٵٮڸۅٳڸۿڐٞٲٛڂٛۯؿڠؙڷڒۜٛٳؘۺ۫ۿڬ۠ڠؙڶٳٮۜؽؠٵ ۿۅؘٳڵڎٷٳڿڴٷٳؿٚؽ۫ؠڔۣ۫ؿؙٞڝٞؠۜٲۺؙؿٛۯڴۏؽ۞

او وحی کړی شوی ده ماته دا قرآن له پاره د دی چه وویرؤم (خبردار کړم) تاسی په دی سره او هغه څوک چه ورورسیږی (ده ته دا قرآن په هر زمان او مکان کښی) آیا بیشکه تاسی خامخا شاهدی لولئ په دی چه شته سره د الله

خدایان نور؟ ووایه (ای محمده! دوی ته) زه خو شاهدی (په دی سره) نه ورکوم، ووایه خبره هم دا ده چه الله دی معبود یو او بیشکه زه بیزار یم له هغو شیونو چه شریکان کوئ ئی تاسی (له الله سره)

تفسیر: یعنی که وپوهیدئ نو زما په صداقت د الله جل جلاله یقینی او ښکاره شهادت هم دا موجود عظیم الشان قرآن دی چه په خپله په دی باندی دلیل دی چه الهی کلام دی. «د لمر دلیل په خپله دغه لمر دی» زما کار دا دی چه تاسی او هر هغه چاته چه دا د الله تعالیٰ کلام ورورسیدی هغه د الله تعالیٰ له پیغامه خبردار کړم چه د توحید او معاد او د دین نور تمام اصول پکښی هدایت کړی شوی دی. آیا د داسی حجت له اتمام او د داسی قطعی او صریح توحید د پیغام له اوریدلو څخه وروسته بیا هم تاسی هم دا وایئ چه غیر له الله جل جلاله نور معبودان هم شته اتاسی اختیار لرئ هر څه چه مو زړونه غواړی هغه ووایئ زه خو له سره داسی حرف په خپله ژبه نشم راوړی، بلکه صاف اعلان کوم چه د عبادت لائق او وړ یواځی هغه یو پاک الله دی. باقی هر هغه څه چه تاسی ئی ورسره شریکان ګڼئ. زه له هغو څخه بیخی خپله بیزاری او نفرت څرګندوم.

تنبیه: په «ومن بلغ» سره ئی وښود چه د نبی کریم علیه افضل الصلوٰة والتسلیم رسالت د ګردو (ټولو) انسانانو، پیریانو، مشرق، مغرب، شمال، جنوب او ټولو مللو او اقوامو له پاره دی (د نزول له وقته تر قیامته پوری. او د پاک قرآن لیدل داسی دی لکه د محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم لیدل)،

# ٱلّذِينَ التَيْنَافُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ اَبْنَاءَهُمُ اللّذِينَ خَيِهُ وَالنَّفُهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَ فَاللَّهُمْ اللَّهِ اللَّهُ الل

هغه کسان چه ورکړی دی مونږ دوی ته کتاب پیژنی دوی دا (رسول) لکه چه پیژنی دوی ځامن خپل هغه کسان چه زیان ئی رسولی دی ځانونو خپلو ته نو دوی ایمان نه راوړی.

تفسیر: یعنی علاوه په دی چه زما په صداقت الله تعالیٰ شاهد او قرآن کریم ناطق دی او پری غیر قابل تردید شهادت ورکوی هغه اهلکتاب یعنی یهود او نصاریٰ هم (چه خلق هغوی ته دآسمانی کتابونو د عالمانو په حیث زما د خبرو او معاملو په باره کښی رجوع کوی) په خپلو زړونو کښی داسی پوره یقین لری چه بلاشبهه زه همغه (آخرالزمان نبی) یم چه زما زیری پخوانیو انبیاؤ علیهم السلام پرله پسی کړی دی. دوی همغسی چه په ډیرو هلکانو کښی خپل هلکان ژر پیژنی او پکښی څه رېړ (زحمت) او تکلیف نه کوی هم داسی دوی د نبی کریم په رسالت، او د پاک قرآن په صداقت کښی هم هیڅ څه شک او شبهه نه لری او ګرد(ټول) حقائق دوی ته ښکاره دی، هو! حسد، کبر، او د پلرونو تقلید او د جاه او مال مینه او نور اغراض دوی ته اجازه نه ورکوی چه په ایمان مشرف شی او خپل ځانونه له دائمی نقصان او ابدی هلاکت څنی وژغوری (وساتی).

### وَمَنَ أَظْلَمُ مِتَنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِيبًا أَوْ كَنْ بَ بِالنِتِهُ إِنَّهُ لَا يُفَلِحُ الظّلِمُونَ®

او څوک دی ډیر ظالم له هغه چا چه وتړی پر الله دروغ یا نسبت د دروغو کوی آیتونو د ده ته؟ (بلکه نشته!) بیشکه شان دا دی چه خلاصی نه مومی ظالمان

تفسیر: یعنی چه نبی نه وی او پر الله جل جلاله افترای، او د نبوت غلطه دعوی و کړی، یا د داسی صادق نبی تکذیب و کړی چه پر صداقت ئی واضحه دلائل موجود وی او د الله تعالیٰ پیغام خلقو ته اوروی له دی دواړو څخه زیات بل هیڅوک ظالم کیدی نشی او د الله جل جلاله سنت هم داسی جاری دی چه په پای (اخر) کښی بری او کامیابی ظالمانو ته نه په برخه کیډی نو فرض ئی کړئ که معاذالله زه مفتری یم نو له سره به بری ونه مومم او که تاسی مکنبان یئ لکه چه له دلائلو مخنی ښکاریډی نو تاسی به د خیر مخ ونه وینئ! نو له دی کبله (وجی) ښائی چه پر گردو (ټولو) حالاتو کښی ښه غور او دقت و کړئ! او د آخرت او د انجام په فکر کښی شئ! او د هغی ورځی له عاقبته وویریډئ چه وروسته ئی ذکر راځی، ابن کثیر رحمة الله علیه د دی ایت معنی هم داسی اخیستی ده. او ځینو نورو مفسرینو د «افترای علی الله» څخه د مشرکانو شرک مراد کړی دی لکه چه وړاندی په ﴿ وَصَلَی عَنْهُومُاکانُوایَهٔ تُونَی که کښی اشاره شوی ده. والله أعلم، مراد کړی دی لکه چه وړاندی په ﴿ وَصَلَی عَنْهُومُاکانُوایَهٔ تُونَی که کښی اشاره شوی ده. والله أعلم،

### ۅۘۘۘڽۜٷٛۘؠٛڬٛؿؙؙۯ۠ۿؙؠٛٛڿؚؠؽۘڰٵڎٛڐۜؽؘڠؙۅٛڶٛٳڵڵۮؚؽؽٵۺٛڗڴۅٛٳٵؽؽۺڗڰٙٳٝۊؙػۿ ٳڰۮؚؽؽؘۓٛڹٛڎؙڎؙڗؙۼٛؠؙۅٛؽ۞

او (یاده کړه) هغه ورځ چه راجمع به کړو دوی (یعنی عابدان او معبودان) ټول بیا به ووایو (زجرأ) هغو کسانو ته چه شرک ئی کړی دی چه چیرته دی؟ (او محمه شول؟) شریکان ستاسی هغه (شریکان) چه وئ تاسی چه گڼل به مو (د الله شریکان).

تفسیر: یعنی هغه کسان چه د هغو په نسبت تاسی دعوی درلوده (لرله) چه د خدائی حصه دار او په شدائدو کښی ستاسی شفیعان او مددګاران دی، نو نن ورځ په داسی سختی او د مصیبت په وخت کښی دوی له تاسی ځنی چیری لاړل؟ چه ستاسی هیڅ په کار نه درځی؟

### ثُقَالَةِ تَكُنُ فِتُنَتُهُمُ إِلَّا آنَ قَالُوْا وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ٠٠

بیا به نه وی (عاقبت د) فتنی (کفر، فریب، غدر) د دوی مگر دا چه وائی به دوی چه قسم دی په الله چه رب زمونږ دی چه نه وو مونږ مشرکان.

تفسیر: یعنی د واقعاتو له انکار ځنی پرته (علاوه) بله چاره نه لری. د هغو باطلو معبودانو حقیقت چه ګرد (ټول) عمر د هغو په عقیده او محبت کښی بیخی محو او مفتون شوی وو، هم دغومره پاتی کیږی چه د هغوی د ګرد (ټول) عمر له تعلق او عقیدی څخه هم منکریږی.

### ٱنْظُرُكِيفُكَكَنَا بُوَاعَلَى ٱنْفُسِهِمْ وَضَلَّ عَنُهُمْ مَّاكَانُو أَيفَتَرُونَ ٣

وګوره (ای محمده!) څرنګه دروغ ئی وویل پر ځانونو خپلو (په نفی د شرک له ځانه) او ورک شو له دوی نه هغه چه وو دوی چه تړل به ئی دروغ (پر الله یه نیولو د شریکانو سره)

تفسیر: یعنی له دی صریحو دروغو محنی به د مشرکانو انتهائی بدحواسی او د شریکانو بیخی بیچارگی او ناتوانی څرګندیږی، کشکی مشرکان له دی رسوا کوونکو عواقبو محنی په دنیا کښی خبر او محانونه ئی تری ژغورلی (ساتلی) وی.

### ۅٙڡ۪ڹ۫ۿؗٛؗۿۄۨڡۜؽؖۺؾؘؠۼٛٳڶؽڬۧٷؘۘۘۼۼڶٮؘٵۼڶڨؙڵۏۛؠؚڡؚۣۿٳڮؾۜٛڐٞٲڹٛ ؾۜڣٛڨۿٷ۠ٷۅؘڨؘٛٳۮؘٳڹؚڡؚۿٷۛڡٞڒٲۅٳڽؙؾۘۯڡؙڵڴڷٵؽۊ۪ڷڒؽٷۛڡؚٮؙٶٛٳڽۿٲ

او ځینې له کفارو هغه څوک دی چه غوږ نیسې تاته (د قرآن د قرائت په

وخت کښی) او اچولی دی مونږ په زړونو د دوی پردی (له دی جهته) چه ونه پوهیږی دوی په دی (قرآن) او (ایښی مو دی) په غوږونو د دوی کښی دروندوالی (کوڼوالی چه حق خبره وانه وری) او که ووینی دوی ګرد (ټول) دلائل (د قدرت نو بیا هم) ایمان نه راوړی دوی پر دغه (هر قسم معجزو عناداً)

تفسیر: دا د هغو کسانو ذکر دی چه د اعتراض او عیب لتولو له امله (وجی) به ئی قرآن کریم او د رسول الله مبارک خبری اوریدلی او له هدایت څخه ګته آخستل او د حق منل د دوی مقصود نه ؤ. له نصيحت او هدايت ځنې د ممتد اعراض او د دوې د اقبالاله الحق څخه د مسلسلو تعطیلو قدرتی نتیجه داسی شوه، چه د دوی د قبولالحق وسائل او قواوی بیخی بیکاره او مهملی وګرځیدی، او د حق او د حقیقت له منلو څخه د دوی زړونه ېی برخی یاتی شول د هدایت د پیغام آوریدل به د دوی پر غوړونو سخت او دروند لګیده، د دوی سترګی د عبرت له کتلو ځنی داسی ړندی شوی وی چه د هر راز (قسم) نښو او علائمو د لیدلو سره سره بیا هم د ایمان راوړلو توفيق دوی ته پاتی نه ؤ او لطف دا دی چه په هم دغه حالت کښی په مرګ قانع او مسرور هم وو، بلکه د فخر په لهجه سره به ئی داسی اعلان کاوه ﴿ فَاغَرَضَٱثْنَرُهُمْ مَهُمُولَايَتَمَعُونَ وَقَالْوَاقُلُونَيْنَا وْ الْمُتَوِيَّةُ لَكُ عُونًا إِلَيْهِ وَفَيَ أَذَلِهِ نَا وَمُرْدُوسُ لَيُعِنَّا وَيُعِنِّكُ جِهَا فَاعْلُ إِنَّنَا غِلَقَ ﴾ (٢٤) جزء د لحم السجده يا (فصلت) «ه» آیت «۱» رکوع) له دی آیت ځنی معلومه شوه چه د آیتونو د آوریدللو څخه عدم انتفاع او پر زړونو ئی پردی لویدل، په خپله د دوی د اعراضو نتیجه وه او دغه اعراض او مخ اړول د هم دغه كيفيت د حدوث سبب شوى دى﴿ وَإِذَاتُتُولَ عَلَيْهِ إِلِيْتَنَا وَلَى مُسْتَأْثِهِ الْمَانَ لَمْ يُسْمَعُهَا كَانَ فِيَٱذْنَيْهِ وَقُوًّا ﴾ (٢١) جزء د لقمان (٧) آيت (١) ركوع څرنګه چه پر اسبابو د مسبباتو مرتبول ماسواء له الله تعالیٰ ځنی د بل چا کار نه دی نو ځکه په دغه آیت کښی 🍇 وَجَعَلْنَاعَلْقُلْوْبِهِمُوْلِکَنَّهُ 🐎 د يردى د آچولو او د نورو نسبت د الله تعالىٰ په لورى كړى شوى دى.

### حَتَّى إِذَاجَا َ وُكَيُجَادِ لُوْنَكَ يَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوَ إِنْ هِلْنَا إِلَّا آسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ ﴿ وَهُمُ يَنْهُونَ عَنْهُ وَيَنْتُونَ عَنْهُ وَإِنْ يُهْلِكُونَ إِلَّا آنَفُسُ هُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ۞

تر هغه پوری کله چه راشی دوی تاته چه جگړی کوی له تا سره وائی هغه کسان چه کافران شوی دی نه دی دا قرآن مگر باطلی قصی دی د پخوانیو واذاسمعوا(٧)

خلقو. او دا کسان منع کوی (خلق) له رسوله (یا له قرآنه یا له ایمان نه) او (په خپله هم ) لری کیږی له ده (چه ایمان پری نه راوړی،) او نه هلاکوی دوی مگر ځانونه خپل او نه پوهیږی دوی (په دی چه ضرر ئی هم دوی ته عائد دی).

# وَلَوْتَرَى إِذُوْقِفُوْاعَلَى التَّارِفَقَالُوالِيَّتَنَا نُرَدُّ وَلَا نُكَنِّبَ بَ إِلَيْتِ مَا نُرَدُّ وَلَا نُكَنِّبَ بَ إِلَيْتِ رَبِّنَا وَنَكُوْنَ مِنَ الْهُوَمُّ مِنِيْنَ ۞

او که ووینی ته (ای محمده!) کله چه ودرولی شی دوی پر اور (د دوزخ، د پل صراط په سر نو وبه وینی یو لوی امر) نو وبه وائی دوی (د عذاب د انواعو د لیدلو وروسته) ای کاشکی مونږ بیا بوتلی شو (دنیا ته) او نه به کړو تکذیب په آیتونو د رب خپل او شو به مونږ له مؤمنانو (باور کوونکیو نه).

تفسیر: یعنی دآیات الله تکذیب او استهزاء او نور کرد (تول) شورماشور به تر هغه وخته پوری وی څو چه دوی د الله تعالیٰ د سزا له ویروونکی او سدوړونکی منظری او ننداری سره مخامخ شی، څه مهال (وخت) چه د دوزخ لږ څه هوا دوی ته ورسیږی نو ګرد (تول) تکبر او غرور او لوئی به د دوی له سر څخه ووځی، او په زرهاؤ ځلی به هیله (امید) او آرزو کوی او په ارمانونو سره به دا غواړی که مونږ بیا دنیا ته ولیږلی شو څو هلته بیا د خپل رب دآیتونو تکذیب ونه

کړو او بيخي له ټينګو ايماندارانو ځني شو

لگیا وی تل په لوبو له نن ورځی وی بیغم الان قد ندمت وماینفع الندم

### بَلْبَكَ الْهُمْ مِمَّا كَانُوا يُغْفُونَ مِنْ قَبُلْ

(داسی نه ده لکه چه دوی وائی) بلکه ظاهر شو دوی ته هغه چه وو دوی چه پتول به ئی پخوا (له دی نه په دنیا کښی چه کفر او معاصی دی)

تفسیو: یعنی دوی اوس هم په صحیح عزم او ایمانی شوق او رغبت دنیا ته د بیرته ورتگ هیله (امید) نه کوی بلکه کله چه ئی د هغه عمل د مکافاتو او مجازاتو منظره ولیدله چه د شکاره دلائلو سره سره ئی تری انکار کاوه او اللی عذاب ئی د سر په سترگو مشاهده کړ او د دوی تول هغه بد عملونه چه د خلقو له سترگو څخه پټ وو د لمر غوندی څرگند او د دوی اوسنی دروغ چه «والله ربنا ماکنا مشرکین» وایی شکاره شول او د دوی د شرارت پټ او له سترگو پناه آثار چه د دغو نالایقانو په زړونو کښی ئی وده کړی وه مختل (مخی ته) شول او د یوه دردناک عذاب په صورت ورته ممثل او مخی ته ئی ودریدل نو اوس دوی تش د مخان نجات له پاره دنیا ته د بیرته ورتگ هیله (امید) کوی.

### وَلَوُرُدُّ وَالْعَادُ وَالِمَانَهُوْ اعْنَهُ وَإِنَّهُمُ لَكُنِ بُوْنَ@

او که بیرته بوتله شی دوی (دنیا ته) نو خامخا به بیا هم راو گرمحی دوی همغه شی ته چه منع کړی شوی وو دوی له هغه شی محخه (چه کفر او معاصی دی) او بیشکه دوی هرومرو دروغجنان دی (په دغه دعویٰ د ایمان کښی)

تفسیر: یعنی اوس هم دروغ وائی چه که موند دنیا ته بیرته لاړ شو ایماندار به وګرځو او له سره به د آیات الله تکذیب ونه کړو. خو دا اشقیاء که بیرته دنیا ته هم ستانه (واپس) کړل شی نو بیا به هم له شرارت او بدی څخه لاس نه اخلی، او هغه رذیله قوتونه چه د دوی په وجود کښی شته، بیا به ئی په کار اچوی، او له هغه مصیبت څخه چه ویریدلی وو او د بیرته تللو تمنا ئی کړی وه هغه به لکه یو خوب او خیال هیروی. لکه چه ډیر ځلی کله چه سړی په دنیوی مصائبو او مهالکو کښی آخته کیږی نو انابت او توبه غوره کوی ولی هم دا چه څو ورځی تیری شی. بیا ئی هیڅ شی په یاد نه پاتی کیږی، چه په هغه وخت کښی می څه عهد او پیمان کړی

#### و ﴿ كَأَنُ لَمْ يَدُعُنَا إِلَّى ضُرِّيْمَتُنَّهُ ﴾

### وَقَالُوْ ٓاللهُ فِي اِلَّاحَيَا ثُنَا اللُّ نَيَّا وَمَانَحُنَّ بِمَبْعُوْثِينَ

او وائی دوی نه دی ژوندون مگر هم دا ژوندون زمون دنیوی (چه لر او نژدی دی) او نه یو مون بیا راپاڅولی شوی (راپاڅیدونکی له قبرونو څخه حساب او کتاب ته).

تفسیر: یعنی سی مزی کوئ! او دنیوی عیش او عشرت مو د آخرت په فکر او اندیسنه کسی مه خرابوئ. هم دا حال نن ورځ د اروپائی (یورپین) ماده پرستانو هم دی.

## وَلُوْتَرَى إِذُوْقِفُواعَلَى رَبِّهِمُ قَالَ اَكَيْسَ هَذَابِ الْحَقِّ فَوَالُوَا بَلِي وَرَبِّنَا وَالْفَالَ فَذُوْفُوا الْعَنَابِ بِمَا كُنْتُمُ تَكُفُرُ وَنَ الْعَنَابِ بِمَا كُنْتُمُ اللَّهُ اللَّ

او که ووینی ته (ای محمده!) هغه وخت چه ودرولی شی دوی رب خپل ته (په موقف د عرض کښی د حساب له پاره نو وبه وینی یو لوی امر) فرمائی به (الله) آیا نه دی دا (دوهم ژوندون) په حقه سره؟ وبه وائی دوی هو! حق دی! قسم مو دی په رب خپل (نو بیا به) وفرمائی (الله) پس و څکئ تاسی دا عذاب یه سبب د دی چه وئ تاسی چه کافران شوی وئ (په دنیا کښی).

**تفسیر:** یعنی کله چه حقیقت د دوی تر سترګو لائدی راشی او د«بعث بعدالموت» او نورو له اقراره څه چاره ورپاتی نشی، نو دلته دوی ته ویل کیږی، چه اوس د حقیقت د انکار او د «کفر بالمعاد» خوند وڅکئ!.

قَىْ خَسِرَالَّذِيْنَ كَنَّ بُوْ إِبِلِقَاءِ اللهِ حَتَّى إِذَا جَاءَ تَهُوُ السَّاعَةُ بَغْتَةً قَالُوا لِحَسُرَتَنَا عَلَى مَا فَرَظُنَا فِيهَا " وَهُمْ يَعْمِلُوْنَ اَوْزَارَهُمْ عَلَى ظُهُوْ رِهِمْ الرَّسَاءُ مَا يَزِرُوُنَ ® په تحقیق زیانکاران (او تباه) شوی دی هغه کسان چه دروغ ګڼی ملاقات له الله سره (په عقبا کښی)، تر هغه پوری کله چه راشی دوی ته قیامت ناڅاپه (نو) وائی به دوی ای افسوسه (او پښیمانی) زمونږ په هغه شی چه تقصیر کړی ؤ مونږ په دنیا کښی (چه هغه ایمان ؤ) حال دا چه دوی به واخلی (پیتی د) ګناهونو خپلو پر شاؤ خپلو واورئ خبردار شئ چه بد دی هغه شی چه په شا ئی ګرځوی دوی.

تفسیر: یعنی د انسان لوی شقاوت او بدبختی دا ده چه له «لقاء الله» محخه انکار وکړی. او د ژوندانه دا ډیر لوی مقصد دروغ وګنی. تر محو چه مرګ پری راشی. یا ئئ قیامت پر سر ودریږی. بیا نو هلته د حسرت او د افسوس لاسونه سره مښی چه های افسوس ما په خپل دنیوی ژوندون کښی د یومالقیامت د تیاری له پاره محومره غیر قابل تلافی تقصیر کړی دی، په دی وخت کښی به له دی حسرت او افسوس محخه هیڅ شی په لاس نه ورځی. د جرمونو او شرارتونو هغه دروند پیتی به چه د ده شا کړوپوی، له دی ناوخته تأسف او تحسر سره هیڅ نه سپکیږی.

### ۘؗۘػؚٵڵۼۘؽڂۣةؙٳڷؙ۫ۯڹ۫ؽۜٳۧٳؖڰڒڵۼؚڰؚۊؖڵۿٷٝۅؘڵڵڽۜٳۯٳڵٳڿڒۼ۠ڂؽڔ۠ٳڷڎؚؽؘؽؾؿڠؙۅٛ۫ؾٵٛڣؘڰڗؾۼۊڵۅٛؽ۞

او نه دی حیات دنیوی (ژوندون لر خسیس) مکر لوبی (د هلکانو) او ساعت تیری (د لیونیانو) دی او خامخا دار آخرنی خیر (بهتر) دی دپاره د هغو کسانو چه پرهیزگاری کوی نو آیا عقل نه چلوئ تاسی (چه دنیا شه ده که عقبٰی؟ چه ایمان راوړئ!).

تفسیر: کفارو خو داسی ویل چه د دنیوی ژوندون څخه ماسوا یل هیڅ ژوندون نشته لیکن واقعه دا ده چه دغه فانی او مکدر ژوندون د اخروی ابدی حیات په مقابل کښی بیخی هیڅ او بی حقیقته دی، د دی دنیا په ژوندون کښی یواځی همغی شیبی او برخی ته ژوندون ویلی شی چه د آخرت له پاره پکښی څه تیاری او کار وکړ شی، باقی نور تمام وختونه چه د آخرت له فکره او تیاری څخه تش وی، یوه عاقبت اندیش ته له لهو او لعب څخه څه زیات اهمیت نه لری. پرهیز ګاران او پوهان پوهیږی چه د دوی اصلی کور د آخرت کور دی او د هغوی حقیقی ژوندون د آخرت ژوندون دی. (اللهم ارزقناه)

قَدُنْعُكُمُ إِنَّهُ لِيَحُزُنُكَ الَّذِي يَقُولُونَ فَإِنَّهُمُ لَا يُكُنِّ بُونَكَ وَلِكِنَّ الطَّلِمِيْنَ بِالنِي اللهِ يَجُحَدُونَ ﴿ وَلَقَدَ كُنِّ بَتُ رُسُلٌ مِّنَ قَبْلِكَ فَصَبَرُوا عَلَى مَا كُنِّ بُوْا وَ اُوْذُوْا حَتَّى اَتْهُمُ وَنَصُرُونَا وَلِامُبَدِّلَ لِكُلِمْتِ اللهِ وَلَقَدُ جَاءَكَ مِنْ تَنْبَا فِي الْمُوسِلِيْنَ ﴿ لِكُلِمْتِ اللهِ وَلَقَدُ جَاءَكَ مِنْ تَنْبَا فِي الْمُؤسِلِيْنَ ﴿ لِكُلِمْتِ اللهِ وَلَقَدُ جَاءَكَ مِنْ تَنْبَا فِي الْمُؤسِلِيْنَ ﴿

په تحقیق مونږ پوهیږو بیشکه شان دا دی چه خامخا خپه کوی تا (ای محمده!) هغه شی چه وائی دوی (ستا په تکذیب کښی) نو بیشکه دوی نه کوی تکذیب ستا (په واقع کښی) ولیکن دا ظالمین په آیتونو د الله انکار (او مسخری) کوی (نو ته مه خپه کیږه! ځکه چه) او خامخا په تحقیق دروغجن بللی شوی دی ډیر رسولان پخوا له تانه نو صبر به ئی کاوه پر دروغجن بلل کیدلو او ضرر رسیدلو (د کفارو له جانبه) تر هغه پوری چه راغی دوی ته مرسته (مدد) زمونږ او نشته هیڅ اډوونکی د کلماتو د الله او خامخا په تحقیق راغلی ده تاته (څه خبره) له حالاتو د (تیرو) رسولانو (چه پری متسلی شی)

تفسیر: د مخلوقاتو په حال شفقت او همدردی لرل له گرد (تول) جهان محخه زیات د نبی کریم علیه افضل الصلوٰة والتسلیم په زړه کښی اچولی شوی وه رسول الله صلی الله علیه وسلم د دی بدبختانو د تکنیب او اعراض، او د دوی له مستقبلی تباهی، او د مشرکانه او ملحدانه کلماتو مخنی زیات رنځ او صدمه محسوسه فرمایله، په دغو آیتونو کښی اول ده ته تسلی او هغو اشقیاؤ ته ډار (ویره) او انذار ورکړی شوی دی یعنی تاسی د دوی له دی اعراض او تکنیب شخه دومره مه خپه او مه پریشانیږئ! دا خلق چه ستا تکنیب کوی فیالحقیقت ستاسی تکنیب نه دی. محکه چه تاسی لا له پخوا څخه بالاتفاق صادق او امین پیژندلی شوی یئ بلکه دوی د الله تعالی د هغو آیتونو او نښو تکنیب کوی. چه د رسول کریم صلی الله علیه وسلم د تصدیق او تبلیغ له پاره لیږلی شوی دی او په قصد سره او د ظلم او عناد له لاری تری انکار کوی نو تاسی هم د دی ظالمانو معامله الله تعالیٰ د دوی د ظلم نتیجه او ستاسی د صبر ثمره خامخا درکوی له پخوانیو انبیاؤ سره هم (چه د هغوی شه حالات تاسی ته آورولی شوی دی) د دوی قومونو د تکنیب او اینا و رسولو معامله کړی وه چه پر هغو د الله تعالیٰ هغو معصومو او نهایت اولوالعزمو رسولائو صبر کاوه تر دی چه د الله تعالیٰ له وعدی سره تعالیٰ هغو معصومو او نهایت اولوالعزمو رسولائو صبر کاوه تر دی چه د الله تعالیٰ له وعدی سره سم دوی ته مرسته (مدد) ورسیده او د ډیرو لویو او زبردستو منکرینو او متکبرینو په مقابل کښی سم دوی ته مرسته (مدد) ورسیده او د ډیرو لویو او زبردستو منکرینو او متکبرینو په مقابل کښی

واذاسمعوا(٧) الانعام(٦)

دوی مظفر او منصور و گرخول شول. له تاسی سره هم د نصرت او ظفر هغه وعدی چه شوی دی، گردی (تولی) یو په یو پوره کیدونکی دی، غر به له خپله ځایه وخوځیږی مگر د الله تعالیٰ وعده هیڅ وړاندی او وروسته کیدونکی نه ده او هرومرو (خامخا) په ځای کیږی. او هیڅوک او هیڅ قوت او قدرت د دی خبری طاقت نه لری، چه د الله تعالیٰ خبری واړوی او تبدیل ئی کړی، یعنی هر هغه شی چه الله تعالیٰ فرمایلی وی، هغه به هرومرو (خامخا) کیدونکی وی او د الله تعالیٰ له ارادی څخه پرته (علاوه) هیڅ یو کار واقع کیدونکی نه دی. مکذبین دی په یاد ولری چه د دوی جنګ حقیقتاً د (محمد صلی الله علیه وسلم) له ذاته سره نه دی، بلکه د ده له ربه سره دی، چه دی د هغه له لوری اعظم رسول او لوی معتمد ټاکلی (مقرر) شوی، او سره له ښکاره دلائلو او علائمو لیولی شوی دی. د محمد صلی الله علیه وسلم تکذیب د الله تعالیٰ د آیتونو او دلائلو تکذیب د الله تعالیٰ د

### وَإِنْ كَانَ كَابُرَعَلَيْكَ إِعْرَاضُهُمْ فَإِنِ السَّمَطَعُتَ أَنُ تَبْتَغِيَ نَفَقًا فِي الْرَضِ أَوْسُلَمًا فِي السَّمَاءِ فَتَأْتِيَهُمْ وَإِلَيْةٍ وَكُوْشَاءُ اللهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى الْهُلَى فَلَا تُكُوْنَنَّ مِنَ الْجُهَلِيْنَ®

او که وی چه سخت وی پر تا باندی مغ گرځول د دوی (له حق دین څخه) پس که توان لری ته چه ولتوی ته کوم سوری (سرنګ) په ځمکی کښی(چه پکښی کوز شی ځمکی ته) یا (ولتوی) کومه زینه په (طرف د) آسمان (چه پری وخیژی آسمان ته) نو راوړی ته دوی ته کومه معجزه (چه دوی یی غواړی پس رایی وړه ، خو فائده نه کوی نو د دوی په ایمان حرص مه کوه او تل خپل تبلیغ کوه) او که اراده کړی وی الله (د هدایت د دوی) نو هرومرو (خامخا) به ئی راټول کړی وو دوی ګرد(ټول) په سمه صافه لاره پس له سره مه کیږی له ناپوهانو څخه (چه د ازلی کفارو په ایمان حرص کوی او د دوی په جهالت پخسیږی (حسد کوی)

تفسیر: «فان استطعت» ځواب په آیت کښی محذوف او په ترجمه کښی په «پس رائی وړه» سره مذکور دی د کفارو دا مطالبه وه کله چه دی نبی دی نو ښائی چه له ده سره تل داسی یوه علامه او نښه وی چه د هغی په لیدلو سره هر سری پری یقین وکړی ـ او په ایمان راوړلو مجبور شی. څرنګه چه رسول الله صلی الله علیه وسلم د ګردی (ټولی) دنیا پر هدایت حریص و، ښائی د دوی په زړه کښی داسی کومه خبره تیره شوی وی چه د کفارو دا مطالبه پوره کړه شی، نو ځکه حق

تعالیٰ دا تربیت وفرمایه چه په تکوینیاتو کښی د الله تعالیٰ د مشیت تابع اوسه! تکوینی مصالح د دی خبری مقتضیٰ نه دی چه گرده (ټوله) دنیا په ایمان راوړلو مجبوره کړی شی که نه «الله تعالیٰ» په دی باندی هم ښه قادر ؤ چه بی له رسولاتو او علائمو له ابتدا مخخه گرد (ټول) په سمه صافه لاره بوځی او پوره هدایت ئی ور په برخه کړی، کله چه د الله تعالیٰ حکمت د داسی مجبوروونکو معجزاتو او فرمائشی علائمو د ښوولو له پاره تیار او مقتضی نه دی نو د الله تعالیٰ د سنت او مشیت پر خلاف به بل محوک داسی طاقت او قوت له کومه ولری چه په محمکی کښی سرنګ وکینی، یا په آسمان کښی زینه ودروی (یا پړی وځړوی) او داسی فرمائشی او مجبور ،کوونکی معجزی ښکاره او وروښیی د الله تعالیٰ د تدبیر او حکمت له قوانینو څنی پرته (علاوه) د کوم بل شی د وقوع توقع لرل، د ناپوهانو کار دی.

### إِنْمَالِشَتِحِيْبُ الَّذِيْنَ يَسْمَعُونَ وَالْمُونَى يَبْعَثْهُ وَاللَّهُ ثُمَّ إِلَيْهِ مُرْجَعُونَ 6

بیشکه قبلوی بلنه ستا (ایمان ته) هغه کسان چه اوری (پند ستا، او کفار ئی نه آوری لکه مری) او مری به لاړ (ژوندی) کړی الله بیا خاص هم ده ته به وروستی شی دوی (د حساب او جزاء له پاره)

تفسیر: یعنی تاسی له ګردو (ټولو) ځنی داسی توقع مه لرئ چه هغوی به ستاسی خبری ومنی، د هر چا د زړه غوږونه چه کاڼه شوی وی، هغه نه اوری نو بیا به ئی هغه څرنګه ومنی. هو!، دغه کافران چه د قلبی او روحانی حیثیته د مړو په شان دی په قیامت کښی به د حقائقو په لیدلو یقین کوی او هغه ګرد(ټول) شیان به ومنی چه له هغو ځنی ئی انکار کاوه.

### وَ قَالُوۡالۡوَلَائِزِ ٓلَ عَلَيۡهِ ابۡهُ مُّتِنَّ رَّبِهِ ۚ

او وائی کفار ولی نه نازلاوه شی په دغه (محمد) باندی کومه معجزه (دلیل د قدرت) چه مونږ ئی غواړو) له (جانبه د) رب د ده،

تفسير: يعنى له دغو دلايلو محنى يو دليل ولى راونه ليده شو چه دوى غوستى و كما فى قوله تعالىٰ ﴿ وَقَالُوْالَنُ ثُوْمِنَ لَكَ حَثِّى تَفَجُّرُكَامِنَ الْاَرْضِ يَنْتُوعًا اَوْتُلُونَ لَكَ جَنْهُ ثُمِّنَ لِخَيْلٍ قَمْدَ بِ ثَمَّعَةٍ اَلْاَنْهُ رَفِلَاهَا تَقَاجُهُمُ الْوَشُوعَ الْوَمُنْ وَكَالُونَ لَكَ بَيْتُ وَنَ لَكَ بَيْتُ وَلَا لَهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّ اللّهُ اللّ عَ**کَیْنَاکِتْبَالْقُوْوُهُ قُلُسُمُخَانَرَقَهُلُ گُذْتُ اِلَائِبَتُ**وَا رَّیُنُولًا ﴾ (۱۰) جزء د بنی اسرائیل (الاسراء) د سورت (۱۰) رکوع ۹۳،۹۲،۹۱،۹۰ آیت) او که نه هسی نوری علمی او عملی معجزی او علامی د باران په شان ډیری پر تاسی وریدلی دی او اوری به

### قُلُ إِنَّ اللهَ قَادِرْعَلَ أَنْ يُنَزِّلُ اللَّهُ وَلَاِنَّ اكْثَرُهُ مُولَايِمُ لَكُونَ ®

ووایه (ای محمده! دوی ته) بیشکه الله قادر دی په دی خبره چه نازل کړی (راولیږی) (مطلوبه) معجزه لیکن اکثره کسان له دوی ځنی نه پوهیږی (چه هغه معجزه سبب د عذاب ده).

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ د فرمائشی معجزاتو له جوونو شخه عاجز نه دی، لیکن د حکمت او رحمت پر هغو قوانینو چه د تکوینیاتو نظام قایم او مبنی دی، له تاسی محنی ډیر کسان د هغو له پوهیدلو شخه قاصر دی د دغو قوانینو اقتضاء هم دا ده چه گردی (تولی) فرمائشی معجزی ورته ونه جودلی شی.

# وَمَامِنُ دَابَةٍ فِي الْرَضِ وَلِاظْيِرِ تَيطِيْرُ بِعَنَاحَيْهِ إِلَّا أُمَّةً اَمْنَالُكُو مَا فَرَظِنَا فِي الْكِيْفِ مِنْ شَيِّ الْمُثَالِكُو مَا فَرُطِنا فِي الْكِيْفِ مِنْ شَيِّ الْمُثَالِكُو مَا فَرُطِنا فِي الْكِيْفِ مِنْ شَيِّ الْمُثَالِكُو مَا فَرُطِنا فِي الْكِيْفِ مِنْ شَيِّ الْمُثَالِكُو مِنْ الْمُثَالِينِ مِنْ شَيِّ اللهِ مِنْ اللهُ فِي اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهُ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهُ مِنْ اللهِ مِنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ فِي اللهِ مِنْ اللهُ مُنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهِ اللهِ مِنْ اللهُ مُنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

او نشته هیڅ (حیوان خوځیدونکی تلونکی په ځمکه کښی او نه هیڅ مارغه چه الوځی په دواړو وزرونو خپلو (په هوا کښی) مګر (ټول سره) امتونه (مخلوقات) دی په شان ستاسی نه دی پریښی مونږ په کتاب (لوح محفوظ) کښی هیڅ شی (بلکه ګرد (ټول) لیکلی دی مونږ) بیا به (دا ګرد(ټول)) رب خپل ته ورټول کړی شی (د حساب او جزاء دپاره).

تفسیر: په دی آیت کښی پر ځینو هغو حکمتونو تنبیه کړی شوی ده چه د فرمائشی معجزاتو په نه ورښولو کښی مرعی ده. یعنی ګرد (ټول) هغه حیوانات چه پر ځمکه خوځیږی یا په هوا کښی الوځی، دوی هم د انسانانو په شان یو امت دی. له دوی ځنی هره نوعه الله تعالیٰ په یوه خاصه وضع او فطرت پیدا کړی ده، چه دوی د خپلو افعالو او خواصو په معینه دائره کښی کار کوی. او هیڅ یو ساکښ (ذی روح) د خپلو هغو افعالو او حرکاتو د محدودی حلقی له دائری څخه یو پل هم د باندی نه ږدی چه د قدرت له لوری د ده د فطرت او استعداد په اعتبار مشخص او تاکلی (مقرر) شوی دی. لکه چه د پیدایښت له ابتدا څخه تر نن پوری هیڅ یو حیوان د خپلی

واذاسمعوا(٧)

نوعی د عمل په محدوده دائره کښی هیڅ قسم ترقی نه ده کړی هم داسی د هر شی استعداد او فطرت ته خیال وکړئ! د الله تعالیٰ په قدیم علم او لوح محفوظ کښی د ګردو (ټولو) انواعو او اجناسو د تدبیر او تربیت اصول او فروغ منضبط شوی دی. هیخ یو شی نه یه ژوندانه او نه یه مری کښي له دی مکمل انضباط او انتظام څخه د باندي وتلي شي، انسان د حيواناتو په جنس کښي يو مختار او مترقي حيوان دی او د هم دی کسب او اختيار او ترقي کوونکي عقل او تميز په لرلو سره د ده نظام تكويني او د حيات قانون له نورو گردو(ټولو) حيواناتو څخني داسي اعلیٰ او ممتاز جوړ کړی دی. چه که اوس دی خپل ځان ته حیوان ووائی، شرمیږی انسان د نورو حیواناتو بر خلاف د خپلو لیدلو آوریدلو او پوښتلو په اثر ځانته نوی نور معلومات هم حاصلوی. او یه «فکری قوه» سره ئی ترتیبوی او د «نوی ژوند» یه لوری یرله یسی ترقی کوی. انسان د نیکو او بدو په تمیز او د مفیدو او مضرو په پیژندلو او د آغاز او انجام په پوهیدلو قادر او د کوم عمل په کولو یا پریښودلو کښی فیالجمله آزاد دی، نو ځکه ده ته د الله تعالیٰ له جانبه داسي علامي ښوولي کيږي چه په هغو کښي د فکر او غور کولو موقع وموندله شي. او د فکر او کسب د فطری آزادی سلب کوونکی نه وی او که انسان د الله تعالیٰ په ورکړی شوو عقلی قواؤ سره په ښه ډول (طريقه) پکښې غور وکړي. نو ده ته به د حق او باطل او د نيک او بد یه تمیز کښی هیڅ مشکلات نه پیښیږی نو د داسې فرمائشي دلائلو او معجزو غوښتنه، چه له هره حیثه په ایمان راوړلو سړی مجبور کړی، د انسان د فطری آزادی له سلبولو او د ده د ترکیبی نظام له تباه کولو، بلکه د عادی حیواناتو یه ډله کښی د انسانانو له ښکته غورځولو سره مرادفه ده، که فرمائشی علامی په ټولو وجوهو سره مجبوری کوونکی نه وی، نو د هغو ښوونه عبث او بيکاره ده، ځکه چه په هغو کښي هم همغه «غير ناشي عن دليل» شکونه او شبهات ييدا كيدى شي چه د زرهاؤ غير فرمائشي علامو يه نسبت كړى شوى دى.

# وَالَّذِيْنَكَنَّ كُوْا مِالْيِتِنَاصُمُّ وَنَكُوُ فِي الظَّلْمَاتِ مَنْ يَشَرَاللهُ وَالنَّلْمُ اللهُ يُضْلِلُهُ وَمَنَ يَشَالُهُ عَلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيدُو

او هغه کسان چه دروغ گڼی آیتونه زمونږ کاڼه دی او گونگیان دی (د حق له اوریدلو او ویلو نه) په تیارو کښی دی (د کفر او جهل)، او هر چاته چه اراده وفرمائی الله (د گمراهی ئی) نو گمراه کوی ئی (او د هدایت توفیق تری اخلی) او هر چاته چه اراده وفرمائی (الله د هدایت د ده) نو گرځوی هغه یه سمه صافه لاره (د حق).

تفسیر: (کاڼه او ړانده دی چه) نه د ویونکی ځنی آوری. او نه په خپله له نورو ځنی پوښتنه

واذاسمعوا(٧)

کوی، او نه په تیارو کښی څه شی لیدلی شی کله چه د دوی ګردی (ټولی) قواوی د بیاعتدالیو له امله (وجی) بیکاره کړی شوی دی، نو د حق د تصدیق او د هغه د قبلولو له پاره څه وسیله لری؟ الله تعالیٰ د هغو کسانو د ګمراه کولو اراده فرمائی چه دوی په خپله د هدایت وسایل په خپل ځان باندی مسدود کړی وی ﴿ وَلُوْشِئْتَالْوَتَعَنّهُ بِهَاوَلِكُةَ اَغْلَدَالِ الْاَرْشِ وَالْبَهَمَوْلُهُ ﴾ ( (١٩) جزء (۲۲) رکوع د الاعراف (۱۷۹» آیت).

### قُلْ اَرَءَ يُتَكُوُ إِنَ اَشْكُوْ عَنَا كِ اللهِ اَوْاَتَتُكُوْ السَّاعَةُ اَغَيْراللهِ تَكُ عُوْنَ اِنَ كُنْتُوْ صِي قِيْنَ لَكَ اِبَّالُا تَكُ عُوْنَ فَيكُشِفُ مَا تَكُ عُوْنَ اِلَيْهِ إِنْ شَاءً وَتَشْوَنَ مَا تُشْرِكُونَ ۖ

ووایه (ای محمده! دوی ته) خبر راکرئ ماته که راشی تاسی ته عذاب د الله یا راشی پر تاسی قیامت آیا بی له الله بل شحوک به بولئ تاسی (بلکه نه ئی بولئ)، که یئ تاسی صادقان (رښتینی په خپله وینا کښی) بلکه خاص هم دغه الله بولئ تاسی هغه (مصیبت) چه بولئ تاسی (الله) د هغه دپاره که اراده وفرمایی او هیروئ تاسی (په وخت د سختی کښی) هغه (باطل معبودان) چه شریکوئ ئی تاسی (له الله سره)

تفسیر: کله چه ړانده، کاڼه او ګونګیان شئ او د «الله تعالیٰ» آیتونه دروغ و ګڼځ او د ګمراهی په ژوری (خکته) کندی کښی ولویوځ که په دغه سبب په دنیا یا په قیامت کښی په سخت عذاب اخته شئ، نو رښتیا ووایئ چه بی له الله جل جلاله ځنی به تاسی بل کوم یوه ته ناری و کړئ د دنیا د ډیرو وړوکیو مصائبو سره هم هر کله چه مخامخ شئ نو مجبوراً همغه یوه خدای جل جلاله ته ناری کوئ، او نور ګرد (ټول) شریکان ستاسی له یاده وځی ﴿ وَاَدَّارَکْبُوْاْفِالْقُلْنِ دَعُوْالله مُغُوْلِمِیْنَ لَهُ الدِّیْنَ ﴾ له هر هغه چه الله تعالیٰ اراده وفرمائی نو هغه مصیبت تری لری کوی. نو له دی ځنی اندازه وکړئ چه د عذاب له نزوله یا د قیامت له هوله به تاسی پرته (علاوه) د الله تعالیٰ څخه بل څوک وژغوری (وساتی)؟ نو بیا دا څومره حماقت او ړوندوالی دی چه د هغه پاک الله عظمت او جلال هیروئ او د ده د نازل کړی شویو آیتونو تکذیب او د فرمائشی آیتونو غوښتنه کوئ؟

# وَلَقَكُ السَّلْنَا اللَّهُ الْمَحِمِّنُ تَعْلِكَ فَاخَنُنُ ثُمُ بِالْبَالْمَاءِ وَالثَّقَرَاءِ لَعَلَّهُ وَيَتَخَرَّعُونَ ۞ فَلُوْلُا الْذَجَاءُ هُمُ بَالْمُنَا تَضَرَّعُوا وَلَكِنُ قَسَتُ قُلُوبُهُ وَزَيِّنَ لَهُ وُ الشَّيْطُنُ مَا كَانُوْا يَعْلُوْنَ ۞ فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكِّرُ وَابِهٖ فَتَحْنَا عَلَيْهِمُ اَبُوابِ كُلِّ اللَّيْ الْمُ حَتِّى إِذَا فِرْحُوا بِمَا أُو ثُوْ آلِحَدُ نَهُمُ رَبَعْتَهُ ۖ فَإِذَا هُـمَ مُّ مُبْلِسُونَ ۞

او خامخا په تحقیق استولی وو مونږ (رسولان) ډیرو امتونو ته پخوا له تانه (ای محمده! پس دوی تکنیب وکړ د هغوی) نو ونیول مونږ دوی په سختیو او تکلیفونو سره دپاره د دی چه دوی زاری عاجزی وکړی (خپل رب ته او مؤمنان شی) نو ولی کله چه راغی دوی ته عذاب زمونږ عاجزی ونه کړه دوی (چه تری لری شوی وی عذاب) او لیکن سخت شوی ؤ زړونه د دوی (نو ځکه ئی تری عبرت وانخیست) او ښایسته کړی وه دوی ته شیطان هغه کارونه چه وو دوی چه کول به ئی پس کله چه هیر کړ دوی هغه شی چه پند ورکړی شوی ؤ دوی ته په هغه سره نو وپرانیست مونږ پر دوی باندی ورونه (لاری) د هر قسم نعمت تر هغه پوری کله چه خوشال شی دوی پر هغو شیانو چه ورکړی شوی وو دوی ته (له انواعو د نعمتونو) نو ونیول مونږ دوی ناڅاپه پس ورکړی شوی و دوی ته (د لیدلو د عذاب) کښی دوی ناامیده شی.

تفسیر: په تیر آیت کښی د عذاب راتللو احتمال بیان شوی ؤ، اوس د واقعاتو حواله راکوی چه په پخوانیو زمانو کښی هم داسی د عذابونو واقعات راغلی دی. او هم ئی تنبیه وکړه کله چه مجرم ته اول ځلی یوه سپکه تنبیه ورکړ شی نو ښائی دی سمدلاسه پاک الله ته رجوع وکړی. او هغه د زړه د سختی او د شیطان د اغواء له امله (وجی) سپک او معمولی ونه ګڼی (که نه شیطان به دغه بد اعمال ورته ښائسته او د شرک، کفر او عصیان په بلا کښی به ئی اخته کړی او د کبر، عجب لوئی او غرور دروازی به ئی پر مخ پرانیځی او ابدی هلاک به ور په برخه کړی).

شیطان چه لوئی وکړه په لعنت شو تر ابده په لوئی کښی نور هیچاته خیر نشته بی له بده

په «موضح القرآن» کښی راغلی دی چه الله تعالیٰ ګنهګار ته لړ څه تنبیه ورکوی که دی ورته په زاری او عاجزی شو، او توبه ئی وایسته ـ نو خلاصیږی، او که په هغی سپکی نیونی ویښ نه

شو، نو بیا ئی په هیره او مغالطه او تفریح کښی غورځوی، او د عیش او عشرت او د وسعت دروازی ورپرانیځی کله چه د نعمتو د شکر گزاری او د انعام او احسان څنی د متأثر کیدلو په ځای ښه په گناه کښی ډوب شو ـ نو ناڅاپه بیخبره نیول کیږی نو دلته دغه لارښودنه کیږی چه که چاته پر گناه تنبیه ورسیږی نو ژر دی توبه وکړی او دی ته دی نه گوری چه که زیاته تنبیه وشوه نو زه به یقین وکړم.

# فَقُطِعَ دَابِرُالْقَوْمِ الَّذِينَ ظَلَمُوا وَالْحَمْدُ لِللهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ®

نو پری کړی شو بیخ د قوم هغه (قوم) چه ظلم ئی کړی ؤ او ګردی (ټولی) ثناوی او صفتونه خاص الله لره دی چه پالونکی د ټولو عالمیانو دی (د ظالمانو په هلاکولو سره)

تفسیر: د ظالمانو استیصال هم د ده د عامه ربوبیت اثر، او د عالم د مجموعی له پاره لوی رحمت دی نو ځکه دلته ئی د حمد او شکر اظهار وفرمایه.

خدایه شکر چه ظالم دی کر بدحال

چه ئی لری د مغزو نه شی لوی خیال خدای رسول چه نه منی او ظلم کاندی

عنقریب به ئی برباد شی سر او مال

# قُلْ اَرَءَ يُنْفُرُ إِنْ اَخَنَا اللهُ سَمْعَكُمْ وَ اَبْصَارَكُمْ وَخَنَمَ عَلَى قُلُو لِكُمْ وَخَنَمَ عَلَى قُلُو لِكُمْ مِنْ اللهُ عَيْرُ اللهِ يَأْتِيكُمْ يِهْ

ووایه (ای محمده! دوی ته) خبر راکړئ ماته که واخلی الله (قوت د) اوریدلو ستاسی (چه کاڼه شئ) او (قوت د) لیدلو ستاسی (چه ډانده شئ) او مهر ولګوی الله پر زړونو ستاسی (چه نه اوریدلی او نه لیدلی او نه په هیڅ شی پوهیدلی شئ) (نو بل) کوم معبود دی بی له الله نه چه بیرته راوړی (درکړی) تاسی ته هغه (اخستل شوی غورونه، سترګی، زړونه او عقلونه)

تفسیر: حضرت شاه صاحب فرمائی «یعنی په توبه کښی ځنډ (تاخیر) مه کوئ، ښائی چه دا غوږونه سترګی او زړونه په هغه وخت کښی بیا ونه مومئ» او د هغه له امله (وجی) د توبی او

استغفار توفيق دربيدا نشي.

# أنظُرُ كَيْفَ نُصَرِّفُ الْلِيْتِ ثُمَّةً هُمُ يَصُدِنُونَ ﴿ قُلْ الْمَعْنَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللّلَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وگوره (ای محمده!) چه څرنګه مونږ راز راز (قسم قسم) بیانوو دلائل (د وحدانیت) بیا (هم) دوی (تری) څنګ (ډډه) کوی. ووایه (ای محمده! دوی ته) خبر راکړئ ماته که راشی تاسی ته عذاب د الله ناڅاپه (د شپی) یا ښکاره (د ورځی یعنی په هر شان چه راشی) آیا هلاک به کړی شی (په دغه عذاب سره بل څوک؟ مګر قوم ظالمان (یعنی هم دغه مشرکان پری هلاکیږی).

تفسیر: ناڅاپه یعنی داسی عذاب چه د هغه هیڅ علامی له پخوا څخه درښکاره نه وی نو له دی سببه د «جهرة » څخه به مراد هغه عذاب وی چه د هغه له راتلو څخه د مخه څه علامی ئی څرګندی شی یا به له «بغتة» څخه شپه او له «جهرة» څخه ورځ مراد وی (یعنی په هر شان او هر تقدیر سره چه وی). (ځینو مفسرینو د «هل یهلک ـ الایة» ترجمه داسی کړی ده آیا هلاک به کړی شی پری بل څوک هم یعنی هلاک به نه کړی هغه شی مګر قوم چه ظالمان دی.) یعنی په توبه ایستلو کښی ځند (تاخیر) کول نه دی په کار، ښائی چه په دغه تعطیل کښی د الله تعالیٰ عذاب ورورسیږی چه د هغه تکلیف یواځی همغو ظالمانو ته ور په غاړه کیږی که له ظلم او عدوانه ئی لا تر مخه توبه ایستلی وی. نو له دی عذاب څخه نجات مومی.

# وَمَانُوْسِلُ الْمُرْسَلِينَ إِلَّامُ بَشِّرِيْنَ وَمُنْذِرِينَ ۚ فَمَنَ امَنَ وَاصْلَحَ فَلَاخُونٌ عَلَيْهِمُ وَلَاهُمُ مَيْحُزُنُونَ ۞ وَالَّذِيْنَ كَنَّ بُوُا بِالْنِتِنَايَمَتُنُهُمُ الْعَنَا الِ بِمَا كَانُوا يَفُسُقُوْنَ ۞

او نه لیږو مونږ رسولان مګر زیری کوونکی (مؤمنانو ته په نعیم سره) او ویروونکی (کفارو ته په جحیم سره) پس هر چا چه ایمان راوړ او اصلاح ئی

کړ (عمل په طاعت سره) نو نشته (هیڅ قسم) ویره په دوی باندی او نه به دوی (هیڅکله) خپه کیږی (د ثواب په نقصان سره) او هغه کسان چه نسبت د دروغو کوی دوی آیتونو زمونږ ته وبه رسیږی دوی ته عذاب په سبب د هغه چه وو دوی چه فسق به ئی کاوه (د الله جل جلاله له طاعت څخه په وتلو)

تفسیر: یعنی تاسی چه د الله تعالی د عذاب محخه بی ویری او بی فکره شوی یئ او په چتی (بیکاره) فرمائشونو او بی گایه پوښتنو سره رسول الله علیه الصلوة والسلام خپه کوئ! او د دوی د تصدیق له پاره له خپله ځانه جوړ کړی معیار مو تراشلی دی ښه وپوهیږئ چه رسول صلی الله علیه وسلم د الله جل جلاله له طرفه د دی له پاره لیږل شوی دی چه فرمان منونکو ته زیری ورکړی او نافرمانان د دوی له انجامه خبردار او هښیار کړی بیا نو د هر چا عمل د هغه د لاری مل دی، هر چا چه د انبیاؤ علیهم السلام په خبرو یقین او باور وکړ او اعتقاداً او عملاً ئی خپل حالت سم او سنبال کړ، حقیقی او دائمی امن، هوسائی (آرام) او اطمینان ئی ور په برخه شو او هغه کسان چه د الله تعالیٰ له هدایته ئی مخ واړاوه، د نافرمانی او بغاوت له سببه په سخته تباهی او لوی عذاب اخته شول «العیاذ بالله»

# قُلُ لَا أَقُولُ لَكُمُ عِنْدِى خَزَائِنُ اللهِ وَلَا أَعْدَهُ الْعَيْبُ وَلِا اَقُولُ لَكُمْ إِنْ مَلَكًا إِنْ التَّبِعُ الْاَمَا يُوخَى إِنَّ عَلَى النَّبِعُ الْاَمَا يُوخَى إِنَّ عَلَى وَالْبَصِيْرُ اَفَلَاتَ مَا كُونُ فَ قُلُ هَلَ مَنْ مُنْ الْكَعْمِي وَالْبَصِيْرُ الْفَلَاتَ مَعْلَى وَالْبَصِيْرُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

ووایه (ای محمده! دوی ته) چه نه وایم زه تاسی ته چه ما سره خزانی د الله دی (چه در کړم تاسی ته هر څه چه غواړئ!) او نه (وایم چه زه) پوهیږم په غیب باندی (چه خبروم به تاسی له هر شی نه بی له وحی) او نه وایم تاسی ته چه په تحقیق زه پرښته یم (چه وکړم په ملکی قوت سره هغه امور چه ملائک ئی کوی) نه کوم پیروی (د هیڅ شی) مگر د هغه شی چه وحی کړی شوی ده ماته (د هغه) ووایه (ای محمده! دوی ته) آیا برابر کیدی شی ډوند او لیدونکی؟ (نه! نه سره برابریږی!) آیا نو فکر (غور) نه کوئ تاسی (چه حق له باطله بیل کړئ! او ایمان راوړئ!)

تفسیر: په دی آیت کښی د رسالت د منصب پر حقیقت رڼا (رنړا) اچولی شوی ده، یعنی هر څوک چه د نبوت مدعی دی د ده دعوی داسی نه وی چه د الله تعالیٰ د مقدراتو ګردی (ټولی)

واذاسمعوا(٧)

خزانی د ده په قبضه کښی دی چه هر کله له ده څخه د کوم امر خواهش وکړ شی هغه به ئی هرومرو (خامخا) همغسی وکړی او نورو ته به ئی وروښیی، یا پر ګردو (ټولو) غیبی او ښکاره معلوماتو که د رسالت په فرائضو يوري تعلق ولري يا نه دې مطلع کړي شوي دي چه هر شي ورڅخه وپوښتي همغه سمدلاسه هغوی ته وروښيي يا دی د بشر له نوعي څخه برسيره کوم بل نوع مخلوق دی چه د بشری لوازمو او خواصو ځنی د خپل برائت او نزاهت ثبوت دروړاندی کړی. کله چه دی له دی ګردو (ټولو) خبرو ځنی د یوی خبری مدعی هم نه دی نو له ده ځنی د فرمائشی معجزاتو غوښتل يا د تعنت او عناد له لاری دا راز (قسم) پوښتنی کول چه «قيامت به کله راځی؟» یا د دوی داسی ویل چه «دا څنګه رسول دی چه ډوډی خوری؟ او بازارو ته د پیرودلو او پلورلو (بیع او شراء) (خریدوفروخت) له یاره ځی؟» دغه امور د تکذیب او تصدیق له پاره معيار كر حُول صحيح نه دى. ﴿ قُلْ مَلْ يَسْتَوِى الْأَعْلَى وَالْبَصِيْرُ ﴾ ووايه اى محمده! دوى ته آیا برابر کیدی شی روند او لیدونکی؟ نه ا نه برابریدی آیا نو، فکر، غور نه کوئ تاسی ا چه حق له باطله بیل کرئ؟ او ایمان راوړئ؟! یعنی اګر که رسول الله صلی الله علیه وسلم بی د بشر له نوعی ځنی له بلی کومی نوعی څخه نه دی، لیکن د ده او نورو انسانانو په منځ کښی د ځمکې او آسمان فرق دی. انساني قوتونه دوه قسمه دې علمي، عملي. د علمي قوتونو په اعتبار د نبي او غير نبي په منځ کښي د ړانده او ليدونکي په شان فرق شته، د انبياؤ عليهم السلام د زړه سترګی هر وخت د اللمي مرضیاتو او د رباني تجلیاتو د لیدلو له یاره برانستلي وی چه د هغو له بلاواسطی مشاهدی څخه نور انسانان بی برخی دی، او د عملی قوتونو حال داسی وی چه رسول صلى الله عليه وسلم په خپل قول او فعل او هر يوه حركت او سكون كښى د الله تعالىٰ د رضاء او د ربانی حکم تابع او منقاد وی، د سماوی وحیی او د اللمی احکامو یه خلاف نه د ده قدم پورته کیدی او نه ئی ژبه خوځیدی شی، د ده مقدس وجود، اخلاق او اعمال د ژوندانه په گردو (تولو) واقعاتو کښي د رباني تعليماتو او د اللي مرضياتو روڼ تصوير او ډير سه ممثل دى، چه د هغه له ليدلو څخه غور كوونكو او فكر كوونكو ته د ده په صداقت او د خداى جل جلاله له طرفه د ده په مامور ګرځیدلو کښې لږ څه شک او شبهه نشي پاتي کیدی.

## وَاَنْذِرُبِهِ الَّذِيْنَ يَخَافُونَ اَنْ يُخْتَرُو اللَّرَبِهِمُ لَيْسَ لَهُمُّمِّنُ دُونِهٖ وَلِيُّ وَلَا شَفِيْعُ لَعَلَّهُمُ يَتَّقُونَ ﴿ لَعُلَّهُمُ يَتَّقُونَ ﴿

او وویروه (ای محمده!) په دی وحی سره هغه کسان چه ویریږی دوی له دی چه تول به کړل شی دوی رب خپل ته په داسی حال چه نه وی دوی ته بی له دغه (الله) هیڅ ولی دوست (ناصر په دنیا کښی) او نه شفاعت کوونکی (د عذابونو دافع په آخرت کښی مګر د الله په اذن سره) دیاره د دی چه دوی

#### وساتی ځانونه (خپل ستا په دغه آورولو سره له معاصيو)

تفسیر: یعنی له هغو کسانو ځنی تاسی صرف نظر وکړئ چه د فرمایشی معجزاتو په ورښوولو خپل ایمان موقوفوی، او د تعنت او عناد له لوری د آیات الله په تکلیب پسی دی. ځکه چه د تبلیغ فرض تاسی ادا یکړی دی او وروسته له دی نه له دوی څخه داسی توقع نه کیږی، چه په سمه صافه لاره به راشی. اوس د اللهی وحیی قرآن کریم په ذریعه د هغو خلقو ویښولو او تنبیه کولو ته زیات اهتمام وکړه! چه د هغو په زړونو کښی د محشر خوف او د عاقبت فکر دی ځکه چه له هم داسی خلقو څخه دا امید کیدی شی چه له پند او نصیحت څخه به مستفید او له قرآنی هدایاتو څخه به منتفع شی.

# وَلاَ تَظُرُدِ الَّذِيْنَ يَكُ عُوْنَ رَبَّهُمُ بِالْغَنَاوَةِ وَالْعَثِيِّ فَيُ كَا وَ وَالْعَثِيِّ فَيُ مُكَا وَلَا تَطُرُدِ الْغَنِي فَيْ مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِمُ مِّنْ شَكَّ وَ وَهُمَ فَتَكُونَ مِنَ الظّلِيئِنَ ﴿ مَا عَلَيْهِمُ مِّنَ شَكُمُ فَتَكُونَ مِنَ الظّلِيئِنَ ﴿ مَا عَلَيْهِمُ مِّنَ الظّلِيئِنَ ﴾ مَامِنُ حِسَابِكَ عَلَيْهِمُ مِّنَ الظّلِيئِنَ ﴾

او مه شره هغه کسان چه بولی دوی (عبادت کوی د) رب خپل په اول د ورځی او په آخر د ورځی (یعنی سبا او بیگا) کښی چه غواړی دوی په دی عبادت سره رضاء د) ذات د الله نشته په تا له حسابه (د اعمالو) د دوی هیڅ شی او نه له حسابه (د عمل) ستا په دوی هیڅ شی نو چه وشړی ته دوی پس شی به ته له ظالمانو څخه.

تفسیر: یعنی هر کله چه د دوی ظاهری حال دا رانبیی چه دوی شپه او ورځ د الله تعالیٰ په عبادت او رضاء غوښتلو کښی مشغول دی نو سم له دی له دوی سره مناسبه معامله وکړئ د دوی باطنی حال څه دی یا به ئی آخری انجام څه کیږی د دوی پر دغه تفتیش او محاسبه باندی معاملات نشی موقوفیدی، نه ستاسی دغه حساب د دوی په غاړه دی او نه د هغو حساب ستاسی په غاړه لهنا بالفرض که تاسی د دولتمندانو د هدایت په طمع داسی غریبان مخلصان له خپله مجلسه وشرئ. نو دا به د بیانصافی خبره وی په «موضح القرآن» کښی راغلی دی چه «د کفارو ځینو سردارانو د رسول الله صلی الله علیه وسلم نه دا وغوښتل چه زمونږ زړونه غواړی چه ستاسی خبری واورو، لیکن له تاسی سره خوار او غریب کسان (لکه ابن مسعود، بلال، مقداد، عمار، صهیب، خباب، سلمان رضی الله عنهم) ناست وی، نو مونږ د هغوی تر مخنگ نشو کیناستی (که دوی له ځانه بیرته کړئ نو مونږ به له تا سره کینو او پاڅو، گوندی ستا دین هم قبول کړو او

له دوی سره یو ځای په کیناستو شرمیږو نو د عمر رضی الله تعالیٰ عنه په مصلحت سره د نبی علیه السلام په زړه هم دغه خبره راغله چه هم داسی وشی څو د دغو کفارو صدق او کذب معلوم شی) په دی خبره باندی دا آیت نازل شو. یعنی «د الله تعالیٰ د طالب لحاظ او خاطر (اګر که غریب هم وی)، پر دغو غنیانو او دولتمنو کفارو باندی مقدم دی».

# وَكَنْ اللَّهُ فَتَنَّا بَعُضُهُمُ بِبَعْضِ لِيَقُولُوْ اَهَوُلُا اَهَوُلُا عَضَهُمُ بِبَعْضِ لِيَقُولُوْ اَهَوُلُا اَهَوُلُا اَهُ مَنَّ اللهُ عَلَيْهِمُ مِنَّ اللهِ عَلَيْهِمُ مِنْ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ مِنْ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ مِنْ اللهُ عَلَيْهُمُ مِنْ اللهُ عَلَيْهُمُ مِنْ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ مِنْ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ مِنْ اللهُ عَلَيْهُمُ مِنْ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ مِنْ اللهُ عَلَيْهُمُ مُنْ اللهُ عَلَيْهُمُ مُنْ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ مُنْ اللهُ عَلَيْهُمُ مِنْ اللهُ عَلَيْهُمُ مُنْ اللهُ عَلَيْهُمُ مُلِي الللهُ عَلَيْهُمُ مُنْ اللهُ عَلَيْهُمُ مُنْ اللَّهُمُ مُلْكُولُولُوا اللّهُمُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ مُنْ اللّهُ عَلَيْكُمُ مِنْ الْمُعُمُ مُنْ اللّهُمُ عَلَيْكُمُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُمُ مُلْكُمُ مُنْ اللّهُ عَلَيْكُمُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُمُ مُلْكُمُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُمُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُمُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُمُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُمُ مِنْ اللّهُ عَلَي

او (لکه چه ازمویلی مو وو سابقه امم په اختلاف د احوالو د دوی) هم دا رنگه ازمویلی دی موند ځینی (غنیان) د دی امت په ځینو (نورو فقیرانو) له پاره د دی چه ووائی (دا غنیان) آیا هم دا (خواران) فضل کړی دی الله پر دوی په منځ زمونډ کښی (په هدایت سره) آیا نه دی الله ښه عالم په شکر کوونکو (په نعمت د اسلام بلکه دی، نو ځکه تفضلاً احسان پری کوی).

تفسیر: یعنی د دولتمندانو ازموینه ئی په غریبانو مسلمانانو و کړه ، چه دغو مسلمانانو ته خوار او دلیل ګوری او تعجب کوی چه آیا دوی څرنګه د الله تعالیٰ د فضل لائق دی ـ او الله تعالیٰ د دوی زړونو ته ګوری چه د الله تعالیٰ حق منی.

ۅؘٳۮٙٳڿٵٛٷٳڷڮڔؽؽؽٷٛڡؽٷؽڽٳ۠ڮؾؚڹٵڣڠؙڷڛڵڿٛۼڵؽڴٷػڹۜۘ ۯؾؙٛڮ۠ۄٛۼڵڹؘڡٛ۫ڛؚۅٳڷڗۘڂ۫ؠڎۜٵٚؾۜ؋ڡؽؘۼؠڷڡؚڹؙڬ۠ۄ۠ۺؙۅۧٵؚؠؚڿۿٵڵۊٟ ؿؙؾۜڗٵۘڹڡؚؽؙڹۼؙڡؚ؋ۅٙٳڞڶڂٛٷٲؾ۠؋ۼٛٷ۠ڒڗڝؚؽؗڠ۠۞ٷۘڲڶٳڮ ٮ۫ڡٛٚڝؚۨڵٳڵڔڽؾۅٙڸۺؙؾؘؠؽ۬ڛؘؠؽؙڵٳڵؠؙۻٛڕڡؚڹ۫ؽؘۿۧ

او کله چه راشی تاته (ای محمده!) هغه کسان چه تصدیق کوونکی دی په آیتونو (د قرآن) زمونږ نو ووایه (ای محمده! دوی ته) سلام دی پر تاسی لیکلی (لازم کړی) دی رب ستاسی پر ځان خپل (تفضلاً) رحمت (او داسی ئی لازم کړی دی چه) بیشکه شان دا دی هر څوک چه وکړی له تاسی ځنی

بدی په ناپوهی سره (حقیقتاً یا حکماً) بیا توبه وکړی پس له (کولو د) هغی (بدی) او اصلاح کړی (شه کړی عمل خپل) نو بیشکه الله ښه بښونکی (د خطیاتو) ډیر مهربان دی (د اجر او ثواب په انعام سره) او هم داسی (چه مو بیان کړل) په تفصیل سره بیانوو آیتونه او دپاره د ده چه ښکاره شی (حق او ظاهره شی) لاره د گناه گارانو.

تفسیر: پخوا ئی فرمایلی وو چه رسول د تبشیر او انذار له پاره راځی، لکه چه د دی رکوع په شروع کښی په ﴿ وَاَنْوَرْبِهِ اَلْوَيْنَ كُوْلَالُونَ ﴾ الآیة - کښی د انذار د شان استعمال ؤ، اوس د مؤمنانو په شان کښی د تبشیر اظهار دی. یعنی مؤمنانو ته د کاملی سلامتی او رحمت او مغفرت بشارت ورکړه! چه د هغو غریبانو زړونه مطمئن او ډاډه شی او د دولتمنو متکبرانو له طعن او تشنیع او له تحقیر او بدسلوک څخه خپه نشی! ځکه چه مونږ احکام او آیتونه هم د دی دپاره په تفصیل سره بیانوو، چه د مؤمنانو په مقابل کښی د مجرمانو طریقه واضحه شی.

تنبیه: دا ئی چه فرمایلی دی «هر څوک چه په ناپوهی له تاسی ځنی بدی وکړی». ښائی چه له دی ځنی دا غرض وی چه هر مؤمن چه بدی او معصیت کوی که په ناپوهئ وی یا په عمد او قصد سره وی هغه فیالحقیقت د هغی بدی او گناه له بد عاقبته تر یوه حده پوری ناواقفه او بیخبره وی چه ئی کوی. که دی د گناه د تباه کوونکو نتائجو څخه په پوره ډول (طریقه) خبر او مستحضر وی، نو ولی بی ئی د هغی په کولو جرأت کاوه؟

(روایت دی چه د مؤمنانو یو تولی رسول علیه السلام ته راغی او ویی ویل چه له مونوه ډیر لوی گناهونه او تقصیرات شوی دی. نو آیا زمونو د غفران او بښنی څه امکان شته ؟. رسول صلی الله علیه وسلم دوی ته هیڅ التفات ونه فرمایه او دغه مومنان ناامیده لاړل نو دغه پاس آیت نازل شو او داسی توبه کوونکی ته په دنیا کښی د سلامتی زیری او په عقبا کښی د رحمت بشارت ورکړ شو او د رب العزت له خوا د مغفرت لزوم تفضلاً ور مرحمت شو).

پرښتي که په مونږ ښکلي ګناهونه

پاک الله دی په ځان ښکلي رحمتونه

که کناه له مونږه ډيره شي چاپيره

پاک الله لری «غفور» «رحیم» نومونه

او رحمت ئى په غضب باندى غالب دى

څه شو څه شو که ئی دواړه دی وصفونه

ځکه نيک په لسو بد په يوه ښکل شي

یه قرآن کښی دی راغلی آیتونه

په رښتيني عذر زر کناوي ټولي

بښې دی، په دې ناطق دې حديثونه

#### فُلُ إِنِّ نُهِيْتُ أَنْ اَعُبُكَ الَّذِيْنَ تَكُ عُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ قُلُ لِاَ اَتَّبِهُ اَهُوَ اَءُكُمْ فَتَنْ ضَلَلْتُ إِذًا وَمَا اَنَامِنَ الْمُهُتَدِيْنَ ۗ

ووایه (ای محمده! دوی ته) چه بیشکه زه منع کړی شوی یم له دی نه چه عبادت وکړم د هغو شیانو چه عبادت کوئ تاسی (د هغوی) چه غیر دی له الله ووایه (ای محمده دوی ته) چه متابعت نه کوم زه د خواهشونو ستاسی (په عبادت د دوی کښی) په تحقیق به گمراه شم زه په دغه وخت کښی او نه به یم زه له لاری موندونکو څخه.

تفسیر: په تیر آیت کښی هغه شیان بیان شول چه مؤمنانو ته د ویلو وړ (لائق) دی. په دی رکوع کښی د هغو امورو تذکر دی چه د مجرمانو او مکذبانو په حق کښی د خطاب قابل دی. یعنی تاسی وفرمایئ چه زما ضمیر، زما فطرت، زما عقل، زما د شهود نور (رنړا) او د اللهی هغه وحی چه پر ما نازلیږی دا ټول ما له دی خبری څخه منع کوی چه زه د کامل توحید له لاری څخه لږ څه قدم هم هیسته کیږدم، اګر که تاسی ډیر څه تدبیرونه او حیلی او پلمی (بهانی) هم وکړئ خو زه هیڅکله ستاسی د خوښی او غوښتنی متابعت له سره نشم کولی، که په فرض محال کوم نبی په کومه معامله کښی اللهی وحی پریږدی او د عوامو د غوښتنو متابعت وکړی نو الله تعالیٰ چه څوک هادی ګرځولی او لیږلی ئی وی معاذ الله هغه په خپله ګمراه شی؟ بیا نو د هدایت تخم په دنیا کښی څرنګه یاتی کیدی شی؟

# قُلْ إِنِّى عَلَى بَيِّنَةٍ مِّنْ تَرَبِّى وَكَنَّابُثُمُّ بِهِ مَاعِنُدِى مَا تَسُتَعُجِلُوْنَ بِهِ إِن الْحُكْمُ اللَّا بِللهِ يَقْصُ الْحَقَّ وَهُـوَ خَيْرًا لَفْصِلِيْنَ ۞

ووایه (ای محمده! دوی ته) بیشکه زه په ښکاره دلیل (حجت) یم له ربه خپله (چه قرآن او وحی ده) او تاسی دروغ گڼلی دی هغه دلیل نشته ما سره هغه (عذاب) چه غواړئ تاسی په تلوار سره هغه نه دی حکم (په تعجیل او تاخیر د عذاب او نورو کښی) مکر (خاص) الله ته دی بیانوی (الله) حقه (خبره) او دی خیر (بهتر) د فیصله کوونکو (یا د بیانوونکو) دی.

واذاسمعوا(٧)

تفسیر: یعنی ماته د الله تعالیٰ صاف او صریح شهادت او واضح دلائل رارسیدلی دی چه د هغو له منلو څخه زه د یوه ویښته په اندازه هم نشم منحرف کیدی تاسی چه هغه ته د دروغو نسبت کوئ نو د هغه پای او انجام ته هم فکر وکړئ! ﴿ مَاعِنْدِیُ اَتَنْتَعُولُون یه ﴿ نشته ما سره هغه عذاب چه غواړئ په تلوار سره تاسی هغه) یعنی د الهی عذاب د نزول واک (اختیار) زما په قدرت کښی نه دی لکه چه کفارو ویل ﴿ اللّهُ وَانُ هَانُ اللّهُ وَاللّهُ وَانُ هَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَانُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ ا

# قُلْ لَوُ آنَّ عِنْدِى مَا تَسُتَعُجِلُوْنَ بِهِ لَقُضِى الْرَمْزُكِيْنِيُ وَبَيْنَكُمُ وَاللهُ آعُلَمُ بِالظّلِمِيْنَ ۞

ووایه (ای محمده! دوی ته) که په تحقیق وی ما سره هغه شی چه تاسی په تلوار سره غواړئ هغه (چه عذاب دی نو) خامخا فیصله شوی به وه جګړه په منځ زما او په منځ ستاسی کښی (په هلاک ستاسی لیکن تعذیب د الله کار دی) او الله ښه عالم دی په ظالمانو (او په وخت د عذابولو د دوی)

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ پر هر چا او په هر وخت او هر ډول (طریقه) چه اراده وفرمائی عذاب لیږی، یا ئی نه لیږی یا ورته د توبی او استغفار توفیق مرحمت فرمائی، دا ګرد (ټول) د الله تعالیٰ په اختیار او قبضه کښی دی، او ماسواء له الله د بل هیچا حکم او زور نه چلیږی الله جل جلاله په دلائلو او براهینو سره حق بیانوی بیا ئی که څوک ونه منی نو د دوی په نسبت ډیر ښه فیصله کوونکی هم دی دی، که دغه فیصله کول یا سزا ورکول زما په قبضه او اختیار کښی وی او د دغه نزول عذاب ژر غوښتونکو له ما څخه داسی په شدت سره د عذاب د نزول مطالبه کولی نو ما به لا له پخوا څخه دا جګړه پای (آخر) ته رسولی وی، دا خو د الله تعالیٰ د محیط علم، عظیم حلم بالغه حکمت او کامله قدرت رڼا (رنړا) او الطاف دی چه د ډیرو مصالحو او حکمتونو رعایت کوی او سره له ښه پوهیدلو او قدرت لرلو پر ظالمانو فوراً عذاب نه نازلوی، په راتلونکو آیتونو کښی د دی محیط علم او کامله قدرت ذکر راځی څو ثابت شی چه د عذاب تاخیر د جهل یا عجز په بناء نه دی.

# وَعِنْكَا ْمَفَاتِحُ الْغَيْبِ لَابَعُلْمُهَاۤ اِلَّاهُوَوْكِيعُكُوْمَا فِي الْبَرِّوَالْبَغُرِّوْمَا تَسْقُطُمِنُ َّوَرَقَةٍ اِلَّانِعُلَمُهَا وَلِاَحَبَّةٍ فِى ظُلْمَتِ الْوَفِضِ وَلَاَطْبٍ وَلِاَيَابِسِ الِّلَافِى كِتْبِ ثَمْبِيْنِ

او خاصهم دغه الله سره دی کلی گانی (کنجیانی) د خزانی د غیب چه نه پوهیږی په هغو (بل هیڅوک) مگر (عالم دی پری) هم دی او پوهیږی الله په هغه چه په بر (وچه) کښی او په بحر (دریاب) کښی دی او نه لویږی هیڅ یوه پاڼه (له ونی) مگر چه عالم دی په هغه الله او نه (لویږی کومه) دانه په تیارو د ځمکی کښی او نه دیهیڅ لوند او نه هیڅ وچ مگر (ثابت شوی دی) په کتاب مبین (لوح محفوظ) کښی

تفسیر: یعنی د هر شی احوال په لوح محفوظ کښی مندرج دی. او هر هغه شیان چه په لوح محفوظ کښی دی هغه تول په علم الله کښی لا له پخوا څخه موجود وو. په دغه اعتبار د دی آیت مضمون حاصل داسی شو چه د ﴿ ﴿ وَلُوْ اَلْمَیْکُو اَلَّهُیْکُو اَلَّهُ اِللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ على اللَّهُ اللَّهُ على اللَّهُ اللَّهُ على اللَّهُ على اللَّهُ على اللَّهُ اللَّهُ على اللَّهُ على اللَّهُ على اللَّهُ على اللَّهُ على اللَّهُ اللَّهُ على اللَّ

تنهیه: هغه علماء چه «مفاتح» د «مفتح» بفتحالمیم جمع وائی دوی د«مفاتح الغیب» ترجمه په «غیبی خزانو» سره کړی دی او د هغوی په نزد چه د مفتح بکسر المیم جمع ده هغوی د«مفاتح الغیب» ترجمه سم د شیخ الهند رحمة الله علیه له ترجمی سره په غیبی کلی گانو (کنجیانو) کوی. مطلب دا چه غیبی خزانی او د هغو کلی گانی (کنجیانی) یواځی د الله تعالیٰ په قدرت کښی دی هم دی له دغو خزانو ځنی هر وخت، هر شومره او هر چاته چه اراده وفرمائی ورپرانیځی بل هیشوک داسی قدرت نه لری چه د خپلو حواسو او عقل او د نورو ادراکی آلاتو په ذریعه تر غیبی علومو پوری ورسیږی، یا په هومره غیبو کښی چه په ده منکشف کړی شوی وی، له خپله لوری شه زیاتوالی وکړی. ځکه چه د غیبی علومو کلی گانی (کنجیانی) ده ته په لاس نه دی ورکړی شوی. اگر که په لکونو او کروړونو غیبی جزئیاتو او واقعاتو کوم یو بنده مطلع کړی شوی وی خو بیا هم د غیب اصول او کلیت (چه «مفاتیح الغیب» او «مفاتح الغیب» ورته ویل کیږی) حق تعالیٰ خپل ځانته مخصوص کړی دی.

واذاسمعوا(٧) الانعام(٦)

# ۉۿۅٙٳڷڹؽؽۜڹۜٷۨڣٚڵؙؙۮ۫ۑٳڷؽڸۅٙؽۼۘڶۉ؆ۼڔۧڂڗؙۄ۫ۑٳڶڹۜۿٳڔڗؙڎ۫ؖؽؠۼؙؗٛٛ۠ٛڎؙۮۣڣؽ؋ڸؽڨ۫ۻۤٳۘۘۘۼڷ۠ڡؙ۠ڛڰۧؽ ڗؙڠٳڶؽٷٮۯڂؚۼؙڴۯؙؿٚۊؽۺؚٞۼؙڴۯؠؚؠٵڴؙؽؙڎ۫ۄؾۼؠڵۯؽ۞۫

او الله هغه (لوی ذات) دی چه وفاتوی (حصاروی او ویده کوی) تاسی په شپه کښی او پوهیږی په هر هغه څه چه کسب کړی وی تاسی په ورځی کښی (له طاعت او معصیت څخه) بیا پاڅوی تاسی (له خوبه) په دغه (ورځ) کښی چه پوره کړ شی اجل (نیته) مقرره شوی، بیا خاص هم ده ته بیرته ورتلل ستاسی دی بیا به خبر کړی (الله) تاسی په (جزاء) د هغه څه چه وئ تاسی چه کول به مو. (په دنیا کښی له خیر او شره)

تفسیر: یعنی د شپی د ویدیدلو په وخت کښی ظاهری احساس او شعور نه پاتی کیږی او انسان له خپلی شاؤخوا بلکه د خپل جسم له احواله هم بیخبره پاتی وی ـ گواکی په دغه وخت کښی دغه قوه له ده څخه اخیستی شوی ده. (او پوهیږی الله په هر هغه څه چه کسب کړی دی تاسی په ورځی کښی له طاعت او معصیت څخه) یعنی په ورځ کښی څومره تګ، راتګ، نقل، حرکت، کسب او اکتساب چه واقع کیږی هغه تول په پوره تفصیل سره د الله تعالیٰ په علم کښی موجود دی. (بیا پاڅوی تاسی له خوبه په دی ورځ کښی دپاره د دی چه پوره کړی شی اجل «نیته» مقرره شوی). یعنی که ده اراده کړی وی نو تاسی همغسی چه ویده وئ، ویده به پاتی وی ـ لیکن د مرګ د نیتی تر پوره کیدلو پوری تاسی در گرده (ټول) راویښوی. (بیا خاص هم ده لیکن د مرګ د نیتی تر پوره کیدلو پوری تاسی په جزا د هغه څه چه وئ تاسی چه کول به مو په دنیا کښی له خیر او شره) یعنی د ورځی کار کول او د شپی ویدیدل. او بیا سبا پاڅیدل، دا هره ورځنی منظمه سلسله د دنیوی ژوندون او ورپسی مړ کیدلو او بیا ژوندی کیدلو، یوه لنډه نمونه ده نو ځکه د خوب او بیداری د یادونی په وسیله د «معاد» پر مسئله هم کیدلو، یوه لنډه نمونه ده نو ځکه د خوب او بیداری د یادونی په وسیله د «معاد» پر مسئله هم تنبیه کړی شوی ده.

# وَهُوَالْقَاهِمُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمُ حَفَظَةً حَتَى إِذَاجَاءُ آحَلَكُمُ الْمُونِ الْمَوْتُ وَفُولَا الْمَوْتُ وَفُولَا الْمَوْتُ وَفُولَا الْمَوْتُ وَلَا يُقَرِّطُونَ الْمَوْتُ وَلَا يُقَرِّطُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ مُلَّا وَهُمُ لِا يُقَرِّطُونَ اللَّهُ ال

او هم دی دی غالب د پاسه په بندګانو خپلو او لیږی پر تاسی ساتونکی (له ملائکو چه هغه لیکونکی د اعمالو ستاسی کرامالکاتبین دی) تر هغه پوری کله

چه راشی یو ستاسی ته مرګ قبضوی روح د ده لیږلی شوی (پرښتی زمونږ چه ستاسی د ارواحو د قبضولو دپاره لیږلی کیږی) او دوی هیڅ تقصیر نه کوی (د امر په امتثال کښی د اجل له پوره کیدلو څخه وروسته).

تفسير: «حفظة» يعنى هغه پرستى چه تاسى او ستاسى اعمال ساتى.

فائده: د دغو ملائكو په ليږلو كښى ښائى دغه حكمت او مصلحت وى چه مؤمنان د قيامت له شرمندگى او رسوائى څخه وويريږى، او له سره گناه ته زړه ښه نه كړى او د خپلى اعمالنامى له لوستلو څخه په محشر كښى د عامو په محضر كښى غافل او بى پروا نشى! څو د قيامت د ورځى له شرمندگى او رسوائى څخه مأمون او مصون ياتي شي.

ويره وكړه له شرمونو د قيامته

چه تری زړونه وینی کیږی له هیبته د عمل کاغذ به درکړی شی چه لوله نن دی ډکه کړه نامه له ښه خصلته

چه سبا بیا ژړا ویر نه پکاریږی

نن ژړا کړه دم په دم له معصيته

﴿ حَتَى اَذَاجَاءُ اَحَكَ كُو الْهَوْتُ ﴾ الآية - تر هغه پوری کله چه راشی يو ستاسی ته مرګ قبضوی روح د ده ليږلی شوی پرښتی زمونډ چه ستاسی د ارواحو د قبضولو دپاره ليږلی کيږی او دوی هيڅ تقصير نه کوی د امر په امتثال کښی د اجل پوره کيدلو څخه وروسته) يعنی په هر ډول (هرقسم) چه ستاسی د روح د قبضولو حکم کيږی په هغه کښی دوی هيڅ قسم رعايت يا تقصير، (او د روح په قبضولو کښی هيڅ ډول (طريقه) تعجيل او تاخير نه کوی کله ئی چه اجل په سر رسيدلی وی.)

#### تُعْرَدُ وَآ إِلَى اللهِ مَوْلِهُمُ الْحَقِّ الْإِلَهُ الْعُكُمُّ وَهُوَ اسْرَعُ الْعَسِينِينَ ®

بیا نه بیرته وروستل شی دوی طرف د الله ته (د خپل عمل د جزا له پاره) چه مولیٰ (مالک) د دوی دی حق (عادل) واورئ! خبردار شع! خاص هم ده ته دی حکم او هم دی ډیر جلت دی له ټولو حسابګرو.

تفسير: يعني په يوه رپ (لحظه) کښي د انسان د ټول عمر حسنات او سيئات ورښکاره کوي.

# ڠؙڵؙڡۜڽٛؿؙڹؚڿؽڲۉؙۺۜٷڟڵٮؙؾؚٵڷڹڗؚۜۅٳڷٜۼٛڔڗؘڽؙۼٛۅؙڹ؋ڗؘۻؖٷٵۊۜٛٛٛٷٛؽؾۘٞڐؙڵؠؚڽٛٵۼ۬ٮٮؘٵڡؚڽؙۿڹ؋ ڵٮؘڴۅٝٮؘؾۜٙڝؘؚٳڶۺ۠ڮڔؽؚؽ؈ٛۊ۫ڸٳۺ۠ۿؽڹڿؚؽڴڎؚڡؚٞؠ۬ؠٵۅؘڝؚڽٛڴڸٚػۯٛۑ۪ڗ۠ۺۜٵؘڹٛڎؙۄٛۺؙۯڴۅ۫ڽؖ

ووایه (ای محمده!) خوک به خلاص کړی تاسی له تیارو د بر (وچی) او د بحر (دریاب څخه په هغه وخت کښی چه) دعا کوئ تاسی الله نه په ښکاره او په پته سره (او داسی وایئ چه قسم دی) که خلاص کړی (الله) مونږ له دی تیارو (او سختیو) څخه نو هرومرو شو به مونږ خامخا له شکر ایستونکو څخه (د نجات په دغه نعمت) ووایه (ای محمده! دوی ته) چه الله خلاصوی تاسی له دی (تیارو او سختیو) او له هری سختی څخه بیا هم (پس له دغه نجاته) تاسی شریکوئ (له الله سره نور په عبادت کښی).

تفسیر: یعنی حق تعالیٰ سره له هغه محیط علم او کامل قدرت چه (له شه) بیان ئی پاس وشو، فوراً ستاسی د بد عملیو او شرارتونو سزا نه درکوی، بلکه شه مهال (وخت) چه د مصائبو او شدائدو په تیارو کښی اخته کیږئ! او هغه په عاجزی او زاری سره یادوئ! او پخه وعده کوئ! چه «د دی مصیبت شخه له وتلو وروسته به بیا هیچیری شرارت نه کوؤ، او تل به ستا احسان په یاد لرو» نو ډیر ځلی الله جل جلاله ستاسی لاس نیسی، او له دغو مهالکو او هر قسم سختیو شخه مو ژغوری (محفوظوی)، لیکن بیا هم تاسی په خپلو وعدو تینگ نه دریږئ، او د مصیبت له آزادی شخه وروسته بیا سمدلاسه یه بغاوت او یاغیتوب لاس پوری کوئ.

# قُلُ هُوَالْقَادِ رُعَلَى آنَ يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَا بَاشِنَ فَوْقِكُمُ اَوْمِنَ تَعْتِ اَرْجُلِكُمُ اَوْ يَكْمِسَكُمُ فَلْ اللهِ اللهِ الْمُولِكُمُ اَوْ يَكْمِسَكُمُ فِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

ووایه (ای محمده!) هم دغه (الله) قادر دی په دی چه ولیږی په تاسی عذاب له

واذاسمعوا(٧)

پاسه ستاسی (لکه د لوط قوم او اصحاب فیل) یا له لاندی د پښو ستاسی (لکه فرعونیان او قارون) یا ګه کړی تاسی فرقی فرقی (چه هره فرقه به بیله بیله مدعا لری او دغه مخالفت د مقاتلی سبب شی) او وروڅکوی (الله) ځینو ستاسی ته جنګ (او سختی) د ځینو (نورو) وګوره (ای محمده) څرنګه راز راز (قسم قسم) بیانوو مونږ آیتونه (خپل) له پاره د دی چه دوی پوه شی (پری او پند تری واخلی).

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ د دی مهلت او گذشت له لیدلو څخه بیخی مامون او بی فکره مه کیدئ همغسی چه له دی سختیو او مصیبتونو څخه نجات درکولی شی په دی هم قادر دی چه یو بل راز (قسم) عذاب هم پر تاسی مسلط کړی. ﴿ وَنْ فَوْتَكُو ﴾ الآیة \_ له پاسه ستاسی لکه د لوط قوم او اصحابالفیل یا له لائدی د پښو ستاسی لکه قارون او فرعونیان یا گه کړی تاسی فرقی فرقی غینو فرقی چه هره فرقه بیله بیله مدعا لری او دغه مخالفت د مقاتلی سبب شی او الله ورو څکوی ځینو ستاسی ته جنګ او سختی د ځینو نورو په دی کښی ئی د دری ډولو (قسمو) عذابونو بیان وفرمایه،

(١): هغه چه له پاسه راځي لکه د تيږو (ګټو) وريدل، يا طوفاني هوا يا باران.

(۲): هغه چه له پښو لاندی راځی لکه خسف، زلزله، سیلاؤ یا نور (یا مراد له «فوق» څخه نه وریدل د باران دی او له «تحت» څخه نه زرغونیدل د غلی دی)، دا دواړه خارجی او د باندنی عذابونه دی چه پر پخوانیو اقوامو مسلط شوی وو. د رسول الله صلی الله علیه وسلم په دعاء سره زمونږ محمدی امت له داسی عمومی عذاب څخه محفوظ شوی دی، یعنی داسی عام عذاب چه د دی امت استیصال او بیخکنی وکړی لکه چه په پخوانیو امتونو مسلطیده (بفضل الله وکرمه) په دی امت نه نازلیږی، که جزئ او خصوصی واقعی پیښی شی نو د هغو نفی نه ده شوی.

(۳): عذاب چه ښائی داخلی عذاب ورته وویل شی، د دی امت په حق کښی باقی پاتی دی چه هغه ګوند او ګوندبازی (پارتی بازی) او په خپلو منځو کښی سره جنګ، جنجال، جګړی او وینی تویول دی. په «موضح القرآن» کښی دی چه په «قرآن شریف کښی زیاترو کافرانو ته د عذاب وعده ورکړی شوی ده دلته ئی دا راڅرګنده کړه چه دا هم عذاب دی چه پر پخوانیو امتو باندی له آسمانه یا له ځمکی څخه نازل شوی دی او دا هم عذاب دی چه انسانان یو او بل په جنګ سره واچوی، او دوی قتل وکړی یا ئی قید یا ئی ذلیل کړی رسول الله مبارک وپوهید چه پر دغه امت وروستنی عذاب نازلیږی. ﴿ وَمَكَانُ اِلَيْنُ ﴾ او «عذاب مهین» او «عذاب شدید» او «عذاب عظیم» زیاتره هم دغو وروستنی عذاب ته ویل کیږی او د آخرت عذاب هم یوازی پر همغو کسانو همیشه مسلط کیږی چه په کفر کښی مړه شوی دی او (مړه کیږی).

﴿ ٱلْطُرِّيْكَ الْمُوْتِكُ الْالْتِلْكَالُهُ مُؤْتُكُونَ ﴾ وگوره ای محمده ! څرنګه مونډ راز راز (قسم قسم) بیانوو آیتونه خپل له پاره د دی چه دوی پوه شی پری یعنی په قرآن کریم یا د عذاب په راتګ، ځکه دوی داسی گڼل چه دا ګردی (ټولی) دروغ او چټی (بیکاره) ویروونکی خبری دی عذاب یا نور شیان له سره نه راځی.

# وَكُنَّ بَ بِهِ قَوْمُكَ وَهُوالْحَقُّ قُلْ لَسُتُ عَلَيْكُوْ بِوَكِيْلٍ اللَّهِ عَلَيْكُوْ بِوَكِيْلٍ اللَّهِ الْحُلِّ نَبَالْمُسُنِّ تَقَرُّوْ سَوْفَ تَعْلَمُوْنَ ﴿

او دروغ وباله دا قرآن (یا دغه عذاب) قوم ستا (یعنی قریشو) حال دا چه دغه (قرآن یا عذاب) حق دی ووایه (ای محمده! دوی ته) نه یم زه په تاسی وکیل (ساتونکی) هری خبری ته یو وخت مقرر دی او ژر به (پری) وپوهیدئ تاسی.

تفسیر: یعنی زما وظیفه دا نه ده چه ستاسی په تکذیبونو زه په خپله پر تاسی عذاب نازل کړم یا د هغه وخت یا نوعیت یا ئی نور تفصیلات دروښیم ـ زما کار یواځی پوهول او تنبیه کول دی (دا د قتال د امر څخه پخوا ؤ) له دی نه زیات د هر شی د وقوع خصوصیات د الله تعالیٰ په علم کښی مقدر، او وخت ئی مقرر دی، هر وخت چه ئی نیته ورسیږی نو تاسی به په خپله پری خبر شئ، چه هغه شیان چه ما تاسی تری ویرولئ هغه تر کومه ځایه پوری رښتیا دی؟.

# ۅٙٳۮؘٳڒؘٲؽؾؗٳڷؽؚؽؽؘۼٛٷۻٛٷڹ؋ٛٵێؾؚٮٚٵڣٵٛۼٛڔۻٛۘۼؠٛؗٛٛۿؙڂڝۨٚ ؿٷٛۻ۠ۅؙٳ؈ٛ۬ڂڔؽڞۭۼؽڔ؇ٷٳڡۜٵؽۺ۫ؠێۜڬٳڵۺؽڟؽۏڮڗڡڠڡٛ ؠۼؙٮٵڵڒؚۜڰۯؽڡڡۜۼٳڷڡٞٷؙؚۄؚٳڵڟڸؚؠؽڹٛ<sup>؈</sup>

او کله چه ووینی ته هغه کسان چه جګړی کوی (طعن ورپوری تړی، مسخری پری کوی ننوځی غوټی وهی) په آیتونو زمونږ کښی نو مخ واړوه له دوی نه (او ورسره مه کښینه! او که ناست وی تری پاڅیږه)! تر هغی پوری چه مشغول شی دوی په خبرو (نورو کښی) غیر له قرآن څخه او که هیر کړ له تانه (دا اعراض او څنګ کول) شیطان نو مه کښینه وروسته له یادیدلو (د دی منعی) سره له قوم ظالمانو.

تفسیر: یعنی هغه خلق چه د آیات الله په طعن، استهزای او په ناحقه تنقیدونو کښی مشغول دی، او خپل ځانونه د عناب مستحق گرځوی، تاسی له هغو سره ناسته ولاړه مه کوئ! او ګډون او راشه درشه ورسره مه کوئ! غو تاسی هم د هغو په ډله کښی ګډ نه شئ! او د عناب مورد ونه کرځئ! لکه چه په بل ځای کښی فرمائی! ﴿ إِنْكُوْ اَلْمِثَالُهُو ﴾ د یوه مؤمن د غیرت تقاضا دا نه ده چه په داسی مجلسونو کښی ګډون وکړی لاژم دی چه تل تری کناره او په څنګ وی! او که کله ناځاپه یا سهوا پکښی شریک شی، نو له یادیدلو څخه وروسته له هغه ځایه پاځیږی ځکه چه په هم دی کښی د عاقبت سمون (برابری)، د دین سلامتی او طعن او استهزای کوونکو ته عملی نصیحت او تنبیه ده.

# ومَاعَلَى الَّذِيْنَ يَتَعُونَ مِنْ حِسَابِهِمْ مِنْ شَيْعٌ وَلَكِنْ ذِكْرُى لَعَكَّهُمْ يَتَعَوُّنَ®

او نشته پر هغو کسانو چه پرهیزګاری کوی له حسابه د دغو (جګړه کونکو په آیات الله تمسخراً) څخه هیڅ شی (له ګناه) ولیکن (دوی باندی) پند ورکول دی دپاره د دی چه ځان وساتی دوی (د هغو کسانو د مجلس له ګډون څخه چه په قرآن پوری تمسخر کوی)

تفسیر: د دی آیت دوه معناگانی کیدی شی یعنی که پرهیزگاران د جگړی کوونکو او طعنویونکو له مجلس څخه پاڅیږی، او له دوی ځنی جلا (جدا) کیږی، نو د طاعنینو له گمراهی او د دوی د ضلالت له دوام څخه هیڅیوه مؤاخله او ضرر پر دغو متقیانو نشی راتلی هو! د دوی په ذمه د استطاعت په اندازه او له موقع سره مناسب نصیحت کول دی ښائی چه هغه بدبختان د نصیحت له اوریدلو څخه په خپل خیر او شر وپوهیږی، او له خپله انجامه وویریږی. یا دا مطلب دی چه که پرهیزگارانو او محتاطانو ته د کومی معتد به دینی یا دنیوی واقعی د ضرورت له امله (وجی) د دوی په مجلس کښی د دخول او د ورتگ ضرورت پیښ شی ـ نو دوی ته د طاعنینو د گناه او پوښتنو هیڅ یو اثر نه ورسیړی ـ هو! د دوی په ذمه د قدرت په شرط نصیحت کول دی ممکن دی چه کوم وخت په دوی باندی د نصیحت اثر ولویږی.

## وَذَرِ الَّذِينَ اتَّخَذُو الدِّينَهُ وَلَوِيبًا وَّلَهُوًّا وَّغَرَّتُهُ وُ الْحَيْوَةُ الدُّنيَا

# وَ ذَكِرْ بِهَ آنَ تُبُسَلَ نَفْنَ بِهَا كَسَبَتَ لَيْسَ لَهَامِنُ دُوْنِ اللهِ وَ لِنُّ وَّلاَشَفِيْعُ وَالْ وَلَا مِنَا لَهُ مِنْ اللهِ وَ لِنُّ وَلا شَفِيعُ وَالْنَا وَاللهِ وَ اللهِ وَ النَّوْدُنِ وَاللهِ وَ اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ وَاللهِ وَ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّ

او پریږده ته هغه کسان چه گرځولی دی دوی دین خپل (چه پری مکلف وو) لوبی او عبث (چه پری مسخری کوی) او غره کړی (غولولی) دی دوی لره حیات دنیوی (ژوندون له خسیس نو ځکه منکران شوی دی له حشره) او پند ورکوه ته په دغه (قرآن سره خلقو ته) څو (ونه) سپارل شی(هلاک ته) هیڅ نفس په سبب د هغه عمل چه کړی ئی وی. حال دا چه نه وی دغه نفس ته بی له الله نه کوم ولی (دوست مانع د آفت په دنیا کښی) او نه شفاعتگر (دافع د مصیبت په عقبا کښی)، او که فدیه ورکړی (دا نفس) هر قسم فدیه نو وابه نه خیستی شی دا (فدیه یعنی قبوله به نشی له دی نفس څخه) دا (مذکورین چه دین ئی لهو او لعب نیولی دی) هغه کسان دی چه سپارلی شوی دی چه دیرو گرمو اوبو او عذاب دی دردناک په سبب د دی چه وو دوی چه کافران دی کیدل.

تفسیر: یعنی خپل هغه دین چه قبلول ئی د دوی په ذمه فرض ؤ او هغه د اسلام دین دی.

﴿ وَحَرَّتُهُوْ الْمَبُوعُ الْكَبُوعُ اللهُ او غره كړی (غولولی) دی دوی لره دنیوی حیات او ژوندون له خسیس نو ځکه منکران شوی دی له حشره) یعنی د دنیا په لنتونو مست شول، او عاقبت ئی هیر کړ، او مطمئن او بیغمه زړه کیناستل. ﴿ وَدَّرِّرَبُهُ اَنْکُهُنَاکُهُو اَبِهَاکُنْبُتُ ﴾ الآیة ـ او پند ورکوه په دغه قرآن سره خلقو ته شو ونه سپارل شی هلاک ته هیش نفس په سبب د هغه عمل چه کړی ئی وی ـ حال دا چه نه وی دغه نقس ته بی له الله نه کوم ولی دوست مانع د آفت په دنیا او نه شفاعتگر دافع د مصیبت په عقبا کښی او که فدیه ورکړی دا نفس هر قسم فدیه نو ابه نه خیستی شی دا فدیه او قبوله به نشی له دی نفس څخه یعنی داسی خلقو ته چه د تکذیب او استهزاء په گناهونو نیولی شوی وی هیڅ دوست او ملگری نه پیدا کیږی چه له دوی سره شحه مدد او مرسته وکړی، او په زور ئی له الهی عذابه وژغوری (محفوظ کړی)، او نه به کوم سپارښت کوونکی ولری، چه په سعی او سپارښت سره د دوی شه کار وکړی شی او نه تری کوم قسم فدیه او معاوضه قبلیږی. بالفرض که کوم مجرم وغواړی چه توله دنیا د خپل عذاب په بدل او معاوضه ولیوی، بالفرض که کوم مجرم وغواړی چه توله دنیا د خپل عذاب په بدل او معاوضه

کښی ورکړی، او ځان خلاص کړی، بیا هم نشی خلاصیدی. ﴿ اُولَلِكَ اَلَیْنِیْ اَبْیِدُوْا بِمَالَسَبُوْا ﴾
الآیة - دا مذکورین چه دین ئی لهو او لعب نیولی دی هغه کسان دی چه سپارلی شوی دی هلاک ته په سبب د هغو کارونو چه کړی دی دوی، شته دوی لره چښل (څکل) له ډیرو گرمو اوبو او عناب دی دردناک په سبب د دی چه وو دوی چه کافران کیدل. په تیرآیت کښی خاص د هغو کسانو له مجلس څخه د په څنګ کیدلو حکم و چه پکښی ئی د آیات الله په نسبت طعن، استهزاء او ناحقه جگړی کولی په دی آیت کښی د داسی خلقو له عمومی مجالست او مصاحبت کولو ځنی د ممانعت ارشاد دی ـ مگر داسی حکم هم ورسره شوی دی چه هغو ته نصیحت هم کوئ! څو هغوی هم له خپل انجام څخه خبر شی.

# قُلْ آنَکُ عُوْامِنُ دُونِ اللهِ مَالَا يَنْفَعُنَا وَلَا يَضُرُنَا وَنُرَدُّ عَلَى آنَکُ عُوْامِنُ دُونِ اللهِ مَالَا يَنْفَعُنَا وَلَا يَضُرُنَهُ الشَّيْطِينُ عَلَى آعُقَانِنَا بَعْدَانَ لَهُ آصُعْتُ تِينَ عُوْنَهُ إِلَى الْهُكَ مَا تُتِنَا " فِي الْرَضِ حَيْرانَ لَهُ آصُعْتُ تِينَ عُوْنَهُ إِلَى الْهُكَ مَا تُتِنَا "

ووایه (ای محمده! دوی ته) آیا عبادت و کړو مونږ غیر له الله نه هغه شی ته چه نه نفع رسولی شی مونږ ته او نه تاوان رسولی شی مونږ ته او بیرته وګرځولی شو مونږ په پوندو خپلو (شرک) ته وروسته له هغه چه سمه صافه لاره وښووله مونږ ته الله په شان د هغه سړی چه بیولی وی دی پیریانو په ځمکه (چول بیابان) کښی په داسی حال کښی چه (له ورکیدلو د لاری) حیران وی، ده لره ملګری وی بولی دوی دا سړی (له ډیره شفقته) په لوری د سمی صافی لاری چه (ورته وائی) راځه مونږ ته!

تفسیر: یعنی د مسلمانانو شان دا دی چه گمراهانو ته نصبحت وکړی، او په سمه صافه لاره ئی راولی. او تل د دغی خبری په فکر او اندیښنی کښی وی چه هغه کسان چه له الله جل جلاله څخه تښتیدلی دی او د غیر الله په ورونو (دروازو) کښی ئی خپل سرونه ایښی دی چه څه شان سره ئی د واحد خدای دربار ته نژدی کړی، او دی ته ئی راواړوی چه الله تعالیٰ ته سر په سجده کیږدی. ښه! نو له داسی موحد، مبلغ او مجاهد بنده ځنی دا توقع کول، فضول ده چه دی به د ماسواء الله په مخ کښی خپل سر تیټ کړی چه د دغو غیرالله په قبضه کښی نه نفع شته نه نقصان یا به د اهل باطل د صحبت له امله (وجی) د توحید او ایمان سمه لاره پریږدی، او د شرک او نورو غولونکو شیانو په لوری به ژر ژر په خپلو پوندو ولاړ شی که معاذ الله داسی وشو، نو د ده مثال د هغه مسافر په شان دی چه په لاره بلدو خپلو ملګرو سره په یوه چول او بیابان کښی سفر

کوی او ناڅاپه بیابانی غول (خبیث جن) ئی وغولوی ـ او لاره تری ورکه کړی ـ دی په څلورو خواؤ کښی پریشان او سرګردان ګرځی ـ او د ده ملګری د ده د خیر غوښتلو له پاره ورناری کړی چه، «زمونړ په لوری راځه! چه سمه صافه لاره، دا ده» مګر دی د حیرانی او مخبوط الحواسی په حالت کښی په هیڅ شی نه پوهیږی، او د دوی په لوری هم نه ورځی. هم داسی وپوهیږی! چه د آخرت مسافر ته هم د اسلام او توحید سمه صافه لاره ټاکلی (مقرر) شوی ده ـ او هغه څوک چه د هغه په رفاقت او معیت سره دغه سفر طی کیږی هغه رسول الله صلی الله علیه وسلم او د ده تابعان دی ـ کله چه دا بدبخت د شیطانانو او مضلانو په منګلو کښی ورشی او د ضلات په بیدیا کښی سرګردانه ګرځی ـ د ده هادیان او رفیقان د همدردی له لاری دی د حق خولات په بیدیا کښی سرګردانه ګرځی ـ د ده هادیان او رفیقان د همدردی له لاری دی د حق د لاری په طرف رابولی، مګر دی هیڅ نه آوری او نه پوهیږی. نو ای د اشرارو ډلی! ستاسی هم دا مقصد دی چه مونړ له خپلو ځانونو څخه هم داسی مثال جوړ کړو؟ دا آیت د هغو مشرکانو په ځواب کښی نازل شوی دی چه دوی له مسلمانانو څخه د اسلام د ترک غوښتنه کړی وه.

قُلْ إِنَّ هُكَى اللهِ هُوَالْهُلَىٰ وَامُرْنَا لِنُسُلِمَ لِرَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ وَانَ اَقِيْمُوا الصَّلَوٰةَ وَاتَّكَفُوهُ وَهُوَ الْاَنِى آلِيُهِ تَعُنْتُرُونَ ﴿ وَهُوالَّانِ مَ حَكَقَ السَّمْوٰتِ وَالْاَرْضَ بِالْحَقِّ وَيَوْمَ يَقُولُ كُنَ فَيَكُوْنَ مْ قَوْلُهُ الْحَقُّ وَلَهُ الْمُلُكُ يَوْمَ نَيْفَخُ فِي الصَّوْرِ عَلِمُ الْغَيْبِ وَ الشَّهَا ذَةِ وَهُوَ الْحَكِيْدُ الْخَيْدُ ﴿

ووایه (ای محمده! دوی ته) چه بیشکه هدایت د الله (اسلام) هم دا دی هدایت (نه نور)، او امر (حکم) کری شوی دی موند ته چه اسلام راوړو (غاړه کیږدو) رب (پالونکی) د تمامو عالمیانو ته. او بل په دی (حکم شوی دی موند ته) چه قائموئ (سم اداء کوئ سره له تولو حقوقو) تاسی لمونځ او وویریږئ تاسی له دغه (الله) نه او دغه (الله) همغه ذات دی چه ده ته به ورتول کړل شئ تاسی (په قیامت کښی). او دغه (الله) همغه ذات دی چه پیدا کړی ئی دی آسمانونه او ځمکه په حقه سره (نه بی فائدی) او (یاده کړه) هغه ورځ چه وبه وائی (الله هر شی ته) چه موجود شه! (یعنی پیدا شه!) نو موجود (یعنی پیدا شه!) ده او خاص دغه (الله)

لره دی ملک (سلطنت) په هغه ورځ کښی چه پوکی وکړ شی په صور (شپیلی) کښی عالم دی (الله) په ټولو پټو او ښکارهؤ او هم دی دی ښه حکمت والا (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی) خبردار (ښه پوه په هر شی).

تفسیر: په دغی ورځی د قیامت کښی به په ظاهری او مجازی ډول (طریقه) هم د ماسوا الله څخه د بل چا سلطنت نه وی. ﴿ لِمَنِ الْمُلْكُ الْيُومُرُ لِلْهِ الْوَاجِوالْقَدَّارِ ﴾ یعنی هغه الله جل جلاله چه داسی صفات لری چه ذکر ئی په دغو دریو آیتونو کښی وشو هغه د دی لائق دی چه مونږ ئی د فرمان تابع اوسو، او د ده په مخ کښی خپل انتهائی عبودیت اظهار او اختیار کړو» او په هره شیبه کښی تری ویریږو او د هم دی خبری حکم پر مونږ شوی دی چه له دغه حکم څخه په هیڅ حالت کښی مخ نشو ګرځولی.

# وَإِذْ قَالَ إِبْرِهِيْهُ لِكَبِيْهِ ازْرَ آتَتَيِّنْ أَصْنَامًا الِهَةَ ۚ وَإِنِّ ٱلْرِيكَ وَقَوْمَكَ فِي صَلِي تَمْبِيْنٍ

او (یاد کړه! ای محمده!) هغه وخت چه وویل ابراهیم پلار خپل آزر ته آیا نیسی ته بتان په خدائی سره، بیشکه چه زه وینم تا او قوم ستا په گمراهی شکاره کښی.

تفسیر: په پخوانیو آیتونو کښی د توحید اثبات او د شرک نفی او د مسلمانانو له ارتداده کافران مایوس کړی شوی وو۔ دلته د موحد اعظم (حضرت ابراهیم علیه وعلیٰ نبینا الصلوٰة والسلام) په واقعه سره د هغو تاکید مطلوب دی او ضمناً مسلمانانو ته د دی خبری پوهول مقصود دی چه مکذبانو او معاندانو ته په څه ډول (طریقه) سره پند او نصیحت ورکول په کار دی؟ او څرنګه له دوی څخه بیلیدل لازم دی؟ او یو قانت مؤمن په واحد خدای څنګه اعتماد او توکل ولری؟ او له هم ده څخه وویریږی او د همغه د حکم او فرمان تابع اوسی. ﴿ لِکَپُیُوازْزُ ﴾ پلار خپل آزر ته) د انسابو عالمانو د حضرت ابراهیم علیه السلام د پلار نوم (تارخ» لیکلی دی ممکن چه «تارخ» ئی نوم او «آزر» ئی لقب وی ابن کثیر رحمة الله علیه له مجاهد رحمة الله علیه او نورو څنی نقل کړی دی چه «آزر» د بت نوم ؤ، ښائی د هغه بت په خدمت کښی د هیر پاتی کیدلو له امله (وجی) د ده لقب «آزر» کیښود شوی وی. والله اعلم. ﴿ آتَتُوْنُامُمْنَامًا هی هیر پاتی کیدلو له امله (وجی) د ده لقب «آزر» کیښود شوی وی. والله اعلم. ﴿ آتَوْنُونُامُمْنَامًا هی الآیة ۔ آیا ته نیسی بتان په خدائی سره بیشکه چه زه وینم تا او قوم ستا په گمراهی ښکاره کښی. له دی نه به صافه او صریحه گمراهی بله څه وی؟ چه اکرم المخلوقات «انسان» د ښکاره کښی. له دی نه به صافه او صریحه گمراهی بله څه وی؟ چه اکرم المخلوقات «انسان» د ښکاره کښی. له دی نه به صافه او صریحه گمراهی بله څه وی؟ چه اکرم المخلوقات «انسان» د ښکاره کښی. له دی نه به صافه او صریحه گمراهی بله څه وی؟ چه اکرم المخلوقات «انسان» د

خپلو لاسونو جوړی کړی تیږو (ګټو) او نورو ته د خدائی نوم او درجه ورکړی او د هغه په مخ کښی سر په سجده پریوځی او له هغه څخه خپل مراد وغواړی.

# وَكُنْ إِكَ نُرِئَ إِبْرَهِيْهَ مَلَكُونَ التَّمَاوِتِ وَالْرَضِ وَلِيَكُونَ مِنَ الْمُوْقِنِيْنَ

او (لکه چه مو وروښوده ابراهيم ته د ده د قوم د ګمراهي قبحه) هم دا رنګه ښيو مونږ ابراهيم ته عجائبات د آسمانونو او د ځمکي (دپاره د دی چه دليل ونيسي په وحدانيت زما) او له پاره د دی چه شي له يقين کوونکو (عياناً هم لکه چه ؤ بياناً).

تفسير: يعنى همغسى چه د بت پرستى شناعت او قبح او بدى مونډه حضرت ابراهيم عليه السلام ته ظاهره کړه، او د هغه قوم مو پری قائل کړ، هم داسی د علویاتو او سفلیاتو د ترکیبی نظام له اعماقو او نهایت محکمو او عجیبو او غریبو اسرارو څخه هم مونږ ابراهیم علیه السلام مطلع کړ، چه د هغو په لیدلو د الله تعالیٰ پر وجود او وحدانیت او د الوهیت په نورو صفاتو او د ارضی او سماوی مخلوقاتو یر محکومانه عجز او بیچارگئ استدلال ونیسی او د خپل قوم د کواکب پرستی او هیکل سازی عقیده هم علی وجالبصیرت رده کړی، او دی یه خپله هم د حقالیقین یه اعلیٰ مرتبه فائز شی. بلاشبهه د جهان دا اکمل او احکم او ډیر ښه نظم او نسق هم داسی یو شی دی چه د هغه له لیدلو څخه بالبداهت هر څوک په دغسي اقرار کولو مجبوریږي چه د دې عظیم الشان مشین جوړوونکی او چلوونکی او په ډیر مضبوط ترتیب او سلیقه د دی برزو نښلوونکی او سازوونکی او د زرهاؤ او لکونو کلونو رائیسی ئی پر هم دغی یوی اندازی ساتونکی ډیر زبردست حکیم او لوی قدیر صانع دی چه د هغه د حکیمانه تصرف او نفوذ او اقتدار څخه د دی مشین هیڅ یوه وړوکی یا لویه برزه د باندی نشی وتلی، دا کار هم داسی یه خپل سر له اتفاقه یا له بیشعوره طبیعته یا د ړندی او کڼی مادی له لاسه نه دی پوره د یوروپ مشهور او معروف حکیم «نیوټن» وائی «د کواکبو اوسنی حرکات ممکن نه دی چه محض د جاذبی د عام قوت د فعل نتیجه وی، دا د جاذبی قوت خو کواکب د لمر یه لوری ورتیل وهی، نو ځکه د کواکبو د حرکت ورکولو له پاره د لمر په چار چاپير کښي د خدائي قوت او قدرت وجود ضروري دي، چه دوی د جاذبی قوت د عام کشش سره سره په خپلو مداراتو قائم ودروی او هم داسی ئی په حرکت کښي وساتي، هيڅ يو داسي طبيعي سبب نشته چه د هغه په اثر ګرد (ټول) کواکب په تشه فضا کښي داسي منظم او مرتب يو له بل تړلي وساتي، او يو له بل سره ئي داسي وتړي چه ټول د لمر په اطرافو کښي سره حرکت وکړی، او تل په معینو مداراتو او په یوه خاصه خوا، جهت کښي حرکت وکړي، او په هغه کښي له سره تخلف پيښ نشي، بيا د کواکبو په حرکاتو او د درجاتو په سرعت کښي حرکت او د لمر تر منځ د مسافي له کتلو څخه هغه دقيق تناسب

واذاسمغوا(٧)

او عمیق توازن چه قائم ایسود شوی دی هیڅ یو طبیعی سبب نشته چه په هغو باندی مونږ دغه منظم او محفوظ نوامیس وتړلی شو، نو ضرور دغه اقرار ته مجبور او اړ کیږو چه دا ګرد (ټول) نظام د داسی یو زبردست حکیم او علیم تر قدرت او حکم لاندی دی چه دا د گردو (تولو) سماوی اجرامو یه موادو او د هغو یه کمیاتو پوره عالم او واقف دی، همغه ته دغه خبره ښه معلومه ده چه له کومی مادی ځنی او له کوم مقدار څخه څومره د جاذبی قوت صادریږی؟ هغه په خپل زبردست قوت او اندازی سره د کواکبو او شمس په منځ کښی داسی مختلف مسافتونه او د حرکت مختلف مدارج مقرر کړی دی چه له سره د يوه له بل سره تصادم او تزاحم نه وی، او جهان د داسی تصادم او تکر خوړلو په اثر تباه او فنا نشی. هر يو وړوکی او لوی ستوری د نهایت مضبوط نظام یه اساس یه معین وخت طلوع او غروب کوی. کله چه کوم ستوری غروب، او دنیا له خپله هغه فیضه او تاثیره محرومه کړی چه د هغه د طلوع په وخت کښی حاصل ؤ، نو نه د هغه ستوری او نه د نورو مخلوقاتو په واک (اختیار) او قدرت کښی دغه خبره شته چه هغه ستوری د یوی شیبی له مخی هم بیرته راولی، یا ئی له غروبه ستون کړی.» دا د ربالعالمین شان دی چه به هر وخت کښی پر هر قسم افاضه قادر او پر هر شی او له هیڅ يوه عمل شخه عاجز نه دى بلكه قادر دى ﴿ وَالتَّمُسُ تَعْرِي لِمُسْتَقَرِّكَمَا ذَٰلِكَ تَقْدِيُرُ الْعَزِيْزِالْعَكِيْمِوَالْقَبَرَ قَلَّارُنَّهُ مَنَازِلَ حَتَّى عَادَكَالْعُرْبُحُونِ الْقَدِيرُ يُولَا الشَّمُ ثُنَيْبَي لَهَا أَن تُدُرِكَ الْقَمْرَ وَلِا النَّيْلُ سَائِقُ النَّهَ إِرْوَكُنْ فِي فَلَكٍ يَسْبَعُونَ ﴾ او بله نسه د قدرت زمونږ دغو منکرانو لره لمر دی چه ځی او روان دی همیشه هغه قرارګاه ته چه مقرره ده ده لره یه خیلی تاکلی (مقرر) لاری باندی، دغه جریان د لمر، اندازه کول د هغه الله دی چه سه غالب او قوی دی یه باچاهی خپله کښی ښه دانا دی یه مخلوق خپل او سپوږمی لره اندازه کړی دی موندِ منزلونه تر هغه یوری چه بیرته وګرځی یعنی شی دا سپوږمی پس له کماله هم نری او هم کږه لکه وچه کلکه څانګه د خرما چه له ډير وچوالي کږه شوي وي لکه لينده، نه دي لمر داسي چه ښائي ده لره يعني صحيح او آسانه وي چه لاندي کړې سپوږمي او ورته ورورسيږي په زمان يا مکان یا صفت یا یه کمال یا یه منافع او نه شپه ړومبي کیدونکی ده په ورځی او دا ټول چه دی یعنی لمر سپوږمی او ستوری ګرد (ټول) په فلک کښی لامبو وهی او فراخ یکښی روان دی. «۲۳ جزء د یسین ۳۸ تر ۴۰ آیت ۳ رکوع» دا د علویاتو حال دی نو د سفلیاتو اندازه هم له هم دى څخه ولګوئ!. هم دغه تکويني عجائب او ملکوت السموات والارض دى چه د هغو له ليدلو څخه د ابراهيم عليه السلام ير ژبه ﴿ لَآامِحُ الْإِفِلِيْنَ ﴾ **او د** ﴿ إِنِّي ْوَجِّهْتُ وَجُوى الَّذِي فَطَرَ ﴾ الآية -جملی ناڅایه بیساخته جاری شوی چه یه وروستنی آیت کښی ئی لولو (کماتدل علیه الفاء فى قول الله تعالىٰ ﴿ فَلَتَبَاجَنَّ ﴾

## فَلَتَّاجَنَّ عَلَيْهِ اللَّيْلُ وَا كَوَكَبَّا قَالَ هَذَا رَبِّي فَلَتَّآ اَفَلَ قَالَ لَآ الْحِبُ الْإِفلِينَ®

نو کله چه تیاره شوه په ده باندی شپه نو ولید (ابراهیم) یو ستوری، ویی ویل دا رب زما دی، (ستاسی په زعم سره)، نو کله چه غروب ئی و کړ (غائب شو) وویل (ابراهیم) چه زه دوست نه ګڼم غروب کوونکی (غائبیدونکی چه په خدائی ئی ونیسم بلکه بد ئی ګڼم).

## فَكَتَّارَاالْقَنَرَوَانِغًا قَالَ هِذَارَ ثِنْ فَكَتَّااَفَلَ قَالَ لَمِنْ كُوْيَهُدِنْ دَيِّ لَاكُوْنَنَ مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِّدِينَ @

پس کله چه ولیده (ابراهیم سپوږمی راختونکی ځلیدونکی وویل (ابراهیم) دا رب زما دی (ستاسی په زعم سره)، نو کله چه غروب ئی وکړ (غائبه شوه) وویل (ابراهیم) قسم دی که هدایت ونه کړی ماته رب زما نو هرومرو (خامخا) به کرځم ضرور له قومه کمراهانو.

تفسیو: څرنګه چه سپوږمی ډیر حسین او ځلیدونکی ستوری دی، که الله جل جلاله د سړی لاس ونه نیسی نو بیشکه چه انسان د هغه په ځلیدلو او ښائست مفتون کیږی.

## فَلْتَارَااللَّهُسُ بَارِغَةً قَالَ لَمْنَ ارَبِّى لَمْنَ اكْبُرُ فَلَكَّا اَفَكَ قَالَ لِقَوْمِ إِنِّى بَرِثِي مُّتِمَّا تُثْثِر كُوْنَ ۞

بيا كله چه وليد (ابراهيم) لمر راختونكي (ځليدونكي) وويل (ابراهيم) دا

دی رب زما (ستاسی په زعم سره) دا (له کردو (ټولو) څخه) لوی دی، پس کله چه (لمر هم) غروب وکړ (غائب شو) وویل (ابراهیم) ای قومه زما بیشکه زه یم بیزار له هغو شیانو چه تاسی (ئی) شریکوئ (له الله سره)

تفسیر: یعنی په فلکی نظام کښی له گردو (ټولو) څخه لویه او له ټولو ځنی فیض رسوونکی سیاره لمر دی او ښائی د مادی عالم هیڅ یو شی به بالواسطه یا بلاواسطه د دغه د تاثیر له فیضه مستغنی نه وی. مگر دغه گرد (ټول) لمر، سپوږمی، ستوری او نور گرد (ټول) د الله تعالیٰ مخلوق او د هغه تابعان دی، چه په معین وخت زمونږ په نظر راځی او هیڅ یو له دوی څخه داسی قدرت او توان نه لری چه یوه شیبه هم له خپله ځایه څه تقدیم او تاخیر وکولی شی، یا په خپل سر کوم حرکت وکړی نو بیا دی مخلوق ته د خالق تعالیٰ حقوق ورکول او شریک گرځول څومره سپین سترګی او گستاخی؟ او په کومه اندازه د نفرت وړ (لائق) یو کار دی؟

# إِنَّ وَجَّهُ ثُ وَجُهِيَ لِكَنِي فَطَرَالسَّلُوتِ وَالْرَضَ حَنِيْفًا وَّمَا آنَامِنَ الْمُشْرِكِينَ ٥

بیشکه ما گرځولی (متوجه کړی) می دی مخ خپل هغه ذات ته چه پیدا کړی ئی دی اسمانونه او ځمکه حال دا چه حنیف یم (گرځیدونکی یم له گردو (ټولو) باطلو ادیانو څخه حق دین ته) او نه یم زه له مشرکانو.

تفسیر: یعنی له گردو (تولو) مخلوقو ځنی یوه لوری ته شوی، صرف د خالق جل وعلا لوی دربار ئی تینگ ونیو چه د هغه په قدرت کښی گرد (تول) علویات او سفلیات دی

# وَحَاتَجَهُ قُومُهُ قَالَ اتَّعَا لَهُوْ نِنْ فِي اللَّهِ وَقَلْ هَلْ مِنْ

او جگړه وکړه له ده سره قوم د ده (په توحید کښی) وویل (ابراهیم) آیا جگړه کوئ تاسی له ما سره په (وحدانیت د) الله کښی حال دا چه په تحقیق هدایت کړی (لاره د توحید ښوولی ده الله) ماته

تفسیر: یعنی هغه چاته چه الله تعالیٰ پوهه ورکړی وی، او د «ملکوت السموات والارض سیر علیٰ وجه البصیرت» ئی کړی وی نو آیا له ده څخه داسی امید لرئ چه دی به ستاسی له داسی جګړو او چتی (بیکاره) جنګونو او له بی فائدی مباحثو ځنی به بی لاری کیږی؟ هیڅکله به داسی نه

کیږی.

# وَلَا اَخَافُ مَا ثُنُورُوْنَ بِهَ إِلَّا اَنْ يَشَاءُ رَبِّ ثَنْيًا ﴿ وَسِعَ رَبِّ كُلَّ شَيْ عِلْمًا ﴿ اَفَلَا تَتَنَكَرُونَ ٥٠

او نه ویریږم له (ضرره د) هغو (بتانو) چه تاسی ئی شریکان کوئ له الله سره (په هیڅ وخت) مګر چه اراده وفرمائی رب زما د څه (تکلیف رسولو ما لره نو رسولی ئی شی)، احاطه کړی ده رب زما په ټولو شیانو له جهته د علم آیا نو تاسی پند نه آخلئ (فکر نه کوئ او عاجز له قادره نشئ بیلولئ)

تفسیر: د «حضرت ابراهیم علیه السلام» قوم به ویل چه ته زموند د معبودانو توهین کوی، نو وویریده چه چیری ته د هغه له وباله لیونی نشی (معاذالله)، یا په بل کوم مصیبت کښی اخته نشی نو د هغه ځواب داسی ورکوی چه «زه به له دوی نه ولی ویریدم؟ ځکه چه د دوی په لاس کښی نفع، نقصان، راحت او زحمت هیڅ یو شی نشته، هو! که زما پروردگار ماته څه تکلیف راورسوی نو له هغه څخه په دنیا کښی هیڅوک نه دی مستثنی هم ده ته په خپل محیط علم سره معلومه ده چه کوم یو سړی په کوم یو حالت کښی ښائی ژوندون وکړی او کوم شی به ورته وړ (لائق) او مناسب وی».

# وَكَيْفَ آخَانُمَا آشُرِكُتُمْ وَلِا عَنَافُونَ آثَكُمُ آشُرِكُتُمْ بِإِللَّهِ مَا لَهُ يُنَزِّلُ بِهِ عَلَيْكُمُ سُلْطُنًا "

او خرنګه به ویریږم زه له هغو (بتانو) چه شریکان کړی دی تاسی (له الله سره په عبادت کښی) او نه ویریږئ تاسی له دی چه بیشکه تاسی شریک کړی دی له الله سره هغه شی چه نه دی رالیږلی (الله) په (شریک کولو) د هغه پر تاسی هیڅ برهان (دلیل سند)

تفسیو: یعنی ستاسی له معبودانو ځنی به زه ولی ویریږم حال دا چه د دوی په واک (اختیار) او قبضه کښی نه نفع ده نه ضرر او نه د توحید غوره کول کوم جرم دی چه له هغه څخه به زه اندیښنه کوم هو! تاسی د الله تعالیٰ باغیان او مجرمان یع، او الله تعالیٰ د نفع او ضرر مالک هم

دى نو تاسى ته له خپلو جرائمو ځني ويره په كار ده.

# عَايُّ الْفَرِيْعَيْنِ آحَقُ بِالْأَمْنِ الْكَمْنِ الْكَمْنِ الْمُثَوِّ الْمَنْوُلَ هَالَّذِيْنَ الْمَنُولَ وَلَا الْمَنْوَلَ وَلَا الْمَنْوَلَ وَلَا الْمَنْوَلَ فَالْمَنْ وَهُومُ مُّهُمَّ الْمُنْوَلِ فَلَا لِمَا الْمَنْ وَهُومُ مُّهُمَّ الْمُنْ وَهُومُ مُّهُمَّ الْمُنْ وَلَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْوَلْمِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّالِمُلَّالِي اللَّهُ اللَّ

نو کومه یوه له دی دواړو ډلو څخه مستحقه او لایقه ده په امن سره (له عذابه د الله ووایئ!) که یئ تاسی چه پوهیږئ (په دی چه له چانه ویره پکار ده؟ کله چه دوی لاځواب شول، نو په خپله الله ځواب فرمائی) هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی (یقین لرونکی دی) او نه دی ګډ کړی دوی ایمان (یقین) خپل له ظلم (له لوی نقصان سره چه شرک دی) دغه کسان (چه خپل ایمان ئی له شرکه ساتلی دی) هم دوی لره شته امن (له عذابه) او هم دوی دی لار موندونکی.

تفسیر: په صحیحو احادیثو کښی منقول دی چه کریم نبی علیه افضل الصلوٰة والتسلیم دلته د ظلم تفسیر په شرک سره فرمایلی دی، لکه چه به (۲۱ جزء) د لقمان د سورت یه (۱۳) آیت (۲) رکوع کښی دی 🎄 اِٿَالقِئرُاوَلَطُلُوْعَظِيُرُ 🐞 ګواکی د ظلم تنوین د تعظیم له پاره دی. نو د مضمون حاصل به داسی کیږی چه «مأمون او مهتدی یواځی همغه کسان کیدی شی چه داسی یقین ولری چه په هغه کښی د شرک هیڅ اثر او نښه نه وی» او که سره له یقین لرلو په الله تعالیٰ شرک یری نږدی، نو هغه شرعی ایمان نه دی او نه ئی د هغه یه وسیله امن او هدایت یه برخه كيدى شى، وهو كماقال الله تعالىٰ ﴿ وَمَايُؤُمِنَ ٱكْثَرُهُو ۗ وَلَمَا اللَّهِ مَا اللَّهِ تَعَالَىٰ ﴾ (١٣) جزء د يوسف عليه السلام د سورة ١٠٦ آيت ١٢ رکوع) څرنګه چه د شرک او د ايمان يو ځای کیدل به ظاهر ډول (طریقه) سره مستبعد ؤ نو ځکه محقق شیخ الهند قدس سره د تسهیل او تفهیم په غرض د ایمان ترجمه په یقین سره او د ظلم په نقصان سره کړی ده چه د عربی لغت په لحاظ بیخی سمه او موافقه ده، کمافی قوله تعالیٰ ﴿ وَلَوْتَطْلِوْمِيْنُهُ شَيًّا ﴾ او له دی نقصان څخه به مراد هم دغه شرک وی، لکه چه په احادیثو کښي تصریح شوی ده او په خپله د کلام په نظم کښي د «لبس» لفظ د هغه قرينه ده، منقول دی کله چه دغه آيت نازل شو اصحاب کرام رضوان الله تعالمیٰ علیهم اجمعین سخت وویریدل. او دغه امر بر هغوی ډیر شاق او دروند واقع شو، بالاخر ئى د رسول عليه السلام په حضور كښى عرض وكړ، «اينالم يظلم نفسه يا رسول الله» صلى الله علیه وسلم! په مونډ کښي کوم یو سړی به داسې وی چه پر خپل ځان باندی ئي ظلم نه وی کړی» نو په دغه تقدير سره مونږ ګرد (ټول) د الله جل جلاله له عذابه غير مأمون، او له هدایته محروم شوو؟ رسول الله صلی الله علیه وسلم د اصحابو په ځواب کښی داسی ارشاد وفرمایل

«لیس ذلک! انماهو الشرک، الم تسمعوا قول لقمان لابنیه ﴿ یَهْنَیْلَاتُمْرِائِيلُهُ الصَّالِقِرُافِ لَظَانُوعَظِائِهُ ﴾ یعنی په ﴿ وَلَوَیَلَائِمُولِیَالُهُولِیَالُهُولِیَالُهُولِیَالُهُولِیَالُهُولِیَالُهُولِیَالُهُولِیَالُهُولِیَالُهُولِیَالُهُولِیَالُهُولِیَالُهُولِیَالُهُولِیَالُهُولِیَالُهُولِیَالُهُولِیَالُهُولِیَالُهُولِیَالُهُولِیَالُهُولِیَالُهُولِیَالُهُولِیَالُهُولِیَالُهُ کلی الله کار، اگر که مفسرینو او محدثینو پر دغه آیت راز راز (قسم قسم) تقریرونه او بیانونه کړی دی. مگر په دغه ترجمه کښی د هغو گرد (تول) مطالب پکښی ثابت پراته دی.

# وَتِلْكَ مُجَّتُنَا الْكِيْهِ آابُوهِ يُمَّعَلَى قَوْمِهِ وَنَرْفَعُ دَرَجْتٍ مَّنْ تَشَأَءُ النَّ رَبَّكَ حَكِيْمُ عَلَيْهُ

او دا (چه تیر شو) دلیل زمونږ دی چه ورکړی ؤ مونږ هغه ابراهیم ته په (مقابله د) قوم د ده چه پر دوی غالب شی پورته کوو مونږ درجی هر چاته چه اراده وفرمایو (د پورته کولو ئی) بیشکه رب ستا ډیر حکمت والا دی (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی) ښه عالم (په ټولو احوالو)

تفسیر: یعنی ابراهیم علیه السلام ته داسی قاهره دلائل ورکول، او هغه ته په خپل قوم باندی بری عطا کول، او په دنیا او آخرت کښی هغه سرلوړی ګرځول، د همغه علیم او حکیم له کارونو څخه کیدی شی چه د هر سړی استعداد او قابلیت ورته معلوم دی، او په خپل حکمت سره هر شی د هغه په مناسبه موقع او مقام کښی ږدی.

# وَوَهَبُنَا لَهُ اِسْحَى وَيَعُقُوبُ كُلُاهِكَ يُنَا وَنُوْحًاهَكَ يُنَامِنُ قَبُلُ وَمِنُ ذُرِّتَتِهِ دَاوْدَوَسُلَيْئُنَ وَآيُوْبَ وَيُوسُفَ وَمُولِى وَهُرُونَ وَكَنْ لِكَ بَجْزِى الْمُحْسِنِينَ ﴿

او وباښه مونږ ابراهیم ته اسلحق (چه د ده زوی او د اسرائیلی انبیاؤ پلار دی) او یعقوب (مو هم وروباښه چه لمسی ئی ؤ، دغو) ټولو ته هدایت کړی ؤ مونږ، او نوح ته مو هدایت کړی ؤ له (ابراهیم څخه) پخوا او (هدایت مو کړی ؤ) اولادی د ده ځنی داؤد او سلیمان ته او ایوب او یوسف ته او موسیٰ او هارون ته او هم داسی لکه چه (دغو انبیاؤ ته مو بدل ورکړ) بدل ورکوو

#### مونږ محسنانو (نيکوکارانو ته).

تفسیر: یعنی نه یواځی دا چه مونږ ابراهیم علیه السلام به ذاتی علم او فضل سره سرلوړی کړ، بلکه په زړښت کښي د اسځق علیه السلام په شان زوی او یعقوب علیه السلام غوندی لمسي مو هم وروباسه، يعقوب عليه السلام همغه (اسرائيل) دى چه ده ته د دنيا يو عظيم الشان قوم، بنى اسرآئیل منسوب دی چه په زرهاؤ انبیاء پکښي مبعوث شوی دی. بلکه همغسي چه د قرآن کریم یه یو بل ځای کښی مذکور دی وروسته له ابراهیم علیه السلام د الله تعالیٰ له جانبه نبوت د ده یه اولاده كښى ايښود شوى دى. ﴿ وَنُوْحَاهَدَيْنَا ﴾ او نوح ته مو هدايت كړى ؤ پخوا له ابراهيم څخه پخوا د ابراهیم علیه السلام د ځینو فروعو ذکر وشو، اوس د ده د ځینو اصولو ذکر هم فرمائی، ځکه چه نوح علیه السلام د حضرت ابراهیم علیه السلام له اجدادو ځنی دی (او د یلار نیکه شرافت ځامنو ته هدایت او سعادت دی) هم داسی چه وروسته له ابراهیم علیه السلام څخه د نبوت او کتاب انحصار یواځی د ده په ذریاتو کښی پاتی دی، همغسی وروسته له نوح علیه السلام څخه د انساني نوعي انحصار د نوح عليه السلام په نسل کښي منحصر دی. ګواکي پس له طوفانه نوح عليه السلام دى دنيا ته (آدم) ثانى شو. ﴿ وَجَعَلْنَاذُرِّيَّتَهُ هُوُالْبَاقِيْنَ ﴾ ﴿ وَمِنْذُرِّيَّتِهِ ﴾ الآية - او هدایت مو کړی ؤ له اولادی د ده محنی داؤد او سلیمان ته او ایوب أو یوسف ته او موسٰی او هارون ته د ظاهری ملک او سلطنت یه اعتبار یه انبیاؤ علیهم السلام کسی داؤد او سلیمان علیهما السلام يو شان دى، او د مصائبو او شدائدو د صبر كولو يه لحاظ د ايوب او يوسف عليهما السلام یه منځ کښي خاص مشابهت دی، نور د مولمي او هارون علیهما السلام د ورورئ او قرابت یه نسبت د څه وينا ضرورت نشته په خپله حضرت موسٰی عليه السلام له الله تعالیٰ څخه هارون عليه السلام د خپل وزیر یه صفت طلب کړی و، محقق مترجم رحمة الله علیه له دوی د هر یوه د دوو نومو یه آخر کښی د «ته» توری راوړی، او په هغه سره ئی د دی لطائفو په لوری اشاره فرمائلی ده والله

تنبیه: سلیمان علیه السلام د داؤد زوی، او داؤد علیه السلام (د یهودا) بن یعقوب علیه السلام له اولادی دی. ایوب علیه السلام د «اموض» زوی ؤ او د «عیص» بن اسحاق علیه السلام له اولادی دی. یوسف د یعقوب علیه السلام زوی ؤ موسٰی او هارون سره ورونه او د اول عمران محامن او د (لاوی بن یعقوب علیه السلام له اولادی وو.)

ۅٙۯؘػڔؾۜٳۅؘڲۼؙؽۅۘۼؽؗ؈ۅٳڷؽٵۺ؇ؙڵٷۜۻۜٵڵڞڸڿؽؙڹ۞ؗۅٳۺؠۼؽڷۅؘٲؽڛؘۼ ۅڽٛٷۣۺؙۅؙٷؙڟٲۊؙۘ۠ػ۠ڰ۠ڒۏؘڞۜڶؽٵٸڶٵڶۼڮؠؽڹ۞ۘۅؘڡؚڹٛٵؠٚۧٳۿٟۿۘۅؘۮۮؚ۠ڗۣؾ۠ڗؚٛٛؗڞٟ

# وَافُوانِهِوْ وَاجْتَكِنْ هُوْ وَهَكَ يُنْهُوْ اللَّ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيْمٍ ﴿ ذَٰ الْكَ هُكَى اللهِ يَهُدِي بِهِ مَنْ يَشَاءُ مُنْ عِبَادِهِ وَلَوُ اَشُرَكُوْ الْحَبِطَ عَنْهُوْ مَنَا كَانُوْ اِيَعْمَلُوْنَ ﴿

او (هدایت مو کړی ؤ) زکریا او یحیٰی ته او عیسٰی او الیاس ته دوی ګرد (ټول) دی له صالحانو (کاملانو) ځنی او (هدایت مو کړی ؤ) اسماعیل او الیسع ته او یونس او لوط ته، او دا ټولو ته فضیلت ورکړی ؤ مونږ پر تمامو عالمیانو او (فضیلت مو ورکړی ؤ په نبوت او اسلام سره) ځینو ته له پلرونو د دوی او له اولادی د دوی او له وروڼو د دوی، او غوره کړی وو مونږ دا ټول انبیاء او لار ښوونه کړی وه مونږ دوی لره لاری سمی صافی ته دا (دین د انبیاؤ) هدایت د الله دی چه لار ښوونه فرمائی (الله) په دی سره هغه چاته چه اراده وفرمائی له بندګانو خپلو نه او که (فرضاً) شریک کړی وی دوی له (الله سره نور) نو خامخا به ضایع شوی وی له دوی نه هغه عمل چه وو دوی چی کاوه به ئی.

تفسیر: یعنی د خالص توحید او د الله تعالی د معرفت او طاعت سمه صافه لاره همغه ده چه پر هغی الله تعالی خپل مقبول بندگان په خپل فضل او توفیق سره بیائی او په صله او جزا د هغه کښی د دوی درجی د دوی استعداد او لیاقت سره سم لوړوی ﴿ وَلَوْ اَلْمُرَكُوا ﴾ الآیة ۔ او که «فرضاً » شریک کړی وی دوی له الله سره نور په عبادت کښی نو خامخا ضائع شوی به وی له دوی څخه هغه عمل چه وو دوی چه کاوه به ئی دا مونږ ته خبر راکړی شوی دی چه شرک (داسی لویه گناه ده چه) د انسان تمام ښه عملونه حبط او باطلوی د نورو به څه حیثیت پاتی شی که معاذالله په فرض محال سره داسی حرکت د پیغیبرانو او مقربانو څخه صادر شی د دوی عمل به هم ضائع شی (اما صدور ئی له دوی څخه ممکن نه دی لکه چه مو په فرض محال سره دی خبری ته اشاره و کړه).

## اُولِيِكَ الَّذِينَ التَّيْنَ هُمُ الْكِتْبَ وَالْحُكْمُ وَالنَّ بُوَّةَ ۚ فَإِنَ لِيَكُفُّرُ بِهَا هَوُ لِآءِ فَقَدُ وَكُلْنَا بِهَا قَوْمًا لَيْسُوْ إِبِهَا بِكِفِيرِ يُنَ ۞

دغه (تیر پیغمبران) هغه کسان دی چه ورکړی دی مونږ دوی ته کتابونه او

واذاسمعوا(٧) الانعام(٦)

حکمت (علم د شریعت) او پیغمبری، پس که کافر (منکر) شی په دی (آیتونو د قرآن) دغه (کافران د مکی) پس په تحقیق مقرر کړی دی مونږ په (ایمان او عمل) د دی داسی یو قوم (ټولګی) چه نه دی دوی په دی (قرآن) کافران.

تفسیر: یعنی که د مکی کافران یا نور منکران له دی شیانو (کتاب، شریعت او نبوت) څخه انکار وکړی نو زموند دین په هغو پوری موقوف او تړلی نه دی څکه چه موند یو بل قوم چه مهاجرین او انصار رضی الله تعالیٰ عنهم او اتباع د دوی دی له پاره د منلو ـ ساتنی او ترویج د دی شیانو مقرر کړی دی چه دوی زموند د هیڅ خبری څخه مخ آړوونکی نه دی.

# اُولِيٍّكَ الَّذِيُنَ هَدَى اللهُ فَبِهُلا بِهُوُ اقْتَدِهُ \* قُلُ لَاَ اَسْعَلُكُوُعَلَيْهِ اَجُرًا إِنْ هُو إِلَّا ذِكْرِي لِلْعُلَيِينَ ۚ

دغه (انبیاء) هغه کسان دی چه هدایت کړی دی الله (دوی ته) نو په طریقه د دوی اقتداء وکړه (ای محمده!) ووایه چه زه نه غواړم له تاسی په دغه (تبلیغ د قرآن) څه اجر (مزدوری) نه دی دا (قرآن) مګر یوازی ذکر (پند، وعظ) دی له پاره د ټولو عالمیانو.

تفسیر: یعنی کرد (تول) انبیاء علیهم السلام په عقائدو او د دین په اصولو او په کلی مقاصدو کښی سره متحد دی. نو د کردو (تولو) دستور یو دی، او هر یو نبی د هغو پر عمل مامور دی، تاسی هم مامور یئ چه پر همغی مستقیمی طریقی تک وکړئ! کواکی په دی آیت سره ئی تنبیه وکړه چه په اصولی ډول (طریقه) ستاسی لاره د سابقینو انبیاؤ له اصوله او لاری بیله نه ده پاتی شول فرعی اختلافات نو هغه د هری زمانی د مناسبت او استعداد په اعتبار پخوا له دی هم واقع شی نو هیڅ مضائقه نه لری.

فائله: د اصولو علماؤ د دی آیت د عموم مخخه دغه مسئله ایستلی ده چه که کریم نبی صلی الله علیه وسلم په کومه معامله کښی د سابقه ؤ شرائعو ذکر وفرمایی نو هغه د ده د امت په حق کښی هم سند دی په دی شرط سره چه شارع له هغه مخخه په کلی یا جزئی ډول (طریقه) سره انکار نه وی فرمایلی. ﴿ قُـلُ لِا اَسْتُلُو عَلَیْهِ اَجْرًا ﴾ الآیة \_ ووایه چه زه نه غواړم له تاسی مخخه په تبلیغ د قرآن محه اجر (مزدوری) نه دی دا قرآن مگر یوازی پند، وعظ دی له پاره د تولو عالمیانو) یعنی که تاسی نه منئ، نو زما هیڅ یوه نفع نه فوتیږی ځکه چه زه له تاسی مخخه د هیڅ یو ډول (طریقه) مزدوری او اجرت غوښتونکی نه یم، زما اجر خو د الله تعالیٰ په دربار کښی ثابت دی.

هو اکه تاسی له نصیحت څخه انحراف وکړئ، نو خپلو ځانونو ته به نقصان وروسوئ ا په ګرد (تول) جهان کښی یو نه یو خو به دا نصیحت ومنی هر هغه څوک انکار چه وکړی هغه به خپل ځان ته نقصان ورسوی، او ښائی چه په خپلی دغی محرومئ، بدبختځ او بدحالئ وژاړی.

## وَمَا قَكَرُوااللهَ حَتَى قَدُرِهِ إِذْ قَالُوْا مَا آنُزُلَ اللهُ عَلَى بَشَرِ مِّنُ شَيُّ قُلُ مَنَ آنُزُلَ الْكِتْبَ الَّذِي جَاءُرِهٖ مُوسَى نُورًا وَ هُكَّى لِلتَّاسِ تَجْعَلُونَهُ قَراطِيسَ تَبْدُكُونَهَا وَتَغُفُونَ كَثِيرًا \* وَعُلِّمُ تُمُونًا لَوْ تَعْلَمُوا اَنْتُو وَلِا الْأَوْكُورُ

او نه دی کړی تعظیم دغو (یهودانو) د الله په حق د تعظیم د ده سره کله چه وویل دوی چه نه دی نازل کړی الله پر هیڅ بشر (انسان) باندی هیڅ شی ووایه (ای محمده دوی ته) چا نازل کړی ؤ کتاب هغه چه راوړی ؤ هغه موسی حال دا چه نور(رنړا) او هدایت دی دپاره د خلقو چه گرڅوئ تاسی هغه (کتاب) پاڼه پاڼه ښکاروئ ئی (خلقو ته هغه چه ستاسی خوښی وی) او پتوئ تاسی ډیری (تری چه ستاسی نه وی خوښی لکه محمدی نعت). او ښوولی شوی دی تاسی ته هغه (احکام د تورات) چه پوه نه وئ (پری) تاسی او نه پلرونه ستاسی

کتاب موسیٰ حال دا چه نور( رنبرا) او هدایت دی دپاره د خلقو چه گرځوئ تاسی هغه کتاب پاڼه پاڼه ښکاروئ ئی خلقو ته هغه چه ستاسی خوښی وی او پتوئ تری ډیری چه ستاسی نه وی خوښی لکه د محمد صلی الله علیه وسلم نعت او ښوولی شوی دی تاسی ته هغه احکام د تورات چه پری پوه نه وئ تاسی او نه پلرونه ستاسی یعنی که په رښتیا سره الله تعالیٰ پر هیڅ یو انسان هیڅ یو شیڅ یو انسان هیڅ یو شی نه دی نازل کړی نو د «مقدس تورات» په شان یو عظیم الشان کتاب له کومه راغی؟ چه په الهٰی احکامو او مرضیاتو ئی بندگان خبرول او د رشد او هدایت عجیبه عجیبه رڼا (رنبرا) ئی په خپل منځ کښی لرله، او د هغو شیانو علم ئی تاسی ته درعطا کاوه چه پری نه تعالیٰ له اعلامه تش په خپل عقل او حواس نه پوهیدل، او چا هغه په موسیٰ علیه السلام نازل کړی تعالیٰ له اعلامه تش په خپل عقل او حواس نه پوهیدل، او چا هغه په موسیٰ علیه السلام نازل کړی دی؟ دا منل کیږی چه نن ورځ تاسی هغه کتاب پاڼی پاڼی او توک توک کړی دی، او خلقو ته موسیٰ رنبی خوښی سره ښوولی دی او د هغه ډیر احکام او اخبار مو پټ کړی دی او د هغه اصلی رڼا (رنبرا) همغسی چه وه اوس نه ده پاتی، بیا هم هغه برخه ئی چه پاتی ده همغه دا راښیی، کله چه د هغی عظیم الشانی ماڼی کنډوالی هم داسی دی، نو خدای خبر چه په خپله زمانه کښی به ئی عروج څومره عظیم الشان ؤ؟ (نو کله چه دوی د دی سوال څواب تاسی ته ای زمانه کښی به ئی عروج څومره عظیم الشان ؤ؟ (نو کله چه دوی د دی سوال څواب تاسی ته ای

## قُلِ اللهُ أَثُرَدُ وَهُمْ فِنْ خَوْضِهِمُ يَلْعَبُونَ ®

ووایه (ای محمده!) چه الله (نازل کړی ؤ! بل ځواب نشته) بیا پریږده دوی چه په خرافاتو خپلو کښی لوبی کوی (او په باطلو خپلو کښی غوپی وهی مشغولیږی).

تفسیر: یعنی هسی نور او رنا (رنرا) او هدایت به پرته (علاوه) د الله تعالیٰ له لوری د بل هیچا له خزانی څخه نشی راتلی که دا خلق داسی صافه او بدیهی خبره هم نه منی، نو تاسی خپل تبلیغ کوئ او تنبیه ورکړئ او خپله وظیفه پای (انجام) ته ورسوئ بیا نو دوی پریږدئ چه په هم دی خرافاتو او لهو لعبو کښی لگیا وی کله چه وخت راشی په خپله الله جل جلاله دوی ته هر شی ورښیی.

## ۅٙۿؚڬٙٳڮڗ۬ؖٛ۠۠ٵڹؙڒؘڶڹهؙڡؙؙڹڒڮؖڞؙڝۜڐؚؿؙٳڷڹؽ ؠؘؽؙؽؘؽػؽ؋ۅٙڸؿؙڹٛۮؚۯٲ۫ڟٙٳڷڠؙڵؽۅٙڡؘؽؘڂۅؘڶۿٲٚۅٲڷۮۣؽؽؽ۠ٷ۫ڡؚڹؙۏؙؽ

#### بِالْأُخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَهُوعِلَى صَلَاتِهِمُ يُحَافِظُونَ اللهِ الْأَخِرَةِ يُومِنُونَ بِهِ وَهُوعِلَى صَلَاتِهِمُ يُحَافِظُونَ

او دا قرآن کتاب دی چه نازل کړی دی مونږ هغه برکتناک (فائده ناک) تصدیق کوونکی د هغه (کتابونو) دی چه وړاندی له ده دی او دپاره د دی چه وویروی ته اصل د ټولو کلیو (کلو) (یعنی اهل د مکی) او هغه چه چاپیر دی له دی او هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی (یقین ئی کړی دی) په آخرت ایمان لری دوی په دغه (قرآن یا په محمد) حال دا چه هم دوی په لمونځونو خپلو ساتنه کوی (د ټولو حقوقو د دوام او رعایت سره یی).

تفسیر: یعنی که الله تعالیٰ کوم شی نه دی نازل کړی نو دغه مبارک کتاب له کوم ځای څخه

راغلی دی؟ چه نوم ئی قرآن او د ګردو (تولو) پخوانیو کتابونو د مضمونو تصدیق کوونکی دى، كه دغه كتاب آسماني كتاب نه دى نو راوښيئ چه دا د چا تصنيف دى؟ كله چه د هغه یه مثل راوړلو جن او انس قادر نه دی، نو آیا دا د یوه امی تصنیف څرنګه کیدی شی؟. ﴿ وَلِتُنْذِرَامُوٓالْقُرْمِيوَمَنْ حُوْلَهَا ﴾ او له ٻاره د دی چه وویروی ته اصل د تولو کلیو (کلو) یعنی مكيان (مكى واله) او هغه چه چاپير له دى دى «ام القرىٰ» د كليو (كلو) اصل او بيخ ته وائی، مکه معظمه د گردو (تولو) عربو دینی او دنیوی مرجع وه له جغرافیائی حیثیته هم د یخوانی دنیا د وسطی مرکز یه ډول (طریقه) واقع ده، نوی دنیا (امریکا) تری لاندی پرته ده د حدیثو د روایاتو به مطابق له اوبو ځنی ځمکه جوړه شوی ده نو ړومبی هم دغه ځای څرګند شوی ؤ، نو بنا پر دغو وجوهاتو مکه معظمه په «ام القرئی» سره یاده کړه شوه، او له شاؤخوا څخه ئی مراد یا عرب دی، ولی چه په دنیا کښی ړومېنی مخاطبان هم دوی ؤ، او د دوی په وسیله د دنيا نورو خلقو ته خطاب وشو يا به كرد (ټول) جهان مراد وي، لكه چه فرمايلي ئي دي. ﴿ وَٱلْزِيْنَ يُؤْمِنُونَ ﴾ الآية - او هغه كسان چه ايمان ئى راوړى يقين ئى كړى دى يه آخرت دوى ایمان لری به دی (قرآن یا محمد صلی الله علیه وسلم) حال دا چه هم دوی به لمونځونو خپلو چه نښانه د ايمان او ستن د دين ده ساتنه كوى سره له دوام او رعايت د ټولو حقوقو ئى هر څوك چه د آخرت ير ژوندون متيقن او د بعث بعد الموت فكر ورسره وى نو ده ته د هدايت او د نجات د لاری د میندلو تلاش وی او هم دوی د الله تعالیٰ پیغام منی او د لمونځ، روژی او د نورو عباداتو ساتنه كوي.

# وَمَنَ اَظْلَمُ مِتَّنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِبًا أَوْقَالَ أُوْجِى إِلَّا وَكَالَ أُوْجِى إِلَّا وَلَكَ اللهُ وَلَمْ يُوْرَحُ إِلَيْهِ مِنْ فَالَ سَأْنُولُ مِثْلَ مَا اَنْزَلَ اللهُ اللهُ

او څوک دی ډیر ظالم؟ (یعنی هیڅوک نشته!) له هغه چانه چه تړی پر الله دروغ یا وائی چه وحی کړی شوی ده ماته حال دا چه وحی نه وی کړی شوی ده ته د هیڅ شی او (بل څوک دی ډیر ظالم یعنی نشته له) هغه چه وایی ژر به (زه هم) نازل کړم (وبه لیکم له ځانه) په مثل د هغه کتاب چه نازل کړی دی الله (تاته ای محمده! چه قرآن دی)

تفسیو: پر الله جل جلاله له بهتان تړلو څخه ښائی دا مراد وی، چه د الله جل جلاله په لوری د داسی خبری نسبت وکړ شی، چه د ده د لوړ شان سره هیڅ نسبت ونه لری او وړ (قابل) او لایق ئی نه وی مثلاً یو مخلوق له هغه سره شریک وګرڅوی یا ورته د زوی او ښځی تجویز وکړی، یا داسی ووائی هم مَآلَزُل الله علی کَتُورِّن الله علی کَتُورِ نَّن الله علی کَتُورِ نَّن الله تعالیٰ د بندګانو د هدایت هیڅ سامان نه دی مهیا کړی، نو هر څوک چه داسی ووایی سخت ظالم دی هم داسی هغه څوک چه د نبوت او د رسالت دعوی په دروغو سره وکړی، یا داسی یوه غټه خبره وکړی چه د الله تعالیٰ د کلام په شان زه هم خبری راوړی شم لکه چه ځینو مشرکانو به ویل «ولو نشاء لقلنامثل هذا» دا ګردی (ټولی) خبری انتهائی ظلم او بدسترګی ده چه د هغی د سزا حال لړ څه وروسته راځی.

# وَلَوْتَرْى إِذِ الطَّلِمُونَ فِي عَمَرْتِ الْمُؤْتِ وَالْمَلْبِكَةُ بُاسِطُوۤ الَّذِيهِ هُوَ اَخْرِجُوۤ النَّفْسَكُةُ

او که ووینی ته (ای محمده!) ظالمان یعنی کافران په هغه وخت کښی چه ظالمان په (باطنی او روحانی) سختیو د مرګ کښی وی حال دا چه پرښتی (د عذاب) غځوونکی وی د لاسونو خپلو (د روح د قبض دپاره نو وائی دوی ته چه) راوباسئ تاسی ارواح خپل (چه ئی قبض کړو مونډ که ئی ایستی شئ یا ئی له عذابه وباسئ!)

**تفسیر:** یعنی د روح قبضولو او سزا ورکولو دپاره لاسونه غځوی او د زیات تشدید او د غیظ د اظهار دپاره وائی چه راوباسځ خپلی ارواحی (چه هغه مو لکه ډیرو ورځو راهیسی په ډول ډول (قسم قسم) پلمو (تدبیرونو) سره ساتلی وی).

## ٱلْيُؤُمِّ ثُخُزُونَ عَنَابَ الْهُوْنِ بِمَا كُنْتُهُ تَعُوُلُوْنَ عَلَى اللهِ غَيْرَ الْحِقِّ وَكُنْتُهُ عَنَ البَيْهِ تَسْتَكُيْرُوْنَ ۖ

نن ورځ به جزا درکړه شی تاسی ته عذاب سپکوونکی (یعنی چه له سخت تکلیف سره ذلت او رسوائی هم وی) په سبب د هغه چه وئ تاسی چه ویل به مو پر الله (وینا) ناحقه او وئ تاسی چه له آیتونو د ده مخخه به مو تکبر کاوه (او نه به مو منل، نو وبه ګورئ یوه قبیحه منظره).

تفسیر: یعنی د تکبر له لاری د الله تعالیٰ آیتونه او نهی دروغجنی کوئ (او وبه ویل شی کفارو ته کله چه بیا ژوندی شی په قیامت کهی داسی چه)

# وَلَقَالُ جِئْتُمُوْنَا فُرَادَى كَمَاخَلَقَنَكُمُ اَوَّلَ مَرَّةٍ وَتَرَكِنُمُ اَ اَخُولَنَهُ وَرَاءَ ظُهُورِكُمُ وَمَا نَزَى مَعَكُمُ اللَّهُ وَالْمَاخُولَ اللَّهُ وَمَا نَزَى مَعَكُمُ اللَّهُ وَاللَّذِي مَعَكُمُ اللَّهُ اللْ

او خامخا په تحقیق راغلی یئ تاسی موند ته یوازی یوازی (دپاره د حساب او جزا) لکه چه پیدا کړی مو وئ تاسی اول ځلی او پریښودل تاسی (په دنیا کښی) هغه (شیان) چه درکړی ؤ مونډ تاسی ته وروسته د شاوو خپلو او نه وینو مونډ له تاسی سره شفاعت کوونکی ستاسی هغه چه ګمان کاوه تاسی چه بیشکه دوی په (تربیه او استحقاق د عبادت د) ستاسی کښی شریکان دی (له الله سره) خامخا په تحقیق پری شو (هغه پیوند چه ؤ) په منځ ستاسی کښی او ورک شو له تاسی څخه هغه شی چه وئ تاسی چه ګڼل به مو (چه دا شفیعان دی).

تفسیر: ﴿ وَلَقَدُنْ عَدُّمُوْنَا فُرُادی ﴾ او په تحقیق راغلی یئ تاسی موند ته یوازی یوازی لکه چه مو پیدا کړی وئ اول محلی او پریښودل تاسی هغه شیان چه درکړی مو وو تاسی ته وروسته د شاوو خپلو یعنی نه به ستاسی په بښو پنی وی ماته به تش تور لاس راځئ، او پر هغو سازونو او سامانونو مو چه فخر او ویاړ کاوه، هغه مو له محانه سره نه دی راوړی او هلته مو پریښی دی. ﴿ وَمَانَزَى مَعَارُ شُعَتَارُ کُو ﴾ الآیة ۔ او نه وینو موند له تاسی سره شفاعت کوونکی ستاسی هغه چه گمان کاوه تاسی چه بیشکه دوی په تربیه او استحقاق د عبادت د ستاسی کښی شریکان دی له الله سره خامخا په تحقیق پری شو هغه پیوند چه ؤ په منځ ستاسی کښی او ورک او بی فائده شول له تاسی څخه هغه شیونه چه وئ تاسی چه ګڼل به مو چه ستاسی کښی او ورک او بی فائده شول له تاسی څخه هغه شیونه چه وئ تاسی چه ګڼل به مو چه ستاسی کښی او ورک او بی فائده شول له تاسی څخه هغه شیونه چه وئ تاسی چه ګڼل به مو چه

دا زمونږ شفیعان دی یعنی هغه شیان چه تاسی د مصیبت او اړتیا (احتیاج) په وخت کښی د خپلی مرستی (مدد) دپاره ټاکلی (مقرر کړی) وو هغوی چیری لاړل؟ چه نن مونږ دوی ستاسی د حمایت او سپارښت (سفارش) او مرستی (مدد) دپاره حاضر نه وینو او د نصرت او حمایت هغه گردی (ټولی) علاقی او اړیکی له منځه ورکی دی چه تاسی پری لاقی او باتی وهلی.

### إِنَّالِللهَ فِلِقُ الْحَبِّ وَالنَّوْىُ يُغُرِجُ الْحَيَّمِنَ الْمَيَّتِ وَغُوْرِجُ الْحَيَّمِنَ الْمَيَّتِ وَغُوْرِجُ الْمَيَّتِ مِنَ الْحَيِّ ذَٰلِكُو اللهُ فَأَنَّى ثُوُفَكُونَ<sup>®</sup>

بیشکه الله چوونکی (غیروونکی) د دانی دی (په ایستلو د ډکی سره) او د زړی (په ایستلو د ډکی سره) او د زړی (په ایستلو د نیالګی (تیغی) سره) راباسی ژوندی له مړی (لکه شین ډکی له وچی دانی له جاهل نه) او ایستونکی د مړی دی له ژوندی (لکه وچه دانه له شین ډکی، نطفه له حیوان. کافر له مؤمن، جاهل له عالم نه) دغه (ژوندی کوونکی او مړ کوونکی) الله دی نو کوم طرف ته ګرځولی شئ تاسی؟ (د الله له عبادت څخه)

تفسیر: یعنی زړی او دانه ئی په ځمکه کښی د خښولو څخه وروسته چولی، او څیرلی او تک شین ډکی تری زرغونوی. له ځانداره د بیځانه، او له بیځانه د ځانداره ایستل داسی دی لکه چه انسان له نطفی او نطفه له انسان څخه پیدا کوی، دا د هم دی الله تعالیٰ کار دی، بیا تاسی چه هغه پریږدئ نو چیری ځئ؟ آیا بل داسی کوم لوی ذات موندلی شئ چه د داسی قدرتونو او کمالاتو څیښتن (مالک) او دا ډول (طریقه) لوی کارونه په سر ورسولی شی؟

#### فَالِقُ الْإِصْبَاحِرُو جَعَلَ النَّيْلَ سَكَنَا وَالشَّهُسَ وَالْقَكْرَ عُسْبَانًا ذَٰلِكَ تَقْرُ يُرُالْعَزِيْزِ الْعَلِيْمِ ( \* فَالْمُعُلِيْمِ اللهِ الْعَلِيْمِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

چوونکی (د رڼا (رنړا) د سبا دی (بیوونکی د تیارو د شپی او د جهل، راوستونکی د رڼا (رنړا) د ورځی او د علم دی)، او ګرځولی ئی ده شپه آرامځی او (ګرځولی ئی دی) لمر او سپوږمی (نښی د) حساب (دپاره د اوقاتو) دغه (ذکر شوی شیان) اندازه کول دی د ښه غالب (قوی په انفاذ د احکامو) ښه عالم (خبردار په تدبیر د عالم). تفسیر: یعنی د شپی له تیارو څخه د صبح صادق هغه تک سپین تار چه راڅرگندیډی د هغه رایستونکی هم دا پاک الله دی د شپی او د ورځی، د لمر او د سپوږمی، د ستورو او نورو حکیمانه نظام، او د دوی د تګ او رفتار هغه شمیر او حساب چه ده ټاکلی (خوښ کړی) او مقرر کړی دی، په هغه کښی د یوه ویښته په اندازه هم لاندی باندی او زیاتوالی او نقصان له سره نه پیښیږی.

### وَهُوَالَّذِي جَعَلَ لَكُوُالنَّجُوْمَ لِتَهُتَكُوْ اِبِهَا فِي وَهُوَالَّذِي جَعَلَ لَكُوُالنَّجُوْمَ لِتَهُتَكُوْ الْبَعِرِ قَدُ فَصَّلْنَا الْلَائِتِ لِقَوْمِ يَّعْلَمُونَ ۖ فَطُلْمُونَ ۖ

او دغه (الله) همغه (ذات) دی چه پیدا کړی ئی دی تاسی ته ستوری له پاره د دی چه لاره ومومئ د هغو (په وسیله) سره په تیارو د بر (وچی په بیابانو کښی) او (په تیارو د) بحر (دریاب) کښی په تحقیق ښکاره بیان کړی دی مونږ آیتونه (د قدرت او توحید خپل) دپاره (د هغه) قوم چه پوهیږی (او پری استدلال کولی شی).

**تفسیر:** یعنی په دوی سره بلاواسطه لاره معلومه کړئ، یا بالواسطه لکه قطب ښوونکی او نور جغرافیی آلات.

### وَهُوَالَّذِي َ اَنْشَاكُوْمِنَ نَفْسِ وَاحِدَةٍ فَسُتَقَرُّ وَمُسْتَوْدَعُ اللَّهِ عَلَيْ الْكَالِي الْمُومِ لِنَفْقَهُونَ ﴿ قَدُ فَصَّلْنَا الْإِلْيِ القَوْمِ لِنَفْقَهُونَ ﴿

او دغه (الله) هغه ذات دی چه پیدا کړی ئی یئ تاسی (ګرد۔ ټول)له نفس یوه څخه (چه آدم دی) نو (شته تاسی ته یو) ځای د قراری (په شاګانو د پلرونو یا په سر د ځمکی کښی) او یو ځای د امانت (د مور په نس یا په قبر کښی) په تحقیق ښکاره بیان کړی دی مونږ آیتونه (قدرت او توحید خپل) له پاره د هغه قوم چه ښه پوهیږی (او پری استدلال کولی شی)

تفسیر: «مستقر» د دریدلو هسی ځای چه په هغه کښی هستوګنه وشی او «مستودع» د سپارلو او د امانت کیښودلو ځای ته وائی. دا ئی لغوی معنی شوله د دی دواړو د مصداق په تعیین

کښی د مفسرینو اختلاف دی، خو زمونږ هغه مضمون ډیر ښه خوښیږی چه حضرت شاه صاحب په «موضح القرآن» کښی لیکلی دی «یعنی ډومبی سپارلی کیږی د مور ګیډی ته چه هلته ورو ورو دنیوی اثرات پکښی پیدا کړی، بیا ئی دنیا ته راولی، او دلته ورته هستوګنه او تقرر ورکوی، بیا ئی قبر او هدیری ته سپاری او ورو ورو هلته د اخروی ژوندون اثرات پکښی پیدا کوی او بیا قرار ورته بښی په جنت کښی یا ئی وراچوی په دوزخ کښی.»

وَهُوَالَّذِي َ اَنُزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَا أَ فَا خُرَجْنَايِهِ نَبَاتَ كُلِّ شَيْعٌ فَا خُرَجُنَامِنُهُ خَفِرًا نُخْرِجُ مِنْهُ حَبَّالًا تُوَلِيدًا وَمِنَ النَّفِلِ مِنْ طَلْعِهَا قِنُوانُ دَانِيَةٌ \* وَجَنْتٍ مِّنَ اَعْنَابٍ وَالرَّيْنُونَ وَالرُّمَّانَ مُشْتَبِهًا وَ غَيْرَ مُتَشَابِهٍ أَنْظُرُ وَ اللَّ ثَبَرِ ﴾ إذَ آائشُر وَيَنْعِهُ إنّ فِي ذَٰلِكُو لَا ابتٍ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ \*

او دغه (الله) هغه (ذات) دی چه نازلی (را شکته) کړی ئی دی له (طرفه د) آسمانه اوبه نو راایستلی دی مونږ په دی (اوبو) سره زرغونه د هر شی (زرغونیدونکی) نو راایستلی دی مونږ له هغه (زرغونه) څخه شین (کښت فصل) چه بیا راباسو مونږ له دی (شنه ډکی) څخه دانی یو په بل سوری (لکه وږی). او (راباسو) له (جنسه د) خرما څخه (داسی خرما چه راووځی) له غلافه (د وږی) د هغی څخه وږی نژدی (ځمکی ته یا یو د بل سره) او (راباسو) باغونه له انګورو او (راباسو) زیتون (ښون) او انار په دی حال چه یو له بل سره مشابه وی (په پاڼو کښی) او نه وی متشابه (بلکه بیل وی په خوند کښی) و ګورئ تاسی طرف د میوی د هری ونی ته کله چه میوه ونیسی او پوخوالی د هغی ته بیشکه په دغو (تیرو ټولو) کښی خامخا دلائل (د قدرت او وحدت) دی له پاره د هغه قوم چه ایمان لری (تصدیق کوی).

تفسیر: یعنی دآسمان له جانبه الله تعالیٰ وریعًی وورولی چه د نباتاتو د زرغونیدلو سبب دی (پس راایستلی دی موند په دغو اوبو سره زرغونه د هر شی. وروسته له دغه اجماله لد څه داسی تفصیل فرمائی چه بیا راباسو له دی شنه ډکی څخه دانی چه یو په بل سوری وی لکه وړی او راباسو له واذاسمعوا(٧)

جنسه د خرماؤ څخه داسي خرما چه راووځي له غلافه د وږي د هغې څخه وږي نژدې ځمکې ته یا یو د بل سره) یعنی د ډیر بار او د وړو د لرلو په سبب د ځمکې په لوری راښکته او نژدی شوی وی (او راباسو باغونه له انگور او زیتون (ښون) او انار په دی حال کښی چه يو د بل سره مشابه وی په پاڼو کښي او نه وی متشابه بلکه بیل بیل وی په خوند کښي) یعني د صورت، شکل، مقدار، رنگ، بوی، مزی به اعتبار ځینی میوی نورو ته ورته او متشابه دی، او ځینی نه دی (یعنی مخالفی وی سره یه خوند کښی داسی چه یوه به خوږه وی، بله تروه بله میخوشه او يوه به دانه داره وی بله به بيدانه وی وګورئ، ميوی د هری ونی ته کله چه ميوه ونيسی او یوخوالی د هغی ته) یعنی یه ابتدا کښی کله چه میوه راوباسی نو څرنګه وړه، اومه، بیخونده او غيرقابل انتفاع وي بيا له يوخوالي او رسيدو څخه وروسته څرنګه لنينه خوندوره خوشبويه، خوشرنگه او د کار شی گرځی؟ دا گرد (تول) د الله تعالیٰ د قدرت مظاهر او نسی دی. ﴿ إِنَّ فِيُحْلِكُونِ ﴾ الآية \_ بيشكه يه دى تيرو تولو كښى خامخا دلائل د قدرت او وحدت دى دياره د هغه قوم چه ایمان لری او تصدیق کوی. د الله تعالیٰ هغه صفات او افعال او د قدرت مظاهر چه په دی رکوع کښی بیان شوی دی د ده یر وجود، وحدانیت او کامل الصفات والی واضح استدلال دی، مگر که غور وکړ شي نو د وحي او د نبوت مسئله هم تر ډيره ځايه پورې تري حل کيږي ځکه کله چه حق تعالیٰ پخپل فضل او رحمت سره زمونږ د دنیوی ژوندون، او د مادی حوائجو د انتظام او انصرام لپاره دومره ارضی او سماوی اسباب مهیا کړی دی، نو داسی ویل به څومره غلط او چتی (بیکاره) وی چه زمونږ د اخروی او روحانی ضروریاتو د یوره کولو هیڅ وسیله او سامان ئی نه دی راپیدا کړی، یقیناً هغه کریم رب چه زمونږ د جسمانی غذا د ودی او نشونما لپاره له آسمانه اوبه راښکته کړی دی، نو زمونږ د روحانی تغذیبی لپاره ئی هم د نبوت له وریڅو د وحی او الهام باران (وریا) نازل کړی دی. لکه چه پاک الله د بر او بحر په تیارو کښی د ستورو یه وسیله ظاهری هدایت او لارښوونه کوی، نو څرنګه امکان لری چه د باطنی هدایت او لارښووني لپاره يو ستوري هم د روحانيت په آسمان کښي نه وي روڼ کړي. پاک الله وروسته د شپی له تیاری بیا د صبح صادق رڼا (رنړا) راولی، او مخلوقاتو ته ئی موقع بښلی ده چه په خپلو دنیوی کارونو او چارو کښی د لمر او سپوږمی له رڼا (رنړا) څخه په یوه معین حساب سره منتفع او مستفید شی، نو بیا څنګه ویلی کیدی شی چه د کفر، شرک، ظلم، عدوان، فسق فجور او نورو په تپه تياره شپه کښي د هغه مطلق هادی له لوري هيڅ يوه د هدايت کومه سپوږمي نه ده پيدا کړي؟ او نه ئي د صبح صادق نور خپور (خور) کړي او نه د هغي شپي د خاتمه ورکولو دپاره ئی کوم لمر راخیژولی دی، او د الله تعالیٰ مخلوقات، تر ابدا لا بده یوری د جهل او ضلالت یه تورو تیارو او امواجو کښی لالهاند او سرګردان پریښودل شی آیا کله چه کریم خدای د غنم دانه او د خرما زړی څیری کړی د غنمو وړی، او د خرما ونه تر باسی نو د انسان په زړه کښي د رباني معرفت هغه د استعداد تخم چه فطرتاً شيندلي (نوستلي) شوي دي څرنګه ابته، بیکاره، (چتی)، خوشی او ضایع پریښودی شي. چه نه به خوځیږی، نه به غتیږی،

نه به پخیږی، او نه به تیاریږی، کله چه د جسمانی حیثیت له کبله (وجی) په دنیا کښی د حیات او ممات او د مرګ او ژوند سلسله قایمه ده، او پاک الله له مړی ځنی ژوندی او له ژوندی ځنی مړی پیدا کوی، نو په روحانی نظام کښی ولی د الله تعالیٰ له دی عادته انکار کاوه شی؟ بیشکه په روحانی ډول (طریقه) سره هم ډیر ځلی له یوه ژوندی قوم څخه مړ قوم او له مړه قوم ځنی ژوندی افراد پیدا کوی، همغسی چه الله تعالیٰ زمونږ د دنیوی ژوندون د «مستقر» او «مستودع» حکیمانه انتظام او بندؤبست فرمایلی دی، د اخروی حیات د مستقر او مستودع سامان له هغه څخه ډیر زیات تیار او مهیا کړی دی. (فلله الحمدوالمنة وبه الثقة والعصمة)۔ له هم دی ځایه دا هم فهمیږی، هم داسی چه الله تعالیٰ په داسی افعالو او صفاتو سره پیژندلی کیږی دینی هغه کار چه دی ئی پخپل کامل قدرت سره کوی هیڅ یو مخلوق طاقت نه لری چه د هغه سنجولی (کتلی) ګڼلی شو۔ چه د پاک الله کلام همغه کیدی شی چه د هغه مثل او نظیر که ګرد سنجولی (کتلی) ګڼلی شو۔ چه د پاک الله کلام همغه کیدی شی چه د هغه مثل او نظیر که ګرد (تول) مخلوقات تول سره یو ځای شی هم نشی جوړولی، بیا د «سانزل مثل ما انزل الله» ادعا تر کوم ځایه پوری صحیح کیدی شی، ګواکی په دی رکوع کښی د الله تعالیٰ د صفات او افعالو په بیانولو سره د هغو ګردو (تولو) مسائلو پر حقیقت تنبیه ورکړی شوی ده چه د هغو تغلیط په تیره رکوع کښی د الله تعالیٰ د صفات او تعلیلو په بیانولو سره د هغو ګردو (تولو) مسائلو پر حقیقت تنبیه ورکړی شوی ده چه د هغو تغلیط په تیره رکوع کښی د الله تعالیٰ د صفات او تعلیط په تیره رکوع کښی د و کړی شوی ده چه د هغو تغلیط په تیره رکوع کښی کړی شوی وو.

### وَجَعَلُوُالِلهِ اللهِ النَّرَكَآءُ الْجِنَّ وَخَلَقَاهُمُ وَخَلَقَاهُمُ وَخَلُوْ اللهِ اللَّهِ الْمُعَلَيْ فَوْنَ فَ وَخَرَقُوْ اللهُ بَنِيْنَ وَبَنْتٍ إِبغَيْرِعِلْمِ اللَّهُ فَانَا عَالِيصِفُونَ فَ

او مقرر کړی دی (کفارو) الله ته شريکان جنيان (جنات) حال دا چه پيدا کړی دی(الله) دغه (جن او شياطين هم) او تړی (جوړوی ځينې کفار) دپاره د الله زامن او لوڼې بې له علمه (له خپل جهالت نه) پاکې ده الله لره (له ګردو (ټولو) عيبونو) او ډير پورته دی (شان د ده) له هغو (بدو خبرو) چه بيانوی (ئې ورته) دوی

تفسیو: له «جن» څخه دلته مراد «شیاطین» دی څرنګه چه د کفر او شرک ارتکاب د شیطان په اغواء سره کیږی، نو ځکه د ده په اغواء او اضلال د غیر الله عبادت کول ګواکی د هغه عبادت وشو، ابراهیم علیه السلام د بت پرستی د تردید په ضمن کښی فرمایلی وو ﴿ یَابَتِ لَاتَهُرُوالنَّیُطْنَ ﴾ (سورة مریم ۳ رکوع) په یو ځای کښی ارشاد شته چه ﴿ اَوَاحَهُدُوالِیَکُویْکِیَ اَدَمَانُ لَاتَهُرُوالنَّیُطْنَ ﴾ ملائکی به په قیامت کښی فرمائی ﴿ قَالُوا مُنْکِنَاکَ اَنْتَ وَلَیْنَامِنُ دُونِهِمْ تَبُلُ گَانُوایَمَبُدُونَ اَلْمِیَ اَنْکُورُونَ اَلْمِیَ اَنْکُورُونَ اَلْمِیَ اَنْکُورُونَ اَلْمِیَ اَنْکُورُونَ اَلْمِیَ اَنْکُورُونَ اَلْمِیْکُونَ اَلْمِیْکُونَ اَلْمِیْکُونَ اَلْمِیْکُونَ الْمِیْکُونَ الْمِیْکُورُونَ الْمِیْکُونَ الْمِیْکُورُونَ الْمِیْکُورُونَ الْمِیْکُورُونَ الْمِیْکُورُونَ الْمِیْکُورُونَ الْمِیْکُورُونَ الْمِیْکُورُونَ الْمِیْکُورُونَ الْمِیْکُورُونَ الْمُورُونَ الْمِیْکُورُونَ الْمِیْکُورُونَ الْمِیْکُورُونَ الْمِیْکُورُونَ الْمِیْکُورُونَ الْمِیْکُورُونَ الْمُیْکُورُونَ الْمِیْکُورُونَ الْمِیْکُورُونَ الْمُیْکُورُونَ الْمُیْکُورُونَ الْمِیْکُورُونَ الْمُیْکُورُونَ الْمِیْکُورُونَ الْمِیْکُورُونَ الْمِیْکُورُونَ الْمُیْکُورُونَ الْمُیْکُورُونَ الْمُیْمُورُونَ الْمُیْکُورُونَ الْمِیْکُورُونَ الْمُیْکُورُونَ الْمُیْکُورُونَ الْمُیْکُورُونَ الْمِیْکُورُونَ الْمُیْکُورُونَ الْمِیْکُورُونَ الْمِیْکُورُونَ الْمِیْکُورُونَ الْمُیْکُورُونَ الْمِیْکُورُونَ الْمُیْکُورُونَ الْمُیْکُورُونَ اللْمُیْکُورُونَ الْمُیْکُورُونَ الْمُیْکُورُونَ الْمُیْکُورُونَ الْمُیْکُورُونَ الْمُیْکُورُونَ الْمُیْکُورُونَ الْمِیْکُورُونَ الْمُیْکُورُونَ الْمُیْکُورُونَ الْمُیْکُورُونَ الْمُیْکُورُونَ الْمُیْکُورُونَ الْمُیْکُورُونَ الْمُیْکُورُونَ الْمُیْکُورُ وَالْمُیْکُورُونَ الْمُیْکُورُونُ الْمُیْکُورُونَ الْمُیْکُورُونُ الْمُیْکُورُ الْمُیْکُورُونَ الْمُیْکُورُونُ الْمُیْکُورُونَ

واذاسمعوا(٧)

(ه) رکوع (۱۱) آیت یا به له «جن» څخه د جنیانو قوم مراد شی چه د دوی له ځینو مشرانو ځنی به د جاهلیت په زمانه کښی استعانت او پناه غوښتل کیده ﴿ وَّآلَکُهُکَانَ رِجَالُ مِّنَ الْرِشِ کَنُودُونُ رِجَالُ مِّنَ الْرِجَالُ مِّنَ الْرَجِنَ فَزَادُوهُورُهَقًا ﴾ (۲۹ جزء د الجن (۱) آیت (۱) رکوع). په هر حال هغوی پخپله زمونړ په شان د الله تعالیٰ عاجز مخلوق دی نو سره له مخلوقیته به دوی څه رنګه د خالق تعالیٰ شریکان شی. ﴿ بُنُونَهُ ﴾ الآیة ـ یعنی الله جل جلاله پاک دی له شرکت څخه او د الله تعالیٰ شان ډیر پورته او لوړ دی او له ترکیب او تحلیل څخه بیخی پاک او منزه دی. نو د پلار او زوی تصور د ده په نسبت څرنګه کیدی شی؟.

#### بَدِيعُ السَّلُوتِ وَالْأَرْضِ أَنَّ يُكُونُ لَهُ وَلِنَّ وَلَوْتَكُنُ لَهُ صَاحِبَةٌ وَخَلَقَ كُلَّ شَيِّ وَهُوَ بِكُلِّ شَيُّ عَلِيْهُ ﴿ صَاحِبَةٌ وَخَلَقَ كُلِّ شَيْ عَلِيْهُ ﴿ صَاحِبَةٌ وَخَلَقَ كُلِّ شَيْ عَلِيْهُ ﴿ صَاحِبَةٌ وَخَلَقَ كُلِّ شَيْ عَلِيْهُ ﴿ صَاحِبَةٌ وَعَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

(الله) بی له نمونی پیدا کوونکی د آسمانونو او د ځمکی دی څرنګه به وی ده ته زوی، لور حال دا چه نشته ده ته هیڅ ښځه او پیدا کړی دی (الله) هر شی او هم دی پر هر شی ښه عالم (ښه دانا) دی.

تفسیر: هغه چه یواځی آسمان او ځمکی ئی بی له کومی نمونی او بی د آلاتو او اسبابو او نورو شیانو په وسیله په داسی بدیع او بی مثله طرز پیدا کړی دی، نو نن هغه ذات ته د دی شریکانو کومک، (امداد) او د زوی او د لمسی د مرستی (مدد) لتولو څه ضرورت پاتی دی. تعجب دی لکه چه تاسی حقیقتاً د الله له پاره اولاد تاکئ (خوښوی) نو د ده د اولاد له پاره به مور څرنگه تجویزوئ؟ او د دی مور تعلق به له الله تعالیٰ سره په څه ډول (طریقه) سره قبلوئ؟ نصرانیان حضرت مسیح ته د الله تعالیٰ زوی وائی له لیکن داسی جسارت هغوی هم نشی کولی چه صدیقه بی مریمه (العیاذبالله) د «الله تعالیٰ» ښځه وبولی، او د میره (خاوند) او ښځی په تعلقاتو قائلان شی. کله چه داسی نه ده نو د (بی سی مریمی) له ګیډی ځنی پیدا شوی هلک څرنګه د الله تعالیٰ زوی کیدی شی؟ په دنیا کښی نور کوچنیان (ماشومان) هم پاک الله د دوی فرق چه یو هلک یوازی له (جبرئیلی) نفخی څخه بیا د عادی اسبابو له واسطی څخه پیدا کړ فرق چه یو هلک یوازی له (جبرئیلی) نفخی څخه بیا د عادی اسبابو له واسطی څخه پیدا کړ شی، او نور د عامو اسبابو په سلسله پیدا کړل شی، دا بوت او بنوت (پلارتوب او زویتوب) پر مسئله هیڅ یو اثر نشی اچولی، دغه تخلیق په اسبابو یا مسبباتو سره وی، یا د خارقه عاداتو په وسیله د دغو ګردو (ټولو) خالق همغه پاک الله دی او همغه پوهیږی چه د کوم شی پیدا کول په وسیله د دغو ګردو (ټولو) خالق همغه پاک الله دی او همغه پوهیږی چه د کوم شی پیدا کول په څه ډول (طریقه) او په څه وخت له مصلحت او حکمت سره سم دی.

#### ذلِكُوُاللهُ رَبُّكُو ۚ لَآ اِللهُ اِللَّاهُو ۚ خَالِثُ كُلِّ شَيُّ فَاعْبُدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيُّ وَكِيْلُ ۖ

هم دغه (ذات موصوف په دغو صفاتو سره) الله دی رب ستاسی، نشته هیڅ معبود (لایق د عبادت) مګر هم دی، پیدا کوونکی دی د هر شی نو عبادت کوئ د دغه (الله یوازی) او هم دی پر هر شی وکیل (ساتونکی کار جوړوونکی) دی.

تفسیر: ښائی د الله جل جلاله عبادت د دی له امله (وجی) وکړی شی چه دی د پورتنیو ذکر شوو صفاتو له سببه په ذاتی طور سره د معبودیت استحقاق لری او له دی وجهی هم چه د ګردو (تولو) مخلوقاتو کار جوړول هم د ده په قدرت او اختیار کښی دی.

#### لَاثُكُورُكُهُ الْاَبْصَارُ وَهُوَيْ لُولِهُ الْاَبْصَارَ وَهُواللَّطِيفُ الْخَبِيُرُ<sup>®</sup>

نشی موندلی (او احاطه نشی کولی) پر الله سترگی او الله مومی سترگی (وینی ئی) او هم دی نهایت لطیف شه خبردار دی.

تفسیر: حضرت شاه صاحب د دی مطلب داسی اخیستی دی چه «په ستر کو کښی دا قوت نشته چه الله تعالیٰ و کوری \_ هو ا که دی د لطف او کرم له لاری د خپل ځان د ښکارولو اراده وفرمائی نو ستر کو ته همغسی قوت هم ورعطا کوی» مثلاً په آخرت کښی به مؤمنانو ته حسبالمراتب د الله جل جلاله رؤیت ور په برخه کیږی، لکه چه د کتاب له نصوص او سنتو ځنی ثابته ده . یا له ځینو روایاتو سره سم کریم نبی صلی الله علیه وسلم ته په «لیلة الاسراء» کښی رؤیت ور په برخه شوی دی علی اختلاف الاقوال، په باقی مواضعو کښی څرنګه چه کوم نص نشته، نو ځکه د عامی قاعدی سره سم د رؤیت نفی یعنی د نه لیدلو اعتقاد ضروری دی. د سلفو مفسرینو څخه ځینو د ادراک معنی په احاطی سره کړی ده یعنی ستر کی له سره هغه نشی احاطه کولی او په آخرت کښی به رؤیت وی او احاطه به نه وی، هو! د ده شان هم دا دی چه په کردو (تولو) ابصارو او مبصراتو ئی احاطه کړی ده . په دی تقدیر سره د «لطیف» تعلق به له «لا تدرکه» سره او د «خبیر» ارتباط به له «وهو یدرک» سره وی.

#### قَدُ جَاءَكُمُ بَصَآ إِرُمِنَ تَرَبِّكُمُ فَكَنُ ٱبْصُرَفَلِنَفُسُهُ ۚ وَمَنُ عَمِى فَعَلَيْهَا وَمَا أَنَاعَلَيْكُمُ بِعَفِيْظٍ ۞

(ووایه ای محمده! دوی ته) په تحقیق راغلی دی تاسی ته واضح دلائل له طرفه د رب ستاسی نو هر څوک چه ووینی (دغه واضح دلائل او ایمان پری راوړی) نو نفع ئی د خپل ځان ده او هر څوک چه ړوند شو(له دغو دلائلو او ایمان پری رانه وړی) نو ضرر ئی) په ده (بار) دی او نه یم زه په تاسی ساتونکی (چه ستاسی اعمال به ساتم، او بیا به تاسی ته پری جزا درکوم بلکه زه رسول الله یم او یر ما تش تبلیغ دی).

تفسیر: اګر که مونږ پاک الله نشو لیدلی، مګر د ده د بصیرت زیاتوونکی علامی او دلائل زمونږ په مخ کښی شته هر څوک چه خپلی سترګی پرانیځی نو ضرور الله تعالیٰ مومی او هر څوک چه له خپل ځانه ړوند جوړ کړی نو دی به خپل ځان ته تاوان ورسوی آیا دا زما په غاړه ده چه څوک خامخا لیدلو ته مجبور کړم؟.

#### وَكَنْ لِكَ نُصَرِّفُ الْأَيْتِ وَلِيَقُوْلُوْ ا دَرَسْتَ وَلِنْبَيِّنَهُ لِقَوْمٍ يَعْلَمُوُنَ<sup>©</sup>

او هم داسی راز راز (قسم قسم) بیانوو (پوهوو) مونږ آیتونه (د قدرت خپل دپاره د عبرت) او له پاره د دی چه ووائی دغه (کفار چه) لوستلی زده کړی دی تا (له بل چا څخه) او له پاره د دی چه واضح بیان کړو دا قرآن له پاره د هغه قوم چه پوهیږی.

تفسیر: یعنی خپل آیتونه له مختلفو خواوو، او په عجیبو او غریبو ډولونو (طریقو) سره ځکه بیانوو چه تاسی ئی گردو (ټولو) خلقو ته ورسوئ او په دوی کښی به د استعدادونو او احوالو له اختلاف څخه دوه ډلی جوړی شی، ضد کوونکی او ناپوهان خو به داسی وائی چه داسی علوم او معارف او مؤثر مضامین د یو امی او نالوستی سری له خولی څرنګه وځی، هرومرو (خامخا) به دی په مختلفو وختونو کښی دا خبری له بل چا څخه زده کوی، او بیا ئی مونډ ته را آوروی. مگر پوهانو او انصاف لرونکو او حق خوښوونکو خلقو ته حق ضرور واضح کیږی او داسی شیطانی شکوک او شبهات زائلیږی. (یا دا چه دا تیر آیتونه بیا بیا بیانوو په مقتضاء د بالغه

حکمت خپل سره پس له دی هم کله له خوفه کله له رجا کله له وعده کله له وعیده چه آوریدونکی پری عبرت واخلی، او چه دا قسم وینا د بشر له مقدوره خارج ده، او له پاره د دی چه بیان کړو دا قرآن دپاره د هغه قوم چه مؤمنان دی په دی چه دا کلام الله دی.)

#### ِ اِتَّبِعُ مَا أُوْجِى إِلَيْكَ مِنْ تَرَبِّكَ لِلَّ إِللهُ إِلَّاهُوَ وَٱعْرِضْ عَنِ الْمُشْرِكِيْنَ®

پیروی کوه (ای محمده!) د هغه حکم (قرآن) چه وحی کړی شوی ده تاته له رب ستا نشته هیڅ لایق د عبادت مګر هم دی، او مخ ګرځوه له مشرکانو (او په خبرو ئی پروا مه کوه).

تفسیر: یعنی تاسی پر واحد الله جل جلاله اعتماد ولرئ! او د ده پر حکم تک وکړئ! او د مشرکانو له جهل او عناده سترګی واړوئ! او داسی اندیښنه مه کوئ! چه ولی دوی د هسی روښانو او واضحو دلائلو او بیاناتو د آوریدلو سره بیا هم په سمه لاره نه راځی؟.

#### وَلُوْشَاءُ اللهُ مَا آشُرَكُوْا "

او که اراده فرمایلی وی الله (د عدم شرک د دوی) نو شرک به نه وی کړی دوی

تفسیر: یعنی د حق تعالیٰ تکوینی حکمت د دی خبری مقتضیٰ نه دی چه دی گرد (تول) عالم په جبر سره مؤمنان کړی. بیشکه که اراده وفرمائی نو پر گرد (تول) جهان کښی به یو مشرک هم پاتی نشی ـ لیکن له شروع څخه د انسانی فطرت نظام ئی داسی ایښی دی چه که انسان کوښښ وکړی نو یقیناً هدایت قبلولی شی خو بیا هم په منلو باندی ئی بیخی مجبور او مضطر نه دی. د دی مسئلی تقریر پخوا تیر شوی دی.

#### وَمَاجَعَلُنْكَ عَلَيْهُوْ حَفِيُظًا وَمَّااَنْتَ عَلَيْهِمُ بِوَكِيْلِ®

او نه ئی گرځولی مونږ ته پر دوی ساتونکی (خارونکی د اعمالو د دوی)، او نه ئی ته پر دوی وکیل (کتونکی چه په ایمان ئی مجبور کړی).

تفسیر: یعنی ستاسی فرض تبلیغ او د الهٰی د احکامو اتباع ده. د دوی د اعمالو ذمه وار او ځواب ویونکی خو تاسی نه یئ!.

#### وَلَاتَسُنْتُواالَّذِينَ يَدُعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ فَيَسُبُوا اللهَ عَدُواابِغَيْرِعِلْمِرْ

او کنځل مه کوئ (ای مؤمنانو) هغو (معبودانو) ته چه عبادت کوی دغه (کفار د هغو) بی له الله نو کنځل به وکړی دوی (هم) الله ته په ناحقه سره بی له پوهی (له خپل جهالته)

تفسیو: یعنی تاسی خپل تبلیغ او نصیحت فرمایئ! او خپل فرض په ښه ډول (طریقه) سره ادا کرئ! وروسته له دی نه که بیا هم دوی په خپل کفر او شرک باندی دوام وکړی نو د هغه مسئولیت د دوی په غاړه دی. او ذمه واری ئی پر تاسی نشته. هو! دا خبره ضروری ده چه تاسی پخپله بیضرورته د دوی د زیات کفر او تعنت سبب ونه ګرځئ. مثلاً فرض ئی کړئی که د دوی د مذهب تردید، یا د بحث او مناظری په سلسله کښی تاسی په غصه شئ او د دوی باطلو معبودانو او مقتدایانو ته سب او کنځل وکړئ چه د دی نتیجه به داسی شی، چه هغوی به هم په ځواب کښی ستاسی د برحق معبود او محترمو لویانو په نیست بی ادبی کوی او له جهالته به دوی ته زیاړی او کنځلی کوی، په دی صورت کښی به د خپل واجبالتعظیم معبود او د قابل الاحترامو لویانو د اهانت سبب تاسی پخپله وګرځئ، نو ځکه له دی نه تل احتراز وکړئ! د کوم الاحترامو لویانو د اهانت سبب تاسی پخپله وګرځئ، نو ځکه له دی نه تل احتراز وکړئ! د کوم مذهب د اصولو او فروعو اغلاط په معقولی طریقی سره ښکارول، یا د هغه پر کمزوری او رکاکت په تحقیقی او الزامی طریقو سره تنبیه کول بیل شی دی. لیکن د کوم قوم د لویانو او معبودانو په نسبت د تحقیر او توهین په ډول (طریقه) زړه دردوونکی خبری ښی نه دی او پاک قرآن هغه له سره جائز نه بولی.

#### كَنْ اِكَ زَيَّنَا لِكُلِّ أُمَّةٍ عَمَلَهُمُ ۖ ثَثْرُ اِلْ رَبِّهِمُ مَّرُحِعُهُمُ فَيُنَتِئُهُمُ بِمَا كَانُوْ اِيَعْمَلُوْنَ ۖ

په شان د دغه (ښایست د عبادت د بتانو دوی ته) ښائسته کړی مونږ هر امت

(فرقی) ته عمل د دوی (نیک وی که بد) بیا رب د دوی ته بیا ورتګ د دوی دی(په آخرت کښی) پس خبر به کړی (الله) دوی په هغه شی چه وو دوی چه کاوه به (ئی په دنیا کښی نو په جزا به ئی رسوی).

تفسیو: یعنی څرنگه چه دنیا دارالامتحان دی، او د هغی نظام مونږ داسی ایښی دی او داسی اسباب مو سره راتول کړی دی چه دلته هر قوم پخپلو اعمالو، دودونو او دستورونو نازیږی او فخر پری کوی. او د انسان دماغ داسی نه دی جوړ شوی چه فقط د صداقت پر قبلولو او منلو باندی مجبور شی او د غلطی په لوری د تللو هیڅ ځای ورته پاتی نه وی، هو! کله چه د پاک الله په دربار کښی حاضر شی او له ګردو (تولو) حقائقو سره مخامخ شی، نو هلته به وپوهیږی او د دی خبری پته به ورته ولګیږی، چه هغه کارونه چه په دنیا کښی ئی کړی دی څرنګه وو؟

#### وَاَثْسَمُوا بِاللهِ جَهُدَايَمُ انِهِ مَلْ لَمِنْ جَآءَ تَهُ مُ اللهُ لَيُؤُمِنُنَ بِهَا قُلُ اِتَّمَا الْأَلْبُ عِنْدَاللهِ وَمَايُشْ عِرْكُ مُ أَنَّهَ آلِذَا جَآءَ تُلَا يُؤْمِنُونَ ٠٠

او قسمونه خوری دغه (کفار) په الله باندی په ډیرو سختو قسمونو خپلو سره چه خامخا که راغله دوی ته هغه معجزه (چه ئی غواړی دوی) نو هرومرو (خامخا) به ایمان راوړی پری ووایه (ای محمده! دوی ته) بیشکه خبره دا ده چه معجزی په نزد د الله دی (او زه نه یم پری قادر) او څه شی خبر کړی یئ تاسی (ای مؤمنانو بلکه بی خبره یئ چه) بیشکه دا (مطلوبی) معجزی کله چه راشی (دوی ته) (بیا هم) نه راوړی ایمان دوی.

تفسیر: ځینو مسلمانانو ته داسی خیال پیدا شو، چه ډیر ښه! که د دوی دا غوښتنی پوره شی او دغه حجت هم تمام شی، نو څه کیږی؟ لهٰذا د دی په نسبت فرمائی چه تاسی نه یئ خبر چه دغه سرکښان او ضد کوونکی کسان د دی فرمائشی علامو له لیدلو نه وروسته بیا هم ایمان راوړونکی نه دی ـ او بیا به سم له سنتالله سره دوی د دی خبری مستحق و گرځی چه فوراً پوپنا شی لکه چه د دی سورت په شروع کښی مو په تفصیل سره هغه ولیکل (فرمائشی معجزی لکه دا چه د صفا غر زر و گرځوی یا نور).

### وَنُقَلِّبُ آفِ كَ تَهُمُ وَ اَبْصَارَهُ مُرَكَمَا لَهُ يُؤُمِنُوْ اللهِ الْفُرُومِ وَالْبُصَارَهُ مُرَكَمَا لَهُ يُؤُمِنُوْ اللهِ اللهُ اللهُ

او آړوو مونږ زړونه د دوی (له قبلولو د حق نه) او سترګی د دوی (له لیدلو د حق نه او سترګی د دوی (له لیدلو د حق نه نه نو ایمان نه راوړی (په نورو معجزاتو) اول واری او پریږدو مونږ دوی په ګمراهی د دوی کښی حال دا چه دوی متحیران او مترددان دی.

تفسیر: یعنی کله چه په کفر او سرکشی باندی همیشه والی او دوام وشی نو نتیجه به ئی داسی کیږی چه مونږ د دوی زړونه او سترګی کږه وو، بیا د حق د پوهیدلو او لیدلو توفیق نه مومی، «په موضح القرآن» کښی راغلی دی چه الله جل جلاله هغو کسانو ته چه هدایت ورکوی، په همغه اول ځلی چه حق آوری، هغه په انصاف سره قبلوی او هغه چه له اوله ضد او هنډه کوی که علامی ئی هم وګوری، نو څه حیلی او پلمی (تدبیرونه) ورته جوړوی.

#### وَلَوَ اَنْنَا نَزُلْنَا الْيُهِمُ الْمَلَيْكَةَ وَكَلَّمَهُمُ الْمَوْثَى وَ حَشَرُنَا عَلِيهُمْ مُكُلِّ شَيْ قُبُلًا قَا كَا نُوْ الِيُوْمِنُوْ الِآلَانَ يَشَاءُ اللهُ وَلِكِنَّ اَكْثَرُهُمْ يَجْهَلُوْنَ ﴿

او که بیشکه مونږ رالیږلی مو وی دغو (کفارو) ته (په غوښتنه د دوی) پرښتی او خبری کړی وی له دوی سره مړیو (لکه چه دوی وائی) او جمع کړی وی مونږ دوی ته هر شی (چه په دنیا کښی دی) مخامخ نو نه به وو دغه (کفار) چه ایمان راوړی (په هیڅ وخت کښی) مګر (په وقت د) ارادی فرمایلو د الله (د ایمان د دوی) ولیکن زیات د دوی جاهلان دی (نه پوهیږی).

تفسیر: یعنی که د دوی له دی فرمایش سره موافق بلکه زیات له دی بالفرض له آسمانه پرښتی راشی، او د پیغمبر تصدیق وکړی، او مړی له هدیرو (مقبرو) څخه ژوندی کړل شی، هغه ګرد (ټول) امتونه چه مړه شوی دی بیا ژوندی کړل شی، او له دوی سره مخامخ ودرول شی چه له دوی سره خبری وکړی، بیا هم دوی د بد استعداد او تعنت او عناد له سببه د حق منونکی نه دی. بیشکه که الله تعالیٰ اراده فرمائلی وی نو په زور به ئی یر دوی قبلاوه مګر داسی کار د ده له تکوینی نظام څخه خلاف دی، چه په هغه باندی د دوی زیاتره خلق د خپل جهل او ناپوهی له سببه نه پوهیږی. د دی موضوع تشریح پخوا تیره شوی ده د ﴿ وَلَیْ اَلْدُو مُنْ اَیْدُو مُنْ اَیْدُو مُنْ اَیالَ ایالَ ایالَ نه پوهیږی په دی چه دغه کفار ایمان نه ځینو مفسرینو داسی کړی ده: «لیکن زیات مسلمانان نه پوهیږی په دی چه دغه کفار ایمان نه راوړی اګر که داسی معجزی هم ووینی» او ځینی مفسرین داسی ترجمه کوی، ولیکن اکثر د دی کفارو نه پوهیږی په نه راوړلو د ایمان خپل باندی اګر که راوړلی شی دوی ته داسی معجزی هم).

### وَكَنْ الِكَجَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُ وَاشَيْطِينَ الْإِنْسِ وَالْجِنِّ يُوْجِى بَعُضْهُمُ اللَّبَغْضِ وَكَنْ الْعَرْفُ مُ وَمَا يَفْتَرُونَ الْعَرْفُ مُ وَمَا يَفْتَرُونَ الْعَرْفُ مُ وَمَا يَفْتَرُونَ الْعَرْفُ مُ وَمَا يَفْتَرُونَ اللَّهُ اللَّهِ مَا فَعَلُوهُ فَنَ رَهُمُ وَمَا يَفْتَرُونَ اللَّهِ اللَّهِ فَيَ اللَّهُ مُ وَمَا يَفْتَرُونَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللّ

او هم داسی کر محولی (پیدا کړی) ؤ مونږ هر نبی ته دښمن شیطانان د انس

(انسانانو) او د جن (پیریانو) ورښوولی به «او وسوسه به ئی آچوله» ځینو د دوی ځینو (نورو) ته ښائسته کړی شوی خبری دپاره د غلولو او که اراده فرمائلی وی رب ستا نو نه به وو کړی دوی دا (کارونه چه د زخرف وحی او غرور دی) پس پریږده دوی او هغه چه دوی له ځانه دروغ جوړوی (چه کفر دی).

تفسیو: غرنگه چه د الله تعالی بالغه حکمت د تکوین له حیثه د دی خبری مقتضی دی چه د خیر او شر له قوتو محنی هیش یو قوت تر هغو بیخی ورک او بی اثره نشی چه د دی عالم د نظام بقا منظور وی، نو محکه د نیکی او بدی او د هدایت او ضلالت حریفانه جنگ تل تر تله قائم پاتی دی، هم داسی چه دغه مشرکان او معاندان په داسی چتی (بیکاره) فرمائشونو تاسی ربروی (تکلیف درکوی) ، او په راز راز (قسم قسم) حیلو او پلمو (بهانو) د حق له لاری د خلقو شویول غواړی هم داسی د نورو رسولائو په مقابل کښی هم شیطانی قوتونو کار کاوه، تر شو هغه رسولان هم پری نیدی چه پخپلو پاکو مقاصدو (د خلق الله په هدایت) کښی بریالی څو هغه رسولان هم پری نیدی چه پخپلو پاکو مقاصدو (د خلق الله په هدایت) کښی بریالی (کامیاب) شی د دی فاسد غرض له پاره شیاطین الجن او شیاطین الائس یو له بل سره مرستی (مدد) او تعاون کوی او یو بل ته د خطا ایستلو او ملمع جوړولو او تملق (غوړه مالی) خبری ورښیی او د دوی دغه عارضی آزادی د هغه عام حکمت او تکوینی نظام په اساس ده، چه د عالم ورښیی الله تعالی د هغه رعایت فرمایلی دی، نو محکمت او تکوینی نظام په اساس ده، چه د عالم آچولو او پلمی، حیلی، (بهانی) اغواء او یاغیتوب له کبله (وجی) زیات په فکر او غم کښی مه لویږی آ! له دوی مخنی او د دوی د کذب او افتراء مخنی قطع نظر وفرمائی او د دوی معاملی پاک لویږی آ! له دوی مخنی او د دوی د کذب او افتراء مخنی قطع نظر وفرمائی او د دوی معاملی پاک الله ته وسپارئ آ!.

#### وَلِتَصْغَى الَيْهِ أَفِي كَاةُ الَّذِيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ وَلِيَرْضَوُهُ وَلِيَقْتَرِ فُوْ اِمَا هُمُوْمُ قُتَرِفُونَ ﴿

او له پاره د دی چه میل وکړی دی دروغو ته زړونه د هغو کسانو چه ایمان نه راوړی (یقین نه کوی) په آخرت (قیامت باندی) او له پاره د دی چه خوښ (هم) کړی دا دروغ او دپاره د دی چه وکړی دوی (له ګناهونو) هغه چه دوی ئی کسب کوونکی دی (چه پری کړه شی)

تفسیر: یعنی شیاطین یو بل ته د تیرایستلو ملمع او غوړی خبری د دی له امله (وجی) ورښیی چه د هغو د آوریدلو په سبب هغه خلق (وکړی) چه د دنیا په ژوندون کښی ډوب دی او په

اخروی ژوندون یقین نه لری، د دی ناپوهانو د تیرایستلو او خطا ایستلو خبرو ته ورمائل شی، او هغه د زړه له کومی (منځ) ومنی، او بیا له سره د خرابو کارونو او فسق او فجور له دللل او جبی د باندی ونه وځی.

کله چه له محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم شحخه دا خبره وغوښتل شوه چه د خپل ځان او د کفارو په منځ کښى دى يو حکم کوونکى منصف مقرر کړى نو دا لاندى آيت نازل شو او الله جلله وفرمايل چه ووايه دوى ته اى محمده 1)

# آفَعَيْرَ اللهِ آجْتَعِیْ حَكَمًا وَهُوَ الَّنِیُ آنْزَلَ اِلَیَکُوْ الْکِتْبَمُفَصَّلُا وَالْمَنْ اللهِ آجْتَعِیْ حَکَمًا وَهُو النِی آنْذَلَ اِلْکَکُوْ الْکِتْبَمُفَصَّلُا وَالنَّذِیْنَ التَّهُ مُنَزَلُ مِّنَ اَرْبِکَ وَالنَّذِیْنَ ﴿ وَالنَّمِیُ اللّمُ الْمُنْتَرِیْنَ ﴿ وَهُو السَّمِیُ الْعَلِیٰ الْمُنْتَلِی الْمُنْتَ اللّهُ الْعَلِیٰ الْمُنْتَ اللّهُ اللّهُ الْعَلِیٰ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ

آیا پس بی له الله وغواړم زه حکم کوونکی عادل (چه زما او ستاسی په منځ کښی فیصله وکړی) حال دا چه دغه (الله) هغه (ذات دی) چه نازل کړی (رالیږلی) ئی دی تاسی ته کتاب (قرآن) حال دا چه واضح کړی شوی دی (پکښی حق او باطل) او هغه کسان چه ورکړی دی مونږ دوی ته کتاب پوهیږی دوی چه بیشکه دا (قرآن) نازل کړی (رالیږلی) شوی دی له (لوری د) رب ستا په حقه سره نو مه کیږه (ای سامعه!) هیڅکله له شک کوونکو (په قرآن کښی) او تمامه شوی ده خبره د رب ستا له جهټه د صدق (رښتینوالی) او له جهټه د عدل (انصاف یعنی کمال ته رسیدلی دی صدق د اخبارونو او عدل د احکامو د ده)، نشته هیڅ بدلوونکی د خبرو د الله، او اخبارونو او عدل د احکامو د ده)، نشته هیڅ بدلوونکی د خبرو د الله، او

تفسیر: یعنی د «شیاطین الانس والجن» تلبیس او تلمیع ته یوازی جاهلان او بدعقیدگان انسانان غوږ پدی، یوازی رسول صلی الله علیه وسلم او د ده متابعت کوونکو چه په هره مسئله او معامله کښی فقط یو خدای جل جلاله خپل منصف او حکم منلی دی، آیا له دوی محنی د دی خبری هیله (امید) کیدی شی چه دوی به الله تعالیٰ پریودی، او د بل چا تر اثر لائدی به راشی؟ یا تملق او خوشامندی اغیزه (اثر) پری کولی شی؟ یا نورو بی محایه او چتی (فضول) خبرو ته به غوږونه پدی؟ یا معاذ الله) د غیر الله د فیصلی په مقابل کښی به غاړه پدی؟ حال

دا چه د پاک الله له لوری داسی معجز او کامل کتاب دوی ته نازل شوی دی چه د گردو (تولو) اصولی شیانو ضروری توضیح او تفصیل پکښی موجود دی. چه د هغه په نسبت د کتابیانو عالمان د پخوانیو کتابونو د بشاراتو په اساس معلومات لری او ښه پری پوهیږی چه په یقین سره دا پاک قرآن اسمانی کتاب دی چه گردی (تولی) خبری ئی رښتیا او حکمونه ئی معتمل او منصفانه دی او هیڅوک نشی کولی چه څه تبدیل او تحریف پکښی وکړی، نو د داسی محفوظ او مکمل قانون او لوی کتاب له موجودیت سره څرنګه یو صادق مسلمان د وسوسو او اوهامو یا محض عقلی قیاساتو او مغویانه مغالطاتو ښکار کیدی شی؟ څرنکه چه دوی پوهیږی هغه الله تعالیٰ چه مونږ ئی په خپلو ځانونو حکم منلی، او لوی کتاب ئی مونږ دستور العمل گرڅولی دی، دی زمونږ د هری خبری اوریدونکی، او په هر قسم مواقعو او احوالو کښی په مناسبو احکامو او موزونو نتائجو یی پوره پوهیدونکی، او په هر قسم مواقعو او احوالو کښی په مناسبو احکامو او موزونو نتائجو یی پوره پوهیدونکی او ښه عالم دی.

### وَإِنْ تُطِعْ آكُثُرُ مَنْ فِي الْأَرْضِ يُضِنُّولِ عَنْ سَبِيلِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

او که متابعت وکړی (ته) د زیاترو د هغو کسانو چه په ځمکه کښی دی (له کفارو جهلاؤ) نو وابه ړوی دوی تا (ای محمده!) له لاری د الله، او نه کوی پیروی دوی مګر د ګمان او نه دی دوی مګر دروغ تړی (پر الله).

تفسیر: مشاهده او تاریخ دا راسیی چه په دنیا کښی فهیم او محقق او با اصوله انسانان تل لږ وو او اکثریت د همغو خلقو ؤ چه تش د خیالی بی اصولو او چتی (فضول) خبرو پیروی به ئی کوله که ته د دغه اکثریت خبرو ته غوږ کیږدی او پر بی اصولو خبرو باندی تگ شروع کړی نو د الله تعالیٰ د درښوولی سمی صافی لاری څخه په یقین سره بی لاری کیږی. د دی خبری مخاطبه اگر که له تاسی سره ده، خو فی الحقیقت نورو ته آوروله کیږی. د جاهلانو او عامو خلقو له دغو بی اصولو او چتی (فضول) خبرو ځنی یوه دا وه چه هغو د ذبیحی پر مسئلی باندی تنقیدونه کول. او سره ویل به ئی: «هغه ساکښ (حیوان) چه په خپل مرګ ومری، یعنی مردار شی، دغه ته مسلمانان مردار وائی، حال دا چه هغه د پاک الله وژلی شوی ساکښ (ذی روح) دی بالمقابل دوی هغه مذبوحه حلاله گنی چه پخپله ئی ذبحه کړی وی. نو دا عجیبه کار دی دی خبری ځواب په وروستنیو آیتونو کښی ورکړی شوی دی. چه گواومآلوکرکر دی دی حضرت شاه صاحب فرمائی چه: «دغه غو آیتونه په دی مناسبت نازل شوی دی چه کفارو به ویل: مسلمانان د هغو ساکښو (ذی روحو) غوښی خوری چه دوی پخپله حلال دی چه کفارو به ویل: مسلمانان د هغو ساکښو (ذی روحو) غوښی خوری چه دوی پخپله حلال کړی وی، او د هغو \_ نه خوری چه د پاک الله له لوری ئی سا ایستلی شوی وی. نو د داسی له کړی وی، او د هغو \_ نه خوری چه د پاک الله له لوری ئی سا ایستلی شوی وی. نو د داسی له

گانه جوړی کړيو خبرو چه له فريبونو او تلميع څخه ډکی وی انسانان د شيطان په ښوونه او لمسون په شکونو او شبهاتو کښی لويږی، او شيطان دوی په ګمراهی کښی غورځوی، ښه وپوهيږئ چه په حل او حرمت او نورو احکامو کښی يوازی د پاک الله حکم چليږی. او په دغو مواردو کښی تش داسی عقلی اتکلونه، او له خپل ځانه جوړ کړی دليلونه څه اهميت او اعتبار نه لری. وروسته له دی نه په ښکاره ډول (طريقه) سره دا راښيی، چه د ګردو (تولو) ساکښانو (ذی روحو) وژونکی پاک الله دی. ليکن د ده په نامه کښی هسی برکت دی چه هره يوه مذبوحه په هغه سره حلاله او پاکيږی او هره يوه مذبوحه چه بی د ده د نامه اخيستلو په خپل سر مړه شی مرداره ده (موضح القرآن بتغير يسير).

### اِتَّ رَتَّاكَ هُوَاَعْلَوْمَنَ يَّضِلُّ عَنْ سَبِيلِهٖ وَهُوَاَعْلَمُ بِالنَّهُ تَكِينَ ﴿ وَهُوَاَعْلَمُ بِالنَّهُ مَتَوِينَ ﴾ فَكُنُوْ اللهِ عَلَيْهِ إِنْ كُنْتُمُ بِالنِّهِ مُؤْمِنِيْنَ ﴿ وَهُوَاللَّهِ مُؤْمِنِيْنَ ﴾

بیشکه رب ستا هم دی ښه عالم (دانا) دی په هغه چا چه ښوئیدلی دی له لاری د ده او هم دی ښه عالم (دانا) دی په سمی لاری صافی موندونکو نو وخورئ تاسی له هغه مذبوحی څخه چه یاد کړی شوی وی نوم د الله پر هغی باندی که یځ تاسی په آیتونو د الله ایمان لرونکی.

تفسیر: کله چه د دی واضحو او صحیحو دلائلو په بنا تاسی د رسول الله صلی الله علیه وسلم نبوت او د قرآن کریم حقانیت تسلیم کړ، او په کلی ډول (طریقه) سره مو د هغه پر احکامو ایمان راؤړ، نو اوس د هغه د فروعو او جزئیاتو د صحت تسلیمول هم ضروری دی که د هر اصل او فرع او کلی او جزئی شیانو قبول زمونږ پر قیاس باندی موقوف وی نو د وحی او د نبوت ضرورت هیځ نه پاتی کیږی.

#### ۅؘۘڡۜٵڷڴؙڎؙٵؖڵڒؾۘٲػؙڵؙۅؙٛٳڡؠۜٙٵۮؙڮۯٳۺؙڿٳۺۨۼڡؘڮؽ؋ۅؘۊؘۮ؈ٛڝۧڶ ڷڴۄ۫ڡۜٵڂڗۜڡڔؘۼڵؽڮؙڎ۫ٳڵٳڡٵڞ۬ڟڕۯڗؙؿۯٳڷؽٷ

او څه مانع ده تاسی ته چه نه خورئ تاسی له هغی مذبوحی څخه چه یاد کړی شوی دی نوم د الله پر هغی (په وخت د ذبحی کښی) حال دا چه په تحقیق واضح کړی دی (الله) تاسی ته هغه چه حرام کړی دی پر تاسی (او دغه مذبوحه باسم الله له هغو څخه نه ده) مګر هغه محرمات چه اړ (محتاج) کړی شوئ تاسی (خوراک د) هغو ته (نو هغه هم حلال دی):

تفسیر: یعنی د اضطراری او مجبوری حالت په استثناء هغه شیان چه حرام دی د هغو تفصیل (په (۲) جزء د المائده په ۳ آیت اوله رکوع کښی) تیر شوی دی. په هغو کښی هغه ساکښان (ذی روح) نه دی داخل چه د پاک الله په نامه ذبح کړی شوی وی، نو بیا له هغه څخه نه خوړل په څه دلیل دی؟ او څه سند لری؟.

#### وَإِنَّ كَثِيرًا لَّيْضِلُّونَ بِأَهُوٓ إِبِهِ مُ يِغَيْرِعِلْمٍ إِنَّ رَبَّكَ هُوَاعْلَمُ بِالْمُعْتَدِينَ ﴿

او بیشکه ډیر له خلقو خامخا گمراه کوی (خلق په تحلیل او تحریم) په آرزوگانو خپلو بی له پوهی (او تحقیقه او برهانه، له جهله)، بیشکه رب ستا هم دی ښه عالم (دانا) دی په تیریدونکو (له شرعی حدودو هم).

تفسیو: زموند د مسلمانانو عقیده دا ده چه هر شی بالواسطه یا بلاواسطه هم دا پاک الله یی پیدا کوی. او هم دا پاک الله ئی وژنی، بیا همغسی د ده د پیدا کرو شیانو محنی د محینو شیونو خوړل موند ته مرغوب او مفید دی لکه منه، انگور، انار، خرما، انگر، مته، سنتره، مالته او نور او له محینو شیانو محنی نفرت او کرکه کوو یا ئی مضر گنو، لکه ناپاک او گنده شیان او زهر او سنکهیا او نور، هم داسی د پاک الله وژلی شوی شیان هم پر دوه قسمونو دی: یو هغه چه سلیم فطرت تری نفرت کوی، یا ئی خوراک زموند بدنی یا روحی روغتیا ته د الله تعالیٰ په نزد مضر وی، مثلاً هغه مر حیوان (وینه لرونکی ساکښ «ذی روح») چه په خپل طبیعی مرک (پخپل سر) مر شی او د ده وینه په غوښه کښی جنبه شوی پاتی شی. بل هغه حلال او طیب ساکښ (ذی روح) چه له شرعی اصولو سره سم د پاک الله په نامه ذبح شوی وی، نو دغه مذبوحه هم د الله تعالیٰ منبوحه ده چه یوه مسلمان د چری په وسیله حلاله کړی وی مگر د ذبح منبوحه هم د الله د نامه په برکت (او د هغی منبوحی د تخصص په نوعیت سره) ئی غوښه پاکه او صافه او سپیځلی شوی ده نو هر هغه سری چه دغه دواړه قسمونه سره یو شی گنی، هغه معتدی (له حده تیریدونکی) دی.

#### وَذَرُوْ اظَاهِمَ الْإِنْثِهِ وَبَاطِنَهُ النَّ الَّذِيْنَ

#### ڲؙۺٝؠؙۅؙڹٳڵٳؙؿ۫ۄؘڛؽؙۼڒؘۅؙڹؠؠٵڰٵٮٛۏٳؽڨؙؾٙڔۏؙۅؙڹ

او پریږدئ تاسی ظاهره (سکاره) ګناه او باطنه (پټه) ګناه (یعنی مطلق گناه) پریږدئ!، بیشکه هغه کسان چه کسب کوی د ګناه (ظاهراً یا باطناً) ژر به سزا ورکړه شی دوی ته په سبب د هغو ګناهونو چه وو دوی چه کسب کاوه به (ئی).

تفسیو: یعنی ښائی د کفارو په ښوولو او ښویولو باندی نه په ښکاره ډول (طریقه) سره عمل وکړئ او نه پخپلو زړونو کښی څه شک او شبهه پیدا کړئ! «کذا فی موضح القرآن» (لکه چه پخوا ولیکل شو مشرکانو مرداره حلاله ګڼله، او ویل به ئی چه: «ای مؤمنانو! هغه حیوان چه پخپله مړ کیږی د هغه وژونکی څوک دی؟» مؤمنانو به ویل چه: «الله تعالیٰ!» نو مشرکانو به بیا ویل چه: «تعجب دی هغه شی چه انسان او ښکاری سپی او باز او باښه او نور ئی وژنی هغه تاسی حلال ګڼځ! او هغه چه الله تعالیٰ ئی وژنی، هغه حرام بولئ! دا ولی؟» او له داسی خبرو څخه راز راز (قسم قسم) وسوسی د ځینو ضعیف الاعتقادو مسلمانانو په زړونو کښی پریوتی، نو په دغه ایک مونډ په دغه مخ کښی په تلاوت سره افتخار مومو نازل شو)

#### وَلاَتَأَكُلُوْا مِمَّالَةُ بُنُ كُواسُهُ اللهِ عَلَيْهِ وَاتَّهُ لَفِسُقُ وَإِنَّ الشَّيْطِينَ لَيُوْحُونَ إِلَى اَوْلِيَ بِهِمُ لِيُجَادِ لُوُكُمْ وَإِنَ اَطَعْتُمُوْهُ مُ إِنَّكُو لَمُشْرِكُونَ أَقَ

او مه خورئ تاسی له هغی (مرداری) چه نه وی یاد کړی شوی نوم د الله پر هغی باندی (عمداً) او بیشکه چه دا خوراک خامخا ګناه ده، او بیشکه شیطانان خامخا وسوسی اچوی دوستانو خپلو ته (چه کفار دی) له پاره د دی چه جګړه وکړی دغه (کفار) له تاسی سره (ای مسلمانانو!) او که اطاعت وکړئ تاسی د دوی نو بیشکه تاسی به (هم) خامخا مشرکان شئ.

تفسیر: یعنی مه خورئ له هغی مړی چه پری نه وی یاد کړی شوی نوم د الله تعالیٰ نه حقیقتاً او نه حکماً مونږ حنفیان د هغی مذبوحی په مسئله کښی چه د خدای جل جلاله نوم سهواً ورباندی نه وی اخیست شوی دعوی کوو چه حکماً وړاندی ذکر شوی دی. (یعنی که سهواً تسمیه ترکه

#### ٱوَمَنْ كَانَ مَيْتًا فَاحْيَدُينَهُ وَجَعَلْنَالَهُ ثُوْرًا يَّكُشِى بِهِ فِي التَّاسِ كَمَنُ مَّ تَلُهُ فِي الثَّلْلُمْتِ لَيْسَ بِغَارِجٍ مِّنْهَا كَنَالِكَ زُيِّنَ لِلْكَفِيرِ أَيْنَ مَا كَانُوْ اِيَعْمَلُوْنَ ®

آیا هر هغه څوک چه وی مړ (په کفر یا جهل) نو ژوندی کړو مونږ دی (په اسلام یا علم سره) او وګرځوو (ورکړو) مونږ ده ته نور (رنړا) چه تګ کوی دی په دی سره په خلقو کښی په شان د هغه چا دی چه حال د هغه (داسی وی چه واقع وی) په تیارو کښی حال دا چه نه وی وتونکی له هغه (تورتم؟ بلکه نه دی. دا رنګه حال د مؤمن او کافر دی) هم داسی، (لکه چه ښائسته کړی شوی دی کافرانو ته هغه شی کړی شوی دی کافرانو ته هغه شی چه دی دوی چه کوی (ئی له کفر او معاصیو څخه).

تفسیر: ړومبی ئی وفرمایل چه شیاطین د خپلو ملګرو په زړونو کښی داسی خبری غورځوی چه دوی له مسلمانانو سره جګړی وکړی یعنی بحث، جلل، تلبیس، تلمیع او وسوسی وراچوی، او دوی د حق له لاری لری کوی. لیکن دوی ته ښائی چه دغه خام او فضول هوسونه له خپلو زړونو څخه وباسی، هغه ډله یا هغه سړی چه د جهل او ضلالت په مرګ مړ شوی وی، او بیا حق تعالیٰ دی د ایمان او عرفان په روح سره ژوندی او د قرآن کریم رڼا(رنړا) ورعطا کړی چه د هغی په لرلو سره دی د خلقو په هجوم کښی بی تکلفه په سمی صافی لاری تلی شی، نو آیا د ده حال د شیطانی اغواؤ په قبلولو کښی د هغو «اولیاؤ الشیاطینو» په شان کیدی شی، چه د جهالت او ضلالت په تورو تیارو کښی تهریږی، او در ګرده بدری خوری او له هغو څخه د باندی د وتلو هیڅ یوه لاره نشی موندلی ځکه دی هم دغه تیاره رڼا(رنړا) او قبح حسن ګڼی، او داسی له سره نشی کیدی مفسرین وائی چه دغه آیت د حضرت حمزه رضی الله تعالیٰ عنه یا حضرت عمر رضی الله تعالیٰ عنه یا د حضرت عمار رضی الله تعالیٰ عنه یا د حضرت عمار رضی الله تعالیٰ عنه یا د دی.

### وَكَنْ الِكَ جَعَلْنَا فِي كُلِّ قَرْبَةٍ اَكْبِرَمُ خِرِمِيْهَ البَّهُ كُوُوا فِيهَا وَمَا يَمْكُوُونَ ﴿ يَمُكُونُونَ ﴾ وَمَا يَشْعُونُونَ ﴿ وَمَا يَشْعُونُونَ ﴾

او (لکه چی موګرځولی دی فاسقان د مکی مشران) هم داسی ګرځولی دی مونږ په هر قریه (ښار) کښی مشران فاسقان د هغی قریبی دپاره د دی چه مکرونه (او حیلی) وکړی دوی په هغو کلیو (ښارونو) کښی او نه کوی مکرونه (او حیلی) دوی مګر خو له ځانونو خپلو سره حال دا چه نه پوهیږی دوی (چه ضرر ئی دوی ته دی).

تفسیو: یعنی یوازی داسی حیلی او پلمی (بهانی) د مکی معظمی رئیسانو له خپل ځانه نه دی جوړی کړی بلکه د نورو کفارو مشرانو به تل هم داسی پلمی(بهانی) او حیلی کولی، تر څو عوام الناس د رسولانو تابعدار نشی. لکه چه فرعون د موسوی معجزو له لیدلو څخه داسی پلمه (تدبیر) او حیله (بهانه) جوړه کړه چه موسی نعوذ بالله د سحر او کوډو په زور د سلطنت نیولو په فکر کښی دی، لیکن د دوی دا پلمی (منصوبی) او حیلی بحمد الله پر پخو (خالصو) ایماندارانو له سره اثر نه کوی او پلمی (منصوبی) او حیلی کوونکی خپل پای (انجام) او عاقبت په خپله خرابوی، او په خپلو لاسونو خپلو ځانونو ته داسی زیانونه رسوی چه د هغو احساس اوس دوی نشی کولی.

#### ۅٙٳۮؘٳڿٵٚٷۛؿۿؗۮٳؾڎؙۜۊؘڵٷٳڶؽؙڹٛٷ۫ڝؽۜڂؿ۠ڹٷٛؽڡۣؿ۬ڶڡۜٵٛٷؾٙۯڛ۠ٛڵٳڵڵٷٙ ٱڵڵۿؙٲۼۘڵۄ۠ڂؽؿؙؽۼۘۼۘۘۘڮڕڛؘٳؽؾ؋ۺؽڝؚؽڹ۩ٚڹۣؽؽؘٲۻؚۯڡؙٷٳ

#### صَغَارُ عِنْدَاللهِ وَعَذَابُ شَدِيدُ كُابِمَا كَانُوْ ايَكُوُونَ

او کله چه به راغی دوی ته کوم آیت (وحی) نو ویل به دوی له سره مونږ ایمان نه راوړو (په دغی وحی) تر هغه پوری چه راکړی شی مونږ ته په شان د هغو آیتونو چه ورکړی شوی وو (نورو) رسولانو د الله ته، الله ښه عالم (ښه پوه) دی په هغه ځای چه ږدی رسالت خپل (هلته)، ژر به ورسیږی هغو کسانو ته چه مجرمان دی (په کفر سره) ذلت (سپکوالی) په نزد د الله (په آخرت کښی) عذاب سخت په سبب د هغه چه وو دوی چه مکرونه بی ئی

تفسیر: د دوی د مکاری، تکبر، حیلو او پلمو (منصوبو) لتولو یو مثال دا دی چه د انبیاؤ علیهم السلام د صدق کومه نمونه چه گوری نو وائی چه موند په دغو دلائلو او علائمو باندی نه پوهیږو، موند هلته یقین کولی شو چه په موند کومه پرښته راښکته شی، او د رسولانو په شان موند ته هم د الله تعالیٰ پیغام راواوروی، یا دی پخپله پاک الله موند سره مخامخ شی:

تنبيه: پر دغه (وقف لازم) باندى چه «الله اعلم» څخه پخوا پر «رسل الله» واقع دى، دوه اسم ذاته سره يو ځاى راغلى دى د دعا د قبليدلو ځاى دى (اللهم ربنا آتنا فى الدنيا حسنة وفى الاخرة حسنة وقنا عذاب النار!).

فَكَنُ يُرِدِ اللهُ آنَ يَهُدِيَهُ يَشُرَحُ صَدُرَهُ لِلْإِسْلَامِ وَمَنْ يُرِدُ آنَ يُضِلَّهُ يَجُعَلُ صَدُرَةُ ضَيِّقًا حَرَجًا كَأَنَّهَا يَصَّعَدُ فِي السَّمَاءِ

پس هر هغه چه اراده وفرمائی الله چه هدایت وکړی ده ته نو پراخوی سینه

(زړه) د ده له پاره (د قبلولو) د اسلام، او هر هغه چه اراده وفرمائی (الله) د ګمراه کولو د هغه (د ایمان له لاری) ګرځوی (الله) سینه (زړه) د ده تنګ نهایت تنګ ګواکی پورته درومی دی (په زحمت او زور سره) آسمان ته،

تفسیر: یعنی په زور سره آسمانونو ته ختل غواړی، ولی نشی ختلی ځکه زړه ئی تنګیږی. (یعنی د حق له قبوله داسی تښتی او لری کیږی چه وائی آسمان ته تری وختی یا لکه چه د یوه سړی په مخکښی یو ډیر لوړ او مشکل کار وی چه ورته ګوری او توان ئی ورته نه رسیږی او زړه ئی ورته تنګیږی، هم داسی ده ته هم اسلام سخت ښکاری.)

### كَنْ لِكَ يَجْعَلُ اللهُ الرِّجْسَ عَلَى الَّذِيْنَ لَا يُؤْمِنُوْنَ ﴿ وَهَٰ ذَاصِرَ اطْرَبِكَ مُسْتَقِيْنَا وَهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

هم داسی (چه تنګ کړی ئی دی زړونه د کفارو له قبوله د حق) نازلوی الله عذاب پر هغو کسانو چه نه راوړی ایمان. او هم دا (اسلام) لاره د رب ستا ده سمه صافه، په تحقیق واضح بیان کړی دی مونږ آیتونه له پاره د (هغه) قوم چه پند تری اخلی (پکښی غور کوی).

تفسیر: هغه کسان چه د ایمان راوپلو اراده نه لری، ورباندی داسی عذاب او تباهی راځی چه ورو ورو د دوی سینی دومره تنگیږی چه په هغو کښی د حق د ننوتلو هیڅ ځای نه پاتی کیږی بیا نو هم دغه سینه تنگی (ضیق الصدر) داسی عذاب دی چه د قیامت په ورځ کښی په محسوس ډول (طریقه) ور په مخه کیږی. محقق شیخ الهند قدس الله روحه د «رجس» ترجمه په عذاب سره کړی ده، چه دغه تقریر د هغه په اساس شوی دی، عبدالرحمن بن زید بن اسلم رحمة الله علیه هم د «رجس» معنی په عذاب سره کړی ده مگر ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنهما دلته له (رجس) ځنی شیطان مرادوی ښائی دا به له دی امله (وجی) وی چه رجس پلیتی ته وائی، او له شیطان څخه ډیر پلیت او ناپاک بل څوک نشته. په هر حال له دی تفسیره سره سم د آیت مطلب به داسی کیږی: هم دغسی چه پاک الله له ایمان ځنی د ویریدونکو سینه تنگوی، هم داسی پر هغوی باندی د بی ایمانی له وجی شیطان هم مسلط کاوه شی چه له سره د «رجوع الی الحق» توفیق دوی ته نه پاتی کیږی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه وایی: «اول ئی فرمایلی وو چه کافران قسمونه خوری چه که آیتونه او نښی ورښیو، په منځ کښی مونږ دوی ته ایمان نه ور په برخه کوو. نو څرنګه به خپل آیتونه او نښی ورښیو، په منځ کښی مونږ دوی ته ایمان نه ور په برخه کوو. نو څرنګه به خپل آیتونه او نښی ورښیو، په منځ کښی یې د مړی د حلال ګڼلو حیلی ئی نقل کړی، اوس ئی د هغی خبری څواب وفرمایه، د هر چا

عقل چه په دی لوری درومی چه خپله خبره پری نه پدی او هر هغه دلیل چه واوری څه نه څه پلمه (تدبیر) او حیله جوړوی نو هغه د ګرماهی علامه ده. د هر چا عقل چه انصاف منی او د اللهی حکمونو اطاعت کوی، هم دا د هدایت علامه ده. څرنګه چه په دغو خلقو کښی د ګرماهی نښه شته، نو پر دوی باندی به هیڅ یو آیت اثر نه کوی» باقی پاتی شوه دا خبره چه د ضلالت او هدایت د ارادی نسبت الله تعالیٰ ته شوی دی د دی په متعلق مونږ په متعددو مواضعو کښی خبری کړی دی، او وروسته له دی به هم حسب الموقع لازمی لیکنی کیږی، خو دغه مسئله ډیره اوږده ده او معرکة الاراء ده. او مونږ غواړو چه په دی موضوع کښی یوه مستقله رساله ولیکو چه د هغی له لوستلو څخه به د دی تفسیر لوستونکو ته نوری فائدی هم ورسیږی.

#### لَهُ وَدَارُ السَّالِمِ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَهُو وَ لِيُّهُمْ بِمَا كَانُوا بَعْمَلُونَ

شته دی دغو (پند آخیستونکو) ته دار (کور) د سلامتیا (جنت) په نزد د رب د دوی او هم دغه «الله» ولی (مددګار) د دوی دی په سبب د هغو (اعمالو) چه وو دوی چه کول به ئی.

تفسیر: یعنی هر هغه شحوک چه د اسلام او اطاعت په سمی صافی لاری درومی، هم دی به د سلامتیا کور ته ورسیږی او پاک الله به د ده ولی او دوست او مددګار شی. دا خو د هغو کسانو حال شو چه د دوی ولی او دوست الله تعالیٰ دی یعنی «اولیاؤ الرحمٰن» دی وروسته له دی د «اولیاؤ الشیطان» بیان کاوه شی.

#### وكور يَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا لِمَعْشَر الْجِنِّ قَدِ اسْتَكُتُونُمُ مِن الْإِنْسَ

او (یاده کړه) هغه ورځ چه جمع به کړی (الله) دوی ټول، (او وبه ویل شی) ای جماعته د جنیانو (د پیریانو) په تحقیق چه ډیر مو تابع کړی دی تاسی له انسانانو.

تفسیر: یعنی ای شیاطین الجن! تاسی ډیر بدبخت انسانان خپل لوری ته متوجه کړی دی او په خپله لاره مو هغه روان کړی دی.

#### وَقَالَ اَوْلِيَّكُهُمُ مِّنَ الْإِنْسِ رَتَّبَنَا اسْتَمُتَعَ بَعْضُنَا بِبَعْضِ وَبَلَغُنَا آجَكَنَا الَّذِي ثَيَ اَجَّلْتَ لَنَا "

ولواننا(٨) الانعام(٦)

او وبه وایی دوستان د دوی له انسانانو محنی، ای ربه زمون نفع اخیستی ده محینو زمون په محینو (نورو) او رسیدلی یو مون نیتی خپلی ته هغه نیته چه مقرره کړی وه تا مون ته (چه قیامت دی او مون تری منکران وو نو اوس به زمون څه حال وی؟)،

تفسیر: په دنیا کښی هغه انسانان چه د بتانو او نورو عبادت کوی، دوی فی الحقیقت د خبیثو پیریانو (شیاطینو) عبادت کوی، او دغو به په دی گمان د شیاطینو عبادت کاوه چه دوی به زمونږ په کار او ښه راشی، نو ځکه به یی د دوی په نامه نذرونه، نیازونه او خیراتونه ورکول. برسیره په دی د اهل جاهلیت ډیرو کسانو د تشویش او اضطرابونو په وخت کښی له پیریانو ځنی هم استعانت غوښت لکه چه د «الجن» په سورت کښی ورته اشاره شوی ده او ابن کثیر رحمة الله علیه او نورو داسی روایتونه هم نقل کړی دی چه کله د آخرت په ورځ کښی دغه شیاطین الجن او شیاطین الانس یو ځای سره ونیولی شی، او د گردو (ټولو) حقائقو انکشاف وشی، نو هلته به مشرکان داسی عذر کوی چه ای زمونږ ربه! مونږ د دوی عبادت نه دی کړی، مگر خو پخپلو منځونو کښی مو سم د لاسه موقتی کارونه کول او د مرګ د وعدی له راتللو څخه لا پخوا مونږ په دنیوی کارونو او خپلو چارو کښی د پر مخ بیولو دپاره یو د بل کارونه چلول او ځینی ترتیبونه مو سنجول(سمول)، د دوی عبادت او منل مو له سره مقصود نه ؤ.

#### قَالَ النَّارُمَثُولِكُمْ خِلِدِينَ فِيهَآ اللَّاكُمَا شَاءَ اللَّهُ ۗ

او وبه فرمائی (دوی ته الله) چه اور ځای ستاسی دی حال دا چه همیشه به اوسئ تاسی په دغه اور کښی مګر (کله) چه اراده وفرمائی الله (د ایستلو د دوی رمهریر یا حمیم یا بل کوم عذاب ته)،

تفسیر: دا ئی «کله چه اراده وفرمائی الله» د دی دپاره وفرمایه چه د دوزخ عذاب چه دائم دی، خو د هم ده په اراده سره دی هر کله چه اراده وفرمائی د هغه پر موقوفولو هم قادر دی. لیکن پر هغه شی ئی چه اراده کړی ده، او د هغی خبر ئی د رسولاتو په ژبه ورکړی دی هغه له سره تبدیل کیدونکی نه دی.

عموماً مفسرینو د دی آیت ترجمه داسی کری ده: «وبه فرمائی دوی ته الله چه اور ځای ستاسی دی چه همیشه به اوسئ تاسی په دغه اور کښی مگر کله چه اراده وفرمائی الله د ایستلو د دوی زمهریر، یا حمیم یا بل کوم عذاب ته، نو په دغه وخت کښی به په اور کښی نه وی» چه هم دغه ترجمه غوره ده: ځینو نورو په دغه مورد کښی داسی لیکلی دی، چه شیخ الهند رحمة الله علیه

هغه لیکلی دی یعنی «وبه فرمائی اور دی کور ستاسی تل به اوسیږئ په هغه کښی مگر کله چه اراده وفرمائی الله،».

#### اِنَّ رَبِّكَ حَكِيْهُ عَلِيْهُ ﴿

بیشکه رب ستا سه حکمت والا سه عالم (ډیر خبردار) دی.

تفسیو : یعنی د مجرمانو له جرائمو ځنی په ښه ډول (طریقه) سره خبردار دی، او له خپل بالغه حکمت سره سم د هر جرم په ځای او تناسب سره سزا ورکوی.

#### وَكَنَالِكَ نُورِ إِنْ بَعْضَ الظُّلِمِينَ بَعْضًا لِبَمَّا كَانُوْ الكِيْكِ بُونَ ﴿

او هم داسی (چه په دنیا کښی انسی او جنی کفار مو یو په بل باندی مسلط کړی دی په عقبا کښی هم) مسلطوو مونږ ځینی ظالمان په ځینو (نورو) په سبب د هغو اعمالو چه وو دوی چه کول به ئی.

تفسیو: لکه چه تاسی د «شیاطین الجن» او د دوی د انسی اولیاؤ حال واوریده، هم داسی مونږ کرد (تول) ظالمان او گنهگاران د دوی د ظلمونو او بدو کارونو په تناسب به په دوزخ کښی یو له بله سره نژدی کوو، او د هری درجی ظالم، او گنهگار چه وی دی به د نافرمانانو په همغه طبقه کښی اچوو، بیا به وویل شی دوی ته داسی چه:

#### 

ای جماعته د جنیانو (پیریانو!) او انسانانو! آیا نه وو راغلی (بلکه راغلی وو) تاسی ته رسولان له هم دا تاسی نه چه بیانول به دوی پر تاسی آیتونه (احکام) زما او ویرولئ به ئی تاسی له ملاقات د ورځی ستاسی څخه چه دا ده،

تفسيو: ياس د بيريانو او د انسانانو د شرارت او سزا بيان ؤ، او في الجمله د «اولياؤ الجن»

ژبنی (زبانی) معذرت هم نقل کړی شوی ؤ، اوس دا راښوولی کیږی چه د دوی هیڅ یو معذرت معقول او د اوريدلو لائق نه دی، په دنيا کښې په دوی د الله تعالیٰ حجت تمام شوی ؤ چه پر هغه باندی به دوی پخپله هم اقرار وکړی. دغه د 🎄 يامَعْشَرَالْجِيِّ وَالْإِنْسِ 🐞 خطاب به د قیامت په ورځ کښی وی او مخاطب پیریان او انسانانُ یعنی د مکلفانو تُوله مجموعه ده هر جماعت بیل بیل مخاطب نه دی، چه داسی اعتراض وارد شی چه رسولان خو تل یه انسانانو کښی مبعوث شوی دی او په پیریانو کښی هیڅ یو رسول نه دی لیږلی شوی، نو بیا د «رسل منکم \_ رسولان له هم دا تاسی نه» ویل به څرنګه صحیح وی؟ اصل دا دی که د مخاطبینو په مجموعه کښي په ظاهري يوي نوعي کښي د رسل اتيان او راتګ متحقق شي، چه غرض ئي گردو (تولو) مخاطبینو ته بلا تخصیص فائده رسول وی، نو تولی مجموعی ته یه خطاب کولو کښي هيخ اشکال نه ياتي کيږي مثلاً که څوک ووائي چه «ای د عربو او عجمو اوسيدونکو او د مشرق او مغرب ساكنانو! آيا هم دا ستاسي له منجَّه پاک الله لكه محمد صلى الله عليه وسلم كامل انسان نه دی پیدا کړی؟» د دی عبارت مطلب د هیچا په نزد داسی کیدی نشی چه یو محمد صلی اللہ علیہ وسلم په عربو کښی پیدا شوی دی، بل ئی سائی چه په عجمو کښی وی، هم داسی به د مشرق بیل او د مغرب به جلا (جدا) محمد وی نو هلته به دا عبارت صحیح وی، علیٰ هذا القياس دلته داسى وپوهيدئ چه د ﴿ يُمَمُّنَّكُوالْجِيِّ وَالْإِنْسَ ٱلْمُرْيَأَتِّكُمْ ﴾ الآية \_ مدلول يوازى هم دغومره دی چه د جن او انس له مجموعی ځنې رسول لیږلې شوی دی. پاتې شو دا تحقیق چه یه هره نوع کښي بیل بیل رسول راشي، یا هر یو رسول د جن او انس ګردو (ټولو) افرادو دیاره مبعوث شوی وی، نو دا آیت له دی بیانه ساکت دی، د نورو نصوصو له مخی ګردو (ټولو) عالمانو هم دا ثابته کړی ده چه نه د هر يوه رسول بعثت عمومي دی او نه الله تعالیٰ کوم یو جن د مستقل رسول په حیث لیږلی دی د معاش او معاد په اکثرو معاملو کښی دوی حق تعالیٰ د انسانانو تابع ګرځولی دی، لکه چه د «جن» د سورت آیتونه او احادیث او نور یری دلالت کوی. دا کومه ضابطه نه ده چه د مخلوق د هری نوعی دیاره د همغی نوعی کوم سری رسول ولیول شی. باقی د انسانانو په لوری د پرښتو لیول د رسالت په ډول (طریقه) د دی یه نسبت هغه انکار چه د یاک قرآن یه متعددو مواضعو کښی شوی دی، د هغو اصلی منشأ هم دا ده چه عام انسان د پرښتو د ليدلو تحمل په خپل اصلي هيئت سره نشي کولي او د بي اندازي خوف او هیبت له وجی نشی تری مستفید کیدی او که د انسان به صورت راشی نو بلا ضرورت التباس واقع کیږی. په هم دی قیاس سره که د پیریانو په قوم کښی د نبوت د منصب اهلیت وى نو دوى به د انسانانو دياره له سره نه مبعوث كيدل، محكه چه هلته به هم دغه اشكال و هو! د انسی رسول مبعوثیدل (راپورته کیدل) د پیریانو په لوری د دی له امله (وجی) مشکل نه دی چه د پیریانو په حق کښې د انسانانو رؤیت نه خو غیر قابل تحمل دی او نه د انسانانو صوری خوف او رعب د استفادی مانع کیدی شی. له بل لوری حق تعالیٰ خپل رسول ته داسی د زړه قوت عطا فرمايلي دی چه لکه د پيريانو د يوه هيبتناک مخلوق ويره او رعب هم هيڅ يرى نه لويږي.

#### قَالُوْاشَهِدُنَاعَلَى ٓ انْفُسِنَا وَغَرَّتُهُمُوالْحَيْوةُ الدُّنْيَا

نو وائی به چه شاهدی وایو پر (گناهونو د) ځانونو خپلو (او په راتګ او تبلیغ د رسولانو نو وبه فرمائی الله چه) او غره کړی (او غولولی ؤ دوی ژوندون لږ خسیس (دنیوی ژوندون)

تفسیر: یعنی دنیوی لذتونو او شهوتونو دوی له آخرت څخه غافل کړی دی، دغه خبره ئی له سره په خیال کښی هم نه ګرځی چه له هغه احکم الحاکمین سره مخامخ کیدونکی یو چه د یوی یوی ذری حساب اخلی.

#### وَشَهِدُوْاعَلَ اَنْفُسِهِمُ اَنَّهُمُ كَانُوُا كَفِيلِينَ ®

او شاهدی ورکړه دوی پر ځانونو خپلو باندی چه بیشکه دوی وو کافران (په دنیا کښی).

تفسير: په دى سورت كښى پورته ذكر شو چه اول به كافران له خپله كفره انكار كوى بيا به الله تعالىٰ يخپل تدبير دوى قائلوى.

### ذلِكَ أَنْ لَكُمْ يَكُنُ رَّبُّكَ مُهُلِكَ الْقُلْمِي بِظُلْمِ وَآهُلُهَا غَفِلْوَنَ ﴿ وَلِكُلِّ لَ وَلِكُلِّ وَرَائِكُ الْفُلْمَ عَمَّا يَعْمَلُونَ ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلٍ عَمَّا يَعْمَلُونَ ﴿ وَمَا رَبُكَ بِغَافِلٍ عَمَّا يَعْمَلُونَ ﴿

دغه (ارسال د رسل) دپاره د دی دی چه نه دی رب ستا هلاک کوونکی د (اهل د ښارونو او د) کلیو په ظلم سره حال دا چه اهل د دی (کلیو او ښارونو) غافلان (بی خبران) وی او هر چاته درجی دی (په ثواب او عقاب کښی) له (جزا د) هغو اعمالو چه کړی وی دوی او نه دی رب ستا غافل (بی خبره) له هغو شیانو چه دوی (ئی) کوی.

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ دا عادت نه دی چه بی له خبرولو او پوهولو څوک د ظلم او عصیان په

گناه باندی په دنیا یا آخرت کښی ونیسی او هلاک ئی کړی نو ځکه پیغمبران او ویروونکی یی ولیول چه په خکاره ډول (طریقه) ټولو جنیانو او انسانانو ته د دوی ښه او بد، ابتداء او انتهاء ور څرگند او گرد (ټول) پری خبردار کړی بیا چه د چا عمل په کومه درجه او اندازه وی الله تعالیٰ به له هغه سره همغسی معامله وکړی.

#### وَرَبُّكَ الْغَنِيُّ ذُو الرَّحُمَةِ ﴿ إِنَّ يَشَا يُنْ هِبُكُمُ وَيَسْتَخُلِفَ مِنَ بَعْدِكُمُ مِّايَشَا ءُكُمَا اَشَا كُمُ مِّنَ ذُرِّتِيةِ قَوْمِ الْخَرِيْنَ ﴿ إِنَّ مَا تُوْعَدُونَ لَاتِ وَمَا اَنْتُمُ بِمُعْجِزِيْنَ ﴿

او رب ستا غنی (بی پروا) دی (له بندگانو او د دوی له عباداتو) څیښتن (خاوند) د رحمت دی (د عذاب په ژر نه لیږلو) که اراده وفرمائی نو بوځی به تاسی او خلیفه (ځای نیوونکی ستاسی) به کړی وروسته له تاسی هر هغه چه اراده وفرمائی لکه چه پیدا کړی ئی یئ تاسی له اولادی د قوم نورو نه، بیشکه هغه شی چه له تاسی سره ئی وعده کولی شی (چه قیامت دی) ضرور راتلونکی دی او نه یئ تاسی عاجز کوونکی (د الله تعالیٰ په قدرت د ده کښی).

تفسیر: الله تعالیٰ خپل حجت پر تاسی د رسول په لیپلو تمام کړ، اوس که تاسی د الله تعالیٰ احکام نه منځ او په سمه صافه لاره نه درومځ، نو الله جل جلاله غنی دی او د تاسی او د نورو هیڅ پروا نه لری، که پاک الله اراده وکړی نو تاسی گرد (ټول) به په یوه شیبه (دقیقه) کښی له منځه یوسی او د ستاسی په ځای به په خپل فضل او مرحمت سره بل قوم ودروی، چه د الله تعالیٰ مطیع او وفادار وی، او دغه ستاسی بیول او د بل صالح قوم راوستل پاک الله ته هیڅ څه اشکال نه لری، دا چه نن تاسی د خپلو پلرونو او نیکونو په ځای ناست یځ، د پاک الله کار دی چه دوی ئی عقبیٰ ته بیولی او تاسی ئی په دغه دنیا کښی د دوی په ځای کښینولی یځ او ځای یی درکړی دی. په هر حال د الله تعالیٰ کار بیرته پاتی کیدونکی او ستنیدونکی (واپس کیدونکی) نه دی. که تاسی ئی په ځای رانه وړئ پر بل به ئی په ځای کړی. هو! دغه خبره له خپلو ځانونو سره ښه وسنجوئ، (غور وکړئ) که د ستاسی هم دغه شرارت دوام کوی نو د پاک الله عذاب هرومرو (خامخا) پر تاسی راتلونکی دی او تاسی تری نجات موندونکی نه یئ دغه انکار محض حماقت دی. که گرد (ټول) مخلوقات هم لاس سره یو کړی او ورته متفق شی، بیا هم دوی د الله جل جلاله د ارادی او مشیت مخه نشی نیولی.

### قُلُ لِقَوْمِ اعْمَلُوُ اعَلَى مَكَانَتِكُمُ اِنْ عَامِلٌ فَسَوْفَ تَعْلَمُوْنَ مُ مَنَ تَعْلَمُوْنَ مَنَ تَعْلَمُوْنَ مَنَ تَكُولُ الظّلِمُوْنَ السَّالِ النَّهُ لَا يُفْلِمُ الظّلِمُوْنَ الْعَلِمُونَ الْعَلِمُ الْعَلِمُ اللَّهُ اللَّ

ووایه چه ای قومه زما عمل کوئ تاسی پر حالت خپل سره (چه کفر او عداوت دی) بیشکه زه هم عمل کوونکی یم (پخپل حال سره چه ایمان او استقامت دی)، پس ژر به پوه شئ تاسی چه څوک چه وی به ده ته (محمود) عاقبت د دار (د آخرت بالیقین) شان دا دی نه مومی بری ظالمان (کافران له عذابه د نیران)

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ تاسی په خیر او شر، نفع او ضرر، نیک او بد گردو (تولو) مطلع او خبر کړی یئ، که سره له هغه هم تاسی پری ونه پوهیږئ او پر خپلو ځانونو ظلم وکړئ او له دی تیری او تجاوز څخه لاس وانه خلئ نو تاسی په دغه شرارت کښی دوام وکړئ زه به هم خپله فریضه ادا یکړم او عنقریب به دا خبره شکاره شی، چه د دی دنیا انجام د چا په لاس کښی دی ؟ بی له شکه او شبهی د ظالمانو پای (اخر) او انجام ښه نه دی وروسته له دی د دوی د هغو شو اعتقادی او عملی ظلمونو بیان کاوه شی چه په دوی کښی رائج وو، او له گردو (تولو) څخه خورا (ډیر) لوی ظلم هغه دی چه د هغه په نسبت ئی فرمایلی دی.

## وَجَعَانُوالِلهِ مِمَّاذَرَامِنَ الْحَرْثِ وَالْأَنْعَامِ نَصِيْبًا فَقَالُوا هَا اللهِ يَرْعَمِهِمُ وَهَا لَأَنْعَامِ نَصِيْبًا فَقَالُوا هَا اللهِ يَرْعَمِهِمُ وَهَا كَانَ لِشُوكَا إِنهِمُ فَلَا يَصِلُ إِلَى اللهِ وَمَا كَانَ لِللهِ وَهُو يَصِلُ إِلَى شُرَكًا إِنهِمُ اللهَ مَا يَحُكُمُونَ ۞ الله وَمَا كَانَ لِللهِ فَهُو يَصِلُ إِلَى شُرَكًا إِنهِمُ اللهَ مَا يَحُكُمُونَ ۞

او مقرر کړی دی دغو (مشرکانو) الله ته له هغه شی چه پیدا کړی دی الله تعالیٰ (هغه) له کښته (فصله) او چارپایانو یوه برخه نو وائی دوی دا برخه دپاره د الله ده په زعم (عقیده) د دوی سره او دا (بله برخه) دپاره د شریکانو زمونږ ده، نو هغه برخه چه وی دپاره د شریکانو د دوی، پس (هغه) نه رسیږی الله ته او هغه برخه چه وی دپاره د الله نو هغه رسیږی شریکانو د دوی ته ( چه بتان دی، ډیر) بد دی هغه حکم (انصاف) چه کوی ئی دوی.

ولواننا(٨) الانعام(٢)

تفسیر: حضرت شاه صاحب فرمائی چه: «كافرانو به له خپلو كښتونو (فصلونو) او د چاريايانو له بچیانو ځنی د الله تعالیٰ به نامه نذرونه او نیازونه ایستل او د بتانو په نامه به کی هم نیازونه او نذرونه تاكل (مقررول). نو بيا كله چه هغه ساكښ (ذى روح) چه د الله ياك يه نامه تاكلي (مقرر) شوی ؤ څه قدر به ئی بهتر لیدو نو هغه به ئی د بتانو له ساکښو (ذی روحو) سره بدلاوه، مگر د بتانو له لوری به ئی د الله تعالیٰ به لوری نه بدلاوه او له هغو ډیر ویریدل» هم داسی په کښت (فصل) او کر، په غلو او دانو. ميوو او نورو شيانو کښی هم که د بتانو د نامه نذر اتفاقاً د یاک الله برخی سره گده کیده، نو هغه به ئی تری بیلاوه، او د بتانو یه لوری به ئی ورستناوه که د الله پاک برخه د بتانو په برخو کښی ورتله، نو هغه به ئی نه ستنوله او داسی یلمی (تدبیرونه) او بهانی به ئی جوړولی چه الله تعالیٰ خو غنی دی که د هغه له برخه څخه څه کمه شی هیڅ پروا نه لری په خلاف د بتانو چه هغوی داسی نه دی. د تماشی خبره دا وه چه دوی له داسی ویناؤ څخه هم نه شرمیدل چه هغه بتان چه په دی اندازه محتاج وی نو بیا دوی **خرنگه معبود او مستعان درواه شی؟ او د داسی شیانو عبادت او احترام د کوم یوه او عقلمن کار** دى؟ په هر حال په دى آيت كښى په ﴿ سَأَتُمَا يَحُكُمُونَ ﴾ سره د مشركينو د دى تقسيم تردید و کړ شو. یعنی د الله تعالیٰ په پیدا کړو شوو کښتونو (فصلونو) او مواشیو او نورو کښی اول د غیر الله د برخی تاکل (مقررول) او بیا د خرابو ناقصو شیانو نسبت یاک الله ته کول څومره ظلم؟ او بي انصافي ده؟.

### وَكَنَالِكَ زَتَنَ لِكَتِيْرِمِّنَ الْمُشْرِكِيْنَ مَتَلَ آوُلَادِهِمُ شُرِكَانُ مَتَلَ آوُلَادِهِمُ شُرَكَا وُهُمُ وَلِيَلِبُسُوْا عَلَيْهِمُ دِيْنَهُمُوْ

او (لکه چه مزین کړی شوی دی دوی ته دا د اموالو قسمت) هم داسی ښائسته کړی دی ډیرو مشرکانو ته وژل د اولاد خپل شریکانو د دوی (چه شیطانان دی) دپاره د دی چه هلاک کړی دوی او (بل) له پاره د دی چه ګ**ډ** کړی (دا شیطانان) پر دوی باندی (ابراهیمی) دین د دوی،

تفسیر: ( « شرکاء » مرفوع او د «زین » فاعل دی ) دلته د (شرکاء ) تفسیر مجاهد رحمة الله علیه په «شیاطین » سره کړی دی. د مشرکانو د انتهائی جهالت، ظلم او تیری یوه نمونه دا وه چه ځینو د دوی به خپلی نجونی (جینکئ) د څوم له شرمه، او د خسر گرځیدلو له عیبه، او ځینو خپل نور حقیقی اولادونه د دی اندیښنی له سببه چه له کرمه او څه به وخوری، وژل او کله کله به ئی په خپلو ځانونو باندی داسی نذرونه منل، که دومره اولاد زما کره وشی، یا می فلایی

مراد پوره شی، نو خپل یو ولد به د فلانی بت په نامه ذبح کړم، او دغه ظلم او تیری او بی رحمی به ئی لوی عبادت او قربت گانه، لکه چه شیاطینو هم دغه بد رسم دوی ته د اللی خلیل د سنت پشان ښایسته ورڅرگند کړی ؤ، په یهودانو کښی تر یوی مودی پوری د اولادونو قتل د قربت او عبادت په ډول (طریقه) جاری ؤ چه د هغه تردید د بنی اسرآئیلو انبیاؤ علیهم السلام او علماؤ په ډیر شدت او قوت سره وکړه په هر حال په دی آیت کښی یی د اولاد د قتل د هغو گردو (ټولو) صورتونو شناعت بیان فرمایلی دی چه په جاهلیت کښی رائج ؤ یعنی شیاطینو د اولاد د قتل تلفین او تزئین د دی له امله (وجی) کاوه، چه په هغه سره په دنیا او آخرت په دواړو کښی خلق تباه او برباد کړی، او د دوی په دین کښی اختلال او جنجال پیښ کړی، هغه کار چه د ابراهیمی او اسماعیلی ملت سره بیخی متضاد او منافی دی، هغه د یوه دینی کار په شان عبادت او قربت معرفی کړی (العیاذ بالله) چیری ابراهیمی سنت او چیری دا حماقت او جهالت؟.

#### وَلُوشَاءَ اللهُ مَا فَعَنُوهُ فَنَارُهُمُ وَمَا يَفْتُرُونَ ®

او که اراده فرمایلی وی الله (په نه کولو د دی کار) نو نه به ؤ کړی دوی دا کار نو پریږده دوی او هغه چه دروغ وائی دوی (پر الله باندی).

تنبیه: هم داسی یو آیت په (۸) جزء د «الانعام» د سورت په (لومړی آیت ۱۶ رکوع) او په نورو ځایونو کښی هم په هم دی مضمون نور آیتونه شته، هر هغه شی چه د دغو متحد المضامینو آیتونو په تفاسیرو کښی هلته لیکل شوی دی، هغه دی دلته بیا وکتل شی!.

#### وَقَالُوُاهِٰذِهٖ اَنْعَامُرُ وَّحَرُثُ حِجُوَّا لَا يَطْعَمُهَاۤ اِلَّامَنُ نَّشَاۤ اُوبِزَعۡمِهِمُ وَانْعَامُرُحُرِّمَتُ ظُهُوْرُهَا وَانْعَامُ لَا يَذُكُرُونَ اسْمَاللّهِ عَلَيْهَا افْتِرَاۡءً عَلَيْهِ سَيَجْزِيْهِمُ بِمَا كَانُوُا يَفْتَرُونَ ۞

او وائی دوی چه (دغه برخه د بتانو که) چارپایان دی او (که) کښت (فصل) ممنوع (حرام) دی چه نه به خوری له دی مگر هغه څوک چه زمونږ خوښ وی په گمان د دوی سره سم او (ځینی) چارپایان دی چه حرامی کړی شوی دی شاگانی د دوی (له سوریدلو) او (ځینو نور) چارپایان دی چه نه یادوی دغه (مشرکان په وخت د ذبح کښی) نوم د الله پر دوی بلکه (نوم د

ولواننا(٨)

بتانو پری یادوی او نسبت کوی د دغو احکامو الله ته) په طریقه د دروغ تړلو په الله، ژر به سزا ورکړی دوی ته (الله) په سبب د دی چه وو دوی دروغ به ئی تړل (یر الله).

تفسیر : مثلاً چه نارینه ئی وخوری او ښځی ئی ونه خوری. یا دی نذرانی یوازی همغه کسان وخوری چه د بتخانو مجاوران وی، دا قیود ئی یوازی په خپلو خیالونو سره د محینو چارپایانو او کښتونو (فصلونو) په متعلق وضع کړی وو چه د بتانو په نامه به ئی وقفول، هم داسی یی سورلی او بار وړل هم د محینو ساکښانو (چارپایانو) په شا حرام گڼل، د محینو مواشیو په نسبت ئی داسی فیصله کړی وه چه د ذبحی یا د سورلی یا لوشلو په وخت کښی پر هغوی د الله تعالیٰ نوم وانخیست شی، او هیچیری د بتانو په شیونو کښی الله تعالیٰ شریک نشی. برسیره په دی، لوی غضب دا ؤ چه د هسی خرافاتو او جهالتونو نسبت ئی د الله تعالیٰ په لوری کاوه، گواکی (معاذ الله) هم ده داسی احکام صادر فرمایلی دی او په هم دغو طریقو سره د ده خوښی او خوشالی حاصلیدی شی، له داسی بدو عناوینو سره ئی داسی بهتان او افتراء هم کوله ژر به دوی د داسی گستاخی او سپین سترگی له سزاوو سره مخامخ شی.

#### وَقَالُوْ اِمَا فِي بُطُونِ هٰذِهِ الْكَنْعَامِرِ خَالِصَةٌ لِلنَّكُوْرِنَا وَمُحَرَّمُ عَلَى اَذُو اجِنَا عَلَ وَإِنْ يَكُنُ مَّيْنَةً فَهُمُ فِيْهِ شُرَكَاءُ شَيَجْزِيْهِمُ وَصْفَهُمُ النَّهُ حَكِيْهُ عَلِيْمٌ ۞

او وائی دوی چه هغه شی چه په ګیډو د دی چارپایانو کښی دی خالص دی لپاره د نارینه ؤ زمونږ او که وی لپاره د نارینه ؤ زمونږ او حرام کړی شوی دی پر ښځو زمونږ، او که وی هغه، مرداره نو دوی (نر او ښځه) پکښی شریکان دی، ژر به سزا ورکړی (الله) دوی ته د (دی) تقریر د دوی، بیشکه دغه (الله) ښه حکمت والا دی (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی) ښه علم والا (په هر شی دانا)

تفسیر: یوه داسی مسئله ئی هم له ځانه جوړه کړی وه که بحیره او سائبه ئی ذبح کړه او د هغو له ګیډو ځنی کوم ژوندی بچی ووت نو د هغه له غوښی څخه دی نارینه وخوری! او ښځی دی نه خوری او که مړ ووت، ټول ئی تری خوړی شی. د داسی بی سندی مسئلی د جوړوونکو له حاله پاک الله بی خبره نه دی. هو! دی به له خپل حکمت سره سم په مناسب وخت کښی هغو ته مناسبه سزا ورکوی. (او بیشکه الله څیښتن (خاوند) د حکمت دی په حکم د حلالو او حرامو

بلکه په هر شی کښی او ښه دانا دی په مصالحو د بندګانو خپلو په حل او په حرمت او نورو کښی).

#### قَدُ خَسِرَالَّذِيْنَ قَتَلُوْاَا وُلادَهُمُ سَفَهًا بِغَيْرِعِلْمِ وَّحَرَّمُوا مَارَنَ قَهُمُ اللهُ افْتِرَاءُ عَلَى اللهِ قَدُ ضَلُوْا وَمَا كَانُوا مُهْتَدِيْنَ شَ

بیشکه زیان کړی دی هغو کسانو چه وژلی ئی دی اولاد خپل له جهته د بی عقلی بی له پوهی او حرام کړی ئی دی هغه شیونه چه رزق (روزی) ورکړی دی دوی ته الله له جهته د دروغ تړلو پر الله پوری، بیشکه گمراهان شوی دی دوی او نه دی دوی لاره موندونکی (حق ته).

تفسیر: له دی نه لویه خرابی، گمراهی، نقصان او خسران به نور محه وی چه دوی خوشی چنی (فضول) په ناحقه په دنیا کښی له خپلو اولادونو او اموالو محنی برخی او محروم شول او په کلک زړه توب، بداخلاقی، او جهل سره مشهور و گرځیدل. او د آخرت دردناک عذاب ئی په خپلو ځانونو واخیست نه ئی له عقله کار واخیست، او نه ئی شرع وپیژندله، نو بیا که دوی سمی لاری ته د راتگ په فکر کښی کیدل، نو مجرنگه به وررسیدل؟.

#### وَهُوَالَّذِئَ اَنْشَأَ جَنْتٍ مَّعُرُوشِتٍ وَغَيْرَمَعُرُوشِتٍ وَالنَّحُلَ وَالنَّحُلَ وَالنَّرُعُ مُخْتَلِقًا اُكُلُهُ وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ مُتَشَائِهًا وَّغَيْرَ مُتَشَابِهٍ كُلُوْا مِنْ ثُمَرِ مَّا إِذَا آتُهُرَ وَاتُوْاحَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِمٌ ۖ وَلا تُسُرِفُواْ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُسُرِفِيْنَ ﴿

او الله هغه ذات دی چه پیدا کړی ئی دی باغونه (د انگورو له ځمکی) هسک (اوچت) کړی شوی (پر لرګیو) او غیر هسک (اوچت) کړی شوی (پراته پر ځمکه) او د خرما ونه او کښت (فصل) چه مختلفی وی میوی (حاصل) د هغو (په رنګ او خوند کښی) او زیتون (ښون) او انار (نرګوسی) چه متشابه وی (میوی د هغو په مزو کښی)، خورئ تاسی له میوی د هغی ځنی کله چه میوی ونیسی او ادا یکړئ حق د هغی په ورځ د ریبلو (شوکولو) د دی، او بی ځایه یی مه صرفوئ تاسی،

#### بیشکه چه الله نه خوښوی مسرفان (تیریدونکی له حدودو).

تفسیر: هسک (اوچت) کړی شوی لکه انګور چه پر چیلو او نورو هسکیږی (اوچتیږی) او غیر هسک (اوچت) کړی شوی (چه په خپله هسک (اوچت) وی) لکه خرما، منه، بادام او پسته او نوری ډډ (تنه) لرونکی ونی یا (غوړیدلی په ځمکه لکه) ختکی، هندوانی او نور چه د هغو ځیلی (جوړنګ) بی د بل کوم شی له اتکاء د ځمکی پر مخ غځیږی او خوریږی.

(﴿ أَكُلُهُ ﴾: اكل ميوو او دانو او نورو هغو شيانو ته وائى چه خوړل كيږى.) «متشابهاً » يعنى په صورت او شكل كښى يو له بل سره مشابه او ورته وى، خو په خوند او مزه كښى سره بيل او جلا (جدا) وى.

( ﴿ كُلُوّا مِن تُمَرِم ﴾ ، خورئ له ميوى د هغى) يعنى هغه غلى او ميوى چه الله تعالىٰ پيدا كړى دى د هغوى له خوړلو څخه بى له كومه سنده ځان مه ساتئ هو! د دى دوه خبرو فكر او خيال تل ولرى چه د ريبلو او ټولولو په وخت كښى هغه حق چه د الله تعالىٰ دى، هغه وركړئ او نور فضول او بي موقع صرفول او بيندل (نوستل) مه كوئ!. د الله تعالىٰ له حق څخه دلته مراد څه شى دى؟ د دى په نسبت عالمان مختلفى خبرى كوى. د ابن كثير رحمة الله عليه له روايت ځنى دا څرګنديږى چه ابتدا، په مكى معظمى كښى د كښتونو (فصلونو) او باغونو په حاصلاتو كښى څه برخه ايستل واجب ؤ، چه په مساكينو او فقراؤ صرفيدله وروسته په مدينى منورى كښى د هجرت په دوهم كال د هغه مقدار او د نورو تعيين او تفصيل وكړ شو، يعنى د للمى ځمكى په حاصلاتو (په دى شرط چه خراجى نه وى) لسمه برخه، او د اوبو لرونكو ځمكو ځنى شلمه برخه واجب ده.

### وَمِنَ الْكَنْعَكَامِ حَمُولَةً وَّ فَرُشَّا وَكُنُوا مِثَّارَنَ قَكُمُ اللهُ وَمِنَ الْكَنْعَكُمُ اللهُ وَلَا تَثَيِّعُوا خُطُوتِ الشَّيْطِينَ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُاوٌ مُّيِنَى ﴿

او (پیدا کړی مو دی) له چارپایانو بار وړونکی او غځیدونکی (په ځمکه)، خورئ تاسی له هغو ځنی چه رزق کړی (درکړی دی) تاسی ته الله او مه کوئ متابعت (مه ځئ) تاسی په قدمو د شیطان، بیشکه دا (شیطان) تاسی ته دښمن دی ښکاری.

تفسیر: بار وړونکی لکه اوښ او نور، او په ځمکه غځیدونکی لکه کوچنوتی (واړه) ساکښان (دی روح) میږی وزی (یا د فرش معنی دا ده چه د وړیو او وژغنو او ویښتانو څخه ئی فرشونه جوړیږی یا دپاره د حلالولو پر ځمکه څملول کیږی یا «حمولة» د انعامو کبار دی او فرش د دوی صغار دی. ځکه چه ځمکی ته د فرش په شان نژدی دی.) د الله تعالیٰ له دی راکړو نعمتونو

ځنی منتفع کیدل، بهره اخیستل په کار دی، د شیطان پر قدمونو تګ دا دی چه دغه شیان هرو مرو بی له شرعی حجته حرام وګرځول شی یا د شرک او بت پرستی وسیله ئی جوړه کړی له دی نه به بله د شیطان ښکاره دښمنی څه وی چه له دی نعمتونو ځنی ئی تاسی په دنیا کښی بی برخی ګرځولی یئ؟، او په آخرت کښی د هغو له امله (وجی) په سخت عذاب اخته کیږئ.

#### ثَلَنِيةَ أَزُواجِ مِنَ الصَّالِ اثْنَيْنِ وَمِنَ الْمَعُزِاثُنَيْنِ قُلُ النَّكُرِيْنِ حَرَّمَ أَمِ الْأُنْثَيَيْنِ أَمَّا الشُتَمَلَتُ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الْأُنْثَيَيْنِ لَبِّنُونِ فَيِعُونِ بِعِلْمِ إِنْ كُنْتُمُ صَدِقِيْنَ ﴿ الرَّحَامُ الْأُنْثَيْدِينَ لَبِعِنْ الْمَالُمُنْتُمُ صَدِقِيْنَ ﴿

(الله پیدا کړی دی حلال) اته جوړی (نر او ښځه) له میږو (ګډو) ځنی دوه (نر او ښځه) یعنی په هره نوع کښی یوه ښځه او بل نر په دی ډول (طریقه) دوه دوه جوړه شول چه ګرد (ټول) سره اته کیږی) او له وزو (بیزو) څخه دوه (نر او ښځه)، ووایه (ای محمده! دوی ته) چه آیا (الله) دواړه نران حرام کړی دی (د میږو (ګډو) او وزو (بیزو) څخه) که دواړه ښځی (له دوی څخه)؟ یا (که حرام کړی یی دی) هغه بچی چه مشتمل وی په هغو باندی رحمونه د دغو دواړو ښځو؟ راوښیځ تاسی ماته سند (چه علم دی) که یئ تاسی صادقان (رښیتنی په نسبت د تحریم د دی شیونو کښی الله ته).

تفسیر: یعنی د کوم یوه شی حلال او حرام گڼل یوازی د الله تعالیٰ په حکم سره کیدی شی، بیا په دوی کښی نر یا ښځه یا هغه بچی چه د مور په گیډه کښی دی که تاسی د گردو (ټولو) انسانانو یا د ځینو په حق کښی حرام و گرځوئ لکه چه په پخوانیو آیتونو کښی تیر شو، آیا له تاسی سره د دی خبری کوم سند شته؟ کله چه له تاسی سره د الله تعالیٰ کوم حکم او سند نشته، نو بیا تش په آراؤ او نفسی تمایلاتو سره د الله تعالیٰ په پیدا کړو شیانو کښی له خپله ځانه حلال او حرام ټاکل (مقررول) له دی خبری سره مرادف دی چه د الوهیت مقام د خپل ځان له پاره تعیین کړئ یا په الله تعالیٰ باندی عمداً او په قصد سره بهتان یا افتراء ووایئ دا دواړه صورتونه ډیر مهلک او تباه کوونکی دی.

وَمِنَ الْإِبِلِ اثْنَيْنِ وَمِنَ الْبَقِرِ اثْنَكُنِ قُلْ إَلَا كُكُرَيْنِ حُلْ إِللَّا كُرَيْنِ حَرَّمَ الْإِنْ ثَيْكُنِ أَمَّا اشْتَكَ عَلَيْهِ اَرْحَامُ الْأُنْثَيَانِينَ حَرَّمَ الْمِالْأُنْثَيَانِينَ اللَّهُ اللَّهُ مَلَكُ عَلَيْهِ اَرْحَامُ الْأُنْثَيَانِينَ اللَّهُ اللَّالَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

### آمُرُكُنُتُمُ شُهُكَآءَ إِذْ وَصْكُواللهُ بِهِنَا قَنَنَ آظَكُومِ مِنَّنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِبًا لِيُضِلَّ النَّاسَ بِغَيْرِعِلْمِ إِنَّ اللهَ لَا يَهُدِى الْقَوْمُ الظِّلِمِيْنَ ﴿

او (الله پیدا کړی دی) له اوښانو دوه (نر او ښځه) او له غوایانو دوه (نر او ښځه)، ووایه (ای محمده! دوی ته) چه آیا دواړه نران حرام کړی دی الله که دواړه ښځی یا هغه (بچی ئی حرام کړی) چه مشتمل دی پری رحمونه د دغو دواړو ښځو، آیا وئ تاسی حاضران (لیدونکی) کله چه وصیت (حکم) کاوه تاسی ته الله په دی شیانو، نو څوک دی ډیر ظالم (یعنی نشته لوی ظالم) له هغه چا چه تړی پر الله باندی دروغ دپاره د دی چه ګمراه کړی خلق بی له علمه (تحقیقه) بیشکه الله نه کوی هدایت قوم ظالمانو ته (چه د جاهلیت په دین ولاړ وی).

تفسیو: د اشیاؤ تحلیل او تحریم یوازی د الله تعالیٰ په حکم سره کیدی شی او د الله تعالیٰ حکم د انبیاؤ علیهم السلام په وسیله رارسیږی یا حق تعالیٰ بلاواسطه څوک مخاطب کرڅوی نو له دی نه معلومه شوه چه دلته دواړه صورتونه منفی دی د پخوانی شق انتفاء ته ئی په په الآیة - پولیم الآیة - سره او د دوهم شق نفی ته ئی په المرکنگوشهکرکرکروشکو الآیة - سره تنبیه وفرمایله، نو د مشرکانو په دغو دعواؤ کښی د افتراء او اضلال مخخه ماسواء بل هیڅوک زیات ظالم نشی کیدی چه پر الله تعالیٰ هیڅ شی پاتی نه شو، بلا شبهه له دی نه بل هیڅوک زیات ظالم نشی کیدی چه پر الله تعالیٰ باندی بهتان او افتراء تړی، او د علم او تحقیق له نشتوالی سره سره خلقو ته باطل او غلط مسائل بیانوی او کمراه کوی ئی نو هر څوک چه دا دومره بی حیایی او سپین سترګی خپل مسائل بیانوی او د داسی لوی ظلم کولو ته ملا وتړی نو د هغه په نسبت د هدایت موندلو توقع لرل بیخی چتی (بیکاره) او فضول کار دی.

قُلُ لَا أَجِدُ فِي مَا أَوْجِى إِلَى مُحَرِّمًا عَلَى طَاعِمٍ تَيْطُعَمُهُ ۚ إِلَّا اَنْ تَيْكُوْنَ مَيْ تَةُ أَوْ دَمًا مَّسَفُوُمًا أَوْلَحُمَ خِنْزِيْرٍ فَإِنَّهُ رِجْسُ آوُ فِسُقًا الْهِلَ لِغَيْرِ اللهِ رِبِهِ فَمَن اضُطُرِّغَيْرَ بَاغِ وَلَاعَادٍ فَإِنَّ رَبِّكَ خَفُورُرُّ يَحِيْدُ ووایه (ای محمده! دوی ته) چه نه مومم زه په هغه شی کښی چه وحی کړی شوی ده ماته (تر اوسه پوری) (یو شی) حرام کړی شوی پر کوم خوړونکی چه خوری هغه مګر که وی دا شی مرداره یا وینه بهیدونکی یا غوښه د خنزیر نو بیشکه دغه خنزیر پلیت دی یا ناجائزه ذبیحه وی چه غږ کړی شوی وی بی د نامه د الله په (وخت د ذبح د) هغی، بیا که څوک (له لوږی) بی اختیاره شی په دغه حال چه نه وی ظالم (پر بل کوم مضطر باندی) او نه تیریدونکی (په خوراک کښی د ضرورت له قدره) نو بیشکه رب ستا لوی بښونکی (د خطیاتو) نهایت مهربان دی (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیر: حضرت شاه صاحب فرمائی «یعنی له هغو ساکښانو (ذی روحو) مخخه چه د غوښو خوراک یی رواج درلود (لرلو) هم دا حرام دی.) په دی آیت کښی کفارو ته دا خبره ښووله کیږی، دغه شیان چه پاس ذکر شول ګرد (ټول) حلال وو، خو تاسی هغه په خپل سر حرام وګرځول، اوس هغه شیان درښوول کیږی چه حقیقتاً حرام دی، او تاسی هغه حلال ګڼځ باقی د آیت مضمون تفسیر او توضیح په (۲) جزء د البقرة په (۱۷۳) آیت (۲۱) رکوع او په «۲» جزء د «المائدی» د سورت په (۳) آیت (۱) رکوع د هم مخترمت کایکواله کواکه وکړکه الله کواکه کوا

### وَعَلَى الَّذِيْنَ هَادُوُاحَرِّمُنَاكُلُّ ذِى ظُفُر ۚ وَمِنَ الْبَقَى وَالْغَنَوِحَرِّمُنَا عَلَيْهِمۡ شُخُومَهُمَاۤ اِلَّامَاحَمَلَتُ ظُهُوُرُهُمَاۤ اَوِ الْحَوَايَاۤ اَوْمَا اخْتَلَطَ بِعَظْمِرٌ ذٰلِكَ جَزَيْنُهُمۡ بِبَغْيِهِمُ ۖ وَإِنَّالَصْدِقُوْنَ ۞

او پر هغو کسانو باندی چه یهودان دی حرام کړی ؤ مونږ هر نوکداره (جانداره) او له غوایانو او له میږو (ګډو) حرام کړی ؤ مونږ پر دوی باندی وازدی د دی دواړو مګر هغه وازده چه بار کړی وه (لګیدلی وه په) شاګانو د دوی دواړو یا کلمو باندی به وه یا هغه وازده چه لګیدلی به وه له هډوکی سره: دا (تحریم د دی شیونو) جزا ورکړی وه مونږ دوی ته (په هغه سره) په سبب د ظلم (شرارت) د دوی او بیشکه مونږ خامخا رښتیا ویونکی یو (په دی ویلو خپلو کښی)

تفسیر: یعنی اصلی حرمت خو به هم دغو شیانو کښی شته چه پاس ذکر شول، هو! د موقتی

مصالحو له امله (وجی) ځینی شیان په عارضی ډول (طریقه) سره پر ځینو اقوامو پخوا له دی نه حرام کړی شوی وو مثلاً پر یهودانو باندی د دوی د شرارتونو د سزا له امله (وجی) هر نوک لرونکی حیوان چه نوکان ئی له منځه نه وی جلا (جدا) شوی، لکه اوښ، شتر مرغ، مرغاوی او نور حرام کړی شوی وو، او هم د غوائی او وزی (بیزی) هغه وازده چه پر شا یا کلمو ئی لگیدلی نه وی یا له هډوکی سره متصله نه وی پر دوی باندی حرامه کړی شوی وه . لکه د پښتورګی وازده . د بنی اسرائیلو دغه دعوی غلطه ده چه دغه شیان د نوح او ابراهیم علیها السلام له زمانی راهیسی په مستمر ډول (طریقه) سره پرله پسی حرام پاتی دی . رښتیا خبره دا ده چه له دغو شیانو ځنی هیڅ یو شی د ابراهیم علیه السلام په عهد کښی نه ؤ حرام . او د یهودانو د نافرمانی او شرارتونو له امله (وجی) دا ګرد (ټول) شیان حرام شول نو هر هغه مخوک چه د دی په خلاف دعوی کوی دروغ وائی لکه چه د (٤) جزء په شروع د آل عمران په (۹۳) آیت (۱۰) رکوع کښی په:

### فَإِنْ كَنَّ بُولِكَ فَقُلُ رَّ بُكُورُ ذُورَحْمَةٍ وَّاسِعَةٍ وَلايُرَدُّ بَاللهُ عَنِ الْقُومِ الْمُجْرِمِيْنَ ﴿

نو که نسبت د دروغو وکړ دوی تاته (په دغی وحی کښی) نو ووایه (ای محمده دوی ته) چه رب ستاسی څیښتن (مالک) د رحمت واسع (ډیر پراخ) دی (چه تلوار نه کوی په تعذیب ستاسی)، او نه ګرځاوه شی عذاب د الله له قومه ګنهګارانو (کافرانو نو مه مغروریږئ په دی امهال).

تفسیر: تاسی تر اوسه پوری د اللهی رحمت د پراخی له کبله (وجی) نجات موندلی دی نو داسی مه گنغ چه عذاب له تاسی ځنی لری شوی دی کذا فی «موضح القرآن».

سَيَقُوْلُ الَّذِيْنَ اَشْرُكُوْ الْوُشَاءُ اللهُ مَا اَشْرُكُنَا وَلِاَ ابَا َوُنَا وَلاَحَرِّمُنَا مِنْ شَيُّ كَنْ لِكَ كَنْ الدِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمُ حَتَّى ذَا قُوْ ا بَأْسَنَا ۗ قُلْ هَلْ عِنْدَاكُمُ مِِّنْ عِلْمِ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا إِنْ تَتَبِعُوْنَ

### اِلَّاالَّطْنَ وَإِنَ أَنْتُوْ اِلْاَتَّوْرُصُوْنَ ۞قُلْ فَلِلْهِ الْحُبَّةُ الْبَالِغَةُ ۗ فَكُوْشَاءُ لَهَا لَكُوْ الْجُمَعِيْنَ ۞

ژر به ووائی هغه کسان چه شرک یی کړی دی که اراده فرمائلی وی الله (په طریقه د رضا سره د دوی د شرک په عدم) نو شرک به نه ؤ غوره کړی مونږ او نه به حرام کړی ؤ مونږ هیڅ شی، لکه هم دغه (مکذبان) نسبت د دروغو کړی ؤ هغو کسانو چه پخوا له دوی ځنی وو تر هغه پوری چه وڅاکه دوی عذاب زمونږ، ووایه (ای محمده! دوی ته) آیا شته تاسی سره څه علمی سند چه راوباسئ تاسی هغه مونږ ته، پیروی نه کوئ تاسی د هیڅ شی)! مګر د تش گمان (اتکل خپل، نه له علمه) او نه یئ تاسی مګر خو دروغ وایئ (په الله) ووایه (ای محمده! دوی ته که نه وی تاسی سره څه دلیل) نو الله لره دی دلیل کامل (دپاره د الزام ستاسی) نو که اراده فرمایلی وی (الله د هدایت ستاسی نو) خامخا هدایت به ئی فرمایلی ؤ تاسی تولو ته.

تفسیر: په تیره رکوع کښی له مشرکانو ځنی مطالبه کړی شوی وه چه هغه حلال او طیب شیان چه تاسی حرام گرځولی دی او دغه د تحریم نسبت الله تعالیٰ ته کوئ د هغه سند او دلیل راوړئ دلته هغه دلیل بیان کړی شوی چه دوی یی وړاندی کوونکی وو. یعنی که الله تعالیٰ اراده کړی وی، نو هغه پاک ذات قدرت درلود (لرلو) چه مونږ او زمونږ اسلاف یی نه یوازی له دغه تحریم بلکه له نورو مشرکانه افعالو او اقوالو ځنی هم ژغورلی (ساتلی) وی کله چه ئی نه یو ژغورلی (ساتلی) او مونږ همغسی پری پاتی او دوام لرو نو ثابته شوه چه د هغه په دربار کښی ژغورلی (ساتلی) او مونږ همغسی پری پاتی او دوام لرو نو ثابته شوه چه د هغه په دربار کښی زمونږ دا گردی (تولی) چاری مقبولی او ښایسته دی. او که زمونږ دغه کارونه (چه له قدیمه راهیسی ئی کوو) د ده په نزد خراب او نامناسب وی نو مونږ یی ولی داسی خوشی او آزاد او په خپل سر پریښی یو؟.

دغه خبره د پوهیدلو وړ (قابل) ده چه یو نیکنام او مدبر حکومت هغه څوک چه په تحریک او بغاوت کښی شریک وی د یقینی اطلاع او کافی قدرت سره یی هم په همغه اوله ورځ نه نیسی او د سیاست په دار ئی نه ځړوی او د ده د حرکاتو کتنه او نگرانی کوی او کله کله ورته د خپلی رویی د اصلاح کولو په نسبت هدایت هم ورکوی او موقع ورکوی چه د خپلو حرکاتو نتیجو ته فکر وکړی او ښه ئی وسنجوی (غور وکړی) او خپل ځان پخپله بیرته سم کړی او کله چه د ده له اصلاح ځنی مأیوس شی، نو یی خوشی کوی او پریږدی ئی تر شو خپل مطلبونه عملی کړی، او د بغاوت مکمل اسناد دلایل او مواد یی پیدا شی، چه د هغو په اساس او استناد د ده د جرم

ولواننا(٨)

او غداری انتهائی نتیجه د اصول او قانون له مخی علیٰ رؤس الاشهاد ثابت شی، په دغو گردو (تولو) صورتونو کښی د مجرم د ملونو (زمام) له خوشی پریښودلو او سم د لاسه د سزا له نه ورکولو ځنی آیا دا ثابتیږی چه د حکومت په نظر کښی د هغه اعمال او اجراآت جرم او بغاوت نه دی؟.

لومړی له هغه قانون څخه چه پخپله حکومت خپور (خور) کړی دی معلومیږی چه دغه افعال د حکومت په نظر کښی ګناه وه . دوهم کله چه دغه مجرم د مهلت له تیریدلو څخه وروسته د عدالت محکمی ته وړاندی شی او له قانونی اثبات او په ګناه باندی له اقرار کولو څخه وروسته په اعدام یا په دایمی حبس باندی محکوم شی نو په دغه وخت کښی به د سر په سترګو ولیدل شی چه د حکومت په نظر کښی د ده جرم په کومه اندازه و؟!

په هر حال د حکومت سم د لاسه سزا نه ورکول سره له دی چه پر جرم باندی پوره یقین هم لری او د کافی زور او قوت خاوند هم دی د دی خبری دلیل نشی کیدی چه هغه جرم له سره جرم نه ګانه کیږی، په هم دی قیاس کړئ چه هغه احکم الحاکمین جل جلاله د دنیا د پیدائښت له اوله تر نن پوری د خپلو صادقو او پاکو نائبانو او رسولانو علیهم السلام یه واسطه له هر قسم قوانینو او احکامو ځنی خپلو بندګانو ته اطلاع ورکوی او په ښکاره او صاف ډول (طریقه) دوی ته دا ورښيي چه کوم اعمال د ده په دربار کښي غوره او کوم ئي ناغوره دی؟ کله پرله پسي او کله له لږو وقفو څخه وروسته د دغو احکامو او هداياتو يادونه او تذکر هم کيږی، په دی منځ کښی تر هغی اندازی یوری چه له مخالفت کوونکو سره مسامحت وړ (لایق) و ورسره مسامحت وشو او سترکی ورباندی یتی شوی، کله چه د معمولی تنبیهاتو ضرورت پیښ شوی دی نو ګړی په ګړی هغه هم ورکړی شوی دی او هغو کسانو ته یې لږ څه مهلت او ډیل هم ورکړی دی چه د دوی د شقاوت او بدبختی جامونه تر څنډو (غاړو) ډک شوی و او په صاف او ښکاره ډول (طريقه) سره د خپل الله جل جلاله د انتهائی سزا مستحق گرځیدلی او یه خپله سزا او هیداد باندی د رسيدلو وړ (مستحق) او لائق ګڼلې شوی وو. لکه چه ډيرو قومونو د خپلو جرائمو د لږ څه هيداد او سزا خوند په هم دی دنیا کښي څکلي دی، نو بیا د دغسي حالاتو له موجودیت سره د څو ورځو له مخی د کوم قوم په کومو جرائمو کښی د سزا له نه مبتلا کیدلو او سم د لاسه د دوی په عذاب له نه آخته کیدلو څخه څرنګه دغسی استدلال کیدی شی چه ګواکی (معاذ الله) هغه جرائم د الله تعالیٰ په نزد غوره دی. که نه الله تعالیٰ به د یوی ګړی له مخی هم ورته مهلت نه ورکاوه. یاتی شوه دغه خبره چه یاک الله انسان د پیدائښت له ابتداء څخه ولی داسی نه دی پیدا کړی چه دی طبعاً د ناکارو کارونو یه لوری قطعاً نه ورتلی او یه دی ډول (طریقه) سره دی فطرتاً مجبور کیده چه د نیکی او سیکنی څخه ئی ماسواء بل هیڅ شی نه شوی غوره کولی؟ که په غور او دقت سره وکتل شی نو د دی سوال مطلب دا دی چه: انسان ولی په داسی یوه صورت سره نه دی بیدا کری شوی چه انسان نه وی؟ یا خو د خښتی او تیږی (ګټی) په شان جوړ شوی وی چه له ادراک او شعور او کسب او اختیار څخه بیخی تش او عاری وی یا د سپیو، خرو، آسونو او

نورو ساکښانو (ذی روحو) په شان لړ څه جزوی احساس او شعور لرونکی حیوان وی چه له ازله تر ابده پوری د خپلو مخصوصو او متشابه ؤ افعالو او احوالو په محدودو دایرو کښی چورلیدی، یا ئی ورته ډیر زیات عزت او کرامت ور په برخه کړی وی او د ملائکو په ډله کښی ئی شامل کړی وی چه هغو یوازی د طاعت او عبادت په غوره کولو کښی مجبول او مطفور دی. الحاصل دغه د کلی ادراکاتو او عظیم الشان کسبی تصرفاتو لرونکی ترقی او په مخ تلونکی نوع له سره د شتوالی په ډګر کښی نه دروله کیده.

زه پوهیږم چه هیڅ یو انسان به چه په لوړ غږ سره د خپل شرافت او کرامت دعوی کوی داسی جرائت ونه کړی چه بیخی د خپلی نوعی له وجود ځنی مخالفت وکړی، بیا که د انسانی نوعی پیدا کول له دغو عقلی او عملی قوتونو او د کسب او اختیار له آزادی سره د عالم د نظام د تکمیل له پاره ضروری وی، نو د دی تکوینی نظام د آثارو او نتائجو قبلول هم ضروری دی دا غرنگه کیدی شی چه د ژوندانه په مادی او معاشی شعبو کښی انسانو ته د عقلی او کسبی روحانیت په میدانونو کښی د همغه زړه، دماغ، کسب او اختیاری قوت لرونکی انسانان ګرد (تول) سره د یوی سمی او صافی لاری په تللو مجبور شی او هیڅ یو له دوی ځنی داسی قدرت او حق ونه لری چه یو قدم دی خوا او هغی خوا وړاندی یا وروسته کیږدی

که د عالم په مجموعه کښی د انسانی نوعی موندل په خپل موجوده حقیقت سره ضرور دی نو د نیکو او بدو له اختلافه هم لا بدی ده او د هم دغه اختلاف وجود د هم دی خبری لوی دلیل دی هر هغه فعل چه واقع کیږی ضروری نه دی چه د الله تعالیٰ په نزد دی غوره هم وی که نه د مختلفو او متضادو افعالو په موجودیت کښی به د دی خبری تسلیم ضروری وی چه مثلاً خوش اخلاقی هم د الله تعالیٰ خوښه ده او بد اخلاقی هم، ایمان راوړل ئی هم خوښ دی او بی ایمانی هم، چه دا صراحتاً باطل دی. بیشکه که د الله تعالیٰ اراده وی نو د انسان خلقت به ئی داسی کاوه چه گرد (ټول) به سره د نوی لاری پر تللو مجبور وو لیکن کله چه داسی نه ده واقع شوی نو هم دغه بالغه حجت او پوره الزام پر هغو کسانو دی چه و گوشآدالله ماآشرگا ها آلآیة ـ په ویلو سره په الهی مشیت او رضاء کښی د تلازم اثبات کوی. ځکه چه د دومره شدیدو اختلافاتو ویلو سره به الهی مشیت او رضاء کښی د تلازم اثبات کوی. ځکه چه د دومره شدیدو اختلافاتو د دی خبری منل لازمیږی چه مثلاً خالص توحید هم د الله تعالیٰ په نزد صحیح او مرضی دی او د هغه نقیض جلی شرک هم، وقس علیٰ هذا له دغو د لائلو ځنی ثابته شوه چه د مشرکانو دغه استدلال چه ﴿ لَوْشَاءَلهُ مَالشُرُکنا ها الآیة ـ خوشی د الله تعالیٰ په نزد صحیح او مرضی دی او هیڅ یو داسی برهان او علمی اصول له هغوی سره نشته لغو او چتی (بیکاره) او فضول دی او هیڅ یو داسی برهان او علمی اصول له هغوی سره نشته چه هغه د عاقلاتو په مخ کښی وړاندی کړی شی او یواځی اتکلی غشی او تخمینی خبری دی چه د الله تعالیٰ بالغه حجت پری تردیدوی چه د هغه په لوری په ﴿ فَلَوْسَاءُ لُهُ اللهُ مَالُهُ مَالَاءُ بَاللهُ عَلْمَا لَهُ الله دغو د الله تعالیٰ بالغه حجت پری تردیدوی چه د هغه په لوری په ﴿ فَلَوْسَاءُ لُوسَاءُ لُلُهُ الله دغو د الله تعالیٰ بالغه حجت پری تردیدوی چه د هغه په لوری په

آئِمُومِیْنَ ﴾ کښی اشاره فرمایلی ده، یعنی انسانی فطرت داسی نه دی پیدا کړی شوی چه ګرد (ټول) سره سم د هدایت پر لاره برابر لاړ شی، دوی ته پاک الله د کسب او اختیار هغه آزادی ور په برخه فرمایلی ده چه د هغی اعطاء بل هیڅ یوه مخلوق ته ممکنه نه وه، نو ځکه لاژم دی چه د دی آزادی د استعمال په وخت کښی لاری مختلفی وی، څوک په نیکی پسی منډی ووهی او څوک د بدی په لوری وځغلی، یو د الله تعالیٰ د رضاء او خوښی مظهر وګرځی او بل د ده د قهر او غضب مورد شی، په دی ډول (طريقه) سره هغه آخری مقصد چه د کائناتو خالق د دی عالم د پیدا کولو څخه اراده فرمایلی ده یعنی د خپل جمالی، او جلالی صفاتو اظهار علی الوجه الاتم سره، پوره شو ﴿ لِيَمُنُوكُو المُكُنُّ عَمَلًا ﴾ كه نه چه كرد (ټول) عالم پر يوه حال فرض كړ شي نو د ځينو اللمي، صفاتو اظهار به ممکن کيده او د ځينو نورو د ظهور له ياره به هيڅ يو ځای او محل نه یاتی کیده تر دی ځایه یوری هر څه چه مونږ ولیکل هغه یر دغه تقدیر وو چه د مشركانو ﴿ لَوَشَاءُاللَّهُ مَا الثَّرَكْنَا ﴾ له قوله څخه دا غرض ؤ چه دوى د خپلو كفرياتو او خرافاتو د استحسان اثبات پسې لويدلې وو، لکه چه د دوې له احوالو څخه ظاهر دي، که د دې کلام ځنی د دوی مقصد یواځی معذرت وی یعنی چه الله تعالیٰ د هر شی اراده فرمائی همغسی پر مونږ باندي کوي، ښه وي که خراب په هر حال د ده په مشيت سره دي نو بيا ولي انبياء او رسولان زمونږ سره د الله تعالیٰ د مشیت په مقابل کښی مزاحمت کوی؟ او ولی مو د الله تعالیٰ له عذابونو څخه ویروی؟ نو د هغه ځواب دا دی چه: د هغه پاک الله په اراده سره چه تاسی د دی شنيعو افعالو مرتكب او مكتسب كيدئ نو د هغه يه مشيت سره انبياء او رسل عليهم السلام هم ستاسی مزاحمت کوی، او همغه مشیت دی چه ستاسی له مکتسباتو سره مناسب عذاب درلیږی، څرنګه چه الله جل جلاله یخپل قدرت سره مار بیدا کړی دی، همغسی ئی د مار چیچلی په حق کښي د رېړيدلو يا مړ کيدلو اثر هم مرتب کړي دي که د مار په چيچلو کښي د مار خوړلي فعل او اختیار څه مداخله کړی وی او که ئی نه وی کړی، هم داسی ستاسی په شرک او کفر کښي دائمي هلاکت، او په ايمان او صالح عمل کښي د ابدې سعادت تاثير آچول هم د همغه الله جل جلاله د قدرت او مشیت کار دی چه له هغه ځنی د ګردو (تولو) اسبابو او مسبباتو د سلسلی تخلیق شوی دی که چیری تاسی د خپلو مشرکانه و اطوارو سره احتجاج کولی شئ! نو د رسولانو ارسال او د عذاب انزال او نور ځنی په بیرته ګرځیدلو کښی د الله تعالیٰ د مشیت په عمومیت ګرد (ټول) امر هم د هغه مشیت د کار فرمایلو نتیجه وګنځ!، او د الله تعالیٰ بالغه حجت تمام وبولع! بیشکه که د الله تعالیٰ اراده وی نو تاسی گرد به ئی د هدایت یه سمه لاره برابر کړی وی لیکن الله تعالیٰ ستاسی د سوء استعداد لامله (له وجی) داسی اراده ونه فرمایله، آخر ستاسی له بده اختیاره هغه افعال چه صادر شوی دی د هغه طبیعی اثر د عذاب به صورت هرومرو (خامخا) مرتب كيدونكي دى (العياذ بالله)

قُلْ هَلْمَّ شُهَكَ آءَكُمُ الَّذِينَ يَشْهُكُونَ آنَ اللهَ حَرَّمَ هِنَ آفِكُ وَا اللهَ عَرَّمَ هِنَ آفِكُ وَا فَلْ مَنْ اللهَ حَرَّمَ هِنَ آفِكُ وَا الذِينَ كَنْ الْمُوا بِالْدِينَ وَالّذِينَ فَلا تَشْهُدُ مَعَهُ حُرَّ وَلاَ تَشْبُعُ آهُوَ آءَ الذِينَ كَنْ الْمُوا بِالْدِينَ وَالّذِينَ

### لا بُؤُمِنُونَ بِالْإِخِرَةِ وَهُمْ بِرَيِّهِمْ يَعُدِ لُونَ ﴿

ووایه (ای محمده! دوی ته) راولئ شاهدان خپل هغوی چه شاهدی ورکوی دوی (په دی) چه بیشکه الله حرام کړی دی دا شیونه، نو که شاهدی ورکړه دوی نو ته شاهدی مه وایه له دوی سره (مه ئی قبلوه اعتبار پری مه کوه!) او مه کوه متابعت د آرزوګانو (خواهشونو) د هغو کسانو چه نسبت د دروغو کوی آیتونو (احکامو) زمونږ ته او د هغو کسانو چه نه راوړی ایمان (نه کوی یقین) په آخرت باندی حال دا چه دوی له ربه خپله سره برابروی (نور شیان په عبادت کښی)

تفسیو: یعنی عقلی دلیل خو پاس معلوم شو اوس که پر دغه له خپله ځانه جوړ کړی تحریم باندی تاسی کوم نقلی دلیل لرئ نو هغه راوړئ!، آیا له تاسی سره داسی شاهدان موجود دی؟، چه داسی بیان وکړی، چه هو! د دوی په مخ کښی پاک الله دغه شیان حرام کړی وو، ظاهره ده چه داسی واقعی شاهد چیری پیدا کیدی شی؟ او که دوه ، څلور داسی گستاخ، سپین سترگی او بی حیاء کسان د داسی شاهدی ورکولو دپاره چمتو (تیار) هم شی نو د داسی کسانو شاهدی ته له سره غوږ مه ږدئ!، او مه د دوی د خواهشونو څه پروا کوئ. تر دی ځایه پوری د هغو شیانو بیان ؤ چه مشرکانو پخپله رأیه او هوا او هوس حرام کړی وو بیا د هغو له پاره ئی له خپله علمی (بهانی) او باطله عذرونه وړاندی کول، وروسته له دی نه هغه شیان بیانیږی چه د پاک الله له خوا حرام شوی دی او له پخوا راهیسی یی تل حرام گڼلی او حرام پاتی دی لیکن دغه مشرکان پکښی مبتلا دی.

# قُلْ تَعَالُوااتُلُمَاحَرِّمَرَكُبُّلُهُ عَلَيْكُهُ اللَّا تُشْرِكُوْا بِهِ شَيْئًا وَ بِالْوَالِدَيْنِ الْمُسَانًا وَلاَتَقُتُلُوْ آوُلادَكُهُ مِّنَ إِمْلاَ قِ ْغَنُ نَرُزُقُكُمْ وَاتِيَاهُمُوَّ

ووایه (ای محمده! دوی ته) چه راشع! چه زه ولولم (در واوروم) هغه چه حرام کړی دی رب ستاسی پر تاسی باندی چه شریکان مه نیسځ تاسی له دغه (الله) سره هیڅ شی، او (نیکی کوئ تاسی) له مور او پلار سره په نیکی کولو سره او مه وژنځ تاسی اولاد خپل له (ویری د فقر او) خواری نه، مونږ رزق (روزی) درکوو تاسی ته او هم دی ته،

تفسیر: عربیانو به د مفلسی لامله (له وجی) ځینی وختونه خپل اولادونه وژل او ویل به ئی چه

ولواننا(٨) الانعام(٦)

موند پخپله خواړه نه مومو نو خپلو اولادونو ته له کومه خوراک ور برابر کړو او ورباندی وئی خورو؟. نو ځکه فرمائی رزق ورکونکی خو پاک الله دی چه تاسی او هم ستاسی اولادی او هم نورو مخلوقاتو ته ئی ورکوی، په بل ځای کښی د «املاق» په ځای «خشیة املاق» فرمایلی دی یعنی د مفلسی له ویری به ئی هغوی وژل، دا به د هغو کسانو ذکر وی چه اوس مفلسان نه دی مگر ویریږی کله چه مو آل او عیال زیات شی نو دوی ته به موند خوراک له کومه پیدا کوو؟. څرنګه چه پخوانی طبقی ته پخوا له عیاله د خپل ځان د ډوډی فکر او سخته اندیښنه پیدا شوی وه او دوهمه طبقه د عیال ډیروالی پریشانه کړی وه، ښائی له هم دی کبله (وجی) ئی دلته له «من املاق» سره ﴿ وَرُوَایَاهُو مَهُ اَیْ وَ له اَیْت کښی ئی له «خشیة املاق» سره (نرزقهم وایاکم) ارشاد فرمایلی وی والله اعلم.

تنبیه: په قرآن کریم کښی دری ځایه په توحید پسی د والدینو احسان متصل راغلی دی له دی جهته لکه چه پروردګار حقیقتاً د مولود خالق او موجد دی، هم داسی مجازاً مور او پلار هم د ولد حامی، مربی او روزونکی دی. نو ځکه د خالق جل وعلیٰ شانه د توحید او عبادت څخه وروسته په مخلوقاتو کښی له ګردو (تولو) نه پخوا او زیات د مور او پلار حقوق او خدمت دی. حضرت وائی که جنت د چا په کار وی ۔ د مؤمنو تر پښو د مور او پلار وی ځان دی خاوری کړی د دوی تر قدمونو ۔ که د چا د جنت عیش ګلزار په کار وی

#### وَلِاتَقُمُ الْبُواالْفُواحِشَ مَاظَهُرَمِنُهَا وَمَابُكُنَ

او مه نژدی کیږئ، فواحشو (بی حیائی، ناکارو کارونو) ته هغه چه ښکاره وی له دی (فواحشو) او هغه چه یټ وی،

تفسیر: له «مه نژدی کیږئ» څخه ښائی دا مراد وی چه د داسی کارونو له مبادیو او وسائلو ځنی هم ځان ژغورل (بچ کول) په کار دی. مثلاً همغسی چه له زنا څخه مو ځانونه ژغورئ (بچ کوئ) ، له بدو کتلو، بد لیدلو بد ویلو، بد کولو ځنی هم اجتناب او پرهیز په کار دی.

#### وَلِاتَقَتُنُواالنَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ

او مه وژنئ تاسی نفس هغه نفس چه حرام کړی دی الله (وژل ئی) مګر (وژنئ ئی) په حقه سره

تفسيو : د «الا بالحق» استثناء ضروری وه ځکه چه د «قاتل العمد» او «زانی المحصن» او «مرتد عن الاسلام» وژل پکښی داخل دی لکه چه په صحیحو احادیثو کښی د هغو تصریح وارده

شوی ده، او مجتهدینو، ائمه ؤ هم پری اجماع فرمایلی ده.

### ذلِكُوْ وَصَّكُوْ بِهِ لَعَلَّكُوْ تَعْقِلُونَ @

دا (څلور نهی او يو امر) حکم کړی دی الله تعالیٰ تاسی ته په دی سره له پاره د دی چه عقل وچلوئ (پکښی) تاسی.

تفسیر: له دی آیت څخه د دی گردو (ټولو) شیانو حرمت ثابت شو: (۱) شرک بالله (۲) له مور او پلار سره بدسلوکی (۳) قتل الاولاد. (۱) د بی حیایی گرد (ټول) کارونه مثلاً زنا او نور (ه) د بل چا په ناحقه وژل.

### وَلاَتَقُرَ بُوْا مَالَ الْيُتِيمُ وِاللَّا بِالَّتِي هِيَ آحُسَنُ حَتَّى يَبُلُغُ آشُكَّهُ \*

او مه نژدی کیږئ تاسی مال د یتیم (پلار مړی) ته مګر (ورنژدی شغ) په هغی طریقی سره چه هغه ډیره ښه وی تر هغه پوری چه ورسیږی دغه یتیم قوت (ځلمیتوب) خپل ته.

تفسیر: د یتیم (پلار مری) په مال کښی بی ځایه تصرف حرام دی، هو! په بهتری او مشروعی طریقی او احتیاط سره د یتیم په مال کښی د ده «ولی» او «وصی» تصرف کولی شی هر کله چه یتیم ځلمی او قوی شو او د خپلو کارونو د سنبالولو اهل و گرځید، نو مال دی ور وسپارل شی.

#### وَآوُفُواالْكَيْلَ وَالْمِيْزَانَ بِالْقِسْطِ لَائْكِيّْفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا \*

او پوره کوئ تاسی پیمانه او تول په عدل (انصاف) سره، نه ورکوو مونږ تکلیف هیڅ نفس ته مګر په اندازه د توان (طاقت) د هغه

تفسیو : یعنی د خپل طاقت سره سم د دغو احکامو په ځای راوړلو کښی کوښښ وکړئ او په هم دغو تاسی مکلف یئ، الله تعالیٰ هیچا ته د ده له مقدوره زیات تکلیف نه ورکوی.

### وَإِذَاقُلُتُمُ فَاعْدِالْوَا وَلَوْكَانَ ذَا قُرُبِي

او کله چه خبری کوئ تاسی (په کوم شی کښی) نو حق (رښتيا) ووايئ اګر که وی (مقول له يا مقول عليه) خاوند د خپولی (هم)،

**تفسیر:** یعنی ښانی د هیچا قرابت او محبت د انصاف او حق ویلو مانع ونه ګرځی.

### وَبِعَهُدِاللَّهِ ٱوْفُوْا ۗ

#### او په عهد د الله وفا کوئ تاسی،

تفسیر : جائی د الله تعالیٰ په اوامرو او نواهیو باندی په کلکی عقیدی سره عمل وکړئ! که د الله تعالیٰ په نامه نذر پر ځان ومنئ! یا قسم وخورئ!، ښائی چه هغه پر ځای کړئ! ولی په دی شرط سره چه په کومی نامشروعی خبری نه وی.

### ذلِكُهُ وَصَّكُمُ بِهِ لَعَلَّكُوْ تَنَكَّرُونَ ﴿ وَاَنَّ هَذَاصِرَا طِي مُسْتَقِيْمًا ۚ فَالَّبِعُولُا وَلَاتَتَبِعُواالسُّبُ لَ فَتَفَرَّقَ بِكُوْعَنْ سَدِيْلِهٖ ۚ

دا (دری امرونه یوه نهی) حکم کړی دی (الله) تاسی ته په هغه سره له پاره د دی چه پند واخلئ تاسی! او (حکم کړی دی الله چه) په تحقیق دغه (د دی سورت ذکر شوی احکام) لاره زما ده برابره (جنت ته) نو متابعت و کړئ تاسی د دغی (لاری)، او مه کوئ متابعت د (نورو کړو) لارو نو تار په تار به کړی (دغه متابعت) تاسی له لاری (سمی) د الله نه (چه د وحی اتباع او د برهان اقتفاء ده)،

تفسیر: یعنی د پورتنیو مذکوره احکامو تعمیل او د الله تعالیٰ د عهد عملاً او اعتقاداً پوره کول، هم دغه سمه لاره (صراط المستقیم) ده، چه د هغی د طلب تلقین د (الفاتحه) په سورت کښی په «اهدنا الصراط المستقیم» سره شوی دی، دغه لاره تاسی ته درښوولی شوی ده، اوس پر هغی سم برابر تلل ستاسی کار دی، هر څوک چه پرته (علاوه) له دی لاری تک و کړی نو د الله تعالیٰ له لاری ځنی بی لاری او گمراه کیږی.

**تنبیه:** له عبد الله بن عباس رضی الله تعالیٰعنهما څخه روایت دی چه دغه دری مذکوره آیتونه چه په لسو احکامو مشتمل دی له محکماتو ځنی دی چه په هیڅ شریعت کښی ئی نسخ نه ده راغلی.

### ذلِكُووَطْسُكُوْرِهِ لَعَلَّكُوْ تَتَقَوُنَ ﴿ ثُمَّ الْتَيْنَامُوسَى الْكِتَٰبَ تَمَامًا عَلَى الَّذِي َ آحْسَ وَقَفْصِيلًا لِكُلِّ شَى قَوْمُ لَى قَرَحْمَةً لَعَلَهُ وَ بِلِقَاءِ رَبِّهِمُ يُؤْمِنُونَ خَ

دا (اتباع د سمی لاری) حکم کړی دی (الله) تاسی ته په دی سره له پاره د دی چه ځان وساتئ تاسی (له گمراهی نه). پس (له دی نه دا واورئ چه) ورکړی ؤ مونږ موسیٰ ته کتاب (تورات) دپاره د تمام (پوره کولو د نعمت) پر هغه چا باندی. چه نیکی کوی او (دپاره د بیان او) تفصیل د هر (دینی) شی او (دپاره د) هدایت او رحمت دپاره د دی چه دوی په ملاقات د رب خپل ایمان راوړی.

تفسیر: معلومیږی هغه احکام چه پاس له ﴿ قُلْ تَعَالُوّااتُلُ مَاحَرّمَرَیّکُوْمَایّکُوْ ﴾ څخه تر دی ځایه پوری مونږ ته آورولی شوی دی، دغه همیشه جاری او ګرد (تول) انبیاء علیهم السلام او شرائع پری متفق وو، وروسته الله تعالیٰ پر موسی علیه السلام تورات نازل کړ چه شرعی احکام پکښی په زیات تفصیل سره مندرج وو د تورات له اعطاء څخه وروسته د هغی زمانی پر نیکی کوونکو باندی الله تعالیٰ خپل نعمتونه پوره او کامل کړل، د هر یوه ضروری شی احکام ئی په شرح او بسط سره بیان وفرمایل او د هدایت او رحمت ورونه ئی مفتوح کړل تر څو خلق پری په شه شان سره وپوهیږی او پری عمل وکړی او له خپل الله تعالیٰ سره د ملاقات پوره یقین حاصل کړی.

### وَهٰنَاكِتُكُ ٱنْزَلْنَهُ مُلِرَكُ فَاتَّبِعُوهُ وَاتَّقَوْ الْكَلُّمُ تُرْحَبُونَ ۖ

او دا (قرآن یو) کتاب دی چه نازل کړی دی مونږ هغه مبارک (برکتناک ډیر ګټور) دی نو متابعت وکړئ تاسی د دغه (قرآن) او وویریږئ (له عذابه او ځان وساتئ له مخالفته ئی) له پاره د دی چه په تاسی رحمت وکړ شی.

تفسیو: یعنی تورات خو همغسی محترم کتاب ؤ چه ؤ، لیکن دا عظیم الشان قرآن خو داسی یو مقدس او لوی کتاب دی چه پخپل روښان هدایت او ظاهری او باطنی حسن او جمال او کمال سره ستاسی په مخ کښی ځلیږی د ده د محاسنو او فضائلو او کمالاتو په نسبت څه ولیکل شی.

ولواننا(٨)

د لمر دلیل پخپله لمر دی د پاک قرآن د ظاهری او باطنی برکاتو او صوری او معنوی کمالاتو په نسبت بی اختیاره د هر چا له خولی څخه داسی د تعریف او ستاینی الفاظ راوځی: (ډیری ښیکنی (فایدی) لری، محمدی پاک قرآن ، د زړو سرور، د سترګو نور، معنی صورت ئی روښان)

اوس سی او کین ته د کتلو هیڅ ضرورت نه دی پاتی، که څوک غواړی چه د الله تعالیٰ، له رحمت ځنی زیاته حصه او پوره برخه واخلی نو پر دغه آخری او مکمل کتاب باندی دی عمل وکړی! او له پاک الله ځنی دی وویریږی! او زیار (کوشش) دی وکاړی! چه د دی کتاب د هیڅ یوی برخی څخه مخالفت ونه کړی.

## آنُ تَقُولُوْ آاِتُمَا ٱلْنُزلَ الْكِتَّكِ عَلَى طَا إِفَتَ يُنِومِنُ قَبُلِنَا وَإِنْ كُنَّاعَنُ وَالْ

(او نازل کړی ؤ مونږ دا کتاب لپاره د دی) چه و (نه) وایئ (ای عربو په قیامت کښی) بیشکه خبره دا ده چه نازل کړی شوی ؤ کتاب پر دوو طائفو (یهودو او نصاری ؤ) پخوا له مونږه او بیشکه شان دا دی چه وو مونږ له لوستلو او لولولو د دوی څخه غافلان (ناپوهان چه زمونږ په ژبی نه ؤ).

تفسیر: یعنی د دی مبارک کتاب لوی قرآن له نزوله وروسته د عربو امیانو ته د داسی وینا موقع نه ده پاتی شوی چه هغه پخوانی آسمانی کتابونه چه د الله تعالیٰ پر شرائعو مشتمل دی او پخوا له دی نه نازل شوی دی زموند له علم او پوهی سره سم په هغو دواړو فرقو یهودانو، نصرانیانو باندی نازل شوی دی چه هغه خلق ئی پخپلو منځونو کښی سره لولی او لولوی ئی او ځینو د هغو ترجمه په عربی سره هم کوله. مثلاً ورقه بن نوفل او نور له ډیری مودی راهیسی په دغه شوق، رغبت، فکر او اندیښنه کښی مشغول او لگیا وو چه عرب یهود کړی یا ئی نصرانی و کرځوی. مگر موند د دوی له هغو تعلیماتو، تدریساتو ښوونو او ویناؤ سره هیڅ علاقه او ارتباط نه درلود (لرلو)، بحث په دی کښی نه دی چه کوم شی چه یهودان او نصرانیان لولی او لولوی ئی تر کومی اندازی پوری پخپل اصلی سماوی صورت محفوظ پاتی دی بلکه یواځی مقصود هم دغومره دی چه د دی شرائعو او کتابونو اصلی مخاطبان فقط بنی اسرائیل ؤ اګر که د هغو د تعلیم ځینی اجزاء لکه د توحید او دینی اصولو دعوت د خپلی پراختیا او تعمیم په اثر له بنی اسرائیلو څخه ماسواء د نورو اقوامو په حق کښی هم عام شوی وی او سره له دی کوم شریعت او سماوی کتاب چه په مجموعی هیئت سره پر کوم خاص قوم د هغوی د مخصوصو فوائدو لپاره سماوی کتاب چه په مجموعی هیئت سره پر کوم خاص قوم د هغوی د مخصوصو فوائدو لپاره نزل شوی وی، که د هغه له درس او تدریس سره نور اقوام خصوصاً عربو غوندی یو غیور او نزل شوی وی، که د هغه له درس او تدریس سره نور اقوام خصوصاً عربو غوندی یو غیور او نزل شوی وی، که د هغه له درس او تدریس سره نور اقوام خصوصاً عربو غوندی یو غیور او

گان باندی گانمننی قوم څه علاقه او اړه (مجبوری) ونه لری څه مستبعد نه دی، نو گکه دوی ویلی شوی چه کوم آسمانی کتاب او شریعت زموند په لوری نه دی راغلی، او موند له هغو شرائعو سره چه د بل کوم مخصوص قوم له پاره لیډلې شوی دی. دومره علاقه نه لرو نو بیا به موند د شرائعو پر ترک ولی ماخوذ کیډو! مگر نن دوی ته د داسی حیلو او پلمو (تدبیرونو) کولو موقع نه ده باتی، د الله تعالیٰ حجت د ده د روښان کتاب د عمومی هدایت او رحمت باران مخصوصاً د دوی پر کورونو نازل کړی شوی دی، تر څو دوی پخپله هم تری ډومبی مستفید شی او بیا دا د الله تعالیٰ امانت او رحمت تمام سور تور زیر سپین نسلونو او تکمو او د مشرق، لمرخاته، مغرب، لمر پریواته، شمال، ښی، او جنوب، سهیل گردو (تولو) هستیدونکو ته په ډیر احتیاط او حفاظت سره ورسوی، ځکه چه دغه کتاب د کوم خاص قوم او ملک له پاره نه دی لیډلی شوی، حفاظت سره ورسوی، گد چه دغه کتاب د کوم خاص قوم او ملک له پاره نه دی لیډلی شوی، ملک العلام دغه آخری او عام پیغام د دنیا تولو ځایونو ته تبلیغ او اعلام شوی دی، والحمد لله ملک العلام دغه آخری او عام پیغام د دنیا تولو ځایونو ته تبلیغ او اعلام شوی دی، والحمد لله علیٰ ذلک.

### ٲٷٙؿؘڠؙٷؙڷؙٷڷٷٙٲ؆ۜۧٲٛٮؙٛۯؚڶؘعؘڵؽؙٵڷٙڰؚڗؙڮڵڰ۠ٵۜٲۿٮ۠ڵؽڡؚڹؙۿؙۿ۫ٷٙڡٙٮؙ ۼٲۼؙڴڔؠؚۜؾۜڹڎؙؙۺؙ۠ڗ؆ؾؚڴؙڿۅؘۿڴؽۊۧڒڂۛؠڎۜٛ

یا چه و (نه) وایئ (ای عربو په قیامت کښی) که وی مونږ چه نازل کړی شوی وی پر مونږ باندی کتاب (لکه چه په دوی نازل شوی دی) نو هرومرو (خامخا) وو به مونږ ښه لاره موندونکی له دوی نه نو په تحقیق راغلی دی تاسی ته حجت ښکاره (عربی قرآن) له رب ستاسی او هدایت او رحمت (له جانبه د الله ای مؤمنانو پس متابعت کوئ د ده)

تفسیو: یعنی د پخوانیو امتونو د احوالو له اوریدلو څخه ښائی ستاسی په زړونو کښی داسی یو هوس، ارمان، شوق، ذوق او ولوله پیدا شوی وی که پر مونږ باندی د الله تعالیٰ کتاب نازل شوی وی، نو مونږ به له نورو ځنی زیات عمل پری کاوه او نورو ته به مو د خپلو ښو اعمالو آثار ورښوول، نو ځکه تاسی ته له هغوی ځنی ډیر ښه کتاب درکړ شو. څو اوس په علم الشهود سره هم وګورو چه مخوک ښه عمل پری کوی؟ او خپل محاسن ښوولی شی؟.

# فَمَنُ اَظْكَمُ مِثَنُ كَنَّ بَ بِالْبِ اللهِ وَصَدَفَ عَنْهَا اللهِ وَلَكُ فَنَ اللهِ أَنْ اللهِ أَنْ اللهُ أَن اللهُ ال

نو څوک دی زیات ظالم (یعنی نشته لوی ظالم) له هغه چا چه نسبت د دروغو کوی په آیتونو د الله او څنګ کوی (ګرځی) له دی (آیتونو) ځنی، ژر به (مونږ) سزا ورکړو هغو کسانو ته چه څنګ کوی ګرځی دوی له آیتونو زمونږ څخه سخت عذاب په سبب د دی چه وو دوی چه څنګ به ئی کاوه (ګرځیدل به له حق څخه).

تفسیر: اوس که وروسته د داسی روښان او بی مثاله کتاب له درتللو څخه څوک چه د ده آیتونو ته د دروغو نسبت وکړی یا ئی له قبلولو ځنی غاړه وغړوی یا د نورو مخه ونیسی چه پری ایمان رانه وړی نو له ده ځنی لوی ظالم به بل نه وی.

تنبیه : د ﴿ وَصَدَقَعَنُهُمْ ﴾ دوه معناګانی له اسلافو ځنی منقولی دی «امتناع» او «اعراض» دلته مغفور شیخ الهند د «اعراض» معنی غوره کړی ده.

#### هَلْ يَنْظُرُونَ الْكَانَ تَأْتِيهُمُ الْمَلِيْكَةُ اَوْيَا تِيَ رَبُّكَ اَوُيَا ثِنَ بَعْضُ الْبِ رَبِّكَ يُومَ يَا تِي بَعْضُ الْبِ رَبِّكَ لَا يَنْفَعُ نَفْسًا إِيْمَا نُهَا لَهُ كُنُ الْمَنْتُ مِنْ قَبْلُ اَوْكُسَبَتُ فِي إِيْمَا نِهَا خَيْرًا قُلِ انْتَظِرُوا إِنَّا مُنْتَظِرُونَ \*\* انْتَظِرُوا إِنَّا مُنْتَظِرُونَ \*\*

نه کوی انتظار دوی (د هیڅ شی) مګر د دی چه راشی دوی ته ملائکی (پرښتی د موت یا د عذاب) یا راشی (عذاب د) رب ستا یا راشی ځینی دلائل (د قدرت) د رب ستا (چه علامی د قیامت دی): په هغه ورځ کښی چه راشی ځینی دلائل د (قدرت) د رب ستا نه به رسوی فائده (نفع) هیڅ نفس ته ایمان راوړل د ده چه نه وی دا نفس چه ایمان ئی راوړی وی پخوا (له دی نه) یا (نه وی) چه کسب ئی کړی وی په ایمان خپل کښی څه خیر نیکی)، ووایه (ای محمده! دوی ته) چه انتظار کوئ تاسی بیشکه مونږ هم انتظار کوونکی یو.

تفسیو : یعنی د الله تعالیٰ له لوری د هدایت معین حد پوره شو، انبیاء علیهم السلام مبعوث او شرائع نازل شول او آسمانی کتابونه راښکته شول: تر دی چه د پاک الله وروستنی کتاب هم راغی

رحمهم الله يه نزد داسي دى:

نو بیا هم ئی دوی نه قبلوی نو ښائی چه دوی دی خبری ته سترګی په لاری ناست وی چه پخپله پاک الله یا پرښتی راشی، یا د قدرت کومه لویه علامه (لکه قیامت یا کوم بل لوی دلیل) ښکاره شي. نو بايد پوه شئ چه د قيامت له علائمو ځني يوه علامه دا هم ده چه د هغه له ظهور نه وروسته نه د کافر ایمان راوړل او نه د عاصی توبه کول معتبر دی. د صحیحینو احادیث دا راښيي چه دغه علامه د مغرب له لوري د لمر ختل دي يعني کله چه د ياک الله اراده د دنيا په ختمولو باندی وشی او د موجوده عالم نظام سره کدود او ویجاد کر شی نو د موجوده طبیعی قوانینو به خلاف به دیر عظیم الشان خوارق او لوئی بی مثاله او بی ساری ییسی واقع شی چه د هغو له جملی نه یوه دا ده چه لمر به د مشرق یه ځای له مغربه راڅرګند شی، غالباً له دی مقلوبی حرکت او قهقری رجعت څخه به یه دغه لوری اشاره مقصود وی چه د هغو قدرتی قوانینو او طبیعی نوامیسو (چه د دنیا یه یخوانی نظم او نسق کسی سره بوخت او لگیا وو) میعاد ختم شوی دی او د «شمسی نظام» د ګډوډ او لاندی باندی کیدلو وخت رارسیدلی دی، ګواکی له هغه وخت راهیسی د «عالم الکبیر» یعنی د دنیا د ځنکدن او نزعی وخت شروع کیږی، او همغسی چه (عالم الصغیر» یعنی د انسان د ځنکدن په وخت کښی ایمان او توبه نه قبلیږی ځکه چه هغه توبه چه في الحقيقت واقعى او اختياري توبه نه وي. هم داسي د «مغرب له خوا د لمر له ختلو» څخه وروسته به د ګرد (تول) عالم په حق کښې هم دغه حکم وي چه د هیچا ایمان او توبه به معتبره نه وی، یه ځینو روایاتو کښی د «طلوع الشمس من مغربها» سره ځینی نوری علامي هم بياني شوى دى مثلاً «خروج الدجال خروج الدابه» او نور. د دى رواياتو څخه داسي مطلب څرګندیږی: کله چه د دغو علائمو ګرده (ټوله) مجموعه متحققه شي او دغه هلته کیدی شي چه «طلوع الشمس من المغرب» هم متحقق شي نو د توبي ور تړل کيږي او بيل بيل ير هره علامه باندی دا حکم نه دی متفرع. زمونږ د زمانی ځینو ملحدانو چه هری یوی فوق العاده واقعی ته د استعاری په رنګ ورکولو سره عادی دی دوی د «طلوع الشمس من المغرب» د استعاری جوړولو په فکر کښي هم دی. غالباً د دوی په فکر کښي به د قيامت راتګ هم تش يو ډول (طريقه) استعاره وى. (العياذ بالله!)

تنبیه: دا چه فرمائی «راشی پرښتی یا راشی رب ستا» د دی تفسیر په دویم جزء د بقرة په (۲۱۰) آیت (۲۰) رکوع کښی د ﴿ هَـٰلُ يُنْظُرُونَ اِلْاَ اَنْ يَاتِیهُو اللهٔ فَاظُلُونَ اَلْفَهَامِ ﴾ الآیة ـ کښی تیر شوی دی، هلته دی ولوستل شی! او د ﴿ اَوْکَبَبُتُ وَاَیْدَایْهَافَیْرًا ﴾ د جملی عطف پر ﴿ اِمَنْ مِنْ قَبْلُ ﴾ دی. او د عبارت تقدیر د ابن المنیر رحمة الله علیه او نورو محقیقنو

«لا ینفع نفسا ایمانها او کسبها خیرا لم تکن امنت من قبل او لم تکن کسبت فی ایمانها خیراً» یعنی هغه چه لا له پخوا ئی ایمان نه وی راوړی په هغه وخت کښی به ئی ایمان نه نافع کیږی او هغه چه لا له پخوا ئی د خیر کسب نه وی کړی، د ده د خیر کسب به نافع نه وی یعنی توبه ئی نه قبلیږی.

### ٳڽٙٵڷڹؚؽؙؽؘۏۜڗؖٷٛٳۮؚؽڹۜۿؙۮٷػٲٮٛٛۉٳۺؽۼٵڵۺۘؾ؞ؚٮ۫۬ۿؙۮ؈۬ٛۺٞڴٞٳ۠ؾۜؠۜٵٛٙٲڡۯۿؙڎ ٳڶٵٮڵۅؿ۫ۊ۠ؽڹؾؚٮؙٞۿۮۑؚؠٵػٲٮٛؗۯٳؽڡ۫۫ۼڵۅٛؽ<sup>۞</sup>

بیشکه هغه کسان چه تار په تار کړی ئی دی دین خپل (چه ځینی ئی منی او ځینی ئی منی او ځینی ئی منی او ځینی ئی او شول دوی فرقی نه ئی ته له دوی نه په هیڅ شی کښی (یعنی هیڅ تعرض ورته مه کوه!)، بیشکه هم دا خبره ده چه امر (کار) د دوی (سپارلی شوی دی) الله ته بیا به خبر کړی (الله) دوی په هغه چه وو دوی چه کول بی ئی.

تفسير: په پخوانى ركوع كښى ئى له ﴿ قُلْ تَعَالُواْ اَتُلُمَا حَرِّمَ رَقِّهُمْ عَلَيْكُمْ ﴾ الآية ـ څخه دير احكام بيان او ارشاد كړل : ﴿ وَاَنَّ هٰذَاصِرَا عِلَى مُسْتَقِيْمُ اَنَائَبِ عُوْاً وَلِاَتَتِبْمُواالسُّبُلَ

تَمَوَّرَقَ بُرُخُوْنَ سِيلُهِ ﴾ يعنى صراط المستقيم د دين سمه لاره هميشه هم دغه يوه لاره ده، كه غوک له هغى سمى لارى مخخه وښوئيږى نو د گمراهى لارى ډيرى دى، تول انبياء او مرسلين عليهم السلام د اصولو له حيثه پر همغى يوى لارى تللى دى او خلقو (وگړو) ته ئى دعوت (بلنه) كړى ده ( ﴿ شَرَّعَ لَكُوْ بِينَ الْدِيْنِ مَا وَصَلَى بِهِ نُوحًا وَالَّذِيْنَ اَوْكَيْنَا لَيْكَ وَمَا وَصَيْبَالِهَ

اِبُرُهِيْدُوَمُوسَى وَعِيْسَكَى آنُ اَقِيْمُواالدِّيْنِي وَلِاتَتَعَفَّرَقُوْافِيْهِ ﴾ (١٣) جزء د الشورى (١٣)

آیت (۲) رکوع) د دین به اصولو کښی دوی یو له بل سره هیڅ تفریق نه لری، د زمان او مکان او خارجی احوالو له اختلافه هغه تفاوت چه به شرعی فروعو کښی شوی دی هغه تفرق نه دی بلکه د یوه واحد او مشترک مقصد د وصول له پاره د هر وخت سره مناسب په رنگ کښی د ذرائعو تنوع ده. له هغه دین سره چه پخوانیو انبیاؤ علیهم السلام راوړی ؤ د موسیٰ علیه السلام کتاب هم مخالفت نه دی کړی بلکه تورات د هغه د تکمیل او تفصیل په مقصد نازل شوی دی له گردو (ټولو) ځنی په آخر کښی قرآن کریم نازل شو چه د ټولو پخوانیو کتابونو متمم او مصدق او د هر راز (قسم) علومو او معارفو محافظ او معلم دی. ضمناً ئی له دی کتابونو متمم او مصدق اعراض کوونکو حال بیان کړ، او په ﴿ اِنَ اَلْزِیْنَ وَرُّوْاوِیْنَهُوْ ﴾ سره ئی بیا اصل مطلب ته رجوع اعراض کوونکو حال بیان کړ، او په ﴿ اِنَ الْزِیْنَ وَرُّوْاوِیْنَهُوْ ﴾ سره ئی بیا اصل مطلب ته رجوع تفرقه پیدا کوی، او په خپل سر بیلی بیلی لاری راباسی، او د ګوند (ډله) او ګوند بازی (ډله بازی) په بلا آخته کیږی، که دوی یهودیان وی یا نصرانیان یا هغه د اسلام مدعیان چه په مستقبل کښی د دینی عقائدو د څادر څیروونکی دی، له دغو خلقو سره ستاسی هیڅ غرض او کار نشته. دا ګرد (ټول) په ﴿ وَتَمَرُقَ بُورُقَ مُورِقَ مَالَهُ ﴾ کښی داخل دی تاسی له دوی څنی د برائت او بیزاری اعلان وکړئ، او د یاک الله یه همغسی سمی صافی لاری (صراط المستقیم)

باندی تینگ رهی (روان) اوسع ا او د هغوی عاقبت او انجام پاک الله ته وسهاری الله تعالی به په دنیا یا په آخرت کښی دوی ته د هغوی د اختلاف او انشقاق نتائج ورڅرګند کړی. (چه انتقام تری آخلی په دنیا کښی او که آخرت ته ئی پریږدی او که توبه پری باسی) حضرت شاه صاحب د «فرقوا دینهم» په توضیح کښی فرمائی «هغه» خبری چه د باور کولو دی (لکه د دین اصول) نه ښائی چه په هغی کښی فرق وکړ شی ا او هغه چه د کولو دی (لکه د دین فروع) که د هغوی طریقی متعددی وی نو بدی نه دی

### مَنْ جَآءَ بِالْخَسَنَةِ فَلَهُ عَشُرُ آمُتَالِهَا وَمَنْ جَآءَ بِالسَّيِبَةِ فَلَا يُجْنَى الِّلْمِثْلَهَا وَهُمُولِائِفُلَمُونَ ﴿

هر هغه چه راتله ئی وکړه په یوه نیکی نو ده ته ده (جزا د) لسو (نیکیو په) مثل د هغی (نیکی) او هر هغه څوک چه راتله ئی وکړه په بدی نو سزا نشی ورکولی (ده ته) مګر په مثل د همغی (بدی) او په دوی به ظلم ونه کړی شی (په تنقیص د ثواب یا په تزئید د عقاب)

تفسیو: په ﴿ تُوْبِيَّهُ مُوبِمَا كَانُوا يَفْعَاوُنَ ﴾ کښی د دوی د شنیعو اعمالو په مجازاتو تنبیه شوی ده او د هر نیک او بد د عمومی مجازاتو قانون ئی هم ورسره راښوولی دی چه د نیکی بدل لږ تر لږه لس چنده او د بدی بدل زیات له زیاته سم له هغه سره دی، یعنی هر هغه شوک چه یوه نیکی وکړی نو لږ تر لږه به د همغی نیکی په شان د لسو نیکیو ثواب ئی ور په برخه شی او زائد ثواب ئی حد او اندازه نه لری ﴿ وَاللّٰهُ يُصْلُومُ لُكُنّ يُسَاءً ﴾ او هغه چه د یوی بدی مرتکب شی، نو د همغی بدی له پاره کومه سزا چه مقرر ده پر هغی به زیادت ونه شی، هو! د تخفیف یا د بیخی معافیدلو امید او توقع ئی شته. او پاک الله مختار دی بیا چیری چه رحمت دومره ډیر وی نو هلته له سره د ظلم امکان نشته.

### قُلُ إِنَّنِيُ هَلَ مِنْ رَبِّيُ إِلَى صِرَاطٍ مُّسَتَقِيْدٍ ذِيْنَاقِيمًا مِّلَةَ اِبُرْهِ لِيُمَّ عَنْ الْمُسْرِكِينَ ﴿ عَنْيُفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿

ووایه (ای محمده ! دغو متفرقانو ته) بیشکه زه هدایت (سوونه) کړی ده ماته رب زما لاری سمی برابری ته دین صحیح برابر، ملت (دین) د ابراهیم حال

ولواننا(٨) الانعام(٦)

دا چه حنیف ؤ (مائل ؤ له باطله حق ته او د واحد الله خالص بنده ؤ) او نه ؤ له مشركانو (لكه چه مشركان وائي).

تفسیو: یعنی تاسی په دین کښی خومره لاری چه غواړئ، جوړی ئی کړئ!، او خومره معبودان چه دروئ، وئی دروئ!، ماته خو زما پاک الله: صراط المستقیم برابره لاره راښوولی ده او هغه د خالص توحید او کامل تفویض او توکل داسی سمه صافه لاره ده چه پری لوی موحد او د پیغمبرانو لوی پلار ابراهیم خلیل الله په ډیر قوت او خلوصیت سره تللی دی، چه د ده نوم نن هم په تولو عربو او ګردو (تولو) سماوی ادیانو کښی په ډیر عظمت او احترام سره یادیږی.

## قُلُ إِنَّ صَلَاقِ وَنُسُكِى وَ عَيْكَاى وَمَمَاقِ لِلهِ رَبِ الْعَلَمِينَ الْعَلَمُ الْعَلَمِينَ الْعَلَمُ عَلَيْكُونَ الْعَلَمِينَ الْعَلَمِينَ الْعَلَمِينَ الْعَلَمِينَ الْعَلَمِينَ الْعَلَمِينَ الْعَلَمِينَ اللَّهِ الْعَلَمُ عَلَيْكُ الْعَلَمُ عَلَيْكُ الْعَلَمِينَ الْعَلَمُ عَلَيْكُ الْعَلَمُ عَلَيْكُ الْعَلَمُ عَلَيْكُ الْعَلْمُ الْعَلْمِينَ اللَّهُ الْعَلْمُ عَلَيْكُ اللَّهُ الْعُلْمُ عَلَمُ عَلَى الْمَلْمِينَ اللَّهِ الْعَلْمِينَ اللَّهُ الْعَلْمُ عَلَمُ عَلَيْكُ اللَّهُ الْعَلْمِينَ الْعَلْمُ عَلَمُ عَلَيْكُ الْعَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ

ووایه (ای محمده) دوی ته بیشکه لمونځ زما او قربانی زما او (طاعتونه د) ژوندون زما او مرګ زما (پر صالح عمل) خاص الله لره دی چه رب (پالونکی) د ټولو عالمیانو (د جهان) دی نشته هیڅ شریک ده لره (په دغو تیرو عبادتونو کښی) او په هم دی (توحید) امر (حکم) کړی شوی دی ماته او زه اول د مسلمانانو (الله ته غاړی ایښودونکو) څخه یم.

تفسیر: په دی آیت کښی د توحید او د تفویض د خورا (ډیر) لوړ مقام سراغ او پته ورکړی شوی ده، چه پر هغه زمونږ سردار او بادار محمد مصطفیٰ صلی الله علیه و آله وسلم فائز او کامیاب شوی دی، د لمانځه او د قربانی له ذکره په خصوصیت سره د هغو مشرکانو تردید بالتصریح وشو چه بدنی عبادت او قربانی به ئی د غیر الله په نامه کوله. تول مفسرین د و واژا التسلمین ځنی التصریح وشو چه بدنی عبادت او قربانی به ه محمدی امت په اعتبار دوی له اول المسلمین ځنی دی. لیکن د «جامع ترمذی» د دی حدیث په مطابق: «کنت نبیا و آدم بین الروح والجسد» محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم اول الانبیاء دی، نو د ده په اول المسلمین توب کښی څه شبهه کیدی شی؟ بلکه نشی کیدی. (برسیره پر دی ممکن دی چه دلته زمانی اولیت نه وی مراد، بلکه رتبی تقدم مراد وی. یعنی زه د ګرد (تول) جهان د فرمانبردارانو په صف کښی اول لمبر او له ګردو (تولو) ځنی وړاندی یم. ښائی چه محقق شیخ الهند رحمة الله علیه پخپلی ترجمی کښی د «زه له ګردو (تولو) ځنی وړاندی یم. ښائی چه محقق شیخ الهند رحمة الله علیه پخپلی ترجمی کښی فرمانبردار یم» په لیکلو سره په هم دی لوری اشاره فرمایلی وی، ځکه چه د محاوری په اعتبار له فرمانبردار یم» په لیکلو سره په هم دی لوری اشاره فرمایلی وی، څکه چه د محاوری په اعتبار له دی تعبیر ځنی رتبی اولیت ډیر ښه څرګندیږی). والله اعلم.

### قُلُ أَغَيُرُا لِلهِ أَبْغِيُ رَبُّا وَّهُورَبُّ كُلِّ شَيْ

ووایه (ای محمده! دوی ته) آیا بی له الله غواړم زه بل رب (پالونکی؟ بلکه نه ئی غواړم) حال دا چه هم دی رب د هر څیز دی،

تفسیو: پخوا د توحید فی الالوهیت ذکر ؤ، اوس د توحید فی الربوبیت تصریح فرمائی. یعنی هم داسی چه معبود ماسوا له ده بل څوک نه دی، مستعان هم بل هیڅوک نشی کیدی، ځکه چه استعانت پر عام ربوبیت باندی متفرع دی ( ﴿ اِللَّهِ تَعْبُدُ وَالْوَالْكَ نُسْتَعِیْنُ ﴾ د الفاتحه د سورت (٤) آیت).

### ۅؘڵ؆ؙؽؗڛ؇ڴڷؙؙڡؘۺٟٳؖڒۼۘۘڹۿٲٷڵٳؾؚٙۯۯۅٳڔڗۊؙ۠ۊؚۯ۫ڔٳٛڬٛۯؚؽٵٛڠڗٙٳڶ ڔؾڮؙؙۏٷۧڔٝڿؚڰؙۮؘۏؽؽؾؚٮؙڰؙۮ۫ۑؚؠٵڰؙٛٛٛٛٛٛڎؙۏؽ؋ۼۜٛؾڶؚڡؙٛۅٛڹ۞

او کسب نه کوی (د بدی) هیڅ یو نفس مگر (ضرر ئی دی) پر (ذمه د) ده، او نه باروی هیڅ نفس ګنهگار ګناه د بل نفس (بلکه هر څوک خپل بار وړی)، بیا خاص طرف د رب ستاسی ته بیرته ورتلل ستاسی دی (په قیامت کښی) نو خبر به کړی تاسی په هغه شی چه وئ تاسی چه په هغه کښی به مورو کښی).

تفسیو : کفارو له مسلمانانو سره په توحید او نورو امورو کښی جګړی کولی، او ویل به ئی چه راشځ د توحید لاره پریږدئ او زمونږ د شرک په لاری رادرومځ که په دی کښی په تاسی باندی څه ګناه راشی هغه دی زمونږ په غاړه وی. ﴿ وَقَالَ إِلَّاذِيْنَ كَفَرُوْ اِلَّاذِيْنَ اُمْنُوااتَّنِهُوُّ اَسِّيْلَتَا

وَلْقَحُولُ خَطْلِكُوْ وَمَاهُمْ وَلِمِ لِينَ مِنْ عَطْلِهُمُ مِنْ مَعْ إِنَّاكُمْ لَكُونُونَ ﴾ (٢٠ جزء

د العنكبوت (۱۲) آيت (۱) ركوع دلته د هغه ځواب وركړى شوى دى چه د هر چا ګناه د ده پخپله غاړه ده، يو د بل د ګناه ذمه وارى نشى كولى او نه د بل بار وړى شى، باقى ستاسى دا جگړى او اختلافونه كله چه د الله تعالىٰ په حضور كښى وړاندى شى ګرد (ټول) سره فيصله كيږى (او هلته به غالب او مغلوب (وړـ پر) درښكاريږى) دا دنيا د فيصلى ځاى نه دى. بلكه د امتحان او ازمويښت كور دى. لكه چه په پخوانى آيت كښى ئى خبر راكړ.

### ۅؘۿؙۅؘٳڷڬؚؽؙڿۘۘۼۘۘػڵڴۄٛڂؘڵؠۣڡؘٵڷڒۯۻۅؘۯڡؘٚۼؠۘۼؙڞؘػٛ؋ٛۏٛۊؘؠۼۻۣۮڒڿؾۭڵؚؽڹڷۅٛػٛ ڣٛٵٞڶؾ۬ڮٛڎ۫ٳڹۜڒؾ۪ڬڛڔؽ۫ۼٲڶڡؚؚڠٵڹؚؗڐۅٳڽٛٷڵۼڣٛۅ۠ڒڗۜڝؽ۠ڴ۞

او دغه (الله) هغه ذات دی چه گرځولی یی یئ تاسی خلیفگان د ځمکی او پورته کړی ئی دی ځینی ستاسی د پاسه د ځینو (نورو په) درجو مرتبو کښی د دی د پاره چه وازمویی تاسی په هغو (حکمونو) کښی چه درکړی ئی دی تاسی ته، بیشکه رب ستا ډیر ژر دی عذاب (د ده پر هغه چا چه اراده وفرمائی) او بیشکه الله خامخا ښه بښونکی دی (د شاکرینو) ډیر رحم والا (په شکر کوونکو د اجر او ثواب په انعام سره).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ تاسی به محمکه کښی خپل خلیفه کان او نائبان درولی یئ تر محو تاسی د ده له درکړو اختیاراتو محخه محرنگه کار اخلئ؟ او به محه ډول (طریقه) حاکمانه تصرفات اجراء کوئ؟ یا ئی تاسی یو له بله نائبان او وکیلان کرځولی یئ چه یو قوم محی او بل قوم د هغه به محای کینی.

( ﴿ وَرَفَعٌ ﴾: او پورته کړی ئی دی ځینی ستاسی د پاسه د ځینو نورو په درجو مرتبو کښی) یعنی ستاسی تر مینځ ئی بی حده تفاوت او د مدارجو فرق کړی دی، لکه چه په شکلونو، صورتونو، رنګونو، لهجو، اخلاقو ملکاتو. محاسنو. مزایاؤ. رزقونو، دولتونو، عزتونو، مرتبو او نورو صفاتو او ممیزاتو او خصلتونو کښی د انسانی افرادو په منځ کښی بیشماره درجی شته (چه څوک ئی عالمان کړل، څوک ئی غریبان، څوک ئی ماړه کړل، څوک ئی فیړیان، څوک ئی ماړه کړل، څوک ئی وږی،)

( ﴿ لِيَبُونُمُ ﴾ : د دی دپاره چه وازموئی تاسی په هغه (حکم) کښی چه درکړی ئی دی تاسی ته یعنی چه درښکاره شی په داسی حالاتو کښی کوم یو تر کومه څایه پوری د الله تعالیٰ حکم منی او وازموئی تاسی په هر هغه شی کښی چه درکړی ئی دی تاسی ته لکه مال او جاه چه معلوم او بیل شی شاکر له صابره ابن کثیر رحمة الله علیه له ﴿ فَيَ اللّٰهُ ﴾ مُحنی هغه مختلفی درجی او احوال مرادوی چه الله تعالیٰ حسب الاستعداد او لیاقت په انسانانو کښی ایښی دی. په دی تقدیر به د ازموینی حاصل داسی کیږی، مثلاً غنی د خپلی غناء په حالت کښی تر کومه محایه پوری شکر باسی؟ او فقیر د فقر په حالات کښی تر کومی اندازی د صبر ثبوت رامخر ګندوی؟ وقس علیه البواقی)

په هر حال هغه چه په دغه ازمویښت کښی بیخی نالایق ثابت شی، حق تعالیٰ د ده په حق کښی «سریع العقاب» دی، او هر چا چه لږ قصور کړی وی د هغه په حق کښی «غفور» دی او هر چا چه خپلی وظیفی پوره سر ته رسولی وی د هغه په حق کښی «رحیم» دی.

### (تمت سورة الانعام بعون الله الملك العلام) (و نطلب منه في الدنيا حسن الاقدام و في العقبا حسن الاكرام)

(سورة «الاعراف» مكية الامن آية (١٦٣) الى غاية آية)
( (١٧٠) فمدنية وهى (٢٠٦) آيات و (٢٤) ركوعا عدد تلاوتها «٧»)
(وعدد نزولها (٣٩) نزلت بعد «ص» )
(د «الاعراف» سورت مكى دى پرته (علاوه) له ((١٦٣) تر (١٧٠) آيت پورى چه مدنى دى.)
( (٢٠٦) آيتونه (٢٤) ركوع لرى)
په تلاوت كښى (٧) او په نزول كښى (٣٩) سورت دى)
( د «ص» له سورت څخه وروسته نازل شوى دى)

#### بِنُ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

### المَّضَ أَكِتْكِ أُنْزِلَ الدِّكَ فَلَا يَكُنْ فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مِّنْهُ

(دا) کتاب دی چه نازل کړی (لیږلی) شوی دی تاته (ای محمده!) نو نه دی وی په سینه ستا کښی تنګی (د رسولو) د ده (چه له اولو به ئی څوک نه منی)

تفسیر: ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه د «حرج» معنی په شک سره کړی ده ، کواکی ﴿ فَلَا لَمُنْ فَاصَدُرِكَ حَرَجٌ ﴾ سه یوه معنی ولری. رسول الله چه الله تعالیٰ خپل کتاب پری نازل فرمایلی دی د ده له شانه څخه لری ده چه د هغه د احکامو او اخبارو په نسبت لږ څه اندیښنه یا شک او شبهه د ده په زړه کښی لاره ومومی نورو مفسرینو دغه الفاظ پر خپلی ظاهری معنی کانو باندی پریښی دی لکه چه محقق شیخ الهند رحمة الله علیه هم دغه اختیار کړی ده . یعنی هغه ته (چه له گردو (تولو) خلائقو ځنی غوره شوی، او کتاب الله پری نازل شوی دی) وړ (مستحق) او لائق نه دی چه د احمقانو او معاندانو له طعنو، بدو او

چتى (فضول) سوالاتو محنى متأثر شى او د دى كتاب د تبلينغ له كومى برخى محنى منقبض او زه د تنكى شى، ﴿ فَلَعَلَكَ تَارِكُ تُغَضَّمَا يُوْتَى الدِّكَ وَضَا إِنِّى الْهِ صَدُرُكَ آنَ يَقُوْلُوا لَوْلَاً اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى عَلْهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

جزء د هود (۱۲) آیت (۲) رکوع) که په فرض محال سره پخپله د رسول صلی الله علیه وسلم په زړه کښی د ده د کتاب او د هغه د مستقبل په نسبت په نهایت وثوق او انشراح سره قلبی اطمینان حاصل نه وی نو دی به خپله د انذار او تذکیر فریضه په کوم قوت او جرائت سره اداء کړی؟.

### لِتُنْذِرَدِهٖ وَذِكْرِي لِلْمُؤْمِنِينَ۞

له پاره د دی چه وویروی (ته ای محمده!) په دغه (کتاب) سره (کفار له جهنم څخه) او (له پاره د دی چه پند ورکړی پری) په پند ورکولو سره مومنانو ته (یا دا قرآن پند دی له پاره د مومنانو).

تفسیر : یعنی د کتاب له نزوله دا غرض دی چه تاسی گردی (ټولی) دنیا ته د دوی له مستقبل او د بدی له انجام څخنی خبر ورکړئ، او دغه د مومنانو په حق کښی په خاص طور سره د یوی مؤثری وینا او پند په شان ثابت شی.

### ٳٮؿؠۼؙۅؙٳڝٵٛٲٮٛ۬ڔ۬ڶٳؽؽؙۮؙڡؚۜڹڗؠٚۮؙۅؘڵٳؾۺؠۼؙۅؙٳڡؚؽۮۅ۫ڹۿ۪ ٲۅؙڸؽٵٝڗ۫ۊڸؽڵڒڟٵؾؘۮڴۯۅؙڹ؈

متابعت کوئ (ای مکلفانو!) د هغه شی چه نازل کړی (لیږلی) شوی دی تاسی ته له (جانبه د) رب ستاسی او مه متابعت کوئ تاسی بی له الله د (نورو) دوستانو (خپلو چه شیاطین دی)، لږ شانی پند اخلئ تاسی.

تفسیر : ﴿ وَلِیْكُ ﴾ مفعول مقدم دی د ﴿ تَكَرُّوْنَ ﴾ او ﴿ مَا ﴾ زائده ده ،) انسان كه د حق تعالىٰ د لوی تربیت په بركت د خپل ابتدا او انتهاء ، او د طاعت او معصیت پر نتائجو په پوره ډول (طریقه) فكر او دقت وكړی نو هیچیری به داسی جرائت ونه كړی چه د خپل كريم پروردگار نازل شوی هدایات پریږدی او د شیاطین الائس والجن په رفاقت خوښ او د دوی متابعت وكړی له تیرو اقوامو ځنی د هغو كسانو چه د الله تعالىٰ د كتابونو او د رسولانو په مقابل كښی یی داسی رویه غوره كړی وه او هغوی ته كومی دنيوی سزا وی چه وركړی شوی دی. وروسته راځی.

### وَكَوُمِّنُ قَرُيَةٍ آهُلَكُنْهَا فَجَاءَهَا بَالْسُنَابَيَاتًا آوَهُمُ قَايِلُونَ ۞ فَهَا كَانَ دَعُوبِهُمُ إِذْجَاءُهُمُ بَانُسُنَآ إِلَّآنَ قَالُوۤ إِلَّا كُتَّا ظٰلِمِیۡنَ ۞

او ډیر له (اوسیدونکو د) قریو ( د کفارو او فجارو) ځنی هلاک کړی دی مونږ دوی نو رابه غی (اهل د) هغو ته عذاب زمونږ حال دا چه دوی اوده (غافل) به وو د شپی (لکه قوم د لوط) یا اوده (غافل) به وو په غرمه کښی (لکه قوم د شعیب) نو نه به وه وینا د دوی کله چه رابه غی دوی ته عذاب زمونږ مګر دا چه ویل به دوی بیشکه چه مونږ وو مونږ ظالمان (پخپلو ځانونو چه د رسولانو تکذیب مو کاوه.)

تفسیر : یعنی کله چه د دوی ظلم او عدوان، کفر او عصیان له حده تیر شو، نو په دنیوی لذاتو او شهواتو کښی آخته او غرق او د الله تعالیٰ له عذابه بالکل بی فکره او د استراحت اخیستلو په مزو کښی ډوب شول. چه نامحاپه زمونډ عذاب پری نازل شو بیا نو له دوی محنی په دی دهشتناکی منظری او هلاک کوونکی ننداری او اله محوله کښی کردی (تولی) لوئی او محانمنی (لویی) او تکبر هیر شول او له هر لوری د ﴿ إِنَّالْکَاظُولِینَ ﴾ چیغه پورته او پرته (علاوه) له زاری ننواتی او ژړا او انگولا محینی بل هیڅ شی به نه آوریدل کیډی. کواکی په دغه وخت کښی دوی ته واضح او څرګندیډی او دوی پخپله اقرار کوی چه پاک الله په هیچا باندی ظلم وخی مونډ پخپله پر خپلو محانونو ظلم کړی دی.

تنبیه : د ﴿ فَهَا آَهَا بَالْنَا ﴾ د (ف) په نسبت د مفسرینو خو اقواله دی. غالباً محقق شیح الهند رحمة الله علیه هغه د ﴿ اَهُ اَلَهُ اَهُ ﴾ تفسیر او تفصیل مقرر کړی دی. لکه چه ویلی شی «توضاً فغسل وجهه و فراعیه هغه سری اودس وکړ نو ئی ووینځل خپل مخ او دواړه لاسونه او نور اعضاء په دی مثال کښی د مخ او لاسونو وینځل، د اودس کولو تفصیل او تفسیر دی. هم داسی دلته د هلاک کولو د تفسیر او تفصیل کیفیت په عذاب سره بیان کړ شو، والله اعلم عامو مفسرینو د دی آیت ترجمه داسی کړی ده او ډیر دی له اوسیدونکو د کلیو د کفارو او فجارو چه هلاک کړی دی مونډ یعنی چه اراده کړی وه مونډ د هلاکولو د دوی پس راغلی دی اهل د هغه ښار ته عذاب زمونډ د شپی چه وخت د غفلت او خوب دی یا به دوی د غرمی په خوب اوده وو چه وخت د ارام او راحت دی او عذاب پکښی ډیر سخت دی.

### فَلَنَسْ عَلَى الَّذِينَ أُرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْ عَلَى الْمُرْسِلِينَ ٥

نو خامخا وبه پوښتو (په قيامت کښى) هرومرو (خامخا) هغه (امتونه) چه ليږلى شوى دى دوى ته (رسولان چه څه اجابت ئى کړى) او خامخا وبه پوښتو هرومرو (خامخا) رسولان (هم له اداء د رسالت او له ابلاغه د احکام او د دى چه ستاسى امتونو څرنګه اجابت وکړ؟)

تفسیر : له هغو امتونو څخه چه پیغمبران پکښی مبعوث ورلیولی شوی دی پوښتنه کیډی. ﴿ مَلَوَّا اَجْبَتُهُ الْمُوْسِلِيْنَ ﴾ تاسی زمونډ د مرسلانو بلنه تر کوم ځای پوری منلی ده؟» او له مرسلانو څخه پوښتنه کیډی چه ﴿ مَلْوَالْجَبْتُهُ ﴾ تاسی د امت له لوری څه ځواب درکړی شوی و؟».

### فَلَنَقُصَّنَّ عَلَيْهِمُ بِعِلْمٍ وَّمَا لُكَا غَالِبِيْنَ ۞

نو خامخا بیان به کړو مونږ هرومرو (خامخا) (احوال د هغوی) دوی ته په علم سره او نه یو مونږ غائبان (له اعمالو د دوی بلکه عالمان او حاضران یو).

تفسیر: یعنی ستاسی هیخ یو لوی او وړوکی ډیر او لړ عملونه یا ظاهری او باطنی احوال زمونړ له علمه غائب نه دی مونړ بی د نورو له وسیلی له یوی یوی ذری خبردار یو له خپل ازلی محیط علم سره سم ګرد (ټول) پخوانی او وروستنی احوال او افعال په ښکاره ډول (طریقه) تاسی ته مخامخ کیښودی شو. هغه اعمالنامی چه د ملائکو له خوا لیکلی شوی دی د یوه ویښته په اندازه هم له علم الله څخه نشی مخالفی کیدی او د هغو په وسیله اطلاع ورکول یوازی د ضابطی مراعات او د حکومتی نظام مظاهره ده. که نه الله تعالیٰ پخپل علم کښی معاذ الله دغو ذرائعو ته له سره نه محتاجیږی.

### وَالْوَزُنُ يَوْمَبِنِ إِلْحَقُ ۚ فَمَنُ ثَقَٰلَتُ مَوَازِيْنُهُ فَأُولِإِكَ هُوُ الْمُفْلِحُونَ⊙وَمَنَ خَقَّتُ مَوَازِيْنُهُ فَأُولِإِكَ الَّذِيْنَ خَسِرُ وَاانَفُسُهُمُ بِمَا كَانُوْ ابِالْيِتِنَا يَظْلِمُونَ ۞

او ټول (د عملونو) په دغی ورځی کښی حق (او برابر) دی (دپاره د قطع د عذر) نو د هر چا چه درانه وختل تولونه (یا تللی شوی نیک عملونه) د ده نو دغه کسان هم دوی دی په مراد رسیدلی (بریالی) او د هر چا چه سپک وختل تولونه (یا تلل شوی بد عملونه) د ده (یعنی له نظره ولوید) نو دغه

کسان هغه دی چه زیان رسولی دی دوی نفسونو (ځانونو) خپلو ته(په رسولو یی اور ته) په سبب د هغه چه وو دوی چه په آیتونو زمونږ به ئی ظلم (او تری انکار به یی) کاوه .

تفسیر: د قیامت په ورځ کښی د ګردو (ټولو) خلقو اعمال وزن کیږی. هغه کسان چه قلبی اعمال او د جوارحو افعال ئی درانه وی دوی به بریالی (بامراده) وی او د هر چا وزن چه سپک شی دی به په خساره کښی پاتی وی. حضرت شاه صاحب فرمائی: «د هر چا عمل له وزن سره موافق لیکل کیږی. که یو کار له اخلاص او محبت او شرعی احکامو سره موافق او سم وکړی شی او پخپل وخت کښی او که همغه عمل په ریا او ریب ځان ښودانی یا له حکمه مځنی چپ یا ئی پخپل وخت کښی کړی نه وی نو وزن ئی کمیږی. په آخرت کښی هغه کاغذونه تللی کیږی (چه پر هغو د انسانانو اعمال او احوال قید او ضبط وی) نو که حسنه اعمال درانه وختل نو له سیئاتو څخه ئی تیریږی او که حسنات ئی سپک وختل نو بیا نیول کیږی.

د ځینو علماؤ خیال دا دی : «اعمال چه نن اعراض دی، هلته به داعیانو په صورت مجسد، او هم دغه اعمال بالذات تلل کیږی ویل کیږی چه زمونږ اعمال خو داسی غیر قادر الذات اعراض دی چه د هغوی هر جزء سم له وقوعه سره متصلاً معلوم کیږی نو بیا به د دوی ټولیدل، او تلل کیدل څه معنی لری؟»

زه وایم چه نن ورځ په «گراموفون» کښی چه دغه ډیری لوئی او اوږدی ویناوی قید او ضبطیږی، آیا دغه تقاریر له اعراضو ځنی نه دی؟ چه د هغه یو حرف زمونږ له ژبی هلته اداء کیږی چه پخوانی حرف ئی لا له پخوا زمونږ له ژبی څخه وتلی او فناء شوی وی، نو بیا د دغه تقریر گرده (ټوله) مجموعه په څه ډول (طریقه) سره په «گراموفون» کښی سره ټولیږی؟ او تل ساتله کیږی؟ له دی نه وپوهیږئ، هغه پاک الله چه د گراموفون د موجد هم موجد دی، د ده له قدرته دا خبره هیڅ لری نه ده چه د گردو (ټولو) انسانانو د اعمالو یو یو پوره او مکمل ریکارډ تیار کیږدی چه په کښی گرد (ټول) وړوکی او لوی شیان محفوظ او ساتلی او د تل لپاره مضبوط او حاضر وی، او یوه وړوکی ذره او بڅرکی او خاشه هم تری پاتی نشی. هو! د دوی د اعمالو وزن کیدل د نصوصو له مخی مونږ ته دومره راڅرگند شوی دی چه وزن له داسی یو میزان (تلی) سره کیږی چه پکښی کفتین (پلی) او شاهین (ډنډی) او لسان (موټی) او نور شته، لیکن د دغه میزان، او تلی دا دواړه کفتین به څه نوعیت او کیفیت لری؟ او د هغو د تول معلومولو طریقه او اصول به څرنګه وی؟ د داسی خبری احاطه کول زمونږ د عقولو او افهامو له اندازی څخه لری دی، او زمونږ پوهه ورته نشی رسیدلی نو ځکه د هغو په پوهیدلو سره مونږ نه یو مکلف کړی دی، بلکه یو میزان لا څه، د هغه عالم څومره نور شیان چه دی غیر له دی چه مونږ ئی یوازی په نامه خبر یو او آورو ئی او د هغو په نسبت همغسی عقیده او دومره اجمالی معلومات لرو چه په نامه خبر یو او آورو ئی او د هغو په نسبت همغسی عقیده او دومره اجمالی معلومات لرو چه په نامه خبر یو او آورو ئی او د هغو په نسبت همغسی عقیده او دومره اجمالی معلومات لرو چه

مفهوم ئی موندِ ته پاک قرآن او یا مبارک سنت راښوولی دی. له هغه څخه پر زیاتو تفصیلاتو زمونډ مطلع کیدل زمونډ د فکر او پوهی له قوت او قدرته وتلی او خارج دی. ځکه د هغو نوامیسو او قوانینو لاندی به چه د هغه ابدی عالم وجود نظم او نسق وی پر هغو باندی موندٍ سره له دی چه اوس به دی فانی عالم کښی هستوګنه لرو نشو یوهیدی. د هم دی وړی دنیا موازینو (تلو) ته وګورئی! چه څو انواع او اقسام لری؟ یوه تله میزان هغه ده چه طلا، نقره او جواهرات بکښي تلل کيږي، بله هغه ترازو ده چه غلي داني، لرګي، ميوي او نور شيان پکښي تلل کیږی بله هغه عمومی تله ده چه لوی تجارتی پیتی او بارونه بری تلل کیږی (او اوزان به هغو ستنو (عقربونو) سره راڅرګندوی چه د ساعت د ستنې په شان وی او بله هغه تله ده چه ښې او کین لور ته یه سانتیگرامونو او دیسیگرامونو خطونو سره ویشلی شوی ده او یه یوه وړوکی لنگر سره هیسته راهیسته دی خوا هغی خوا کاوه شی.) برسیره یه دی «مقیاس الهوا، مقیاس المياه، مقياس الحراره، مقياس الرطوبه مقياس الارتفاع ميزان التضييق» او نور هم يو يو ډول (طریقه) موازین دی چه په هغو سره د هوا او د اوبو تودوخی او د لندبلو او د لوړوالی او د تضییق او د حرارت او برودت او نورو شیانو درجی ځانته راڅر ګندوو. ترمامیتر، زمونږ د بدن د داخلی حرارت (چه له اعراضو ځنی دی) داسی اندازه او تول راښکاروی چه اوس زمونږ په وجود کښي دومره درجه تودوخي شته، کله چه په دنيا کښي مونږ په شلهاؤ داسي جسماني موازين وينو چه په هغو سره داعیانو او اعراضو اوزان او درجی او د هغو تفاوت او توییر (فرق) معلوموو نو د هغه قادر مطلق، خالق برحق له پاره به دا خبره څه اشکال لری چه دی داسی یوه حسی تله هم قائمه کړی چه په هغی سره زمونږ د اعمالو او احوالو د اوزانو او درجاتو تفاوت او توپير (فرق) صورتاً او حساً ظاهر او راڅرګند شی. ﴿ بِمَاكَانُوْالِمَالِيْتَلَيْظَلِيْنُنَ ﴾ په سبب د هغه چه وو دوی چه په آیتونو زموند به ئی ظلم او تری به ئی انکار کاوه) او هم دا له آیتونو ځنی انکار كول د هغه حق تلفى ده چه هغه ئى په ﴿ يُطِّلِّينُونَ ﴾ سره اداء وفرمايله.

### وَلَقَكُ مَكُنَّكُمْ فِي الْأَرْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَامَعَايِشَ قَلِيلًامَّا تَشْكُوون ٥

او خامخا په تحقیق ځای (او قدرت او تصرف) درکړی دی مونږ تاسی ته (ای انسانانو!) په ځمکه کښی او پیدا (مقرر) کړی دی مونږ تاسی ته په دغی ځمکی کښی، (هر هر قسم اسباب د) ژوندانه، لږ شانی شکر وباسئ تاسی.

تفسير : (دغه «قليلاً» هم منصوب او «ما» زائده ده) له دى محايه د محينو آفاقيه ؤ او انفسيه

ؤ آیتونو ذکر او بیان شروع کیږی، چه په هغو سره له یوی لوری د حق تعالیٰ پر وجود باندی د دی جهان د کارخانی په حکیمانه نظم او نسق سره استدلال او د الله تعالیٰ د احساناتو او انعاماتو تذکره فرمائی، او د هغو د شکر د ادا کولو په لوری توجه ورکړی شوی ده او له بل لوری د نبوت ضرورت او د انبیاؤ علیهم السلام د راتگ او د دوی د سیرت، او د هغوی د متبعینو او د مخالفینو پای (اخر) او انجام (چه د دی سورت اصلی موضوع راندکاری) بیانیډی چه دغه آیتونه د هغو د توطیی او تمهید په ډول (طریقه) مقدم کړی شوی دی.

وَلَقَنُ خَلَقُنُكُو ثُمَّ مَوَرُنِكُو ثُمَّ قُلْنَا لِلْمَلَيِكَةِ اسْجُدُوا لِادَ أُمِّ فَسَجَدُ وَالآكِر إِبْلِيسُ لَهُ يَكُنُ مِنَ الشِّعِدِيْنَ ﴿ قَالَ مَا مَنَعَكَ الرَّسَّغُكَ الْهُ الْمُرْتُكُ قَالَ اَنَاخَيْرُ عَنْهُ خَلَقْتَنَى مِنْ قَارِ وَخَلَقْتَهُ مِنْ طِيْنٍ ﴿ قَالَ فَاهْبِطُمِنُهَا فَمَا يُكُونُ لِكَ اَنْ تَتَكَبَرَ فِيهَا فَاخْرُجُ إِنَّكَ مِنَ الصِّغِرِيُنَ ﴾

او خامخا په تحقیق پیدا کړ مونږ (پلار) ستاسی بیا صورت جوړ کړ مونږ د (پلار) ستاسی بیا وویل مونږ پرښتو ته چه سجده (د تحیت) وکړئ تاسی آدم ته. نو سجده وکړه دوی (ټولو) مګر ابلیس «سجده ونه کړه او» نه ؤ دی له سجده کوونکو ځنی. وویل (الله ابلیس ته) څه شی منع کړی ته «زما د حکم له تعمیل څخه» چه سجده دی ونه کړه کله چه امر (حکم) وکړ ما تاته !؟ وویل «ابلیس» زه غوره یم له آدمه، چه پیدا کړی دی یم زه له اوره او پیدا کړی دی تا دغه (آدم علیه السلام) له ختی ځنی. وویل (الله ابلیس ته) نو کوز شه! له دغه (آسمان یا جنت) څخه نو نه دی لائق تاته «ای ابلیسه! دا کوز شه! له دغه (آسمان یا جنت) څخه نو نه دی لائق تاته «ای ابلیسه! دا کار» چه تکبر «لوئی نافرمانی» وکړی! په دی ځای کښی نو ووځه (تری) بیشکه چه ته ئی له ذلیلانو.

تفسیر: یعنی ستاسی له تخلیقه پخوا ئی ستاسی د هستوگنی، ژوندانه، خوړلو او چښلو وسایل تیار او تهیه کړی دی بیا ئی ستاسی ماده پیدا کړه او دغی مادی ته ئی داسی ښایسته شکل او حسین او جمیل صورت عطا کړی، بیا دغه

خاورین تصویر ته داسی روح او حقیقت ور مرحمت شو، چه د هغه به وسیله ستاسی بلار آدم عليه السلام «خليفة الله» او «مسجود الملائكه» وكرځيد او وجود ئى د كردو (تولو) انسانى افرادو بر وجود اجمالاً مشتمل و بیا ئی شیطان (چه په دغه وخت کښی یی د آدم علیه السلام د تعظیمی سجدی څخه یه دغه سبب غاړه غړولی وه چه زه غوره یم له آدمه نو سجده ورته لائقه نه ده او زه غوره یم له ده چه بیدا کړی دی یم زه له اوره او اور لطیف علوی نورانی جوهر دی او يبدا كړى دى دى آدم عليه السلام له ختى او خته كثيف ظلمانى جسم دى) ازلى مردود ، وګرځاوه، ځکه چه هغه سجود د اللمي خلافت د علامي په ډول (طریقه) ؤ، «ملائکة الله» چه وروسته له بحثه او تمحیصه او صریح امتحانه د (آدم) بر علمی فضیلتونو او روحانی کمالاتو مطلع شوی وی، څنګه یی چه د الله تعالیٰ حکم واورید، ګردی (تولی) په تعظیمی سجده ولویدی، او په دغه صورت سره یی د «خلیفة الله» په مخ کښی د خپل (الله) سره کامله وفا شعاری او اطاعت ثابت کر او لعین ابلیس چه ناری الاصل جنی ؤ مگر د ډیر عبادت او نورو لامله (له وجی) د ملائکو یه ډله کښی شامل کړی شوی ؤ، بالاخر د خپل اصل په لوری وګرځید، او د ده نظر د (آدم) له مادی جوړښت څخه د ﴿ وَتَقَنَّتُ نِيْهِ مِنْ تُكُوِّ ﴾ تر سر او راز پوری تجاوزونه کړی شو، نو ځکه یی د حضرت اللٰی د صریح حکم په مقابل کښی د 🐞 اَتَاتَعْرُفِيُّهُ خَلَقْتَنَىٰ مِنْ ذَارِقَخَلَقْتُهُ مِنْ طِیْنِ ﴾ دعوی وکړه د دی په پای (اخر) کښی ئی اباً ۽ او استکبار او د صریح قاطع نص تردید یوازی بخپلی رأیبی او هویٰ او هوس سره وکړ، او له الله تعالیٰ سره د بحث او مناظری د ارادی او تصمیم لامله (له وجی) د همیش لهاره د قربت له مرتبي ځني ښکته ولويد او د الله جل جلاله له رحمته ډير لري وغورځيد، في الحقيقت ير هغه

د اور خاصه خفت، حدت، سرعت، طپش، علو او افساد دی، خلاف له خاوری چه په مزاج کښی استقلال، متانت، تواضع، حلم او ثبات شته، ابلیس چه ناری الاصل ؤ د سجدی د حکم له آوریدلو څخه د اور تکه سره لمبه شو، او په رأی قائمولو کښی ئی تلوار او جلتی وکړه او په پای (اخر) کښی د سرعت، تکبر او تعالیٰ له لاری د رخی (کینی) او حسد په اور کښی ولوید چه د هغه له سببه د دوزخ په اور کښی هم نسکور شو، د ده په خلاف کله چه له آدم علیه السلام څخه غلطی صادره شوه، نو دغه خاورین عنصر ته الله تعالیٰ په خپل فضل او کرم سره د عاجزی، انکسار، انقیاد، استکانت او استغفار لار ښوونه وکړه، لکه چه د ده استقامت او انابت د په نوابنه نوابنه و نوابنه نوابنه نوابنه و نوابنه و نوابنه د ده استقامت او انابت د په نوابنه نوابن القیم رحمة الله علیه په «بدائع الفوائد» کښی په (۱۵) وجوهو سره د خاورو شمس الدین ابن القیم رحمة الله علیه په «بدائع الفوائد» کښی په (۱۵) وجوهو سره د خاورو افضلیت پر اور باندی ثابت کړی دی ومن شاء فلیراجعه.

شی چه شیطان ډیر فخر او ویاړ کاوه، هغه د ده خلقت من النار ؤ، او هم دغه خبره د ده د

ابدى هلاكت سبب شوه.

﴿ فَمَا يُكُونُ لِكَ أَنُ تَتَكَبَّرُ فِيهُمَّا ﴾ الآية \_ نو نه دى لائق تاته اى ابليسه! دا كار چه تكبر لوئى

نافرمانی و کری په دی ځای کښی نو ووځه تری بیشکه چه ته ئی له ذلیلانو سپک شویو له جهته د کر) یعنی په جنت یا پر آسمانونو باندی د الله تعالیٰ هغه مخلوق اوسیدلی شی، چه د ده پوره مطیع او فرمانبردار وی، د نافرمانانو او متکبرانو ځای هلته نشته او دوی هلته له سره نشی اوسیدلی، په هر حال لعین ابلیس له هغه مقامه چه د دیر عبادت او نورو لامله (له وجی) تر اوسه پوری پکښی فائز و، د خپل تکبر او لویی له سببه لاندی وغورځاوه شو.

تنبیه : د ابلیس تر یوی اوپدی مودی پوری د پرښتو په ډله کښی د شاملیدلو څخه دی خبری ته تنبیه ده چه الله تعالیٰ په مکلفینو کښی د هیچا فطرت حتیٰ د شیطان هم داسی نه دی جوړ کړی چه هغه خامخا د بدی په لوری تللو ته مجبور او مضطر شی، بلکه خورا (ډیر) لوی خبیث موجود هم د خپل اصلی فطرت په اعتبار د دی صلاحیت لری چه پخپل کسب او اختیار سره په نیکی او پرهیزګاری کښی انتهائی ترقی وکړی تر دی چه د ملائکو په ډله کښی هم داخل شی.

### قَالَ أَنْظِرُ فَ إِلَى يَوْمِرُيْبُعَثُونَ®قَالَ إِنَّكَ مِنَ الْمُنْظَرِيْنَ®

وویل (ابلیس چه ای الله!) وګوره (مهلت راکړه) ماته (او مه می وژنه) تر هغی ورځی (قیامت) پوری چه مخلوق بیرته ژوندی کاوه شی (او له خپلو قبرونو پامخاوه شی)!. وویل (الله) بیشکه ته له کتلو (مهلت ورکړو) شوو ځنی ئی (تر اولی نفخی پوری).

تفسیر : یعنی محرنگه چه تا داسی غوښتنه وکړه نو وپوهیږه چه دغه خبره لا له پخوا محخه په الهٰی علم کښی موجوده وه چه تاته به مهلت درکړی شی کله چه د الله تعالیٰ حکمت مقتضی شو چه خپل کمالی صفات او مالک الملکوتی (شهنشاهی) عظمت او جبروت ښکاره کړی نو دغه عالم نی پیدا کړ، ﴿ لَمُهُ اللِّی مُنْکُوتِ وَمِن الْرَضِ مِثْلُهُ نَیْ اَنْ الْمُرْبِیَهُنَ نَی پیدا کړ، ﴿ لَمُهُ اللَّهُ مُنْکُوتُ وَمِن الْرَضِ مِثْلُهُ اَنْ اَنْکُونَ اَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللّٰهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ الل

الطلاق ۱۲ آیت ۲ رکوع) یعنی د ځمکی او آسمان تخلیق او د دغو ګردو (تولو) له نظم او نسق څخه دغه مقصود دی چه د الله تعالیٰ کامل قدرت او د محیط علم او د نورو صفاتو معرفت خلقو ته حاصل شی هم دغه اللی معرفت دی چه و اللهی معرفت دی چه لو و اللهی دی او شکاره ده چه د آیت څخه د ځینو اسلافو د تفسیر سره سم په عبادت تعبیر کړی شوی دی. او شکاره ده چه د عالم د تخلیق دغه غرض هلته په ډیر کامله وجه سره پوره کیدی شی چه په عالم کښی مطیع او وفادار، باغی او مجرم هر قسم مخلوقات موجود وی او هم «اعدایالله» پوره زور او قدرت ولری، او د دوی د فطری اختیار او قوت د ګردو (تولو) وسائلو په استعمال کښی تر آخره حده پوری خپلواک (خپل اختیار) وی او کافی مهلت او آزادی هم ولری او د کار په اختیام کښی د الله تعالیٰ لښکر غالب او بریالی (بامراده) شی او دښمن پخپلی سزا او هیداد ورسیږی او له امتحانه

وروسته آخرنی بری او کامیابی د الله تعالیٰ د دوستانو په برخه شی، غیر له دی نه د ګردو (ټولو) کمالی صفاتو د اظهار بل کوم صورت نشته، نو خیر او شر او د خیر او شر د منبع پیدا کول پر هم دغه حکمت بنا دی چه د عالم د تخلیق غرض یعنی د کمالی صفاتو اظهار دی او هغه بی له دغه له سره نشی پوره کیدی، د ﴿ وَلَوْشَأَدْرَبُّكَ لَجَعَلَ النَّاسَ أُمَّهُ وَاحِدَةً

قَالْاَيْوَالُوْنَ مُعْتَفِقْتُ الْاَمْنُ قَحِهُ رَبِّكُ وَلِمْلِكَ خَلَقَهُمْ ﴾ (۱۲ جزء د هود ۱۱۸ ، ۱۱۹ آیت، ۱۰ رکوع) نو ځکه ضروری شوه چه لوی دښمن لعین ابلیس ته (چه د شرونو منبع دی) پوره مهلت ورکړ شی، چه د قیامت تر ورځی پوری خپلی ګردی (تولی) قواوی او وسیلی همغسی ئی چه زړه غواړی استعمال کړی، لیکن دا خبره ښکاره ده چه په سمه لاره او مستقیم ډول (طریقه) د هغه قادر مطلق او محیط کل مقابله ممکنه نه وه، نو د دی لامله (له وجی) ضروری شوه چه د الله تعالیٰ له لوری د نیابت او خلافت په ډول (طریقه) یو داسی مخلوق په مقابله کښی ودراوه شی چه له هغه سره لعین ابلیس په آزادی سره جنګ وکړی شی، او د زور آزمایلو ښه موقع په لاس ورشی،

وَشَارِكُهُمُ فِي الْأَمُوالِي وَالْوَلِدِ وَعِدْ هُمُوْوَا لِعِدُ هُوالشَّيْطُ لِ الْغُورَا ﴾ (١٥ جزء د

«بنی اسرائیل» ۱۶ آیت ۷ رکوع) او تر هغه پوری چه دغه مخلوق د نیابت حق او د خلافت وظیفه ادا کوی د الله تعالیٰ خاص لښکر (ملائک) د هغوی مرستی (مدد) ته ورسیږی او هر کله چه انسانان له ضعف او قلت سره د پاک الله په فضل او کرم او رحمت د کار په انجام کښی د دښمنانو په مقابله کښی مظفر او منصور و گرځاوه شی، بیا نو ښه وپوهیږئ! چه دغه ځمکه د ابلیس او د آدم علیه السلام د جنګ میدان دی او څرنګه چه پوره او ښه مقابله هلته کیدی شی چه د دواړو حریفانو په لاسونو کښی پوره قوت وی او یو له بله ویره او اندیښنه ولری نو ځکه تکوینا داسی دوه صورتونه وړاندی شول چه له هغو ځنی د هر یوه په زړه کښی د بل په نسبت دښمنی پرته وی ابلیس آدم علیه السلام ته د سجدی نه کولو لامله (له وجی) لاندی ولوید او آدم علیه السلام د ابلیس د وسوسی آچولو له سببه له جنته ووت د داسی واقعاتو لامله (له وجی) د هر یوه په زړه کښی د بل د عداوت ریښی ځای ونیو او د جنګ او جنجال ډګر تود شو «والحرب سجال وانما العبرة للخواتیم.»

### قَالَ فِهِ ٱلْفُونِيِّتِينَ لَاقْعُكَ قَالَهُمْ مِرَاطَكَ الْمُسْتَقِيِّمِ اللَّهِ الْمُسْتَقِيِّمِ

وویل (ابلیس) نو قسم دی په ګمراه کولو ستا ما لره (په سبب د آدم) چه خامخا به کینم زه هرومرو (خامخا) دوی ته (یعنی انسانانو ته د ښویولو لامله (له وجی)) په لاره ستا کښی (اسلام) چه سمه صافه ده.

تفسير: يعنى د غلو په شان به د دوى په ايمان باندى داړى غورځوم ځکه چه د دوى لامله (له

وجی) زه دغی بدی ورڅی سره مخامخ شوی یم.

### ثُوِّلْ إِنَيَّةُ مُّ مِنْ بَيْنِ آيْدِيْمُ وَمِنْ خَلِفِهِمُ وَعَنْ أَيْمَا نِهُمْ وَعَنْ شَمَّا إِلِهِمُّ وَ وَلاَ تَجِّدُ ٱكْثَرُهُمُ فَشِكِرِيْنَ ﴿

بیا خامخا رائحم زه هرومرو (خامخا) دوی ته (په هر وخت) له وړاندی د دوی او له کیڼو (طرفو) د دوی او له کیڼو (طرفو) د دوی او نه به مومی ته اکثر د دوی شکر ایستونکی (مؤمنان).

**تفسیر :** یعنی له هر لوری به پر دوی باندی یرغلونه (حملی) کوم، د څلورو جهاتو ذکر د جهاتو د تعمیم په لوری اشاره ده،

﴿ وَلاَتِحِكُٱلْثَرَّمُوُ شِكِرِيْنَ ﴾ او نه به مومی ته اكثر د دوی شكر ایستونكی مؤمنان دا د لمین ابلیس اتكل او تخمین ؤ چه سم وخوت، ﴿ وَلَقَدُصَدَّقَ عَلَیْهُمْ اِبْلِیْسُ طَلَّهُ فَاشَّبَعُوّهُ اِلَّا فَرِیُقًا یِّنَ الْہُؤُمِنِیْنَ ﴾ (۲۲) جزء د «السبا» (۲۰) آیت (۲) رکوع).

### قَالَ اخْرُجُ مِنْهَامَذُ ءُوْمًا مِّلُحُورًا لَكِنْ تَبِعَكَ مِنْهُمُ لَامَكَنَّ حَهَنَّهُ مِنْكُو ٱجْبِعِيْنَ

وویل (الله ای ابلیسه) ووځه له دی ځایه په دغسی حال کښی چه بدحال غمجن کړی شوی مردود رټلی شوی (لری کړی شوی ئی له رحمته). (قسم دی) خامخا هر څوک چه متابعت وکړی ستا له دغو (انسانانو) خامخا ډک به کړم هرومرو (خامخا) جهنم (دوزخ) له تاسی (له تابعانو ستا او له تا له) ټولو.

تفسیو: یعنی زیاتره انسانان به ناشکره وی نو دوی به موند ته څه زیان ورسوی؟ په آخر کښی همغو لډو وفادارانو لره بری، فلاح او کامیابی ور په برخه کیډی او د ناشکرانو کثرت به د دوزخ په برخه کیډی. ګواکی په دی ډول (طریقه) سره واضح کاوه شی چه «جنود الشیطان» له دومره کثرت سره هم د «خلیفة الله» لډ لښکر نشی مغلوب او مقهورولی.

### ٷٙؽٙٳۮؠؙٚٳۺؙڬ۠ؽؙٲڹٛؾؘٷڒؘۅؙڿٛػٳڶٛۼێؘؘۜٛٛٛٛ؋ؘڰؙڵٳڡؚؽ۫ڿۘڹٛؿۢۺٮؙٛؽٞٵۅؘڵٳڡٞۛؗڠۛؗؗؗؗ؆ؘٵ ۿڹؚ؋ؚٳڶۺۜٛۼۜٷؘڡؘٛڰؙۅٛ۬ٮؘٵڝؘٳڵڟۣڸؠڹڹۛ

او (وویل الله) ای آدمه اوسه ته او (اوسی دی) ښځه ستا «حوا» په جنت کښی نو خورئ تاسی دواړه له هر ځایه (او هر شی ځنی) چه خوښه مو وشی او مه نژدی کیږئ تاسی دواړه دی ونی ته (په قصد د خوراک او که له دی جنسه وخورئ) نو شئ به تاسی دواړه له ظالمانو (په خپلو ځانونو).

تفسیر: یعنی آدم علیه السلام او حوا رضی الله تعالیٰ عنها ته اجازه وه چه بی له هیڅ ممانعته هر څه چه د دوی زړونه غواړی ودی خوری او او ودی چښی پرته (علاوه) له یوی معینی ونی څخه چه د هغی خواړه د جنتی ژوندون او استعداد سره مناسب نه وو نو ځکه ئی وویل چه هغی ته مه نژدی کیږئ! که نه نقصان به درورسیږی.

زما په فکر کښی دلته د ﴿ فَتَكُوْنَامِنَ الطَّلِمِيْنَ ﴾ ترجمه داسی وکړه شی ډیر به ښه او موزونه وی: «بیا به شځ تاسی له زیان موندونکو ځنی» ځکه چه «ظلم» د نقصان، زیان، کمی او لنډون په معنی هم راځی، لکه چه ﴿ وَلُوَتَظَّلُومِیْنُهُ شَیْنًا ﴾ ۱۵ جزء د «الکهف» په (۳۳) آیت (ه) رکوع کښی په هم دی معنی راغلی دی.

فَوَسُنُوسَ لَهُمَا الشَّيُظُنُ لِبُيُبِ ىَ لَهُمَا مَا وَرَى عَنْهُمَامِنُ سَوْ اِنِهِمَا وَقَالَ مَا نَهْكُمُا رَبُّكُمَا عَنْ هٰ ذِهِ الشَّجَرَةِ إِلَّا أَنْ تَكُوْنَا مَلَكَيْنِ اَوْتَكُوْنَا مِنَ الْخِلِدِ بُنَ ® وَقَاسَمَهُمَا آاِنِّيْ لَكُمَا لَمِنَ النِّصِحِيْنَ ﴿ قَلَكُمُ الْمُحَابِغُوُو رَقِفَكُمَّا ذَاقَا الشَّجَوَةُ بَدَّتُ لَكُمَا لَكُم سَوْ النَّهُمَا وَطَفِقَا يَخْصِفِن عَلَيْهُمَا مِنْ وَرَقِ الْجَنَّةُ وَنَا دُمُمَا وَتُمُمَا اللَّهِ عَنْ اللَّهُمَا اللَّهُ عَلَيْهُمَا اللَّهُ عَلَيْهُمَا الشَّيْطَنَ لَكُمَا عَدُولًا مُعَلِيدًا اللَّهُ عَلَيْهُمَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُمَا اللَّهُ عَلَيْهُمَا اللَّهُ عَلَيْهُمَا اللَّهُ عَلَيْهُمَا اللَّهُ عَلَيْهُمَا عَنْ اللَّهُ عَلَيْهُمَا مَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُمَا عَنْ اللَّهُ عَلَيْهُمَا عَنْ اللَّهُ عَلَيْهُمَا عَنْ اللَّهُ عَلَيْهُمَا عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْهُمَا عَنْ اللَّهُ عَلَيْهُمَا عَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ الْمَلْكُولُ اللَّهُ عَلَيْهُمَا عَنْ اللَّهُ عَلَيْهُمَا عَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكُمَا اللَّهُ عَلْ

نو وسوسه واچوله دوی دواړو ته شيطان دپاره د دی چه ښکاره کړی دوی دواړو ته هغه چه يټ کړی شوی دی له دی دواړو ځنی له غليظه ؤ عورتونو د

دوی او وویل (ابلیس دوی ته) نه یئ منع کړی تاسی رب ستاسی له (خوراک) د دی ونی ځنی مگر له دی جهته چه نه شئ تاسی دواړه پرښتی (په مرتبه یا په ښائست یا په بی پروائی له خوراکه) یا چه نشئ تاسی له تل پاتی کیدونکو (په جنت کښی). او سخت قسم یی وکړ دوی ته (په نامه د الله) چه بیشکه زه تاسی دواړو ته خامخا له «دوستانو» نصیحت کوونکو څخه یم پس راکوز کړل «ابلیس» دوی دواړه (له عالی مرتبی نه ښکته مرتبی ته او مائل ئی کړل خوارک ته له هغی ونی) په فریب (او په وسوسه په دی دروغ قسم سره) نو کله چه وڅکله دغو (دواړو میوه د دغی ممنوعی) ونی (نو) ښکاره شو دواړو ته غلیظه عورتونه د دوی او ولګیدل دواړه چه سره نښلولی دوی پر عورتونو خپلو باندی له پاڼو (د ونو) د جنت څخه (چه پټ نښلولی دوی پر عورتونو خپلو باندی له پاڼو (د ونو) د جنت څخه (چه پټ کړی ځان خپل)، او ندا و (غړ) وکړ دوی ته رب د دوی (داسی) چه آیا ما کړی منع کړی تاسی له «خوراکه د» دغی ونی څخه او (نه ؤ) ویلی ما تاسی ته «چه پام وکړئ پوه شئ» چه بیشکه شیطان تاسی دواړو ته دښمن دی ښکاره (بلکه منع کړی مو وئ او ویلی مو وو تاسی ته!)

تفسير : يعنى آدم او حواء عليهما السلام د شيطان له قسمونو څخه متاثر شول او ويي ويل چه د یاک اللہ یه نامه به ولی یه دروغو جرئت وکړی شی؟ ښائی چه دوی به داسی گللی وی چه یه رښتيا سره مونډ به د دی وني په خوړلو ملائک ګرځو يا به له سره نه فنا کيډو او د الله تعالیٰ د هغی نهی چه فرمایلی ئی وه تعلیل یا تاویل به یی کړی وی، لیکن غالباً د ﴿ فَتُلُوْنَاسِنَ ﴿ إِنَّهُ مَنَا عَدُوُّكَ وَلِزَوْدِكَ فَلَا يُحْرِجُنَّكُمَا مِنَ الْجَنَّةِ وَنَشَعْفَى ﴾ تری هیر شوی وی او دا به نئی هم په خیال نه وی گرځیدلی کله چه دی د ملائکو مسجود گرځيدلى دى نو بيا پرښته كيدلو ته څه ضرورت پاتى كيږى ﴿ فَنَيِيَوَلَهُ عَوْمًا ﴾ (١٦) جز د «طه» د سورت (۱۱۵) آیت (۱) رکوع) سکاره ده چه امر او نهی کله خو تشریعاً وی او کله شفقتاً او دا داسی مثال لری لکه چه د اور گاډی سفر بی ټکټه ممنوع دی او دا قانونی حیثیت لری چه د اور گاډی د شرکت په حقوقو تاثیر آچوی او د اور گاډی په کوټو کښی داسی کتباً اعلان کیږی: (لاړی مه توکوئ چه ورڅخه مرض بیدا کیږی) څنګه چه د مریضی له تعلیل څخه څرګندیږی دغه منع د شفقت له مخې ده. هم داسې بلا شبه د الله تعالیٰ اوامر او نواهی هم ځینی تشریعی دی چه له هغو څخه مخالفت کوونکی قانوناً مجرم ګڼلی کیږی، او ارتکاب یی له هغو حقوقو څخه منافی دی چه ساتنه یی د تشریع منشا ده. بل هغه اوامر او نواصی دی چی د هغوی منشا تشریع نه ده او یواځی شفقت او زړه سوی دی. لکه چه په نبوی طب او نورو کښی ډیرو احادیثو تصریح فرمایلی ده ښایی چه آدم علیه السلام هم د «اکل الشجره» ممانعت ، د شفقت نهی گللی وی، نو ځکه به یی د شیطان له وسوسی اچولو څخه

وروسته د هغی مخالفت دومره زیات شی نه وی ګڼلی خو څرنګه چه د انبیاؤ علیهم السلام ډیر لږ ښوييدل هم د دوی د تقرب الي الله له لحاظه عظيم او زيات شميرل کيږی، نو ځکه د خپلې غلطی د ظاهری نقصان کاللو (تیرولو) څخه برسیره تر یوی اوږدی مودی پوری په توبی او استغفار او په ژړا، واویلا کښی مشغول ؤ، بالاخره د هم دی انابت په سبب د ﴿ تُعْرَاجْتَهَاهُوٰرُيُّهُ فَتَابَعَكَيْهِ وَهَمَاٰى 🕷 نتیجی ته ورسیده.

(ؤ آدم د ستر کو تور له انوارو د قدیم

چه ویښته لویږی په سترګو ښکاری غر غوندی عظیم)

او ولگیدل دغه دواړه چه سره نښلول ئي پر

﴿ فَكَتَاذَاقَاالَبُكُونَةُ ﴾ الآية \_ نو كله چه وڅكله دغو دواړو ميوه د دغى ممنوعي وني نو ښكاره شول دواړو ته غليظه عورتونه د دوی.) يعني د حکم له عدول څخه جنتي لباس له دوی څخه وویست شو، ځکه چه جنتی لباس په حقیقت کښی د ﴿ وَلِمَاسُالتَّقُوٰی﴾ یو محسوس صورت ؤ نو د کوم ممنوع له ارتکابه په هره اندازه چه ﴿ وَلِيَاسُ التَّقُوٰى ﴾ څیری شوی وی. په همغه اندازه به جنتی له لباسه بی برخی کیږی، الغرض شیطان کوسس وکر چه آدم علیه السلام نافرمانی ته واړوی او په عصیان کښې ئې اخته او مبتلا کړی چه د جنت فاخره خلعت د مجازاتو په طریقه ترى وايستل شي. دا زما خيال دى. ليكن شاه صاحب «نزع اللباس» د «اكل شجرة» د يوه طبیعی اثر په شان څرګند کړی او لیکلی ئی دی چه. «په جنت کښی د استنجاء او د شهوت حاجت نه ؤ، د دوی ير بدن هغه كالى (جامى) چه ؤ له سره نه بدليدل، ځكه چه د هغو د ايستلو لپاره هيڅ يو حاجت او ضرورت نه ؤ، آدم او حواء عليهما السلام له خپلو اعضاؤ څخه واقف نه وو. کله چه دغه ګناه له دوی ځنی څرګنده شوه نو بشری لوازم دوی ته پیدا او له خپلو انسانی حوائجو څخه خبردار شول او خپل اعضاء ئی ولیلل.» ګواکی د دی ونی له خوراکه هغه پرده چه د دوی پر انسانی کمزوریو لویدلی وه پورته شوه د ﴿سُوَّءٌ ﴾ په لغوی معنی ګانو کښی ډير وسعت شته د قابيل او هابيل په قصه کښي ئي «سوأة اخيه» فرمايلي دی. په حديث کښي «احدی سوأتک یا مقداد!» راغلی دی. تر اوسه د آدم علیه السلام په نظر کښی یوازی د ده سادگی او معصومیت و او د ابلیس به نظر کښی یوازی د هغه خلقی کمزوری وه . لیکن د «اكل الشجوة» څخه وروسته آدم عليه السلام هغه خپله خلقي كمزوري په خپلو سترګو وليده نو کله چه پس له دی غلطی څخه دوی توبه او انابت غوره کړ نو لعین ابلیس ته هم د دوی اعلیٰ كمال او انتهائي نجابت او شرافت ورښكاره شو. او ښه ويوهيد چه دغه مخلوق سره له ښوئيدلو هم زما به پنجو کښی نه لویږی ﴿ اِنَّ عِبَادِئ لَیْسَ لَکَ عَلَیْهِ مُسُلَظنٌ ﴾ ښانی به هم دی لحاظ یه تورات کښی (د ابن قتیبه د معارف د کتاب خاوند له نقله سره سم) دغه ونه د «شجرة علم الخير والشر» په نامه سره موسومه کړی شوی وی. والله اعلم ﴿ وَطَفِقا الْعُصْفِي عَلَيْهِما مِن وَرَقِ الْجَنَّةِ ﴾

غلیظو عورتونو خپلو باندی له پاڼو د ونو د جنت څخه چه پټ کړی ځان خپل) یعنی بربنډ شول او له ډیر شرم او حیا ئی په پاڼو سره خپل بدن پتاوه. له دی نه معلومیږی. اګر که انسان د پیدا کیدلو په وخت کښی لوڅ لغړ وی مګر فطری حیا د دی خبری مانع ده چه همغسی لوڅ پوڅ پاتی شی.

# قَالَارَتَبَنَاظَلَمُنَّااَنْفُسَنَا ۗ وَإِنْ لَمُرَتَغَفِّرُلِنَا وَتَرْحَمُنَالَنَكُوْنَى مِنَ الْخَيرِيْنَ ﷺ وَلَا الْخِيرِيْنَ ﴿ وَلَكُمْ مِنَ الْخَيرِيْنَ ﴿ وَلَكُمْ مِنَ الْخَيرِيْنَ ﴿ وَلَكُمْ مِنْ الْكِرْضِ مُسْتَقَلُّ وَمَتَاعُ إِلَى حِيْرِنَ ﴾ الْوَرْضِ مُسْتَقَلُّ وَمَتَاعُ إِلَى حِيْرِنَ ﴾

نو وویل دواړو (یعنی) آدم او حواء) ای ربه زمونږ ظلم کړی دی مونږ پر نفسونو (ځانونو) خپلو او که مغفرت ونه کړی ته مونږ ته او رحمت (مهربانی) ونه کړی ته پر مونږ نو خامخا شو به مونږ هرومرو (خامخا) له زیانکارانو. وفرمایل «الله» چه کوز شئ «له جنته» حال دا چه ځینی ستاسی ځینو نورو ته به دښمن یئ. او (مقرر دی) تاسی ته په ځمکه کښی ځای د هستوګنی او (اسباب) د نفع آخیستلو تر وخته (د مرګ) پوری.

تفسیر: د مفسرینو په نزد دا خطاب آدم او حواء علیهما السلام او لعین ابلیس ګردو (ټولو) ته دی، ځکه اصلی عداوت آدم او ابلیس سره لری او د دوی د عداوت ډګر زمونږ دغه ځمکه ګرځولی شوی ده چه خلافت ئی آدم علیه السلام ته سپارلی شوی ؤ.

### قَالَ فِيهَا تَخْيُونَ وَفِيْهَا تَمُوتُونَ وَمِنْهَا تُخْرَجُونَ اللَّهِ

وفرمایل (الله) چه په دی ځمکه کښی به ژوندون کوئ تاسی او په هم دغی ځمکه کښی به مرئ تاسی (او خښیږئ) او له هم دغی ځمکی څخه به راایستل کیږئ تاسی (په قیامت کښی جزا ته)

تفسیر: یعنی عموماً ستاسی اصلی او معتاد مسکن هم دغه محمکه ده. که د خرق عادت په ډول (طریقه) کوم یو کله تر یوی معینی مودی له دی محایه پورته کړی شی، لکه مسیح علیه السلام نو هغه له دغه آیت سره منافی نه دی. آیا کوم سړی د څو ورځو یا د څو ګړیو له مخی له محمکی څخه جلا (جدا) او په کومه الوتکه کښی مسافرت وکړی یا هملته پکښی مړ شی نو آیا هغه به

د ﴿ فِيْهَاكَمْيُونَ وَفِيْهَا تَمُونُونَ ﴾ خخه مخالف وی؟ ځکه چه دی په دغه وخت کښی پر ځمکه نه دی. په بل ځای کښی داسی ارشاد دی چه ﴿ مِنْهَاکَتُمْتُمُونَ فَیْهَاکُونَهُمْهَا وَمُیْهَاکُونَهُمْهَا وَمُیْهَاکُونَهُمْهَا وَمُیْهَاکُونَهُمْهَا وَمُیْهَاکُونَهُمْهُاکُونَهُمْهُا وَمُیْهَاکُونَهُمْهُاکُونَهُمْهُا وَمُیْهَاکُونَهُمُهُاکُونَهُمْهُا وَ مُعْدِی کښی خښ نشی هغوی به څرنګه په ﴿ وَهُ وَهُ اَلَّيْهُاکُونُهُ ﴾ کښی داخل شی؟ معلومه شوه چه داسی قسم قضایا د کلیی په ډول (طریقه) نه دی استعمال شوی.

### ڵؚڹڣؙٙٵۮٙمۜۊٙۮٲڹٛڒڶؽٵۼۘۘؽؽؙؙڰٛۄؚڸڹٳڛٵؿ۠ۅٳؽڛۘۏٳؾڴؙۄ۫ۅڔؽۺٵٝۅٙڸؚڹٳۺٳڵؾۧڡؙٚۅؽ ۮ۬ڸػڂؘؿؙڒ۠ڎ۬ڸؚڮ؈ؙٳۑؾؚٳۺؗڡؚڵۼڴۿؙۄ۫ؠؿٞػۯٷڽٛ

ای ځامنو د آدم! په تحقیق نازل کړی (لیږلی) دی مونډ پر تاسی لباس «کالی» چه پتوی عورتونه ستاسی او «درلیږلی مو دی لباس د ښایست او» د زینت کالی، او لباس (کالی) د تقویٰ (چه خلاصی پری راځی له عذابه) دغه «لباس د تقویٰ» خیر «بهتر ډیر غوره» دی (له نورو) دغه «رالیږل د پوښاک» له آیتونو (علامو د رحمت فضل قدرت) د الله دی لپاره د دی چه دوی پند واخلی (غور وکړی او قدر د دی نعمت وپیژنی)

کرځی بلکه که غور وکړی شی نو ظاهری بدنی لباس هم د هم دی باطنی لباس د تامین، تطهیر او تنظیف لپاره شرعاً مطلوب دی. حضرت شاه صاحب لیکی چه: دسمن له تاسی ځنی د جنت

ولواننا(٨)

لباس وویست، بیا موند تاسی ته په دنیا کښی د لباس تدبیر دروښود، اوس همغه لباس واغوندئ چه پکښی تقوی او پرهیز گاری وی. یعنی نارینه دی وریښمین لباس نه آغوندی او اوږده لمن دی نه لری! او هغه شیان چه ممنوع شوی دی هغه دی نه کوی او ښځه دی داسی ډیر نری لباس وانه غوندی چه بدن ئی تری ښکاره شی، او نه دی خپل ډول سینگار نورو ته ښکاروی. د خپل لباس وانه غوندی چه بدن ئی تری ښکاره شی، او نه دی خپل ډول سینگار نورو ته ښکاروی. د غه رالیول د پوښاک له آیتونو علامو د فضل رحمت قدرت د الله دی لپاره د دی چه دوی پند واخلی غور وکړی او قدر د دی نعمت وییژنی او پرهیز وکړی له صوری او معنوی بربنډ والی څخه) یعنی پر دغو دلائلو غور وکړئ! او د الله تعالیٰ د قوت او قدرت په انعام او اکرام باندی معترف او شکر گذار اوسئ.

### ڸڹؽٙٛٳۮۄٙڵڒؽڣ۫ؾڹؾٞۘڲٛۉٳڵۺؖؽڟؽػؠۧٵۧڂٛڗڿٵڹۅۜؽڲٛۄٝۺٙٵڵڿؾٞۊؚؽڹ۬ڗؚٷ ۼؠؙٛۿٳڸڹٵڛۿٵڸؽۅؘڰٵۺٷٳؿٟٵٝٳؾۜ؋ؽۯٮڴۄ۫ۿۅٙۅٙۊؠؽڵ؋؈ؘ۫ڂؽۘ ڒڗۘٷڹؘڰؙٵؙٟٳٚٵۜۼۼڶؽٵۺۜؽڟۣؽؘٵۅٛڸؽٵۧٷؚڷێڹؽؙڵڒؽؙٷ۫ڡؚڹٛۅٛؽ

ای ځامنو د آدم فریب دی در نه کړی تاسی ته شیطان لکه چه ایستلی یی دی مور او پلار ستاسی له جنته (په فریب سره) په دی حال چه ایسته ئی له دی دواړو لباس د دوی لپاره د دی چه وښیی دوی ته غلیظه عورتونه د دوی بیشکه دغه «شیطان» وینی تاسی (هم په خپله) دی او (هم قوم) لښکر د ده له هغی خوا چه نه ئی وینئ تاسی بیشکه مونږ ګرځولی مو دی شیطانان دوستان لپاره د هغو کسانو چه ایمان نه راوړی دوی.

تفسیر: د اخراج او نزع اضافت د سبب په لوری کړی شوی دی، یعنی له جنت محنی د آدم او حواء علیهما السلام د بیلیدلو او د دوی نه د لباس ایستلو سبب هم دا شیطان شو، نو هوسیار اوسی چه اوس تاسی تیر نه باسی! او د ده له مکرونو څخه تل خبردار اوسی!.

لپاره د دی چه وښیی دواړو ته غلیظه عورتونه د دی چه وښیی دواړو ته غلیظه عورتونه د دوی، بیشکه وینی دغه شیطان تاسی هم پخپله دی او هم قوم لښکر د ده له هغی خوا چه نه ئی وینځ تاسځ،) یعنی هغه دښمن چه مونږ ته له داسی پتونی څخه ګوری، چه مونږ ئی له سره نه وینو نو د هغه حمله سخته خطرناکه او مدافعه ئی ډیره ګرانه ده. نو ځکه تاسی ته ښائی چه تل مستعد او بیدار اوسځ! د داسی د د داسی ده دا دی چه مونږ د داسی یوه ذات په پناه کښی ځای ونیسو چه دی هغه وینی او هغه دی نشی لیدی (لاَتُدَرُدُهُ الْاَبُهُ اَرْدُهُ اَلْاَبُهُ اَرْدُهُ الْرَابُهُ اَرْدُهُ الْرَابُهُ اَرْدُهُ الْرَابُهُ اَرْدُهُ الْرَابُهُ اَرْدُهُ اللَّابُهُ اَدْدُهُ الْرَابُهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ ال

### وَإِذَا فَعَلُوْا فَاحِشَةً قَالُوْا وَجَدُنَا عَلَيْهَا الْبَآءَ فَا وَاللَّهُ آمَرَ فَا بِهَا قُلْ إِنَّ اللهَ لَا يَعْدُونَ ﴿ لَا اللَّهِ مَا لَا تَعْدُلُونَ ﴾ لَا يَعْدُونَ ﴿ لَا يَعْدُونَ ﴾ لَا يَعْدُلُونَ ﴾

او کله چه وکړی دوی کوم فاحشه (ناکاره کار لکه شرک) نو وائی دوی موندلی دی موند پر دغه (ناکاره کار) پلرونه خپل او الله هم امر «حکم» کړی دی مونډ ته په (کولو د) دی سره، ووایه (ای محمده! دوی ته) چه بیشکه الله نه کوی امر (حکم) په فحشاء «ناکاره کارونو»، آیا وایئ «دروغ تړئ» تاسی پر الله باندی هغه شی چه نه پوهیږئ (پری) تاسی.

تفسیر: یعنی خراب او د بیحیایی کار، لکه د نارینه او بنځی بربنه طواف کول چه د دی آیتونو شان نزول دی، او له هغه څخه سلیم عقل او صحیحه فطرت نفرت کوی (د الله قدوس) له شانه دا تصور ډیر لری دی، چه د داسی شیانو تعلیم ورکړی د ده پاک ذات د پاکی او حیا منبع او سرچینه ده، دی به د ګندګی، چتلی او بیحیایی د کارونو حکم څرنګه ورکوی؟ اصلا د بی حیایی او بد کاری معلمان هغه شیطانان دی، چه دوی د خپلو ځانونو رفیقان ګرځولی دی، وګورئ له ګردو (ټولو) څخه پخوا ستاسی مور او پلار د هم دغه شیطان له لوری تیروتل، او لوڅ لغړ وګرځیدل، مګر هغوی د شرم او حیا الامله (له وجی) د ونو پاڼی پر خپلو ځانونو باندی تپلی نو څرګنده شوه چه بربنه تیا د شیطان له خوا، او د تستر (د ځان پتولو) کوښښ ستاسی د پلار له خوا شوی دی. بیا په بربنه طواف کولو کښی د خپلو پلرونو سند وړاندی کول څرنګه صحیح کیدی شی، او هم د حضرت شاه صاحب قول «تاسی واورید چه ستاسی لوی پلار د شیطان یه چل او فریب تیروت نو بیا تاسی د خپلو پلرونو سندونه ولی وړاندی کوئ؟ دا

څومره د بیحیایی خبره ده؟ هغه کار چه د شیطان په حکم سره کیږی، د هغه په نسبت وویل شی چه دغه حکم مونږ ته پاک الله راکړی دی، العیاذ بالله!»

#### قُلْ آمَرَدِ إِنْ بِالْقِسُطِّ وَآقِينُمُوا وُجُوهَ كُوْعِنْ كُلِّ مَسْجِدٍ وَّادْعُوهُ مُخْلِصِيْنَ لَهُ الدِّيْنَ لَا كَمَابِكَ ٱلْمُرْتَعُودُ وْنَ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّ

ووایه (ای محمده! دوی ته) امر (حکم) کړی دی رب زما په قسط «عدل انصاف» سره «چه توحید او ښه کارونه دی. نه په افراط نه په تفریط» او (بل الله حکم کړی دی) چه سم واړوئ «برابر کړئ» تاسی مخونه خپل «عبادت د الله ته» په نزد «د وخت» د هر لمانځه او بولئ (عبادت کوئ) تاسی د ده حال دا چه مطیع خالص کوونکی اوسئ ده ته دین «خپل له عجب او ریا او هر نقصان څخه» لکه چه اول ځلی یی پیدا کړی یئ تاسی (له نشت نه) بیا به هم داسی پیدا شئ تاسی «پس له مرګه».

تفسير: په «روح المعانى» كښى دى «القسط علىٰ ما قال غير واحد ـ العدل، و هو الوسط من كل شئ ـ المتجافى عن طرفى الافراط والتفريط» د آيت حاصل داسى شو چه: الله تعالىٰ يه هر کار کښی پر توسط او اعتدال د پاتی کیدلو، او له افراط او تفریط څخه د ځان ژغورلو (بچ کولو) هدایت کوی، نو بیا به په څه شان سره د فواحشو او رذائلو حکم ورکوی؟.» غالباً محقق شیخ الهندرحمة الله علیه «مسجد» میمی مصدر کللی او د (سجود) معنی ئی تری اخیستی ده تجوزاً ئی په لمانځه سره ترجمه کړی دی، او «وجوه» ئی په خپلی ظاهری معنی پریښی دی، يعني د لمانځه د اداء کولو په وخت کښي خپل مخونه سم د کعبي شريفي په لوري وګرځوئ. مگر ځيني نور مفسرين له ﴿ وَإِقِيُّهُوْ وَجُوهَا مُو مَا عَبَادَت الله تعالىٰ د عبادت په لوری تل په استقامت او له ُزړه متوجه اوسی. د ابن کثیر رحمة الله علیه په نزد د دی مطلب دا دى چه: پخپلو عبادتونو سم او مستقيم اوسع! او له هغى سمى لارى ځنى چه د حضرت محمد عليه الصلوة والسلام ده مه كړيږئ! د عبادت مقبوليت پر دوه شيانو موقوف دى: (١) چه خالص د الله تعالىٰ لباره وى، چه وروسته ئى په ﴿ وَادْعُوهُ مُؤْلِصِينَ لَهُ الدِّينِينَ ﴾ سره يادونه كوى. (٢) چه له هغی مشروعی طریقی سره موافقه وی چه انبیا، او مرسلینو علیهم الصلوة السلام تجویز کری ده او دلته هغه په ﴿ وَلَقِينُهُوا وُجُوْهَكُو ﴾ سره ادا كړى شوى ده. په هر حال په دغه آيت كښى د شرعی احکامو د ګردو (ټولو) هغو اُنواعو په لوری اشاره کړی شوی ده چه د بندګانو له معاملاتو سره متعلق دى او هغه تول تر «قسط» لاندى راغلل او هغه شيان چه په الله تعالىٰ پورى تعلق لرى كە «بىدنى» وى نو پە ﴿ وَاقِيْمُواوْجُوْهَكُوْ ﴾ كىنى كە «قلبى» وى نو پە ﴿ وَادْعُوهُ مُؤْلِصِيْنَ لَهُ

الدِّيْنَ ﴾ كښى مندرِج دى.

### فَرِيُقًا هَالَى وَ فَرِيُقًا حَتَى عَلَيْهِمُ الضَّلَكُ ۚ إِنَّهُمُ اتَّخَذُ وَالشَّلِطِينَ الْمُلْكَ الْمُعَلِينَ اللهِ وَيَحْسَبُونَ النَّهُ وَمُّهُمَّدُ وَنَ ﴿ وَيَحْسَبُونَ اللّهِ وَيَحْسَبُونَ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ

یوی ډلی ته هدایت وکړ (الله په توفیق د ایمان سره او) هدایت ئی نه دی کړی بلی ډلی ته چه مقرره شوی ده پر دوی ګمراهی، بیشکه چه دوی نیولی دی شیطانان دوستان (خپل معبودان) بی له الله ځنی او ګمان کوی دوی چه بیشکه هم دوی هدایت موندونکی دی (سمی صافی لاری ته او واقع کښی داسی نه ده.)

تفسیر : یعنی پر هغو باندی چه گمراهی مقرره شوی ده هغوی هغه خلق دی چه پاک الله ئی پری ایسی او شیطان ئی خپل دوست او رفیق گرځولی دی چه د ده په خوله کوی او خبرو ته ئی غوږ ږدی او د تعجب ځای دا دی چه سره د دی صریحی گمراهی دوی داسی گومان کوی چه مونږ پر سمی صافی لاری باندی روان یو او له مذهبی حیثیته کومه د عمل رویه چه مونږ اختیار کړی ده هغه ډیره مناسبه او درسته ده لکه چه په بل ځای کښی یی فرمایلی دی ﴿ اَلْوَیْنَ صُلُّ مُنْدُونُ اَلْدُیْنَ وَانَیْنَ مُنْدُونُ اَلْدُیْنَ وَانْدُونُ اَلْدُیْنَ مُنْدُونُ اَلْدُیْنَ وَانْدُیْنَ وَانْدُیْنَ وَانْدُونُ اِلْدُیْنَ وَانْدُیْنَ اِللَّهُ اِللَّهُ اِلْدُیْنَ وَانْدُیْنَ وَانْدِیْدِ وَانْدُیْنَ وَانْدُیْدَ وَانْدُیْنَ وَانْدُیْنَ وَانْدُیْدُ وَانْدُیْنَ وَانْدُیْنَ وَانْدُیْنَ وَانْدُیْنَ وَانْدُیْدُ وَانْدُیْنَ وَانْدُیْنَ وَانْدُیْنَ وَانْدُیْدِ وَانْدُیْنَ وَانْدُیْنَ وَانْدُیْدُیْدُونْ وَانْدُیْنَ وَانْدُیْنَ وَانْدُیْرُیْنَ وَانْدُیْدَ وَانْدُیْنَ وَانْدُیْدَانْدُیْدَ وَانْدُیْدَ وَانْدُیْدُونْ وَانْدُیْدُونْ وَانْدُیْکُونُ وَانْدُیْکُنْ وَانْدُیْکُونْ وَانْدُیْنَ وَانْدُیْکُونْ وَانْدُیْکُونُ وَانْدُیْکُونُ وَانْدُیْکُونُ وَانْدُیْکُونُ وَانْدُیْکُونُ وَانْدُیْکُونُ وَانْدُیْکُونُ وَانْدُیْکُونُ وَانْدُیْکُونْ وَانْدُیْکُونُ وَانْدُونُ وَانْدُونُونُ وَانْدُونُونُ وَانْدُونُ وَانُونُ وا

۱۲ رکوع).

تنبیه: د دی آیت له عمومه ظاهره شوه چه د «معاند کافر» په شان «مخطی کافر» هم چه د خپلی واقعی غلطی لامله (له وجی) باطل حق کنی په ﴿ وَفَرِیُقُاحَقَ عَلَیْهِمُ الْفَلْلَةُ ﴾ کښی داخل دی، که دغه غلط فهمی د پوره فکر او غور نه کولو له وجی وی یا له دی سببه وی، چه اگر که ده په ښکاره ډول (طریقه) سره خپل پوره قوت، غور او فکر چلولی دی خو په مقصد نه دی رسیدلی ځکه چه پر داسی صریحو حقائقو او واضحو دلائلو د فکر د نه رسیدلو ځنی دغه خبره څرګنده ده چه ده فی الحقیقت په استدلال او د خپل فکر په کار آچولو او استعمال کښی

تقصیر کړی دی، ګواکی هغه شیان چه پری ایمان راوړل د نجات مدار دی دومره روښانه او واضحه دی چه له هغو څخه انکار غیر له عناده او د فکر او تامل له قصوره بل هیڅ شی نه دی. په هر حال شرعی کفر داسی زهر دی چه که په قصد یا په سهوه په هر ډول (طریقه) سره چه وخوړل شی د انسان د وژلو لپاره کافی دی زمونږ د «اهل السنة والجماعة» مذهب هم دا دی او په «روح المعانی» کښی چه د ځینو د څه اختلافاتو نقل پر دغی مسئلی باندی کړی شوی دی له هغو ځنی مراد «جاحظ» او «عنبری» دی، چه په «اهل السنة والجماعة» کښی نه دی داخل بلکه سره له دی چه معتزله ګڼل کیږی، په خپله معتزله هم د دوی په اسلام کښی خبری کوی نو ځکه د «روح المعانی» خاوند د دوی مذهب د نقلولو څخه وروسته داسی لیکلی دی: «وله تعالیٰ الحجة البالغة والتزام ان کل کافر معاند بعد البعثة و ظهور امر الحق کنار علیٰ علم».

#### ؖڸڹۻٞٙٳۮٙڡۜڂٛڽٛٷٳۯؽؘؾڴؙۄ۫ۼؚڹؘۘؽڴڸۜڡۺڿڽٟٷڴڵۉٳۅٳۺۯۑٛۅٳۅڵ ۺؙۯۣٷۅ۠ٲ۠ٳٮۜٛ؋ڮۼۣڣ۠ٳڵۺؽڕڣؽڹ۞

ای ځامنو د آدمه! واخلئ تاسی زینت (ښائست) خپل په نزد (د وخت) د هر لمانځه (په آغوستلو د پاکو کالیو (جامو) د عورت ستر) او خورځ او چښځ او اسراف «بی ځایه خرڅ» مه کوځ تاسی، بیشکه چه الله نه خوښوی مسرفان (بی ځایه خرڅ کوونکی)

تفسیو : دغه آیتونه د هغو کسانو به تردید کښی نازل شوی دی چه د کعبة الله طواف به ئی به بربنده کاوه او هغه ئی لوی قربت، ثواب او پرهیزگاری گانه او د اهل جاهلیت ځینو کسانو د حج په ورځو کښی د سد رمق ځنی زیات شی نه خوړ او د غوړیو او نورو دسوماتو استعمال به ئی پریښوده ، ځینو به د وزی د غوښی او شودو له استعماله ځان ساته نو دغه ګرد (ټول) شیان ئی راوښوده چه دا شیان له سره د نیکی او تقویٰ خبری نه دی. د الله جل جلاله ورکړی شوی لباس (چه په هغه سره ستاسی د بدن تستر (پټول) او تزین (ښائست په عمل راځی) د عبادت په وخت کښی د نورو وختونو په نسبت لا زیات قابل الاستعمال دی، تر څو بنده د خپل الله جل جلاله په دربار کښی د ده د ګردو (ټولو) نعمتونو له اثر او نښو سره حاضر شی او هر هغه شیان چه الله تعالیٰ د خوراک او پوښاک لپاره درکړی دی له هغو ځنی متمتع شئ! په دی شرط سره چه اسراف پکښی ونه کړئ! د اسراف معنی له حده تجاوز، او له میچه تیریدل دی. او هغه څو ډوله دی: لکه چه حلال حرام وګنی یا له حلالو تیر له حرامو هم متمتع شی، یا په خوړلو او چښلو کښی له حرص او بی تمیزی څخه کار واخلی، او له اندازی ئی زیات وخوری، یا ئی او چښلو کښی له حرص او بی تمیزی څخه کار واخلی، او له اندازی ئی زیات وخوری، یا ئی

عمل لپاره کافی نه وی، یا د صحت مضر شیان استعمال کړی او غیر ذلک. د اسراف لفظ دغو گردو (تولو) امورو لره شاملیدی شی، بیڅایه خرڅونه هم په اسراف کښی شامل دی. د هم دی تعمیم په لحاظ محینو اسلاقو فرمایلی دی (جمع الله الطب کله فی نصف آیة) الله تعالیٰ ګرد (تول) طب په نیم آیت کښی سره تول کړی دی.)

## قُلُمَنُ حَرَّمَ زِيْنَةَ اللهِ الَّذِيِّ اَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّلِبَبْتِ مِنَ الرِّزُقِّ قُلُمَنُ حَرَّمَ لِعِبَادِهِ وَالطَّلِبَبْتِ مِنَ الرِّزُقِ قُلُمُ فَلُ هِي لِلَّذِينَ الْمَنْوُ الِي الْحَيْوِةِ الدُّنْيَا خَالِصَةً يَّوْمَ الْقِيمَةِ عُلْمُونَ ﴿ كَاللَّهُ مَا لَكُنْ لَكُونَ الْمَا لَكُنْ الْمُؤْمِ يَعْلَمُونَ ﴿ كَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنَا لِكُنْ اللَّهُ اللَّ

ووایه (ای محمده! دوی ته) چه چا حرام کړی دی زینت د الله هغه چه ایستلی ئی دی دپاره د بندگانو خپلو؟ او (چا حرام کړی دی) پاک لذیذ شیان له رزقه ځنی (چه د خوړلو او څښلو دی؟ یعنی دا یو هم نه دی حرام)، ووایه (ای محمده! دوی ته) چه دغه (زینت او طیبات او نور نعمتونه اصلاً) لپاره د هغو کسانو دی چه ایمان یی راوړی دی (او تبعاً دی کفارو ته) په دی ژوندون لږ خسیس کښی حال دا چه خاص (مؤمنانو لره) دی په ورځ د قیامت کښی هم دا رنگه ( لکه دا پاس تفصیل) په تفصیل بیانوو مونږ آیتونه له پاره د (هغه) قوم چه پوهیږی «پری».

تفسیر : یعنی ای محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم ! ته دوی ته ووایه چه چا حرام کړی دی هغه زینت د الله جل جلاله چه له جامو وی که له نورو وی چه ایستلی دی الله تعالیٰ دپاره د بندگانو خپلو له نباتاتو لکه پنبه او کتان، او له حیواناتو لکه وریښم یا وړئ او له کانونو لکه څخره . او بل پاکیزه شیان له اقسامو د روزی که د خوراک وی لکه غوښی، وازدی، غلی دانی یا د څښلو (څکلو) وی لکه اوبه، شوده، یعنی دا یو هم نه دی حرام، ووایه ای ځما رسوله! دغو ته چه دغه زینت او طیبات او نور نعمتونه خاص دپاره د مؤمنانو دی، یعنی هم دوی ته پیدا شوی دی اما په دنیا کښی کفار هم تبعاً ورسره شریک دی ولی دائمی او ابدی نعمتونه خاص مؤمنانو ته دی بی شریکه په عقبا کښی هم داسی چه مونډ دغه مفصل حکم بیان کړ مفصل بیانوو باقی تول احکام د دین بالخاصه د حلال او حرام احکام دپاره د هغه قوم چه پوهیږی او فهمولی شی. د دنیا گرد (تول) شیان ځکه پیدا شوی دی چه انسانان له هغو څخه په شرعی او په مناسبه طریقه دنیا گرد (تول) شیان ځکه پیدا شوی دی چه انسانان له هغو څخه په شرعی او په مناسبه طریقه شغه (فائده) واخلی او د خالق تعالیٰ جل و علا شانه په عبادت او وفاداری او شکر گذاری کښی مشغول اوسی، په دغه اعتبار د دنیا تول نعمتونه اصلاً د مؤمنانو او مطیعانو د استفادی لهاره مشغول اوسی، په دغه اعتبار د دنیا تول نعمتونه اصلاً د مؤمنانو او مطیعانو د استفادی لهاره

پیدا شوی دی هو! کافران هم د دغو شیانو له استعمال څخه نه دی ممنوع شوی، دوی هم د خپلو دنیوی اعمالو او تدابیرو په اثر له هغو مخنی مفاد حاصلولی شی. بلکه څه وخت چه د ایمان خاوندان په ایمانی قوت او تقویٰ کښی کمزوری شی، نو دغه غاصبان په خپلو عملی هلو ځلو کښی ظاهراً ډیر بریالی او کامیاب په نظر راځی چه ځینی له هغو ځنی دی د کفارو د فانی اعمالو ثمره وګټله شی او څه نور دی یی د مؤمنانو په حق کښی تنبیه او توبیخ.

﴿ مَنْ كَانَ يُرِيُدُا لَيُوَةَ الدُّيْزَاوَزِيْنَتَهَا نَوْتِ الِيهُوُ اعْمَالَهُوْ فِهُمَا وَهُوْ فَهُا لَا يَبْمَنُونَ اولَإِكَ الَّذِيْنَ لَيْسُ لَهُوْ فِي الْخِتَرَةِ الاِلنَّالَةِ وَمَيْطَ مَا صَنَعُوْلِفِهُمَا وَلِيلُ مَا كَافُوا يَعْمَلُونَ ﴾

(۱۲ جزء د هود ۱۵ او ۱۲ آیت ۲ رکوع). پاتی شول د آخرت نعمتونه هغه خالص د اهل الایمان په برخه دی. ځینی عالمان د ﴿ عَالِصَهُ کُوْمَالْتِیْهَاتُو ﴾ معنی داسی کوی چه «دنیوی نعمتونه خالص نه دی، ځکه چه له هغو سره ډیر غم او فکر او تکالیف مومی، او د آخرت نعمتونه به له هر راز (قسم) کدورتونو ځنی پاک وی او له ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه څخه په «در منثور،» کښی د دی آیت داسی معنی نقل شوی ده چه دنیوی نعمتونه په داسی شان سره چه د آخرت وبال و گرځی یواځی د مؤمنانو لپاره دی، او د کفارو په حق کښی د دی جهان عیش او عشرت او تنعم د کفر او حق نه پیژندلو له وجی عذاب او وبال گرځی.

### قُلُ إِنَّهَا حَرِّمَ رَبِّى الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَمِنْهَا وَمَا بَكُنَ وَ الْإِنْهُ وَالْبَغْيَ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَآنَ تُنْثُرِكُوا بِاللهِ مَا لَمُ نُيَزِّلُ بِهِ سُلْطُنَا وَآنَ تَقُوْلُوا عَلى اللهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ۞

ووایه (ای محمده! دوی ته) بیشکه هم دا خبره ده چه حرام کړی دی رب زما فواحش (کبیره ګناهونه چه موجب د لوی عذاب دی) هغه چه ظاهر وی له هغو څخه او هغه چه باطن وی او (حرام کړی ئی دی) ګناه «صغیره چه حد نه لری» او (حرام کړی ئی دی) ظلم په ناحقه سره (بل دا چه) شریک ونیسځ تاسی په الله پوری، هغه شی چه نه دی نازل کړی (لیږلی الله) په (شریکولو د) هغه باندی هیڅ برهان (علمی سند) او (بل دا ئی حرام کړی دی چه) ووایی تاسی پر الله هغه خبری چه تاسی نه پوهیږی «پری»

تفسیر : له «اثم» ځنی عامه ګناه مراده ده. او ځینی مخصوصی ګناوی د دی مقام په مناسبت یا د اهمیت له سببه بیان فرمایلی شوی دی. او د ځینو په نزد (اثم) هغه ګناه ده چه د هغی تعلق د ګناه کوونکو څخه ماسوا نورو سره نه وی، والله اعلم. دروغ تړل په الله جل جلاله دا دی

ولواننا(۸)

چه په تحلیل او تحریم او په الحاد د صفات الله او نورو کښی داسی خبری له خپله ځانه جوړی کړی چه بیخی شرعی اساس ونه لری او بیا د هغو نسبت الله تعالیٰ ته وکړی لکه چه د فحشاؤ په متعلق به کفارو وویل «والله امرنا بها»

### وَلِكُلِّ أُمَّةٍ آجُلُّ فَإِذَا جَاءُ آجَلْهُ لِالبِنْتَا أَخِرُونَ سَاعَةً وَلايينَتَقُرِ مُونَ ا

او هر یوه امت ته یو اجل (نیته) شته (د مرګ یا د عذاب که ایمان رانه وړی) نو کله چه راشی اجل (نیته) د دوی نه به وروستی کیږی دوی (تری) یو ساعت او نه ډومبی کیږی دوی (تری).

تفسير : په ظاهره سره دا شبهه كيږي. كله چه د وعدى وخت ورسيږي نو تأخير يې عقلاً ممكن ؤ نو ځکه د هغه نفي ضروري شوه مګر تقديم ئي خو عقلاً هم ممکن نه دې نو د هغه له نفي څخه څه فائده ده؟ د دی شبهی له سببه مفسرینو د ﴿ وَلاِیتَتَمْرِمُونَ ﴾ عطف په ﴿ وَلَآاجَآءُ اَجَلْهُمْ ﴾ منلی دی. او ځینی د ﴿ وَلَااَجَالُهُمْ ﴾ څخه (قرب) اَو نژدیوالی) مرادوی. زما په نزد دغو تکلفاتو ته هیڅ حاجت نشته، په عمومي محاوراتو کښي د یوه شي د تاکید ثبوت او قوت لپاره چه یه مقابل کښې ئې دوه خواوي وي ډیر ځله د هغې خوا نفي خو مقصوداً کیږي چه محتمل الثبوت وی، او د بلی خوا نفی چه لا له پخوا غیر محتمل وی یواځی د مبالغی، تاکید او تحسین الکلام به ډول (طریقه) استطراداً ذکر کیږی. لکه چه یو خریدار له دکاندار ځنی د یوه شي د قيمت د معلومولو لپاره يخپلو خبرو کښي وائي چه د هغه شي په قيمت کښي هيڅ زيادت او كمي او لاندى او باندى نشته؟ او هم دغه ئي قيمت دي! دكاندار ورته وائي هو! خانه! په دغه ویلی شوی قیمت کسی هیڅ زیادت او کمی او لاندی او باندی نشته! او هم دغه قیمت ئی واجبی او ټاکلی (مقرر) شوی دی په دغو دواړو محاورو کښی مقصود بالذات (کمی) دی، مګر د (زیادت) لفظ یواځی د قیمت د تعیین او تاکید او مبالغی لپاره استطراداً ذکر کړی شوی دی. دلته هم د دی کلام څخه اصلی غرض هم دا دی چه د الله تعالیٰ وعده هر کله چه ورسیږی بیا تأخیر یکښی نشته، او له سره وروسته کیدونکی نه ده او یوه شیبه هم یه هغه کښی د تقدیم او تأخیر امکان واقع کیدونکی نه دی دلته د «تأخیر» نفی مقصود ده، ځکه چه (تقدیم) لا له یخوا څخه ظاهراً لانتفاء و د هغه انتفاء یواځی د وعدی په تینګوالی د زور آچولو یو اسلوب دی یعنی پر الله تعالیٰ دروغ تړونکی او د هغه د لوری د حرامو حلال کوونکی او نور متمردین دی د الله تعالیٰ پر دغه تأخیر، مهلت او حلم نه مغروریږی. او نه دی بی فکره اوسی، ځکه چه د هر امت او د هر فرد لپاره د الله تعالیٰ له جانبه یوه تاکلی (مقرره) موده مقرره شوی ده. هر کله چه د دوی د سزا نیته او وعده ورسیږی نو بیا هغه خامخا اجرا کیدونکی ده او له سره وړاندی وروسته کیدونکی نه ده.

### ؖؽؠٙؿٙٵۮؗڡۘڒٳڡۜٵؽٲؾؽڰٛۮؙۯڛ۠ڷٷٞؽڬؙۮؽڠؙڞ۠ۏؽۼۘڶؽڬ۠ڎٳڵؾؽٚٚۜڡؘٛؽٳٲۨڠٚؽۅٙٲڞڶؖؖۼ ڡؘٙڵڒڿٙۅ۫ؿ۠ۼؽؠۿؚۮۅؘڵٳۿؙۮۼٷٚڹۏؙؽ۞ۅٙٳڷڹؽؽػۮؓڹٛۅؙٳۑٳؽؾڹٵ ۅؙڶٮؙؾڴڹۯؙۉٳۼؠ۫ٵۧۉڶڸۣٙڮٲڞڂ۠۠۠۠۠ۻٳڶػٵڔ۫ۿؙڎۏۣؽۿٵڂڸۮؙۏؽ۞

ای ځامنو (اولاده) د آدم! که راشی تاسی ته رسولان له تاسی ځنی چه لولی دوی پر تاسی باندی آیتونه «د کتاب» زما «یعنی شرعی احکام» نو هر څوک چه ځان وساتی (له تکنیب څخه) او اصلاح «نیک» کړی (عمل خپل) نو نه به وی هیڅ قسم ویره پر دوی باندی او نه به دوی غمجن کیږی «په نقصان د جزا سره». او هغه کسان چه نسبت ئی د دروغو کړی آیتونو زمونږ ته او کبر «سرکشی کوی» له «قبلولو د» هغی آیتونو هم دغه کسان صاحبان هملکری» د اور «د دوزخ» دی هم دوی به په دغه اور کښی تل وی.

تفسيو : ابن جرير د ابو يسار سلمي رحمة الله عليه ځنې نقل کړی دی چه دغه خطاب د ﴿ لِمَبْقَ الْمَرْقَا لِيَأْتِينَكُمْ ﴾ الآية - كردو (تولو) بنى آدمانو ته په عالم ارواح كښى شوى دى. لكه چه د اول جزء د البقرة ۳۸ آیت ؛ رکوع له سیاق څخه معلومیږی ﴿ قُلْنَااهُبِكُوْامِنْهَا جَيِيهُ اَ وَاللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْ په هره زمانه کښي هر قوم ته شوی دی دا د هغو څخه حکايت دی. زما په نزد هغه مضمون چه له دوه رکوع گانو څخه پخوا جریان لری د هغه د ترتیب او تنسیق څخه دغه خبره پخپله ظاهریږی کله چه آدم او حواء علیهما السلام له خپل اصلی مسکن (جنت) څخه چه هلته دوی ته، آزادی، هوسائی (ارام) او فراخی ور په برخه وه او بی له کوم مزاحمت او ممانعت څخه د ژوندانه د وخت د تیرولو حکم ورکړی شوی و په عارضی ډول (طریقه) سره محروم کړی شو. بیا د دوی د مخلصانه توبی او انابت په نسبت دا مناسبه ولیدله شوه چه د دوی د هغه حرمان د تلافی او د آدم علیه السلام تمامی اولادی ته د پلرنی میراث د اعادی یه نسبت څه هدایتونه ورکړل شي لکه چه د آدم عليه السلام د هبوط د قصي د ختمولو سره سم يې د ﴿ يُبَنِّيٓ اَدْمَرُ قَدَّائَزَلَاكَائِلُةُلِيَاسًا ﴾ الآية ـ خطاب ور شروع كړ، تر درى څلورو ركوع ګانو پورى د همغو هدایاتو سلسله جاری وه. په دغو آیتونو کښي د آدم علیه السلام ټولي اولادي ته چه گواکی په یوه وخت کښی ګرد (ټول) سره موجود ګڼل شوی دی عام خطاب شوی دی چه د جنت له وتلو څخه وروسته مونږ تاسی ته د جنتی لباس او طعام په ځای د ځمکې د لباس او طعام تدبیر فرمایلی دی. اگر که د جنت خوشالی او اطمینان دلته در میسر نه دی بیا موندٍ د

هر راز (قسم) راحت او هوسائی (ارام) له سامانونو څنی د منتفع کیدلو موقع تاسی ته درکړی ده، چه تاسی دلته یه اطمینان سره د خپل هغه اصلی مسکن او آبائی میراث د اعادی او بیرته لاس ته راوستلو تدبیر وکړی شئ. ښائی چه د لعین شیطان له مکر فریب څنی هوښیار اوسئ! چه تاسى د تل لپاره د هغه له ميراث څخه بي برخي نه كړي! او ځانونه مو له بي حيائي «اثم» ، «عدوان» او نورو کناهونو ځني وژغورئ (وساتع) او د اخلاص او د عبوديت لاره اختيار کړئ! او د الله تعالیٰ له درکړو نعمتونو څخه متمتع او منتفع کیږئ! مګر له هغو حدودو او قیودو ځنی (چه د حقیقی مالک له جانبه معین او تاکلی (مقرره) شوی دی) تیری او تجاوز مه کوئ! بیا وګورئ چه هر قوم خپله، خپله موعوده وعده يوره کوی، او په څه څه ډول (طريقه) خپلو ځايونو ته خپل ځان رسوی، په دی ضمن کښی که الله تعالیٰ په کوم وخت کښی له هم دغه ستاسی ځنی کوم رسول مبعوث وفرمائی چه د الله تعالیٰ آیتونه تاسی ته آوروی او یه هغو سره تاسی ته ستاسی د بلار اصلی میراث (جنت) د حاصلولو ترغیب او تذکیر درکوی او د حقیقی مالک د خوشالی لاری یکښی در ښکاره شوی دی نو د هغه مرسته (مدد) او پیروی وکړئ! او له الله تعالیٰ ځنی وويريدئ! او ناكاره كارونه يريددئ! او ترى بيزاره شئ! او صالحه اعمال اختيار كرئ! نو بيا ستاسي مستقبل بيخي بيخوفه او بي خطره كيږي! او تاسي به داسي يوه مقام ته ورسيږئ چه هلته به د عیش او عشرت، امن، سکون او اطمینان څخه ماسواء بل هیڅ شی نه وی، هو! که زمونږ آیتونو ته تاسی د دروغو نسبت وکړ، او د تکبر او لوینی له مخو تاسی پری عمل ونه کړ او له هدایته گوښی (بیل) یاتی شوئ نو له اصلی مسکن او آبائی میراث څخه به بی برخی کیږئ! او د دائمي محرومي او ابدې عذاب او هلاکت ځنې به ما سواء بل هیڅ شي ستاسي نه په برخه کیږی په هر حال هغه کسان چه له دی آیت ځنی د ختم النبوت د قطعی نصوصو په خلاف تر قیامته یوری د انبیاؤ او رسولانو د راتک ورونه خلاصول غواړی، د هغو لپاره یه دغه ځای کښي د خپل مطلب حاصلولو دياره هيڅ يوه موقع پاتي نه ده.

> فَكُنُ أَظْلَاهُ مِتَّنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِبًا أَوُكَكُّ بَ بِالِيَّتِمُ أُولِلِكَ يَنَالُهُ هُ نَضِيْبُهُ هُ مِتِّنَ الْكِيْبِ ْحَتَّى إِذَا جَآءُ تُهُ مُ رُسُلُنَا يَتَوَفِّوْنَهُ هُ وَاللَّهُ آلِيْنَ مَا كُنْ تُهُ تَكُ عُوْنَ مِنْ دُونِ اللهِ لَّ قَالُوْا ضَلُّوا عَنَّا وَشَهِدُ وَاعَلَى آنَفُسِهِ مُ أَنَّهُمُ كَانُوا كِفِي أَيْنَ

نو څوک دی ډیر ظالم له هغه چا چه له ځانه تړی پر الله باندی دروغ (چه ښځه، ځوی، لور او شریک لری) یا نسبت د دروغو کوی آیتونه د دغه (الله)

ته (بلکه نشته بل ظالم)، دغه «مکذبان مفتریان پر الله» وبه رسیږی دوی ته برخه د دوی له هغه لیکل شوی «عمر، رزق، اجل او نورو» څخه تر هغه پوری کله چه راشی دوی ته رسولان زمونږ (ملک الموت او اعوان ئی) حال دا چه قبضوی دوی «ارواح د» هغوی وائی (دا ملائک دی کفارو ته د ملامتی په توګه (طریقه))، چیرته دی هغه «معبودان» چه وئ تاسی چه بلل به مو «عبادت به مو کاوه د هغوی» غیر له الله «چه اوس دفع کړی عذاب له تاسی»؟، نو وبه وائی دغه «کافران» ورک شول له مونږ «او هیڅ نفعه مو تری ونه مونده » او شاهدی به ورکړی دوی پر نفسونو «ځانونو» خپلو باندی چه بیشکه دوی وو کافران «په دنیا کښی».

تفسیو: یعنی د الله تعالیٰ د صادقو او رښتینو رسولاتو تصدیق کول ضروری دی چه د الله تعالیٰ واقعی معجزی درښیی او دلائل یی در آوروی، باقی که څوک د رسالت دعوی په دروغو وکړی او په دروغو آیتونه له خپله ځانه جوړوی او پر الله تعالیٰ دروغ تړی یا کوم رښتین رسول یا د هغه راوړی آیتونه او کتاب ته د دروغو نسبت کوی. نو د دی دواړو ځنی بل هیڅوک ظالم نه دی. ﴿ اُوَلِّکَیْکَالْهُو ﴾ الآیة - دغه مکذبان او مفتریان پر الله وبه رسیږی دوی ته برخه د دوی) یعنی په دنیا کښی عمر او رزق او نور هر څومره چه مقرر او مقدر دی، یا د دی ځای ذلت او رسوائی چه د دوی دپاره لیکلی شوی ده، هغه ګرد (تول) دوی ته رسیدونکی دی، بیا وروسته له مرګه هغه معامله چه له دوی سره کیدونکی ده، د هغی ذکر وروسته له دی نه راځی که د گره نووسته له دی نه راځی که د گره نووسته له دی نه راځی که د د گره نوییبه گړه اخروی مراد واخستل شی، نو د «حتیٰ اذا جاءتهم ـ الایة» څخه پر دی تنبیه کیږی چه د هغه عذاب د مبادیو سلسله د دغه دنیوی وزندانه یه آخری شیبو کښی شروع کیږی.

﴿ حَتَى إِذَا جَاءَتُهُ وُرُسُلُنَا يَتَوَفَّوْ اللّهِ الآية \_ تر هغه پوری کله چه راشی دوی ته رسولان زموند چه قبضوی ارواح د دوی) یعنی کله چه پرښتی په ډیره سختی د دوی روح قبضوی او په بد صورت ئی بیائی نو دوی ته ویلی کیږی چه پرته (علاوه) له الله تعالیٰ محنی هغه شیان چه تاسی بلل هغوی چیری دی؟ چه اوس ستاسی په داد او فریاد نه درسیږی؟ او ستاسی خبر نه آخلی؟ هغوی در وبولئ! چه تاسی له دی مصیبت محخه وژغوری (وساتی)، ا په دی وخت کښی به کفار اقرار کوی او په دغه اقرار کولو به اړ (محتاج) کیږی چه مونډ ډیره سخته غلطی کړی وه چه مونډ داسی شیان خپل معبودان او مستعان تاکلی (مقرر کړی) وو چه هغوی د دی کار وړ (لایق) او داسی شیان خپل معبودان او مستعان تاکلی (مقرر کړی) وو چه هغوی د دی کار وړ (لایق) او وخته اقرار او ندامت دوی ته هیڅ گټه (فائده) او نفع نه رسوی، او پر دوی داسی حکم صادریږی وخته اقرار او ندامت دوی ته هیڅ گټه (فائده) او نفع نه رسوی، او پر دوی داسی حکم صادریږی گهر او شرک څخه انکار کوی د دی آیت سره منافی نه ده محکه چه د قیامت مواقف او

احوال به سره بیل بیل او جلا جلا (جدا جدا) وی او جماعتونه به هم بیشماره ولاړ وی په یوه ځای کښی د یوه موقف او جماعت بیان راځی او په بل ځای کښی د بل جماعت او موقف ذکر کیږی.

### قَالَ ادْخُلُوا فِي أَمْهِ وَقُلْ خَلَتُ مِنْ قَبْلِكُمُ مِنّ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ فِي النَّارِ لَ

وبه فرمائی (الله یا پرښته په قیامت کښی دوی ته) چه ننوځئ په هغو امتونو (د کفارو) کښی چه په تحقیق تیر شوی دی پخوا له تاسی له (کفارو د جن) پیریانو او له (کفارو د) انسانانو په اور «د دوزخ» کښی،

تفسیر: (مطلب ئی دا دی چه تاسی هم د پخوانیو کفارو په ملګرتیا د دوزخ اور ته ننوځی)! یعنی هغه وړاندی او وروسته ګرد (ټول) کفار به په هم دغه دوزخ کښی داخلیږی.

### كُلّْمَا دَخَلَتُ أُمَّةً لَّعَنْتُ أَخْتُهَا \*

هر کله چه ننوځی (د دوزخ اور ته) يو امت نو لعنت به وائی دغه امت پر هغه بل وړاندی امت چه په مثل د ده ؤ (د کفر په خاص مشرب کښی)،

تفسیر: یعنی په دی مصیبت کښی یو له بله سره همدردی به چیری وی بلکه دوزخیان یو پر بل باندی لعن او طعن وائی او مسخری کوی او ملندی سره وهی، ښائی چه تابعان به خپلو سردارانو ته وائی چه د الله لعنت دی پر تاسی وی چه تاسی مونږ هم د خپلو محانونو سره په عذابونو او ربړونو (تکلیفونو) کښی ډوب کړو! سرداران به خپلو اتباعو ته وائی ای ملعونانو! که مونږ په کنده کښی ولویدو. ستاسی خو ستر کی وی، نو تاسی ولی د ړندو په شان مونږ پسی راولویدئ! وغیر ذلک.

### حَتَى إِذَااتَّارَكُوْ الْفِيهَا جَمِيْعًا ۚ قَالَتُ أُخُولِهُ وَلِأُولِهُمُ رَبَّبَا هَؤُلِآ اصَّلُوْنَا فَاتِهِمُ عَذَابًا ضِعْفَامِّنَ النَّارِهُ قَالَ لِكُلِّ ضِعْفٌ وَلَكِنُ لَاتَعْلَمُوْنَ

تر هغه پوری کله چه یو ځای شی دوی په دی «اور» کښی ټول نو وبه وائی وروستنی د دوی (یعنی تابعان) په (باب د هغو) ډومبنیو (متبوعانو) خپلو

کښی (الله ته چه) ای ربه زمونږ دغو (مشرانو متبوعانو) ګمراه کړی وو مونږه نو ورکړه دوی ته عذاب دوچند (زمونږ) له اوره (د دوزخ) وبه فرمایی الله چه دی لپاره د هر یوه دوچند لیکن نه پوهیږئ تاسی (پری او نه خبریږئ د یو بل له عذاب نه)

تفسير : يعني په يوه حساب د پخوانيو د ګناهونو عذاب دوچند شو چه هم پخپله دوی گمراهان شوی وو، او هم ئی راتلونکو لره لاری جوړی کړی، او په بل صورت د ورستنيو محناه دوه چنده شوه چه دوی په دغسی حال کښی ګمراهان شول چه د پخوانیو امتونو احوال د دوی په مخ کښي ښکاره پراته وو، او دوی تری هیڅ پند او عبرت نه اخیست. یا څرنګه چه د هر دوزخی احوال له خپلو درجو سره سم وخت په وخت زیاتیږی، نو ځکه ئی وفرمایل چه د هر یوه عذاب به برله یسی برابر دوچند کیږی او لا به یسی زیاتیږی، اوس د تعذیب یه ابتداء کښی تاسی د تعذیب له انتهاء څخه بی خبره یځ یعنی د پخوانیو د عذاب د دوچند کیدلو څخه به وروستنیو ته څه راحت، هوسائی (ارام) او شفاء نه په برخه کیږی، دا تقریر به په هغه صورت کښی موافق راځی چه د ﴿ لِكُلِّيضِعْتُ ﴾ څخه دواړه فرقی مرادی شی، خو د «ابن كثير رحمة الله عليه» په نزد په دی آیت کښی وروستنیو ته اطلاع ورکړی شوی ده چه بیشکه مونډ له پخوانیو څخه هر يوه ته سم د هغه له درجي سره دوه چنده عذاب مقرر کړی دی، لکه چه په بل ځای کښي ئي خبر وركړى دى ﴿ أَلْذِينُ كُفُّهُ واوَصَلُّ وَاعْنُ سِبِيْلِ اللَّهِ زِدُنْ لِهُمْ عَذَا لِأَفْوَقُ الْعَذَابِ بِمَا كَانُوا يُفْسِدُونَ ﴾ (١٤ جزء د النحل ٨٨ آية ١٢ ركوع) ﴿ وَلِيَجْمِلُنَ الْقَالَهُمُ وَالْقَالَامَةَ اَلْقُتَّالِهِهُ وَلَيْتُ عَلَى يَوْمُ الْقِيمَةِ عَمَّا كَالْتُوالِيَّةُ تَرُونَ ﴾ (٢٠ جزء د عنكبوت (١٣) آية (١) ركوع) ﴿ لِيَحْمِلُوٓا آوَزَارَهُ وُكَامِلَةً يَوْمَ الْقِيلَمَةَ وَمِنْ اَوْزَارِ الَّذِينَ يُضِلُّونَهُ وُبِغَيْرِعِلْمِ اَلَاسَانُهُمَا يَتَوْمُونَ ﴾ (١٤ جزء د النحل (٢٥) آية (٣) ركوع).

#### وَقَالَتُ أُولِلْهُ وَلِا خُولِهُ وَفَمَا كَانَ لَكُمْ عَلَيْ نَامِنُ فَضُلِ فَدُوْ وَوُالْعَذَابِ بِمَا كُنْ تُوْتَكُسِبُوْنَ ۞

او وبه وائی هغه پرومبنی «متبوعان» د دوی په حق د وروستنیو (تابعانو) د دوی کښی چه پس نه ؤ تاسو ته پر مونږ باندی هیڅ فضل (بهتری په تخفیف د عذاب او مونږ او تاسی برابر یو په کفر کښی) نو وڅکئ تاسی عذاب په سبب د هغو کارونو چه وئ تاسی چه کول به مو (په دنیا کښی له شرک او کفر څخه)

تفسیر : یعنی زموند د سزا د زیاتونی د خواهش څخه تاسی ته څه په لاس درغله؟ آیا ستاسی په عذاب کښی څه تخفیف راغی؟ نه، تاسی هم د خپلو چارو نتیجی وګالئ (برداشت کړی) او خوند ئی وڅکئ!.

### إِنَّ الَّذِبْنَ كَنَّ بُوْا بِالْيَتِنَا وَاسْتَكْبَرُوْاعَنُهَا لَا تُفَتَّوُ لَهُمُ اَبُوَا بُ السَّمَآءِ وَلَا يَدُخُلُوْنَ الْجُنَّةَ حَتَّى يَلِجَ الْجَمَلُ فِي سَيِّ الْخِيَاطِ وَكَذَٰ لِكَ جَيْنِي الْمُجْرِمِيْنَ ۞

بیشکه هغه کسان چه نسبت د دروغو کوی آیتونو زمونږ ته او تکبر کوی (له قبول) د هغو وبه نه پرانیستلی شی دوی ته ورونه د آسمان «چه پورته یوړی شی نیک عملونه او ارواح د دوی» او نه به داخل شی دوی جنت ته تر هغه پوری چه ننوځی اوښ په سوری د ستنی کښی، او هم داسی «لکه جزا د متکبرانو» جزا ورکوو مونږ مجرمانو «کافرانو» ته.

تفسیر: یعنی نه په ژوند کښی د دوی اعمالو ته آسمانی قبول او رفعت حاصل دی او نه وروسته له مرګه د دوی ارواحو ته اجازه شته چه د آسمان په لوری وخیژی په حدیث کښی راغلی دی چه «له وروسته د کافرانو اعمال او ارواح د آسمان له جانبه د «سجین» په لوری شرل کیږی چه تر څمکی لاندی دی، او د مومنانو اعمال او ارواح تر اومه آسمانه «علیین» پوری خیژی، مفصل احوال دی د احادیثو په کتابونو کښی ولوستل شی.!

و حَتَّى َيُلِيَمُ الْجَمَّلُ فَيْسَوِّ الْحَيْلُطِ فَ تَرَ هغه پوری چه ننوځی اوښ په سوری د ستنی کښی)
دا ئی «د تعلیق بالمحال» په ډول (طریقه) وفرمایل. د هری ژبی په محاورو کښی داسی امثال شته، چه په کښی د یوه شی محال توب په بل محال شی باندی معلق وی او دا تری ظاهریږی. همغسی چه هغه شی لا ممکن دی، دغه شی هم ناممکن دی یعنی لکه چه دغه خبره د کیدلو نه ده چه اوښ سره له خپل لوی جسامت د ستنی په سوم کښی سره د هغه د وړوکوالی او صغارت ننوځی، هم داسی د دغو مکنبینو او متکبرینو په جنت کښی داخلیدل محال دی. ځکه چه حق تعالیٰ په جهنم کښی د دوی د «خلود» خبر راکړی دی او په علم الله کښی هم دا سزا دوی ته تاکلی (مقرر) شوی ده نو بیا د الله تعالیٰ د علم او اخبار څخه مخالف کار څرنګه واقع کیدی شی.؟

### لَهُمُومِّنُ جَهَنَّهُ مِهَادُ وَمِنْ فَوْقِهِمُ غَوَاشٍ وَكَذَالِكَ بَجْزِى الظَّلِمِينَ®

مقرر دی دوی ته له دوزخ ځنی فرش او وی به د پاسه د دوی آغوستنی «پردی د اور»، او هم داسی (لکه جزا د دی خلقو) جزا ورکوو مونږ ظالمانو ته.

تفسیر : یعنی له هری خوا به تری اور چاپیر وی او له هیڅ لوری او په یوه ډډه به هم دوی ته راحت او هوسائی (آرام) نه ور رسیږی.

### وَالَّذِيْنَ الْمَنْوُا وَعَمِلُواالطَّلِي تِلاَنْكِلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسُعَهَا أُولَلِكَ وَالَّذِكَ وَالَّذِكَ وَالْمِكَ وَالْمِكَ وَنَهُا خُلِدُونَ ﴿ وَمُعَالَمُ وَنَهُا خُلِدُونَ ﴿ وَمُعَالِمُ وَنَهُا خُلِدُونَ ﴿ وَمُعَالِمُ وَنَهُا خُلِدُونَ ﴾

او هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه «عملونه» تکلیف نه فرمایو (بار نه آچوو) په هیڅ نفس مګر په قدر د طاقت د ده دغه «مؤمنان» صاحبان «ملګری» د جنت دی هم دوی به په هغه «جنت» کښی تل وی.

تفسیو: ﴿ لَا تُكُلِّكُ نَفْسًا الْاَوْسُتَمَا ﴾ جمله معترضه ده چه په دی سره ئی په منځ كښى تنبيه وفرمايله چه ايمان او صالح عمل چه پرى دومره عظيم الشان صله مرحمت كيږى داسى كوم مشكل شى نه دى چه د انسان له طاقته وتلى وى يا يى دا مطلب چه له هر انسان څنى دومره صالح عمل مطلوب دى چه د هغه طاقت او قدرت وى، له هغه څخه زياته مطالبه نه كيږى.

#### وَنَزَعْنَامَا فِي صُدُورِهِمُ مِّنَ عِلِ

او وبه باسو مونږ هغه چه په سينو د دغو «جنتيانو» کښي دی له کينو څخه.

تفسیو: ﴿ وَتَرَعْنَامَا فَيْ صُدُو هِوْ وَسُنْ فِلْ ﴾ څخه یا خو داسی مراد دی چه د جنتیانو په منځ کښی به په جنتی نعمتونو کښی یو له بله سره هیڅ قسم شک، شبهه، حسد، رخه (کینه) نه وی. او هر یو به خپل ځان او نور جنتیان داسی ګوری لکه چه یو ورور، خپل بل خوږ ورور ګوری او په لیدلو به ئی خوشالیږی، په خلاف د دوزخیانو چه دوی به د هغه مصیبت په وخت کښی یو بل ته پیغور ورکوی، او لعنتونه او کنځلی به کوی، لکه چه پخوا ولیکل شو یا به مراد داسی وی چه د داسی صالحانو په منځ کښی په دنیوی ژوندون کښی که پر کومه خبره کوم خپګان او اندیښنه

پیښه شوی وی او یو د بل په نسبت څه انقباض او تاثر لری، هغه ګرد (ټول) به د جنت له ننوتلو څخه پخوا د دوی له زړونو ځنی ایستل کیږی. هلته به ګرد (ټول) یو د بل په نسبت سلیم الصدر او خوښ وی حضرت علی کرم الله وجهه فرمایلی دی «زه امید کوم چه زه او عثمان، طلحه، او زبیر رضی الله تعالیٰ عنهم به له هم دغو خلقو ځنی اوسو» محقق شیخ الهند محمود الحسن رحمة الله علیه د هم دغی وروستنی معنی په اعتبار د «غل» ترجمه په خپګان سره فرمایلی ده.

### تَجْرِيُ مِنْ تَغْتِرِمُ الْاَنْهُرُ وَقَالُوا الْحَمْدُ لِللهِ الَّذِي هَلْ سَالِهٰ نَاسَوَمَا كُنَّا لِنَهْتَكِي مَلْ اللهُ اللهُ

بهیږی به له لاندی د (مانیو او ونو د) دوی ویالی، او وائی به دغه «جنتیان» کردی (ټولی) ثناوی او احسانات خاص الله لره دی هغه (الله) چه برابر ئی کړو مونږ دی (مقام) ته او نه وو مونږ پخپله چه موندلی مو وی دا لاره که نه ؤ هدایت کړی (لار ښوولی) مونږ ته الله په تحقیق راغلی ؤ رسولان د رب زمونږ په حقه سره،

تفسیر : یعنی د الله تعالیٰ په مهربانی او توفیق او د رسولائو په سمه لارښوونه او لاس نیونه مونږ دغه اعلیٰ مقام ته رسیدلی یو، او دغه مرتبه مو په برخه شوی ده که نه مونږ چیری او دغه لوړی مرتبی چیری؟

دالله په توفیقاتو شی موندلی سمه لار چه جزا ئی ده جنت ښائسته ګلزار خورا (ډیر) ښه پکښی انعام کړی نعمتونه په دا ګردو (ټولو) به وی زیات د رب دیدار

### وَنُودُوْ وَالنَّ تِلْكُوا لِحَنَّةُ أُوْرِتُ مُؤْوِهَا بِمَا كُنْتُوْتَعُمْ لُوْنَ 🐨

او آواز به وکړ شی دغو (جنتیانو) ته داسی چه دغه جنت په میراث «ویړیا» درکړی شوی دی تاسی ته هغه په سبب د هغه چه وئ تاسی چه کول به مو «له حسناتو په دنیا کښی».

تفسیر : دغه غږ کوونکی به د پاک الله له لوری کومه پرښته وی، یعنی نن د ګرد (تول) عملی جد او جهد نتیجه در څرګندیږی او تاسی د خپلو کوښښونو او زیارونو (محنتونو) په سبب او د الله تعالیٰ په فضل او کرم له خپلی تمنا سره خپل پلرنی میراث مو د تل دپاره حاصل او خپل

کړ، په حدیث کښی راغلی دی چه «هیچا لره خپل عمل په جنت کښی نه داخلوی» د دی مطلب داسی دی چه د جنت د داخلیدلو حقیقی سبب عمل نه دی او فقط ظاهری سبب ئی گاڼه شی، څکه چه د جنت د دخول حقیقی سبب د الله تعالیٰ کامل رحمت دی، لکه چه په هم دغه حدیث کښی راغلی دی او د «الا ان یتغملنی الله بوحمته» له الفاظو محنی ظاهریږی. هو! پر بنده د الله تعالیٰ د رحمت نزول هغومره کیږی چه د عمل روح پکښی موجود وی. شیخ الهند رحمة الله علیه به تل فرمایل «دغه گاډی د الله تعالیٰ په قدرت سره درومی او عمل د هغو علائمو او اشاراتو په شان دی چه په هغو سره دغه گاډی حرکت کوی او دریږی ځینی مفسرین د دی آیت ترجمه داسی هم کوی » او غږ به وکړ شی جنتیانو ته چه دا جنت درکړی شوی دی تاسی ته ویریا لکه میراث چه ویړیا وی، یا د کافرانو برخه جنت هم تاسی ته میراث پاتی شو. لکه چه ستاسی برخه دوزخ هم دوی ته پاتی شو په سبب د هغو اعمالو چه وئ تاسی چه کول به تاسی په ستاسی برخه دوزخ هم دوی ته پاتی شو په سبب د هغو اعمالو چه وئ تاسی چه کول به تاسی په دنیا کښی چه هغه استقامت او مواظبت ؤ په اوامرو او اجتناب ؤ له نواهیو څخه.

وَنَاذَى اَصْعَبُ الْجَنَّةِ اَصْعَبَ النَّارِ اَنْ قَدُ وَجَدُ نَامَا وَعَنَا وَنَاذَى اَصْعَبُ النَّارِ اَنْ قَدُ وَجَدُ نَامَا وَعَنَا وَتَاكُوا نَعَمُ وَفَا ثَالُوا نَعَمُ وَفَا ثَالُوا نَعَمُ وَفَا ذَنَا مَنَا حَقَّا قَالُوا نَعَمُ وَفَا وَهُو فَيَا الْعَلِيمِ فَيَ الْفِلِمِينَ اللّهِ عَنْ سَبِيلِ اللهِ وَيَبْعُونَهَا عِوجًا وَهُمُ وَبِالْلِخِرَةِ كَفِمُ وَنَ هَا عِوجًا وَهُمُ وَبِالْلِخِرَةِ كَفِمُ وَنَ هَا عِوجًا وَهُمُ وَبِاللّهِ وَيَبْعُونَهَا عِوجًا وَهُمُ وَبِاللّهِ وَيَبْعُونَهَا عَنْ اللّهِ عَنْ سَبِيلِ اللهِ وَيَبْعُونَهَا عِوجًا وَهُمُ وَبِاللّهِ وَيَبْعُونَهُ وَيَا اللّهِ وَيَبْعُونَهَا عِوجًا وَهُمُ وَبِاللّهِ وَلَا الْمُؤْرِقِ كَفِي أَوْنَ هُ

او غږ به وکړی صاحبان د جنت (د خپه کولو له پاره) صاحبانو د اور ته داسی چه په تحقیق مونده کړ مونږ هغه (ثواب) چه وعده کړی وه رب له مونږ سره زمونږ په حقه (رښتیا) سره نو آیا وموند تاسی (هم) هغه «عذاب» چه وعده کړی وه رب ستاسی په حقه (رښتیا) سره، «نو» وبه وائی دوزخیان چه هو! (هغه مو همغسی بیا مونده!) نو غږ به وکړی یو غږ کوونکی (اسرافیل) په منځ د دغو (جنتیانو او دوزخیانو) کښی. داسی چه وی دی لعنت د الله په ظالمانو «کافرانو» باندی هغه ظالمان چه آړوی دوی (خلق) له لاری د الله او لتوی دوی په دغی «لاری» کښی کوږوالی «عیب» او هم دوی په (راتلو د) آخرت (قیامت) باندی کافران «منکران» و.

تفسیر: په دغو آیتونو کښی د هغو مکالماتو او مخاطباتو ذکر دی چه د جنتیانو او دوستنیو دوزخیانو یا د دوی دواړو او اصحاب الاعراف په منځ کښی سره کیږی، د ړومبنیو او وروستنیو

خبرو او اترو محخه چه د «اصحاب الجنة» او د «اصحاب النار» په منځ کښی د دی لوری یا د هغی لوری کیږی له ورا څرګندیږی چه دغه مخاطبات د جنت یا د دوزخ له ننوتلو ځنی وروسته کیږی. نو ځکه د کلام نظم داسی اقتضاء لری چه د «اصحاب الاعراف» ضمنی او منځنی خبری او اتری هم وروسته له هغه ومنلی شی. په هر حال جنتیان د جنت له رسیدلو وروسته پر خپل حال د خوشحالی اظهار کوی، او د دوزخیانو د تقریع او ترتلو او نکایت او شرمولو دپاره به وائی «هغه محدی چه الله تعالیٰ د خپلو رسولانو په ژبو له مونږ سره فرمایلی وی چه ایمان راوړونکو ته دایمی نعیم ورسیږی نو مونږ هغه په رښتیا او ښی سمی وموندلی ای اهل الجهنم تاسی ووایئ چه ستاسی پر کفر او عصیان کومی ویری او تهدیدونه چه درکاوه کیدل. آیا تاسی هم هغه رښتیا او صحیح وموندل؟ ظاهر دی چه کفار په ځواب کښی پرته (علاوه) له «هو!» څخه بل هیڅ شی صحیح وموندل؟ ظاهر دی چه کفار په ځواب کښی پرته (علاوه) له «هو!» څخه بل هیڅ شی نشی ویلی. په دغه وخت کښی به د الله تعالیٰ له لوری یو «منادی» ودریږی. او داسی غږ به کوی داګر که ګنهګاران ډیر دی» مګر د الله تعالیٰ لوی لعنت او ډیره ترتنه پر هغو ظالمانو ده، چه دوی پخپله هم ګمراهان او د آخرت له انجامه بیخی بی فکره وو او هم نور به ئی د حق له لاری څخه بی لاری کول او پخپلو کړو بحثونو سره به شپه ورځ په هم دغه فکر کښی وو چه سمه لو صافه لاره هرومرو (خامخا) کړه او خرابه معرفی او ثابته کړی.

### وَبَيْنَهُمَاجِاكِ وَعَلَى الْكَعْرَافِ رِجَالٌ يَعْرِفُونَ كُلَّالِيهُمْ أَمُّ وَنَادَوُ الْصَعْبَ الْجَنَّةِ اَنْ سَلَاعِكُمُ الْمُوعِلَيُكُمُ الْمُوعِلَيُكُمُ الْمُوعِلَيُكُمُ الْمُعْرَنِينَ فَالْوَهُمُ يُطْعَفُونَ وَالْمُعْرَنَ الْمُعْرَنَ الْمُعْرَنَ اللَّهُ عَلَى الْمُعْرَنَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّمُ ا

او په منځ کښی د دغو دواړو (جنت او دوزخ يو ديوال) پرده ده ، او پر اعراف باندی به سړی وی چه پيژنی دوی هر يو (جنتی او دوزخی) په علامو د دوی سره او غږ به وکړی دغه «اعرافيان» صاحبان د جنت ته داسی چه سلام دی وی پر تاسی باندی، حال دا چه داخل شوی به نه وی دغه (اعرافيان) جنت ته او دوی به طمع (اميد د جنت) لری.

تفسیر: د «حجاب» معنی پرده او پناهی ده . او دلته له پردی محنی دیوال مراد دی چه د حدید په سورت کښی په دی تصریح شوی ده «فضرب بینهم بسورله باب» دغه دیوال به داسی یو مانع او حاجز وی چه د جنت له خوندونو او لذتونو محنی دوزخیان بی برخی کوی او د دوزخ له عذابونو ، ربرونو (تکلیفونو) او کلفتونو محنی جنتیان بی خبره کوی چه د هغه تفصیلی علم مونږ نه لرو .

وَ وَكُلُ الْأَمْرَافِ رِجَالٌ يَعْرِفُونَ كُلَائِمِهُا مُنْ ﴿ الآية - اى على اعراف ذالك الحجاب رجال يعنى دا الف لام عوضى دى. «اعراف» جمع د «عرف» ده چه د هر شى سر ته وائى. معنى ئى

دا چه وی به په کنګرو د دی قلعی باندی سړی چه دوی به هم جنتيان وينی او هم دوزخيان او پیژنی به جنتی په تک سپین نورانی مخ د ده سره او دوزخی په تک تور ظلمانی مخ د هغه سره گواکی) د دغه منځنی دیوال د لوړی څوکی نوم «اعراف» دی. د «اعراف اصحاب» څوک دی؟ «قرطبی رحمة الله علیه» پر دغه موضوع دولس اقواله نقل کړی دی زمونډ په نزد راجح قول همغه دى چه له حضرت حذيفه، ابن عباس، ابن مسعود رضى الله تعالىٰ عنهم اجمعين غوندى جليل القدرو اصحابو او نورو اکثرو اسلافو او اخلافو څنې منقول دی. یعنی د اعمالو له وزن کیدلو څخه وروسته جنتي هغه دي چه د ده «حسنات» ډير وخيژي او دوزخي هغه دي چه «سيئات» ئی زیات شی. او هغه کسان چه حسنات او سیئات ئی مساوی او یو برابر څرګند شی هغوی به د «اعراف» اصحاب کیږی. له روایاتو ځنی معلومیږی چه بالاخره «اصحاب الاعراف» هم جنت ته ځي. او برسيره په هغه دا خبره له دغې مسئلي څخه هم فهميږي کله چه هغه ګنهګاران مؤمنان چه د دوی سیئات پر حسناتو غالب او د هغه په اثر په دوزخ کښی غورځول کیږی، او دوی وروسته د خپلو سزاؤ د کاللو (تیرولو) څخه بیرته جنت ته بیول کیږی نو «اصحاب الاعراف» چه د دوی حسنات او سیئات سره برابر دی ښائی له دوی ځنی دومبی جنت ته لاړ شی، کواکی «اصحاب الاعراف» د «اصحاب اليمين» يو كمزورى قسم وكنل شي، همغسي چه (سابقين المقربين) في الحقيقت د «اصحاب اليمينو» داسي يو قسم دي چه د خپلو اولوالعزميو په سبب له نورو (اصحاب اليمين) څخه وړاندې تللي دي، د دوی په مقابل کښي «اصحاب الاعراف» يو بيرته پاتي شوى قسم دى، چه د خپلو اعمالو د كثافت له امله (وجي) له نورو «اصحاب اليمين» څخه وروسته پاتي دی نو دغه کسان څرنګه چه د (اهل جهنم) او «اهل جنت» په منځ کښي اوسیږی نو دوی د هغو دواړو طبقو خلق د هغوی په مخصوصو علامو سره پیژنی یعنی جنتیان د دوی له تکو سپینو نورانیو ښکلو څیرو او دوزخیان د دوی د تکو تورو ظلمانیو ناولیو څیرو پیژنی چه له ورا معلومیږی. په هر حال کله چه د دوی سترګی پر جنتیانو ولګیږی سلامونه به وراچوی چه له تبریک ورکولو سره به مرادف وی. او څرنګه چه دوی پخپله لا په جنت کښی نه دی داخل شوی. نو د هغه طمع او آرزو کوی چه د دوی دغه هیلی، (امیدونه) اسری، او تمنا بالاخره يوره كيږي.

### وَإِذَاصُرِفَتُ آبِصَارُهُمُ تِلْقَاءَ آصُعٰبِ النَّارِ وَالْوُاسَ بَنَا لَا عَنْ الْمُالِمُ الْفَالِمُ الْفَالِمِ النَّارِ وَالْفُلِمِ النَّارِ وَالْفُلِمِ الْفَالِمِ اللَّهِ الْفَالِمِ اللَّهِ الْفَالِمِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ الللِّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللِي اللِّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللِمُلْمُ اللَّلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللِمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ ال

او کله چه و کرځولی شی سترګی د دغو «اعرافیانو او وګوری» په لوری د صاحبانو «ملګرو» د اور نو وبه وائی دغه «اعرافیان له ډیره هیبته» ای ربه زمونږ مه ګرځوه (مه یو ځای کوه) مونږ سره له قومه ظالمانو (کافرانو).

تفسیر: غرنگه چه اعرافیان د جنت او دوزخ په منځ کښی اوسیږی نو د دوی احوال د خوف او رجاء په منځ کښی وی. کله چه جنتیانو ته گوری نو خوشالیږی او هیله او امید ئی پیدا کیږی او کله چه پر دوزخیانو د دوی سترگی ناڅاپه ولگیږی نو له الله تعالیٰ څخه ویریږی، او تری پناه غواړی څو دوی د دوزخیانو په ډله کښی ونه غورځولی شی (په ﴿ مُرِفَتُ اَبْعُارُهُمُ ﴾ کښی اشاره ده دی ته چه اعرافیان عمداً دوزخیانو ته نه گوری، بلکه بی اختیاره به ئی پری نظر واقع کیږی).

### وَيَالَاَى اَصْعُابُ الْاَعْرَافِ رِجَالًا يَعْرِفُوْنَهُ مُ رِسِيلَهُمْ قَالُوْ امَا اَعْتَىٰ عَنْكُوْ جَمْعُكُوْ وَمَاكُنْتُوْ تَسْتَكِيْرُوْنَ۞

او غږ به وکړی صاحبان د اعراف هغو سړيو ته «له دوزخيانو» چه پيژنی به دا (اعرافيان) هغوی په علامو د «ظلمانی مخونو د» هغو سره وبه وائی دا (اعرافيان دوزخيانو ته) هيڅ دفع ونه کړه له تاسی ډير والی «د مال يا د رجالو» ستاسی او نه هغه چه وئ تاسی لوئی به مو کوله «له حقه»

تفسیر : یعنی برسیره په دی چه په دوزخ کښی معذب کیږی، د دوی په مخیرو کښی به د دوزخیتوب علامی هم ښکاری. یا ئی دا مطلب دی چه دوی به داسی خلق وی چه د «اصحاب الاعراف» سره پیژندگلوی لری او په دنیا ئی لیللی وی، نو محکه کله ئی چه په هغه محای کښی ووینی نو په مخیره ئی پیژنی «او داسی به وائی دوی ته چه هیڅ دفع ونه کړه له تاسی څخه ډیر والی د مال یا د رجالو ستاسی او نه هغه چه وئ تاسی چه کبر، لوئی به کوله تاسی له حقه) یعنی د دی مصیبت په وخت کښی ستاسی هغه ملاتړی جماعتونه او ډلی چیری لاړی؟، او په دنیا کښی هغه محان منی او لوئی چه تاسی کوله هغه اوس څه شوه؟

#### ٱۿٷٛڒٳٚٵڷڹؠڹٛٵڤ۫ٮؘۘؠ۫ؿؙۏڵٳؽۜٵۿ۠ۉٳٮڵ؋ؠؚۯؘۼٛؠٙڐٟٝٲۮ۠ڂ۠ۅ۠ٳڶٛۼڹۜٛڎٙ ڒڿؘۅؙڬ۠ۘۼڵؽؙڴۯۅڵڒٙٲڹؙؿؙۊؙۼٙڒؘڹٛڹ۞

(وبه وائی اعرافیان چه) آیا دغه «په جنت کښی» هغه «ضعیفان مسلمانان» دی چه قسمونه به خوړل تاسی (په دنیا کښی) چه وبه نه رسوی دوی ته الله

رحمت خپل (او اوس په جنت او رحمت کښی دی، او الله هغو ته فرمایلی دی چه) ننوځئ جنت ته چه نه به وی هیڅ ویره پر تاسی باندی او نه به تاسی غمجن کیږئ.

تفسیر: په دغه سره د «اهل الجنت» په لوری اشاره کوی او دوزخیانو ته به ویلی کیږی چه هغه ګوډ مات او له کاره وتلی مساکین او ضعیف الحال کسان چه تاسی هغوی حقیر او خوار او اکرب ګڼل او داسی به مو ویل چه آیا د پاک الله مهربانی په ګرد (ټول) عالم کښی فقط په هم دغسی کسانو کیږی! ﴿ اَهْمُوْلَا مُرَاللهُ عَلَیْهُ مُرِّنَا اَهُ هُوْلَا اَمْدَا لهُ مَاللهُ عَلَیْهُ مُرِّنَا اَهُ اَللهُ عَلَیْهُ مُرِّنَا اَللهُ عَلَیْهُ مُرِّنَا اَللهُ عَلَیْهُ مُرِّنَا اَلله عَلَیْهُ مُرِّنَا اَللهُ عَلیْ دی. یعنی ننوځئ په جنت کښی بی له خوف او ویری، حال دا چه تاسی په دغه عذاب کښی اخته او مبتلا یئ ځینی مفوله ګڼی چه الله مفسرین ﴿ اَدْعُلُوا اَلْهَنَا اَللهُ عَلیْ مَوْله کنی چه الله تعالیٰ مقوله کنی چه الله تعالیٰ به اعرافیانو ته فرمائی چه ننوځئ ای اعرافیانو جنت ته الخ

وَنَا ذَى اَصُعٰبُ النَّارِ اَصُعٰبَ الْجَنَّةِ اَنَ اَفِيْضُوْا عَلَيْنَامِنَ اَلْمَآ اِ اَوْجَا رَزَقَكُوْاللهُ قَالُوْا اِنَّ اللهَ حَرَّمَهُمَا عَلَى الْكُوْرِيْنَ ۞ الَّذِيْنَ اتَّخَذُوْا دِيْنَهُمْ لَهُوَّا وَلَوِبًا وَعَرَّتُهُمُ الْجَائُوهُ الْكُنْيَا ۚ فَالْيُوْمَ نَشْهُمْ كَمَا ضَمُوْ الِقَاءَ يَوْمِعْمُ هٰذَا وْمَا كَانُوْ الْإِلَاتِنَا الْجَحَدُونَ

او غږ به وکړی صاحبان د اور صاحبانو د جنت ته داسی چه راتوی کړئ تاسی پر مونږ باندی. له اوبو نه یا (راواچوئ) له هغو شیونو چه روزی کړی دی تاسی ته الله، وبه وایی جنتیان «د دوزخیانو په ځواب کښی» چه بیشکه الله حرام کړی دی دا دواړه «اکل او شرب» پر کافرانو هغه کافران چه نیولی دی دوی دین خپل تماشا او لوبی او غولولی وو دوی ژوندانه لږ خسیس، نو نن ورځ به هیروو (پریږدو) مونږ دوی لکه چه هیر کړی وو دوی ملاقات د ورځی خپلی چه دغه ده او (لکه چه) وو دوی چه په آیتونو زمونږ به ئی انکار کاوه (چه الله نه دی رالیږلی).

تفسیر : دوزخیان د ډیر اضطراب او بد حواسی له امله (وجی) د جنتیانو په لوری د سوال لاس غځوی چه مونږ سوځو، لړ څه اوبه پر مونږ راتوئی کړئ یا له هغو نعمتونو څخی چه الله تعالیٰ

تاسی ته درکړی دی، مونږ ته هم لږ څه راکړئ چه تری ګټه (فائده) واخلو نو ځواب مومی چه په کافرانو باندی دغه ګرد (ټول) شیان بند دی، دغه کافران هغه کسان دی چه له دین څخه ئی تماشی او لوبی جوړی کړی وی او په دنیوی عیش او تنعم کښی ډوب او ورباندی پرسیدلی وو چه دوی هلته په دنیوی خوندونو او عیشونو کښی اخته وو او له سره د آخرت خیال ئی نه درلود، (لرلو) نن مونږ هم له سره د دی خیال او پروا نه کوو، او همغسی چه دوی زمونږ له آیتونو څنی منکران شوی وو، نن مونږ هم د دوی د غوښتنو له منلو څخه انکار کوو.

### وَلَقَدُجِنُنْهُمْ بِكِتْبِ فَصَّلْنَهُ عَلَى عِلْمِ هُدًى وَمَحْمَةً لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ @

او خامخا په تحقیق راوړی دی مونږ دغو «کفارو» ته کتاب چه واضح بیان کړی دی مونږ «په معانی د ده» کړی دی مونږ «په معانی د ده» حال دا چه دغه کتاب هدایت او رحمت دی له پاره د «هغه» قوم چه ایمان (بری) لری.

تفسیر : د قرآن کریم په شان د یوه مقدس کتاب په موجودیت چه په کښی د گردو (تولو) ضروریاتو عالمانه تفصیلات شته او د هری خبری پوره تنبیهات په ښکاره ډول (طریقه) سره پکښی بیان کړی شوی دی، لکه چه مؤمنان له هغو څخه پوره منتفع کیږی نو ډیره د اقسوس خبره ده چه دوی ولی تری نه منتفع کیدل؟ او دغو متکبرانو معاندانو خپل دغه پای (اخر) او انجام ته هیڅ فکر او اندیښنه نه کولی نو بیا اوس له داسی افسوس او حسرته څه په لاس ورځی. ځینی مفسرین د دی آیت ترجمه داسی کوی «او هرومرو (خامخا) په تحقیق راوړی دی مونډ کفارو ته یو کتاب یعنی قرآن چه په تفصیل په کښی بیان کړی دی مونډ عقائد او دینی احکام او مواعظ او قصص په علم کامل خپل سره په وجوه د تفصیل په دی حال کښی چه رهنما او مهربانی ده دیاره د هغه قوم چه ایمان بری راوړی.

هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَا تَاوِيْلَهُ تِيوْمَ يَاأِنَّ تَاوِيْلَهُ يَعُولُ الَّذِيْنَ نَسُوْهُ مِنْ قَبْلُ قَدُ جَاءُتُ رُسُلُ رَبِّنَا بِالْحَقِّ فَهَلَ لَنَامِنُ شُفَعَاءُ فَيَشْفَعُوالنَّا اَوْنُرَدُّ فَتَعَمَّلَ غَيْرالَّذِي كُنُّنَا نَعْمُلُ قَدُ خَيرُوَا اَنْفُنَهُمُ وَضَلَّ عَنْهُمُ مِّا كَانُوا يَفُتَرُونَ فَي آیا انتظار کوی دوی (بلکه نه کوی) مگر عاقبت د هغه «شی ته چه په دغه کتاب» کښی دی «له ثواب او عذابه چه ورښکاره شی» په هغی ورځی کښی چه راشی عاقبت د ده «په قیامت کښی» وائی هغه کسان چه هیر کړی وو دوی دغه کتاب پخوا له دی نه «په دنیا کښی» په تحقیق راغلی وو رسولان د رب زمونږ په حقه سره (خو ومو نه منل او بد مو وکړل) نو آیا شته مونږ لره «اوس» له شفاعت کوونکو چه شفاعت وکړی دوی له پاره زمونږ یا بیرته بوتله شو (دنیا ته) نو «ښه» عمل به وکړو غیر له هغه «بد» عمل چه وو مونږه چه کاوه به مو (دنیا کښی)، (وبه فرمائی الله) په تحقیق زیان رسولی دی دوی څه دروغ بی ئی ویلی (د شرک).

تفسیر : هغه د عذاب ویره چه په کتاب الله کښی ورکړی شوی ده آیا دوی هغه ته منتظر دی؟ کله چه د هغه انذار له مضمون «مصداق» سره مخامخ شی بیا به ئی قبلوی. حال دا کله چه دوی له هغه مضمون سره هلته مخامخ ـ یعنی په عذاب کښی اخته شی نو قبلول ئی هیڅ یوه فائده نه وررسوی. په دغه وخت کښی به شفاعت کوونکو پسی گرځی چه د هغو په وسیله د پاک الله څخه د خپلی سزا عفوه وغواړی، خو څرنګه چه کفارو ته داسی شفاعت کوونکی له سره په لاس نه ورځی نو داسی هیله (امید) او تمنا کوی: که مونږ بیرته دنیا ته بوتلی شو او بیا تر ازموینی لائدی ونیولی شو چه دا ځلی مونږ د خپلو جرائمو په خلاف څرنګه د نیکی او د پرهیزگاری اعمال کوو؟ خو اوس د دوی له دغی اسری او تمنا ځنی هیڅ په لاس نه ورځی، ځکه چه دوی پخپلو لاسونو سره خپلو ځانونو ته نقصان او تاوان رسولی دی او هغه چتی (فضول) خیالونه چه دوی پخپلو مغزو کښی لرل بیخی چتی (فضول) او بیکاره څرګند شول.

# إِنَّ رَبَّكُوُ اللهُ الَّذِي عَلَى السَّلُوتِ وَ الْأَرْضَ فِي سِتَةِ التَّامِرُ ثُوَّ السَّلُوتِ وَ الْأَرْضَ فِي سِتَةِ التَّامِرُ وَالْمَدُّى اللهُ اللهُ النَّهَا رَبُطُلُبُهُ حَثِيدَ اللهُ السَّلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَبُ الْعَلَمِينَ اللهُ اللهُو

بیشکه چه رب ستاسی الله دی هغه «الله» چه پیدا کړی ئی دی آسمانونه او

ځمکه (او هغه شیان چه د دوی په منځ کښی دی) په «مقدار د» شپږو ورځو کښی بیا ئی استواء و کړه پر عرش پتوی (تیاره د) شپی په «رڼا د» ورځی چه طلب کوی هره یوه بل لره په تلوار سره او «پیدا کړی ئی دی» لمر او سپوږمی او ستوری حال دا چه مسخر «منقاد» کړی شوی دی امر «حکم» د الله ته، خبردار شئ چه «خاص» الله لره دی پیدا کول او امر (حکم فرمایل) لوی برکت والا دی الله چه رب «پالونکی» د گردو (ټولو) عالمیانو «د جهان» دی.

د غیبو وریځ او اوبه بل شان دی قمر لمر سما غبرایئی واړه بل شان دی په اول صورت کښی د علماؤ په منځ کښی سره اختلاف دی چه له شپږو ورځو ځنی دلته د شپږو ورځو مقدار مراد دی یا د زرو کلونو یوه یوه ورځ مقصود ده چه د هغه په نسبت ئی فرمایلی دی دی کانی و کانی

تعالیٰ د کوم شی د وجود له مختلفو مدارجو څخنی د تیریدلو اراده نه فرمائی بلکه هر شی بی د اسبابو او عللو له واسطی دفعتاً هم موجودولی شی.

﴿ نُتُوَالُمُتُوانُ كُلُولُونُ ﴾ بيا ئى استواء وكره پر عرش» د الله تعالىٰ د صفاتو او افعالو په نسُبت دغه خبره ښائي تل په ياد وساتله شي چه د قرآن او حديث په نصوصو کښي کوم الفاظ چه د الله تعالیٰ د صفاتو د بیانولو له پاره اختیاراوه شی، په هغو کښی علی الاکثر همغه شیان دی چه د مخلوقاتو په صفاتو کښي هم استعماليږي ـ مثلاً الله تعالىٰ ته حي، سميع، بصير، متكلم ویلی شوی دی چه پر انسانانو هم د دغو صفاتو اطلاق کاوه شی، مگر په دغو دواړو مواقعو کښې د استعمال حیثیت بیخې بیل او جلا (جدا) دی، کوم مخلوق ته سمیع او بصیر ویل داسی مطلب لری چه دی د لیدلو ستر کی او د آوریدلو غوږونه لری اوس په دی کښی دوه شیان ييدا شول، يوه هغه آله چه ورته «سترګه» ويل كيږى چه د ليدلو مبدأ او وسيله ده. دوهم د هغى نتیجه او غرض او غایه «لیدل» دی، یعنی هغه خاص علم چه له «بصری رؤیت» څخه حاصلیږی ۔ کله چه مخلوق ته «بصیر» ویلی کیږی نو دغه مبدأ او غایه دواړه معتبر شول او د دواړو كيفيتونه معلوم شول، ليكن هم دغه لفظ كله چه د الله تعالىٰ په نسبت استعمالوه شي نو يقيناً هغه مادی او جسمانی کیفیات تری نه مرادیږی چه د مخلوقاتو له خواصو ځنی دی او له هغو ځنی قدوس خدای قطعاً پاک او منزه دی. هو داسی اعتقاد لرل به یه کار وی چه د (ابصار) یعنی د لیدلو مبدأ د ده یه اقدس ذات کښی شته او د هغه نتیجه یعنی هغه علم چه «له بصری رؤیت» څخه حاصلیدی شی ده ته د کمال په درجه حاصل دی. پاتی شو دا چه د هغه مبدأ څرنګه ده؟ او د لیدلو کیفیت څه دی؟ نو پرته (علاوه) له دی خبری څخه چه د هغه لیدل او نور صفات د مخلوقاتو په شان نه دی نور څه ویلی نه شو ﴿ لَیْسَ کَپَتْبَلِهِشُّیُ ۖ وَهُوَالسَّمِیْتُهُ اَلْبَصِيْرُ ﴾ نه یوازی «سمع» او «بصر» بلکه د ده کرد (تول) صفات ښائی هم داسی وګنلی شی. چه د صفت د خپل اصل المبدء او غایت یه اعتبار ثابت دی مگر د هغه هیڅ یو کیفیت نشی بیان کیدی او د سماوی شرائعو له خوا داسی څه حکم صادر شوی نه دی چه انسان په داسی ماوراء العقولو حقائقو كښي هم غور او خوض وكړي او ځان په رېړونو (تكليفونو) كښي اخته کړی، د دی خبری څه خلاصه مو په (۱) جزء د المائده په (۱٤) آيت «۹» رکوع کښي د ﴿ وَقَالَتِ الْبَهُوْدُيْدُ اللَّهِ مَفْلُولَةً ﴾ لاندى بيان كرى ده . يه ﴿ الْمَتَوٰى كَلَ الْعَرْشِ ﴾ هم له دى سره سم وپوهیدئ. د عرش معنی تخت او لوړ مقام دی «استواء» ترجمه اکثرو محققانو په «استقرار او تمكن» سره كړى ده «چه د هغه ترجمه شيخ الهند په قرار نيولو سره تعبير فرمايلي ده» ګواکی دغه لفظ د حکومت ير تخت داسې قبضه کول راښکاروي، چه د هغه هيڅ يوه برخه او څنډه (حصه) د ده د نفوذ او اقتدار له احاطي د باندې نه ده ياتي، او نه د ده يه قبضه او تسلط کښی کوم قسم مزاحمت او اختلال مونده کیږی، ګرد (ټول) کارونه او انتظام ئی سم او برابر دی اوس په دنیا کښی د پاچاهانو په تخت کیناستل خو یوه مبدأ او ظاهری صورت لری او بل خو ئى حقيقت يا غرض يا غايت دى، يعنى بر ملك د يوره تسلط، اقتدار، نفوذ، تصرف

او قدرت حصول، د حق تعالى په ﴿ الْمُتَوَى كَلَ الْعَوْنَ ﴾ كښى دغه حقيقت، غرض او غايت د كمال په درجه شته، يعنى د آسمان او ځمكى «تولو علوياتو او سفلياتو» له پيدا كولو څخه وروسته پر هغو باندى كامله قبضه او اقتدار او د هر راز (قسم) مالكيت او شهنشاهيتوب تصرفات بى له مزاحمت او ممانعته ورحاصل دى، لكه چه په بل ځاى كښى د ﴿ ثُوَّالْمُوّلُ ﴾ الآية الْعَرْشُ ﴾ څخه وروسته د ﴿ يُكَرِّرُ الْكُرْرُ ﴾ او نورو الفاظو او دلته په ﴿ يُعْرِي الْكَيْلَ الْهَارَ ﴾ الآية سره په دغه مضمون تنبيه فرمائى. پاتى شوه د ﴿ الْتَرْبى كَلَ الْعَرْشُ ﴾ مبدأ او ظاهرى صورت د هغه په متعلق همغسى عقيده لرل په كار دى چه مونږ د «سمع، بصر» او نورو صفاتو په متعلق ليكلى دى چه د هغه هيڅ صورت داسى نشى كيدى چه په هغه كښى د مخلوقاتو صفات، يا د حدوث د علائمو لړ څه شائبه هم وى نو بيا دغه مسئله څرنګه ده؟ د هغه ځواب هم دا دى.

ای له هغه چه مو لوستی، اوریدلی او لیدلی ته ئی پورته دفترونه مو شول بشپر او تمام شول گرد (ټول) عمرونه

مونږ لا پاتی په اول د وصف ستا کښی رب ئی پورته

( ﴿ مُسَكِّرْتِ رَأَمُونَ ﴾ چه مسخر، منقاد اوایل وی حکم د الله ته) یعنی هیڅ یو ستوری بی د الله تعالیٰ له حکمه نشی خوځیدلی. (او ټول د اله العالمین په حکم او فرمان پخپلو وظائفو کښی مشغول دی).

وارورئ! خبردار شئ! چه خاص الله لره دی پیدا کول او امر (حکم کول) لوی برکت والا دی الله چه رب پالونکی د کرد (ټول) جهان دی.) پیدا کول «خلق» دی. او د پیدا کولو محخه وروسته تشریعی یا تکوینی احکام ورکول «امر» دی. او دغه دواړه د الله تعالیٰ په قبضه او اختیار کښی دی، نو په دی شان د ګردو (ټولو) محاسنو او برکاتو منبع شو. بیشکه چه الله تعالیٰ ډیر لوی ذات دی په وحدانیت او

الوهيت او ربوبيت او نور جلالي او جمالي صفاتو خهلو كنبي جل جلاله عم نواله واعظم برهانه

#### ادْعُوا رَبُّهُ وَنَضَرُّعًا وَّخُفْيَةً

بولئ تاسی رب خپل «هر وخت» په زاری عذر او په پټه سره «ځکه چه په پټه بلل د اخلاص دليل دی»،

تفسیر: کله چه د «عالم الخلق» او د «عالم الامر» مالک او د گردو (تولو) برکاتو منبع هم دغه پاک ذات دی نو پخپلو دنیوی او اخروی حوائجو کښی ښائی چه په الحاح، اخلاص، خشوع او خضوع سره بی له ښوولو او ریا څخه ورو ورو وباله شی! له دی نه معلومیږی چه په دعا او کښی اصل اخفا ده او هم دغه په اسلافو کښی معموله وه . په ځینو مواضعو کښی جهر او اعلان به د کوم عارض له مخی وی . چه د هغه تفصیل په «روح المعانی» او نورو کښی شته .

#### ٳٮٛۜٛٷڵٳؽؙۼؚۻٛٵڷؽۼؾؙڔؽؽ<sup>ۿ</sup>

بیشکه چه الله نه خوښوی تیریدونکی «له شرعی حدودو په دعاء بلکه په هر څه کښی»

تفسیر: یعنی په دعاء کښی دی د ادب له حدودو تیری ونه کړی شی ـ مثلاً هغه شیان چه عادتاً یا شرعاً محال وی هغه وغواړی یا د معاصیو او لغو شیانو طلب وکړی یا داسی کوم سؤال وکړی چه د ده له شان او حیثیته سره څه مناسبت نه لری. (یا به مراد تری پورته کول د غږ وی یا به ډیر اوږدول د دعا وی) دا ګرد (ټول) په «اعتداء فی الدعاء» کښی داخل دی.

### وَلَاثُفُسِكُ وَالْكَرُضِ بَعُكَ إِصْلَاحِهَا وَادْعُولُ خُوفًا وَطَمَعًا إِنَّ رَحْمَتَ اللهِ قَر نَبُ مِن الْمُحْسِنِينَ ﴿

او مه کوئ فساد «ای انسانانو!» په ځمکه کښی وروسته له اصلاح د دی (د انبیاؤ په بعثت سره) او بولئ تاسی الله (عبادت ئی کوئ) په خوف (ویری) سره «له عذابه د الله» او په طمع (امید د رحمت د الله) بیشکه چه رحمت (مهربانی) د الله ډیره نژدی ده محسنانو (نیکی کوونکو) ته.

> وَهُوَالَّذِى بُرُسِلُ الرِّلِحَ بُشْتُرَابَيْنَ يَكَ فَى رَحْمَتِهُ حَتَى إِذَا اَقَلَّتُ سَعَا بَا ثِفَا الرِّسُقُنَهُ لِبَكِي مَّيِّتٍ فَأَنزُ لَنَا بِهِ الْمَأْءُ فَاخْرَجْنَابِهِ مِنْ كُلِّ الشَّمَرْتِ كَنَالِكَ نُخْرِجُ الْمَوْق لَعَلَّكُوْ تَكَكُرُونَ ﴿ وَالْبَكُ الطِّلِيّبُ يَخْرُجُ نَبَاتُهُ بِإِذْنِ رَبِّهِ وَالَّذِي خَبْتُ لَا يَغْرُجُ إِلَا نَكِمًا أَكَنَالِكَ نُصَرِّفُ الْإِلْيَ لِقَوْمِ تَشْكُرُونَ ﴿

او هم دغه «الله» هغه ذات دی چه رالیږی بادونه زیری کوونکی په مخ کښی د رحمت د ده «چه باران دی»، تر هغه پوری چه راواخلی (دغه بادونه) وریځی درنی (په اوبو سره) چه روانوو مونږ دغه (وریځی زرغونولو د) هغه ځمکی ته چه مړه «وچه بی ګیاه» وی پس نازلوو مونږ له دی وریځو څخه اوبه نو راباسو مونږ په هغو اوبو له هر قسم میوو څخه هم داسی (چه دغه مړه وچه ځمکه ژوندی کوو) راباسو مونږ مړی (له ځمکی) دپاره د دی چه پند واخلئ (او لازم دی چه غور پکښی وکړئ). او ځمکه پاکه «خوږه صالح الزراعته» راوځی زرغونه د دی «ښه کامله» په اذن (حکم) د رب د ده، او هغه ځمکه چه خرابه ښوره ناکه وی نه راوځی (زرغونه ئی) مګر لږ ناقصه، په شان د دی (پاس مثالونو) بیا، بیا، بیانوو آیتونه دپاره د قوم (مؤمنانو) چه شکر باسی.

تفسير : په پخوانيو آيتونو کښي د ﴿ اِسْتَاٰويعَلَىالْغَرَشِ ﴾ سره په فلکياتو لمر، سپوږمي ستوری او نورو کښی د الله تعالیٰ د ځینو تصرفاتو بیان ؤ \_ وروسته له هغه ئی خپلو بندګانو ته نور څه مناسب هدایتونه ورکړل اوس د «سفلیاتو» او د «کائنات الجو» په متعلق د خپلو ځینو تصرفاتو ذکر فرمائی تر څو خلق بری ښه ويوهيږی چه د ګردو (ټولو) علوياتو او سفلياتو او جویاتو اسمان، محمکه او د دوی دواړو په منځ او شاؤ خوا کښې د ګردو (ټولو) موجوداتو عمومی حکومت د پاک الله رب العلمین د قدرت په قبضه کښی دی. د بادونو چلیدل، د بارانونو، واوری، پلی وورول، د راز راز (قسم قسم) کلانو، شنیلیو او نباتاتو پیدا کول د هری ځمکې له استعداد سره سم یکښې کښتونه (فصلونه) د څړ ځایونه، باغونه، ریاحین، اشجار اثمار او نور شیان ییدا کول دا گرد (تول) د الله تعالیٰ د کامله قدرت او بالغه حکمت علامی او نسی دى. په دى ترخ كښى د مړو بيا ژوندى ياڅيدل هم راوفهميده . حضرت شاه صاحب فرمائى چه «د مړو پاڅیدل یو په قیامت کښې دی او بل په دنیا کښې. یعنې په جاهل او ادنی خلقو کښې ئى چه د جهالت او ذلت په موت سره مړه شوى وو عظيم الشان نبى عليه السلام وليږه او دوى ته ئی علم ورکړ او د دنیا سرداران ئی تری جور کړل. بیا ښه استعداد لرونکی سړی یی د کمال په درجه ورسول. او هغو ته چه يې استعداد خراب ؤ هم فائده ورورسيده مګر په ناقص ډول (طریقه). یعنی په دغه ټوله رکوع کښی دا ښوولی شوی دی: کله چه الله تعالیٰ په خپل رحمت او شفقت سره توره تیاره شپه یه ستورو، سپوږمی او لمر سره رڼا(رنړا) کوی او له وچې ځمکې څخه شنیلی او نباتات زرغونوی او له هغو څخه د انسانانو او حیواناتو د ژوندون سامان تیاروی او د گردو (تولو) سفلیاتو د حیات او نشاط د مهیا کولو لپاره له آسمانه وریا «باران» رانازلوی نو څرنګه کیدی شي چه داسې مهربان الله د خپل مخلوق بني آدمانو له یاره داسې کوم ستوري، سپوږمی، او لمر به ئی نه وی بیدا کړی چه دوی د جهل او ظلم له تیارو څخه هم وباسی او د روحاني غذاء د تيارولو د معنوي کښتونو (فصلونو) د سيرابولو (اوبولو او لويولو) دياره په ئي د رحمت باران نه وی نازل کړی؟ بلاشبه یاک الله د هری زمانی د ضرورت او له خپل حکمت سره موافق انبياء عليهم السلام راليولي دى چه د دوى له منورو سينو څخه دنيا ته روحاني رنا(رنړا) ورسوی او د اللمي وحي پرله پسې بارانونه اوروی لکه چه په دغې بلي رکوع کښي د انبیاؤ د ارسال ذکر کړی شوی دی. او لکه چه د باران او د ځمکې په مثال کښې اشاره کړی شوی ده چه مختلفی ځمکې د خپلو استعدادونو سره سم د باران اثر قبلوی، هم داسې ويوهيږئ چه انبیاء علیهم السلام د هغه خیر او برکت له پاره چه لیدلی شوی وو له دوی ځنی منتفع کیدل هم یه ښو استعدادنو یوری موقوف دی هغه خلق چه تری انتفاع نه آخلی یا یوره نه منتفع کیږی دوی ته ښائي پر خپلو دغو بدو استعدادونو وژاړي.

د باران طبع شکاره ده بی له هغه هیڅ ژوند نشته

باغ کښي ګل تری زرغونیږی په ښوره کښي ئي خوند نشته

## لَقَدُ آرسُكُنَا نُوُعُ إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ لِقَوْمِ اعْبُدُ واللهَ مَا لَكُومِ اعْبُدُ واللهَ مَا لَكُومِ فَكَالَ لِقَوْمِ اعْبُدُ واللهَ مَا لَكُومِ فَكَالَ لِقَوْمِ اعْبُدُ وَاللهَ مَا لَكُومِ فَكَالُمُ فَيْ اللهِ عَلَيْهِ فَعَلَيْهِ فَعَلَيْهِ فَعَالَ الْمُلَامِنُ قَوْمِ آمَا لَا لَكُرُ لِكَ فِي ضَلِل شِيدِينَ ﴿ فَاللَّهُ مِنْ فَوْمِ آمَا لَا لَكُرُ لِكَ فِي ضَلِل شِيدِينَ ﴿ فَاللَّهُ مِنْ فَوْمِ آمَا لَا لَكُنُ لِكُ فِي ضَلِل مِنْ مُنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّ

قسم دی په تحقیق لیږلی ؤ مونږ نوح په لوری د قوم د ده نو وویل «نوح» ای قومه زما عبادت کوئ تاسی د الله نشته تاسی ته هیڅ معبود بی له دغه «الله»، بیشکه زه ویریږم په تاسی باندی له عذاب د ورځی لویی «طوفان یا د قیامت». نو وویل مشرانو له قومه د نوح بیشکه مونږ وینو (یا ګڼو) تا په ګمراهی څرګنده کښی (چه پلرنی دین دی پریښی او ډیر خدایان منی)

تفسير : د آدم عليه السلام قصه د دى سورت به ابتداء كښي تيره شوه وروسته له آدم عليه السلام ړومېني اولوالعزم او مشهور رسول نوح عليه السلام ؤ چه د اهل الارض د مشركانو د اصلاح او هدایت له یاره ولیږل شو اګر که د نوح علیه السلام د خاص شریعت په اعتبار د ده بعثت خاص د ده د قوم په لوری ؤ خو بيا هم د هغو اساساتو او اصولو په اعتبار چه د ګردو (تولو) انبياؤ عليهم السلام به اصولو كښي سره که او مشترک دی د هغه مخاطبان کرد (تول) انسانان دى لكه د توحيد او اقرار بالمعاد يه تعليم كښي كرد (تول) انبياء عليهم السلام له تكذيب سره مرادف دی. په هر حال نوح علیه السلام د توحید او د نورو اصلاحاتو عمومی دعوت ورکړ. وائی چه د آدم علیه السلام څخه لس قرنه وروسته د هغه ګرد (تول) اولاد د توحید یر کلمه تینګ ولاړ وو د بت پرستی ابتداء د ابن عباس رضی الله تعالیٰ له قول سره موافق داسی شروع شوه چه د ځينو صالحانو د انتقال څخه وروسته چه د دوی نومونه (ود، سواع، يغوث، يعوق، او نسر) وو او د نوح په سورت کښې مذکور دې خلقو د هغو څيرې جوړې کړي، تر څو د دې د احوالو، عباداتو او نورو خصوصیاتو یادونه بری وشی ـ لږ څه وروسته د هغو تصاویرو په شان څو مجسمي تیاری شوی، او متدرجاً خلق د دغو مجسمو یه عبادت کښي لګیا شول چه د همغو مشرانو په نامه موسومی شوی وی. کله چه د بت برستی وبا خوره او منتشره شوه، نو الله تعالیٰ نوح علیه السلام وليږه. نوح عليه السلام پخوا له طوفانه خپل قوم ته تر نهه نيم سوه کاله پوری د توحيد او د تقویٰ په لوری دعوت ورکړ ـ او د دنیا او آخرت له عذابونو څخه ئی دوی وویرول، مګر خلقو د ده دعوت او بلنه ونه منله، او د نوح عليه السلام په تضليل او تجهيل ئي لاس پوري كړ تر څو د طوفان لوی عذاب دوی گرد (ټول) سره ونيول او همغسي چه د نوح عليه السلام دعا وه:

﴿ زُبِّ لِاَتَكَارُ عَلَى الْكَبِينِ الْكَبِينِ وَكَافِر له اللهٰى د مَحْمَكَى د مَحْى هَيْجُ يَو كَافِر له اللهٰى عذابه خلاص نشو «بستانى» پخپل «دائرة المعارف» كښى د اروپائى محققانو اقوال هم د طوفان او هم د طوفان د عموم په نسبت نقل كړى دى نوح عليه السلام زوى د لمك زوى د متوشلخ زوى د اخنوخ يعنى ادريس عليه السلام دى.

### قَالَ يَقَوُمِ لَيْسَ بِيُ ضَلَلَةٌ وَالْكِنِّيُ رَسُولٌ مِنْ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ اللَّهِ مَا لَا يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ مَا لَا يَعْلَمُونَ ﴾ أَبَلِّ فَكُورِ اللَّهِ مَا لَا يَعْلَمُونَ ﴾

وویل (نوح) ای قومه زما نشته په ما کښی «له سره» هیڅ ګمراهی ولیکن زه یم رسول «استاځی» له جانبه د رب (پالونکی) د ګردو (ټولو) عالمیانو. رسوم تاسی ته (محض دپاره د نفع ستاسی) او پوهیږم له (جانبه د) الله (په وحی سره) په هغه چه پری نه پوهیږئ تاسی.

تفسیو: یعنی زه خو له څه هم نه یم بی لاری شوی، بلکه تاسی پخپله کمراهان شوی یئ چه د پاک الله رسول نه پیژنئ! چه په ډیر فصاحت او بلاغت سره د الله تعالیٰ پیغام تاسی ته دررسوی او ستاسی ښیکټه (فایده) غواړی او تاسی ته ډیر ښه پندونه درکوی او د الله تعالیٰ له جانبه ئی تاسی ته داسی علوم او هدایت راوړی دی چه تاسی له هغو څخه ناپوهان او جاهلان یئ!

### ٱۅٛۼؚؠٛۺؙؙۯؙٲؽ۫ۘ۫ۘۘڮٚٲٷٛۮۮؚػۯڝۜٛڽڗۜؾؚڲؙۯ۫ۼڸۯۻؙڸڝٚڹٛػٛۄٛ ؚڸؽؙڹٛۮؚڒڲٛۄ۫ۅؘڸؾۜؿٞڡؙٛۅ۬ٳۅؘڵۼڰڴۄ۫ؿؙۯڂؠؙۅٛڹ

آیا تعجب کوئ تاسی له دی چه راعلی دی تاسی ته ذکر (پند د وحی) له لوری د رب ستاسی پر (ژبی د) یو سړی له «جنسه د» ستاسی دپاره د دی چه وویروی دی تاسی او دپاره د دی چه پرهیزگاران شئ تاسی او دپاره د دی چه پر تاسی باندی رحم وکړی شی.

تفسیر : یعنی په دی کښی کومه خبره د تعجب وړ (لائق) ده چه پاک الله هم دا ستاسی له منځه یو سړی د خپل پیغام رسولو له پاره غوره کړی؟ ځکه چه له ګردو (تولو) مخلوقاتو ځنی

پاک الله د خلافت د منصب له پاره آدم علیه السلام د مخصوصو استعدادونو پر بنا غوره کړ، نو بیا په دی کښی څه اشکال پاتی دی چه د آدم علیه السلام له اولادی څنی نور کامل الاستعداد انسانان هم د نبوت او رسالت د منصب دپاره انتخاب کړل شی، تر څو دوی مستقیماً د پاک الله له لوری مستقیض شی، او نور خلق هم د هغوی څخه مستفید و گرځی او گرد (ټول) انسانان، دوی د مبدأ او معاد څخه خبر او مطلع کړی ـ چه هغوی د دغی لارښوونی او خبریدلو په اثر له «هغی» بدی او خرابی ځنی خپل ځان وژغوری (وساتی) چه په سبب د کفر او معصیت پر دوی راتلونکی دی او په دغی وسیلی سره د الله تعالیٰ د رحم او کرم مورد و گرځی، او د ده له قهر او غضب څخه خپل ځان وساتی.

### فَكُنَّ بُولُهُ فَأَنْجَيْنُهُ وَالَّذِيْنَ مَعَهُ فِي الْفُلْكِ وَأَغْرَقْنَا الَّذِيْنَ كَنَّ بُوا بِالْيَتِنَالِ اِنْهُمُ كَانُوا قَوْمُ اعْمِيْنَ ﴿

پس نسبت د دروغو وکړ (کفارو دغه نوح) ته نو نجات مو ورکړ دغه «نوح» او هغو کسانو ته چه له ده سره (ملګری) وو په بیړی کښی او غرق مو کړل هغه کسان چه نسبت د دروغو ئی کړی ؤ آیتونو زمونږ ته، بیشکه دوی وو یو قوم ړانده (له حقه).

تفسیر : یعنی له هغو سره د نفعی او نقصان، او د حق او باطل هیڅ فکر او اندیښنه نه وه . گردو (ټولو) ځانونه ړانده کړی وو ، او پرله پسی په سرکشی، تکذیب او بغاوت کښی یی ټینگار(همیشه والی) کاوه او له بت پرستی او نورو متمردانه حرکاتو ځنی ئی لاس نه آخیستل، نو په شمار څو مؤمنان د دوی له منځه وژغورل (وساتل) شول، چه له نوح علیه السلام سره په بیړی کښی سواره شوی وو ـ نور ګرد (ټول) مکذبین سره ډوب شول. اوس هومره انسانان چه په دنیا کښی شته، دوی د هم دی اهل السفینی بلکه د حضرت نوح علیه السلام له ذریاتو ځنی دی. (اهل السفینه (۸۰) مؤمنان وو « « ؟ » تنه نارینه ( ، ؛ ) تنه ښځی، ځینی وائی چه ۹ تنه وو دری زامن د نوح علیه السلام سام، حام، یافث او شپږ تنه نور، او ټول راکبین « ۱٦٠) ذوی دری الارواح وو ، ).

#### وَالِيعَادِ آخَاهُمُوهُودًا قَالَ لِقَوْمِ اعْبُدُوااللهَ مَالَكُمُوتِنُ الهِ غَيْرُوْ اَفَلَاتَتَقُونَ۞

او (لیبرلی ؤ مونبر قوم د) عاد ته «قومی» ورور د دوی هود، وویل «هود» ای قومه زما! عبادت کوئ تاسی د الله نشته تاسی ته هیڅ (حق) معبود بی له الله!، نو آیا تاسی نه ویریبرئ (له عذابه د الله او پرهیز نه کوئ له شرکه).

تفسیو : هود علیه السلام زوی د عبدالله ابن رباح بن خلود بن عاد بن ارم بن سام بن نوح ؤ . او ځینی ئی پلار شالخ بن ارمخشد بن سام بن نوح علیه السلام وائی. «عاد» د حضرت نوح علیه السلام لمسی او د ارم له اولادی ځنی ؤ او هم ده ته منسوب دی. د دغه قوم سکونت د یمن په «احقاف» کښی ؤ . څرنګه چه حضرت هود علیه السلام له هم دی قوم څخه ؤ نو په هم دی لحاظ د دوی قومی او وطنی ورور شو . په دغو خلقو کښی بت پرستی منتشره شوی وه . روزی ورکولو ، ورولو ، روغولو او د نورو مختلفو حاجاتو او مطالبو او متعددو مقاصدو له پاره دوی بیل بیل بتان جوړ کړی وو ، او د هغوی په عبادت کښی ګرد (ټول) سره لګیا وو ، نو هود علیه السلام وغوښتل چه دوی له هغو څخه ستانه (واپس) کړی او د دی عظیم جرم له سزا څخه ئی وورووی.

### قَالَ الْمَكَا الّذِينَ كَفَرُ وُامِنَ قَوْمِهَ إِنَّا لَنَزْرِكَ فِي اللَّهُ اللّ

نو وویل مشرانو هغو چه کافران شوی وو له قومه د دغه (هود) بیشکه مونږ خامخا کمان کوو خامخا وینو تا (خښ) په بی عقلی کښی او بیشکه مونږ خامخا کمان کوو په تا له دروغجنانو.

تفسیر: یعنی معاذ الله ته پخپله بی عقل ئی چه د خپلو پلرونو او نیکه گانو دود او دستور دی پریشی دی او د گردو (ټولو) له اخوت او ورور گلوی څخه بیل شوی ئی او دروغجن هم ئی چه د خپلو اقوالو نسبت الله تعالیٰ ته کوی او مونږ له لوی عذاب څخه هم ویروی!.

### قَالَ لِقَوْمِ لَيْسَ بِنَ سَفَاهَةٌ وَالْكِنِّى رَسُولٌ مِّنُ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ وَالْكُورُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الل

## آنُ جَآءَكُمُ ذِكُرُ مِنَ تَرَبِّكُمُ عَلَى رَجُلِ مِنْكُمُ لِيُنْذِرَكُمُ أَنَ جَآءَكُمُ ذِكُرُ مِنَ الْمُعَلَّمُ فَالْمُرْفَظَاءَ مِنَ ابْعُلِ قَوْمِ نُوْمِ وَزَادَكُمُ فَالْخُرُونَ الْالْحَالَةُ عَلَيْمُ تُعْلَمُ فَعُلَمُ فَعْلَمُ فَعُلَمُ فَعُلِمُ فَاذِكُمُ فَا فَعُلِمُ فَا فَعُلِمُ فَا فَعُلِمُ فَعُلَمُ فَعُلِمُ فَعُلِمُ فَعُلِمُ فَعُلِمُ فَعُلِمُ فَعُلِمُ فَعُلِمُ فَعُلَمُ فَعُلَمُ فَعُلِمُ فَعُلَمُ فَعُلَمُ فَعُلِمُ فَعُلَمُ فَعُلَمُ فَعُلَمُ فَعُلَمُ فَعُلِمُ فَعُلِمُ فَعُلَمُ فَعُلَمُ فَعُلَمُ فَعُلَمُ فَعُلَمُ فَعُلِمُ فَاذِكُمُ فَا فَعُلَمُ فَعُلَمُ فَعُلِمُ فَعُلِمُ فَعُلَمُ فَعُلِمُ فَعُلِمُ فَعُلَمُ فَعُلِمُ فَعِلْمُ فَعُلِمُ فَعُلِمُ فَعُلِمُ فَعِلْمُ فَعِلْمُ فَعِلْمُ فَعِلْمُ فَعُلِمُ عَلَيْ فَعُلِمُ فَعِلْمُ فَعِلْمُ فَعِلْمُ فَعُلِمُ فَعُلِمُ فَعُلِمُ فَعُلِمُ عَلَيْ فَعُلِمُ فَعُلِمُ فَعِلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عُلِمُ عُلِمُ فَالْمُعُلِمُ فَعُلِمُ عَلَمُ عِلَمُ عَلَمُ ع

وویل «هود» ای قومه زما نشته په ما کښی (له سره) هیڅ بی عقلی ولیکن زه یم رسول «استاځی» له جانبه د رب «پالونکی» د گردو (ټولو) عالمیانو دررسوم تاسی ته نصیحت کوونکی ښه امانت کر یم.

آیا تعجب کوئ تاسی له دی چه راغلی دی تاسی ته ذکر (پند) له «لوری د» رب ستاسی پر «ژبه د» یوه سړی له تاسی دپاره د دی چه وویروی دی تاسی، او یاد کړئ تاسی هغه وخت چه ګرځولی وئ (الله) تاسی خلیفگان (په ځمکه کښی) وروسته له «غرقیدلو د» قوم د نوح او زیات کړی ئی دی تاسی ته په پیدائښت کښی قوت، قامت اوږدوالی، نو یادوئ تاسی نعمتونه (احسانونه) د الله ښائی چه تاسی خلاصی ومومئ! (له عذابه د الله).

تفسير : هود عليه السلام د خپل قوم په ځواب کښي وويل زما هيڅ يوه خبره د بي عقلي خبره نه ده هو! هغه د رسالت منصب چه د الله تعالیٰ له خوا ماته راکړی شوی دی، زه د هغه حق ادا۔ کوم، دا ستاسی بی عقلی ده چه خپل هغه حقیقی خیر غوښتونکی هم نه پیژنځ! چه د ده امانت او دیانت لا له پخوا څخه د اعتماد او ډاډینی او اطمینان وړ (لائق) ؤ. اوس تاسی په خپلی دغی وینا سره چه ماته بی عقل وایئ خپلو ځانونو ته زیان او نقصان رسوئ آیا تعجب کوئ تاسی له دی نه چه راغلی دی تاسی ته یند له جانبه د رب ستاسی یر ژبه د یوه سری له جنسه ستاسی دیاره د دی چه وویروی تاسی له عذابه د الله او یاد کړئ تاسی هغه وخت چه ګرځولی وئ الله تاسی خلیفګان په ځمکه کښی وروسته د غرقیدلو د قوم د نوح علیه السلام یعنی الله تعالیٰ پس له نوح علیه السلام به دنیا کښی ستاسی حکومتونه قائم کړل او د ده به ځای ئی تاسی ودرولئ او هلته مو ودانی وکړه ښائی چه هود علیه السلام دغه احسان دوی ته ور په یاد کړی وی، او د دغی خبری تنبیه ئی ورته ورکړی وی چه د بت پرستی او تکذیب الرسول له امله (وجي) هغه پيښي چه هغوي ته ورپيښي شوي وي نه ښائي چه تاسي ته هم درېيښي شي. او زیات کری دی الله تاسی ته به بیدائښت کښی قوت او قامت او اوږدوالی چه د جسمانی قوت، طول، عرض، شجاعت او حماست به اعتبار تاسی ډیر یو نومیالی او مشهور قوم یی نو یاد کړئ تاسى نعمتونه د الله ښائى چه تاسى خلاصى ومومئ له عذابه د الله دغه احسانات چه مذكور شول او برسیره پر هغو نور بی شماره احسانات ئی ور په یاد کړل او ور په زړه ئی کړل چه ښائی د هغه پاک الله شکر گذاری و کرئ! او گرد (ټول) احکام ئی ومنئ! او له سره تاسی ته نه ښائی چه د هغه حقیقی منعم په مقابل کښی بغاوت و کرئ او غاړه تری وغړوئ!.

### قَالُوَّا اَجِئْتَنَا لِنَعْبُكَ اللهَ وَحْدَاهُ وَيَنَارَمَا كَانَ يَعْبُكُ ابَأَوُنَا فَالْتِنَابِمَا تَعِدُ إِنَّالِنَ كُنْتَ مِنَ الصَّدِقِينَ ©

وویل عادیانو (هود ته) آیا راغلی ئی ته مونږ ته د دی دپاره چه عبادت وکړو مونږ د الله یواځی او پریږدو هغه (بتان) چه وو چه عبادت به کاوه «دهغو» پلرونو زمونږ نو راوړه مونږ ته هغه عذاب چه ته «پری» ویروی مونږ که ئی ته له صادقانو (رښتیا ویونکو په خبرو خپلو کښی)

تفسیر : یعنی له هغه عذابه چه موند ویروی که ته رښتین ئی نو ئی ژر راوړه، موند خو د بتانو عبادت نه پریډدو او د خپلو پلرونو له دستوره لاس نه آخلو.

## قَالَ قَدُوقَعَ عَلَيْكُوْمِنْ تَرَبِّكُمُ رِجُسٌ وَغَضَبُ الْفَكُومِ الْمَاكُومِ الْمَاكُومِ الْمَاكُومِ الْمَاكُومِ الْمَاكُومِ اللهُ اللهُ اللهُ وَهَامِنُ سُلُطِن فَانْتَظِرُو آاِنِ مَعَكُمُ مِنَ الْمُنْتَظِرِينَ ﴿ فَانْتَظِرُو آاِنِيْ مَعَكُمُ مِنَ الْمُنْتَظِرِينَ ﴿ فَانْتَظِرُونَ اللهُ اللهُ وَهَامِنُ سُلُطِن فَانْتَظِرُو آاِنِيْ مَعَكُمُ مِنَ الْمُنْتَظِرِينَ ﴾

وویل «هود» په تحقیق واقع «واجب» شو پر تاسی له (لوری) د رب ستاسی عذاب او قهر، آیا جگړه کوئ تاسی له ما سره په هغو «تشو» نومونو کښی چه ایښی دی هغه «نومونه» تاسی او پلرونو ستاسی حال دا چه نه دی رالیږلی الله. په عبادت کولو د دوی هیڅ برهان علمی سند، نو انتظار کوئ تاسی (د عذاب) بیشکه زه چه یم له تاسی سره له منتظرانو څخه یم.

تفسیر : یعنی کله چه ستاسی سپین سترکی، سرکشی، کستاخی او بی حیائی تر دی حده پوری رسیدلی ده نو وپوهیږئ چه د الله تعالیٰ قهر او غضب پر تاسی نازل شوی دی. او اوس د هغه په راتلو کښی هیڅ ځنډ (تاخیر) او ډیل کیدونکی نه دی.

تاسی چه بتانو ته داسی وایئ: هغه روزی ورکوی، او دغه باران اوروی او دا اولاد زیږوی وقس علیٰ هذا . دغه تش یو نوم او یوازی بی حقیقته یو مفهوم دی او بیخی واقعیت او حقیقت نه لری د الوهیت صفات په تیږی (گتی) او نورو مخلوقاتو کښی له کومه راغلل؟ بیا نو د داسی معبودانو په نسبت چه په هغوی کښی د معبودیت هیڅ یو عقلی او نقلی سند نشته بلکه په تولو عقلی او نقلی سند نشته بلکه په تولو عقلی او نقلی اسنادو سره ئی تردید کیږی له ماسره د توحید په مسئله کښی ولی جگړی او بحثونه کوئ؟ کله چه ستاسی د جهل او شقاوت او عناد جام دومره ډک شوی وی، نو انتظار وکړئ چه الله تعالیٰ د دغو گردو (تولو) جگړو فیصله «پریکړه» وکړی، زه هم د همغه فیصلی ته منتظر یم.

#### فَأَجُيُنُكُ وَالَّذِيْنَ مَعَكُ بِرَحُمَةٍ مِّنَّا وَقَطَعُنَا دَابِرَالَّذِيْنَ كَذَّ بُوُارِإَيْ تِنَا وَمَا كَانُوْامُؤُمِنِيُنَ ۞

نو خلاصی ورکړ مونږ دغه هود ته او هغو کسانو ته چه له ده سره وو په رحمت سره له (جانبه) زمونږ او پری کړ مونږ بیخ د هغو کسانو چه نسبت د دروغو ئی کړی ؤ په آیتونو زمونږ او نه وو دوی مؤمنان «یقین کوونکی په وحدت او نبوت».

تفسیر: یعنی پر دوی اووه شپی او اته ورځی مسلسل د سخت باد طوفان (سیلئ) راغله، چه د هغی په اثر ګرد (ټول) کفار ټوټی ټوټی او هلاک او پو پناه شول. دا خو د «عادالاولیٰ» انجام ؤ. او د دغه قوم بله پیښه او څانګه «ثمود» چه هغوی ته «عاد الثانیه» هم وائی د هغه ذکر په دغه مبارک آیت کښی راځی چه هم دا اوس ئی مونږ په تلاوت افتخار مومو.

وَ إِلَى ثَمْوُدَ اَخَاهُمُوطِلِحًا ۚ قَالَ يَقَوُمِ اعْبُدُوااللهُ مَا لَكُوْمِ آعُبُدُوااللهُ مَا لَكُوْمِ آن اللهِ غَيْرُوهُ قَلُ جَآءَتُكُمُ بَيِّنَةٌ مِّنَ رَبِّكُمُ وَلَا يَكُولُ فِيَ اللهِ لَكُمُ اللهِ لَكُمُ اللهِ لَكُمُ اللهِ فَكَانُو اللهِ وَلَا تَمَسُّوُ هَا إِسُورَ اللهِ وَلَا تَمَسُّو هَا إِسُورَ اللهِ وَلَا تَمَسُّو هَا إِسُورً اللهِ وَلَا تَمَسُّو هَا إِسُورً اللهِ وَلَا تَمَسُّو هَا إِسُورً اللهِ فَيَا خَذَا كُورُ عَنَا الْبُالِيمُ ﴿ وَاللّٰهُ اللّٰهِ وَلَا تَمَسُّو هَا إِسُورً إِلَيْ اللهِ وَلَا تَمَسُّولُ هَا إِسْدَادُ اللهِ وَلَا تَمَسُّو وَهَا إِسْدَادُ اللهِ اللهِ وَلَا تَمَسُّولُ اللهُ عَلَا اللهِ عَلَى اللهِ وَلَا تَمْسُولُوا اللهُ اللهِ عَلَا اللهُ اللهِ وَلَا تُمَسُّونُ اللهِ اللهِ وَلَا تَمْسُولُوا اللهِ اللهِ اللهِ وَلَا تُمَسُّولُوا اللهُ اللهِ وَلَا تُمْسُولُوا اللهِ اللهِ وَلَا تُمْسُولُوا اللهِ اللهِ اللهِ وَلَا تُعَلَّى اللهِ اللهِ وَلَا تُمْسُولُوا اللّٰهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللهُ وَلَا اللّٰهُ اللهُ اللّٰهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّ

ولواننا(٨) الاعراف(٧)

#### وَاذَكُوُوْ اَلِذُ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ مِنْ بَعُدِعَادٍ وَبَوَّاكُمْ فِي الْاَرْضِ تَنْخِنُ وْنَ مِنْ سُهُولِهَا قُصُّورًا وَتَنْحِثُونَ الْجِبَالَ بُيُوْتًا \*فَاذْكُرُوْ الْآءَ اللهِ وَلاَتَعْثَوُ افِي الْاَرْضِ مُفْسِدِيْنَ ﴿

او «لیږلی ؤ مونږ» ثمودیانو ته «قومی» ورور د دوی صالح، وویل «صالح» ای قومه زما ، عبادت کوئ تاسی د الله نشته تاسی ته هیڅ «حق» معبود بی له دغه «الله»، په تحقیق راغلی ده تاسی ته ښکاره معجزه له «لوری د» رب ستاسی، دا اوښه د الله ده تاسی ته نښه نو پریږدئ تاسی دغه «اوښه» چه خوری «واښه» په ځمکه د الله کښی او مه وروړئ تاسی لاسونه دی ته په «نیت د» بدی «یعنی ضرر مه وررسوئ» نو وبه نیسی تاسی عذاب دردناک. «وویل صالح» او یاد کړئ تاسی هغه وخت چه وګرځولئ «الله» تاسی خلیفګان وروسته له عادیانو او ځای ئی در کړو تاسی ته په ځمکه کښی چه نیسئ «جوړوئ» تاسی له هوارو نرمو ځایونو د دی ځمکی هسکی (اوچتی) مانی او کنځ تاسی غرونه دپاره د کورونو، نو یاد کړئ تاسی نعمتونه د الله او مه ګرځئ «کوښن مه کوئ» تاسی په ځمکه کښی حال دا چه قصد کوونکی د فساد یځ.

تفسیر : یعنی هغه دلیل چه تاسی غوښت درورسید. د صالح علیه السلام قوم له ده سره عهد او اقرار کړی ؤ چه که ته د یوی غتی لوئی تیږی (گتی) څخه یوه بلاربه اوښه راوباسی، نو مونږ به پر تاسی ایمان راوړو. الله تعالیٰ د صالح علیه السلام په دعاء هم داسی وکړه. نو صالح علیه السلام چه زوی د عبید زوی د شود ؤ دوی السلام چه زوی د عبید زوی د د شف زوی د ماسح زوی د عبید زوی د حاذر زوی د ثمود ؤ دوی ته وویل چه ځئ! اوس خو پاک الله ستاسی له غوښتنی سره سم هغه اوښه له دغی کلکی لوئی تیږی (گتی) څخه راوویسته. نو اوس په ایمان راوړلو کښی ولی ډیل او تامل کوئ؟ دغه اوښه د الله تعالیٰ د قدرت او زما د صداقت نښه ده، چه زما په دعاء په غیر معتاده طریقه سره الله تعالیٰ پیدا کړه ـ نو د دی د حقوقو رعایت وکړئ! مثلاً د الله تعالیٰ په ځمکه کښی د مباحو وښو له خوراکه او د وار د اوبو د چښلو څخه ئی مه منع کوئ! الغرض د الله تعالیٰ دی نښی ته چه ستاسی په غوښتنی سره په وجود راغلی ده، په بده وضع سره مه وړاندی کیږئ! که نه تاسی ته به هم خیر نه در پیښیږی او یاد کړئ تاسی هغه وخت چه وګرځولئ الله جل جلاله تاسی خلیفگان هم خیر نه در پیښیږی او یاد کړئ تاسی هغه وخت چه وګرځولئ الله جل جلاله تاسی خلیفگان په عادیانو او ځائ درکړ تاسی ته په چمکه کښی چه جوړوئ تاسی له هوارو نرمو ځایونو د

دی ځمکی هسکی (اوچتی) مانی او کنئ تاسی غرونه دپاره د کورونو نو یاد کړئ تاسی قصد نعمتونه د الله او مه کرځئ او کوښښ مه کوئ تاسی په ځمکه کښی حال دا چه تاسی قصد کوونکی د فساد یئ یعنی مه له خیره منکریږئ! او مه شرک او کفر سره په ځمکه کښی فتنه او فساد خوروئ! بلکه د الله تعالیٰ په وحدانیت او زما په نبوت شهادت ورکړئ! او د اصلاح او مصالحت په طرف مسارعت وکړئ!

#### قَالَ الْمَكُا النِيْنَ اسْتَكُمُرُوْا مِنْ قَوْمِهِ لِلَّذِيْنَ اسْتُضْعِفُوْا لِمَنْ امْنَ مِنْهُمُ آتَعُلَمُوْنَ اتَّ طِيحًا مُّرْسَلٌ مِّنْ رَبِّهٍ قَالُوْآ اِتَّا بِمَا أُرْسِلَ بِهِ مُؤْمِنُونَ ﴿ قَالَ الَّذِيْنَ اسْتَكْبُرُوْآ إِنَّا بِالَّذِيْ يَ الْمَنْ تُمُونِهِ كَفِيْ وُنَ ﴿

وویل مشرانو هغو چه کبر «او سرکشی» ئی کړی وه «له ایمانه» له قومه د دغه «صالح» څخه هغو کسانو ته چه ضعیف «او کمزوری» گڼلی شوی وو هغه چاته چه ایمان یی راوړی ؤ له دوی څخه آیا یقین لرئ تاسی په دی چه بیشکه صالح مرسل «رالیږلی شوی دی تاسی ته» له «لوری د» رب د ده وویل دغو «ضعفاؤ چه هو!» بیشکه مونږ په هغه «توحید او عبادت» چه رالیږلی شوی «صالح» په هغه مؤمنان «یقین لرونکی» یو. وویل هغو کسانو چه لوئی تکبر ئی کړی ؤ بیشکه مونږه په هغه شی چه ایمان راوړی دی تاسی په هغه باندی کافران «منکران» یو.

تفسیر: یعنی په قوم کښی هغه چه لویان، متکبران او مشران معاندان وو، دغو غتانو به غریبو او کمزورو مسلمانانو ته د استهزاء په ډول (طریقه) ویل چه آیا لوی سړی تر اوسه پوری نه دی پوهیدلی مگر دغه خبره یواځی تاسی ته معلومه شوی وه، چه صالح د الله تعالیٰ رسول دی؟ مسلمانانو به په ځواب کښی دوی ته ویل چه معلومیدل څه معنی لری ـ دغه خبره خو تاسی ته هم معلومه ده. هو! مونډ خو حضرت صالح علیه السلام د زړه له کومی او اخلاصه قبول کړی دی، او ایمان مو پری راوړی دی متکبران به د داسی حکیمانه ځوابونو له آوریدلو ځنی شرمیدل او ویل به ئی هغه شی چه تاسی قبول کړی دی مونډ ئی نه قبلوو، نو ستاسی د څو تنو ضعفاؤ او بی وزلانو د ایمان راوړلو ځنی کوم لوی بری په لاس راتلی شی؟.

#### فَعَقُرُواالنَّاقَةَ وَعَتَوُاعَنَ آمُرِرَ بِهِمْ وَقَالُوُ ايْطلِحُ اعُتِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِنَّ كُنْتَ مِنَ الْهُرْسَلِينَ۞

نو زخمی او مړه کړه دوی اوښه او سرکشی وکړه دوی له امره (حکمه) د رب خپل او وویل دغو (کفارو چه) ای صالحه! راوړه مونږ ته هغه عذاب چه ته ویروی مونږ تری که ئی ته له مرسلانو «په حقه سره»

تفسیر : وائی دغه او به دومره عظیم الجنه لویه او ببره وه چه په هر ځنګله کښی به څړ ته ورتله نو نور مواشی به له دی ځنی ویریدل او لری به تری تښتیدل او په خپل وار به په هر یوه کوهی باندی چه دریدله د هغه کوهی تولی اوبه، به ئئ چښلی او هغه به ئی تش او خالی پریښود: ګواکی همغسی چه د دی پیدائښت فوق العاده ؤ، ګرد (تول) لوازم او د ژوندانه آثار ئی فوق العاده وو، بالاخره کافران پری په قهر او غصه شول، او د دی پر وژلو ئی اتفاق او تړون وکړ او بببخت (قنار بن سالف) ئی ړومبنی پرکی پری کړل او بیا یی ووژله وروسته د صالح علیه السلام وژلو ته هم تیار شول او په دی ډول (طریقه) د صالح علیه السلام او د «ناقة الله» په نسبت څه احکام چه صادر شوی وو، د هغو مخالفت ئی وکړ او دغو کفارو وویل چه ای صالحه! راوړه مونږ تری که ئی ته له مرسلاتو په حقه سره داسی کلمات د انسان له ژبی څخه په هغه وخت کښی وځی چه د الله تعالیٰ له قهر او غضبه بیخی بی خوفه او بی پروا شی. «د عاد الاولیٰ» په شان «ثمود» هم داسی یوی مرتبی ته ورسیدل، چه د اللهی عناب مورد شی. «د عاد الاولیٰ» په شان «ثمود» هم داسی یوی مرتبی ته ورسیدل، چه د اللهی عناب مورد وگرځیدل، چه د دی ذکر دا دی:

#### فَأَخَنَ تَهُمُ الرَّجْفَةُ فَأَصَّبُ والنَّهُ وَالْمَحْدُ الْهِمُ خُثِمِينَ @

پس ونیول دوی زلزلی (پس له آوریدلو د سختی چیغی) نو و گرځیدل دوی «کهیځ ـسحر» په کورونو خپلو کښی مړه پرمخی پراته.

تفسیر : په بل آیت کښی ئی د دوی هلاک په «صیحی» یعنی چغی سره بیان فرمایلی دی، ښائی چه له لاندی به زلزله او له پاسه به ډیره سخته ویروونکی چغه شوی وی.

#### فَتُولَى عَنْهُمْ وَقَالَ لِقَوْمِ لَقَدُ اَبُكَغُنَّكُمُ

#### رِسَالَةَ رَبِّنُ وَنَصَحْتُ لَكُمْ وَلَكِنُ لَا يُحَبُّوُنَ النَّصِحِينَ ٩

نو و کرځیده (صالح) له دوی «او لاړ تری متأسفاً » او وویل ای قومه زما قسم دی خامخا په تحقیق ورساوه ما تاسی ته پیغام د رب خپل او پند می در کړ تاسی ته ولیکن نه خوښوئ تاسی پند ورکوونکی.

تفسیو: وائی چه حضرت صالح علیه السلام د خپل قوم د هلاکت محخه وروسته د مکی معظمی یا د شام په لوری لاړ او د خپل تګ په وخت کښی ئی د دوی د مړو انبارونه ولیدل او داسی خطاب ئی و کړ لکه چه زمونږ رسول اکرم صلی الله علیه وسلم د بدر مقتولینو ته خطاب کړی ؤ. یا یواځی د تحسر او تاسف په ډول (طریقه) به ئی یو فرضی خطاب کړی وی. لکه چه د ادباء، شعراء خرابو، اطلالو (کنډوالو) او نورو سره داسی خبری اتری او مخاطبی کوی محینی وائی چه دغه خطاب پخوا له هلاکته ؤ یغنی کله چه ثمودیانو هغه اوښه حلاله کړه او د عذاب الله ور ئی پر خپلو محانونو وپرانیستله نو په دی صورت به په کلام کښی د واقعاتو د ترتیب مراعات نه وی شوی، په هر حال په دغه خطاب سره د نورو تنبیه او آورول مقصود ؤ چه ښائی تاسی د خپلو معتبرو خیر غوښتونکی خبرو معتبرو خیر غوښتونکی خبرو ته غوږ نه ډدی او نه ئی منی او قدر ئی نه کوی نو هم داسی له بدی نتیجی سره مخامخ کیږی.

#### وَلْوُطَّا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهَ أَتَأْنُوْنَ الْفَاحِشَةَ مَاسَبَقَكُمْ بِهَامِنَ آحَدٍ مِّنَ الْعَلَمِينَ ۞

او «یاده کړه ای محمده دوی ته قصه د » لوط کله چه وویل قوم خپل ته آیا راتګ کوئ تاسی ډیر بد کار «لواطت» ته چه نه دی ړومبی شوی له تاسی څخه دی کار ته هیڅ یو له ټولو خلقو «نو تاسی ئی هم مه کوئ!».

تفسیر: لوط علیه السلام د ابراهیم علیه السلام وراره ؤ. چه له ده سره عراق څخه شام ته راغی او د الله تعالیٰ له خوا د سدوم او د هغه د شاؤ خوا د کلیو په لوری مبعوث شوی ؤ چه د هغو ځایونو د خلقو اصلاح وکړی او دوی له هغه خراب ګنده خلاف الفطرت او د بی حیایی له کارونو څخه وژغوری (وساتی) چه په هغو سره د هغو ځایونو خلق نه یواځی اخته او مبتلا وو بلکه دوی د دغی بی حیائی موجدان او مبتکران هم وو. او پخوا له دوی نه په دنیا کښی په دغی اخلاقی ناروغی هیڅوک نه ؤ مبتلا او نه تری خبر وو۔ اول شیطان دغه ملعون حرکت د «سدوم» اوسیدونکو ته وروښود، او بیا له هغه ځایه نورو ځایونو ته تیت (خور) او منتشر شو. حضرت لوط علیه السلام د دوی د دغه ملعون او شنیع حرکت له بدو عواقبو څخه دوی ته خبردار او تنبیه ورکړه او غوښتل ئی چه دغه پلیتی او ګندګی له دنیا محوه او ورکی شی. سړی ته د موجوده

انجیل (بائیبل) په لیکونکی او ټولوونکی باندی قهر راځی چه هغوی د داسی پاک معصوم او سپیڅلی رسول په نسبت چه له دنیا څخه د دی بی حیائی او ګندګی د ورکولو لپاره زیات زیار (کوشش) ایستلی دی د داسی نامناسبو او ناولیو حرکاتو نسبت کړی دی العیاذ بالله چه د هغو د اوریدلو او لوستلو څخه د هر حیاناک سړی غونی ځیږیږی، ویښتان ئی دریږی او زنگنونه ئی ریږدی:

«۱۵ جزء د الکهف ه آیت ۱

﴿ كَثْرَتُ كِلْمَ ۚ تَخُرُجُ مِنَ أَفْرَاهِمِهُ ۚ إِنْ يَتُوْلُونَ إِلَّا كَيْدِبًا ﴾

ر **کو**ع»

#### إِنَّكُوْ لَتَا تُؤْنَ الرِّجَالَ شَهُوةً مِّنْ دُونِ النِّسَاءُ \* بَلْ آنْتُو قُومٌ مُسْرِفُونَ ۞

بیشکه تاسی خامخا راځئ سریو ته د پاره (د قضاء) د شهوت په دی حال کښی چه تجاوز کوونکی یئ له (خپلو) ښځو «نو نه یئ په حقه لاره، دا لا څه بلکه یئ تاسی یو قوم اسراف کوونکی «له شرعی حده تیریدونکی په هر شی کښی».

تفسیر: یعنی یواځی هم دا نه ده چه د هم دی یوی گناه مرتکب شوی یئ، بلکه د دی خلاف الفطرت فعل ارتکاب د دی خبری دلیل دی چه تاسی د انسانیت له حدوده هم وتلی یئ.

## وَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِ ﴾ إِلاَ أَنْ قَالُوْا اَخْرِجُوْهُمُ مِّنْ قَرْ يَتِكُمُ ۖ إِنَّهُمُ اللَّهُ الْمُؤَاتَ الْمُؤَلِّينَ فَي اللَّهِ الْمُؤَلِّينَ اللَّهِ الْمُؤَلِّينَ الْمُؤْرِينَ اللَّهِ الْمُؤَلِّينَ الْمُؤْرِينَ اللَّهُ الْمُؤَلِّينَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤَلِّينَ اللَّهُ الْمُؤَلِّينَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللْمُؤْلِيلَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْلِقُلْمُ اللْمُؤْلِقُلْمُ اللْمُؤْلِمُ اللْمُؤْلِمُ اللْمُؤْلِمُ اللْمُؤْلِمُ اللْمُؤْلِمُ اللْمُؤْلِمُ اللْمُؤْلِمُ اللَّهُ اللْمُؤْلِمُ اللْمُؤْلِمُ اللَّهُ الْمُؤْلِمُ اللْمُؤْلِمُ اللْمُؤْلِمُ اللْ

او نه ؤ ځواب د قوم د دغه (لوط د نصیحت په مقابل کښی) مګر خو داسی چه ویل قوم د لوط (په خپلو منځو کښی چه) وباسئ «وشړئ» تاسی دغه «لوط او تابعان ئی» له قریی ستاسی (سدوم»، بیشکه دوی داسی خلق دی چه په تکلف سره ځان پاکوی (زمونږ له افعالو). نو نجات ورکړ مونږ دغه «لوط» ته او اهل «اتباعو» د ده ته مګر ښځه د ده، چه وه له پاتی کیدونکو (په عذاب کښی).

تفسیر: یعنی دوی بالاخر داسی وویل: هر کله چه لوط علیه السلام موند کرد (تول) پلیت او نجس کنی او خپل ځان پاک بولی او له موند څنی ډډه کوی نو له بدانو سره د نیکانو څه غرض دی؟ نو ځکه دوی کرد (تول) سره په دی فکر کښی ولویدل چه لوط علیه السلام له خپله

منځه وباسی \_ او خپل ځانونه له دغی هری ورځنی جگړی څخه بیخی وژغوری (وساتی). خو د دغو ملعونانو له لاسه کله دغه خبره پوره وه ، هو! الله تعالیٰ په خپل فضل او کرم سره لوط علیه السلام د متعلقینو سره صحیح، سالم په عزت او عافیت، له دغه کلی څخه وویست، او په دغو کلی والو ئی عذاب مسلط کړ چه ذکر ئی وروسته راځی، د لوط علیه السلام د متعلقینو څنی یواځی د ده ښځه ورځنی بیله پاتی شوه او د نورو معذبینو سره هلاکه شوه، څکه چه د دی دود او دستور د هم دغو معذبینو په شان ؤ د لوط علیه السلام کره به چه کوم میلمه راته یا به کومه خبره پیښیده، د هغی اطلاع به هم دی ښځی کفارو ته ورکوله او کفارو ته ئی د بدو کارونو په لوری ترغیب ورکاوه ، یا لکه چه ځینو لیکلی دی د نارینه ؤ په شان په ښځو کښی هم د «مساحقه» رواج عمومیت موندلی ؤ په هر حیث عذاب پر گردو (تولو) هغو کسانو نازل شو چه په دغه مهلک مرض کښی مبتلا او اخته وو . او په پوره زور او قوت سره د خپل نبی په مقابل په دغه مهلک مرض کښی مبتلا او اخته وو . او په پوره زور او قوت سره د خپل نبی په مقابل کښی ولاړ شوی وو او د ده تکنیب به ئی کاوه یا د کفر او فحش په اصولو کښی د دوی معاونین او مرستیالان (مدد گاران) وو .

#### وَٱمْطُرْنَا عَلَيْهِمُ مَّطَرًا فَانْظُرْكَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُجُرِمِيْنَ الْمُ

او اووراوه مونږ په دوی باندی باران «د کاڼو هلاک مو کړل»، پس وګوره ته چه څرنګه شو عاقبت (بده خاتمه) د ګنهګارانو «چه هلاک شول په عذاب سره».

تفسیر: په بل ځای کښی مذکور دی چه ډیر کلی واړول شول او د تیږو (ګټو) باران اوریده. د ځینو ائمه ؤ په نزد اوس هم ښائی چه لوطی ته هم داسی سزا ورکړه شی، چه له کوم غره یا یوه لوړ ځای څخه وغورځاوه شی او له پاسه په کاڼو وویشتل شی او په ډیر سخت بوی ناک او ګنده ځای کښی بندی کړی شی. او زمونږ د حنفیانو په مذهب کښی دغه سزاګانی تعزیراً جواز لری نه حداً

﴿ فَانْظُرْكَیْکَ كَانَ عَافِیَهُ الْمُحْرِمِیْنَ ﴾ وگوره ته چه غرنگه شو عاقبت او بده خاتمه د گنهگارانو كافرانو چه هلاک شول په عذاب سره) یعنی د گناه د ارتكاب او كولو په وخت هغی بد انجام د دوی تر سترگو لاندی نه رائحی، د عاجلو شهوتونو او لذتونو د غلبی په وخت كښی د لیونیانو په شان د داسی منیاهیو په كولو كښی لگیا كیږی چه له عقل او انسانیت څخه بیخی مخالف دی. لیكن عقلمن سری ته ښایی چه د نورو د واقعاتو له لیدلو او اوریدلو څخه بند او عبرت حاصل كړی! او د بدی بد انجام دی همیشه تر نظر لاندی ونیسی!

#### وَإِلَّى مَدُينَ آخَاهُمُ شُعَيْبًا ﴿

#### او (لیږلی مو و) مدین ته «قومی» ورور د دوی شعیب،

تفسیر : د قرآن کریم په بل محای کښی ذکر شوی چه حضرت شعیب علیه السلام «اصحاب الایکه» ته مبعوث شوی دی ـ که اهل المدین او (اصحاب الایکه) دواړه سره هم دغه یو قوم وی فیها ونعمت او که سره دوه بیل بیل قومونه وی نو دغو دواړو ته به مبعوث شوی وی. په دغو دواړو قومونو کښی به په تول او پیمانه کښی د کمولو مرض مشترک وی په هر حال حضرت شعیب علیه السلام د توحید او نور عمومی دعوت او بللو محخه سربیره خلق یی د معاشرتی معاملاتو د خصوصی اصلاح او د حقوق العباد د حفاظت او ساتلو په نسبت هم په ډیر تاکید او فعالیت سره متوجه گرځولی لکه چه په وروستنیو آیتونو کښی مذکور دی. د ډیر فصاحت او کامل بلاغت له امله (وجی) شعیب علیه السلام په «خطیب الانبیاء» سره ملقب دی او د مکیل بی یشجر بن مدین بن ابراهیم زوی ؤ.

#### قَالَ يْقَوْمِ اعْبُدُوااللهَ مَالَكُمُ وَمِنْ اللهِ غَيْرُكُ وَلَا خَاءَ نَكُمُ بَيِّنَةً مِّنْ لَّ يَكُمُ

وویل (شعیب چه) ای قومه زما عبادت کوئ د الله نشته تاسی ته هیڅ معبود بی له ده، په تحقیق راغلی دی تاسی ته دلیل ښکاره له (لوری د) رب ستاسی.

تفسیر : یعنی زما د صداقت دلیل ظاهر شوی دی، که زه د نصیحت خبره تاسی ته وکرم هغه قبوله کرئ! او په هغو خطرناکو عواقبو چه تاسی خبروم، له هغو ځنی ځان وژغورئ ((وساتئ) او د خپل خیر او شر په باره کښی هوښیار اوسئ.

#### فَأَوْفُواالْكَيْلَ وَالْمِيْزَانَ وَلاَتَبْخَسُواالنَّاسَ اَشْيَأَءُ هُمُ وَلا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْنَ إِصْلَاحِهَا ﴿ ذِلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْ تُومُّ وَمِنينَ ﴿

نو پوره کوئ تاسی پیمانه «خلقو ته» او تله (تول هم) او کم مه ورکوئ تاسی په تاسی خلقو ته شیونه (حقونه) د دوی او فساد «خرابی» مه کوئ تاسی په ځمکه کښی (په کفر او خیانت سره) پس له اصلاح د دی دغه «اصلاح او امانتداری» خیر «ډیر بهتر» دی تاسی ته که یئ تاسی ایمان راوړونکی.

ولواننا(٨) الاعراف(٧)

تفسیو : د بندگانو د حقونو رعایت او یو تر بله سره د معاملاتو د ساتنی مزیت چه نن زموند د زمانی پرهیزگاران هم چندانی توجه ورته نه لری، د الله تعالیٰ په نزد دومره اهم شی دی، چه هغه ئی د یوه جلیل القدر رسول مخصوصه وظیفه مقرره کړه او د هغه د مخالفت له سببه یو قوم پوپناه شو۔ په دغو آیتونو کښی د حضرت شعیب علیه السلام په ژبه خبر راکړی شوی دی چه خلقو ته د ډیر لد مالی ضرر، تاوان رسونه او په وطن کښی وروسته د اصلاحی حالت له قیامه خرابی، فتنه او فساد آچول که د شرک او کفر په صورت وی، یا د ناحقه وژلو۔ لوټ کولو او نورو مناهیو په شکل وی، دا گرد (ټول) ممنوع دی او د هیڅ یو ایماندار انسان له اعمالو څخه دا نشی کیدی چه خلقو ته د دوی حقوق ورکړی ـ او په امانت کښی خیانت وکړی ـ یا په وطن کښی خیانت وکړی ـ یا په وطن کښی اله گوله او شور ماشور جوړ کړی

#### وَلِاتَقَعُكُوا بِكُلِّ صِرَاطٍ تُوْعِدُونَ وَتَصُكُّونَ عَن سَبِيلِ اللهِ مَن امن به وَتَبُغُونَهَا عِوَجًا

او مه کینئ تاسی پر هر لاره «له پاره د شکولو» حال دا چه ویروئ تاسی (خلق) او منع کوئ تاسی (خلق) له لاری د الله هغه څوک چه ایمان راوړی په الله باندی او لتوئ تاسی دی «لاری» ته کوږوالی «عیب»،

تفسير: پر لارو ناستى دوه سببونه درلودل (لرل) ـ يو له تلونكو، راتلونكو، او مسافرينو مخخه په ظلم او جبر اموال او اسباب اخيستل او بل د حضرت شعيب عليه السلام له ملاقاته او د الله تعالىٰ له توحيد او دين مخخه د مؤمنانو منع كول او د اللهى دين په نسبت د عيب لتولو او اعتراض كولو په فكر كښى اوسيدل.

#### وَاذْكُوْوْآاِذْكُتْ تُوْ قِلِيْكُ لَا فَكَتَّرَكُوْ وَانْظُرُوْاكِيفَ كَانَ عَاقِبَ أَلْمُفْسِدِيْنَ

او یاد کړئ تاسی. هغه وخت چه وئ تاسی لږ «په سړیو او مالونو کښی» نو ډیر کړئ (الله) تاسی او وګورئ تاسی چه څرنګه شو عاقبت «بده خاتمه» د فساد کوونکو «چه وو پخوا له تاسی».

تفسیر: یعنی په سریو او په دولت دواړو کښی تاسو لږ وئ، الله تعالیٰ تاسی ته له دواړو خواؤ نه تزئید در په برخه کړ، ستاسی شمیر هم زیات شو، او د شتو او دولت خاوندان هم شوئ تاسی د الله تعالیٰ د دی احسانانو شکر ادا کړئ! او د پاک الله شکر هلته ادا کیږی چه تاسی د

ولواننا(٨) الاعراف(٧)

خالق تعالىٰ او د «مخلوق الله» حق په سه شان سره وپيژنئ! او قولاً او عملاً په اصلاحاتو كسى مشغول اوسئ او په نعمتونو مغرور نه شئ! او د فساد كوونكو او خرابى آچونكو هغه انجام چه پخوا له دى نه واقع شوى دى، هغه تل تر ستركو لاندى ونيسئ، او د الله تعالىٰ له انتقام او نيولو څخه تل وويريږئ.

#### 

او که وه یوه طائفه له تاسی چه ایمان ئی راوړی ؤ په هغه شی چه رالیږلی شوی یم زه په هغه سره او (وه بله) طائفه چه ایمان ئی نه ؤ راوړی (عنادأ) نو صبر کوئ تاسی «ای مؤمنانو!» تر هغه پوری چه حکم (فیصله وکړی) الله په منځ زمونږ کښی او هم دی خیر «بهتر» دی له ټولو حکم (فیصله) کوونکو «چه ظلم نشته د ده په حکم کښی»

تفسیو: یعنی هغه شی چه ما له خپله ځانه سره راوړی دی، که تاسی په متفق ډول (طریقه) نه منځ بلکه دا خبره مو غوته کړی ده چه خامخا له هغه سره اختلاف وکړو، نو لږ څه صبر وکړئ! چه د آسمان له لوری زما او ستاسی د اختلاف فیصله وشی.

#### قَالَ الْمَكَلُّ الَّذِيْنَ اسْتَكَبَّرُ وُامِنَ قَوْمِهِ لَغُوْرِجَنَّكَ يَشْعَيْبُ وَالَّذِيْنَ امَنُوُامَعَكَ مِنْ قَرْيَتِنَا اَوْلَتَعُوْدُكَ فِي مِلْتِنَا قَالَ اَوْلَوُكُنَا كُرِهِ يِنَ شَ

وویل مشرانو هغو چه کبر (او سرکشی) ئی کړی وه «له ایمان راوړلو څخه» له قومه د دغه شعیب خامخا وباسو مونږ تا «ای شعیبه!» او هغه کسان (هم درسره وباسو) چه ایمان ئی راوړی دی له تا سره له «دی» کلی (ښار) زمونږ څخه یا خامخا به راګرځئ تاسی دین زمونږ ته؛ نو وویل «شعیب» آیا (ګرځو به مونږ ستاسی دین ته) او اګر که اوسو مونږ ناخوښه (هم بلکه نه ګرځو!)

تفسیر: «عود» د یوه شی څخه وتل او بیا د هغه به لوری بیرته ورتللو ته وائی د حضرت شعیب علیه السلام د ملکرو په نسبت دغه لفظ حقیقتاً صادقیدی شی. ځکه چه هغوی له کفره وتلی او یه اسلام کښی داخل شوی وو نو یه خپله د حضرت شعیب علیه السلام یه نسبت دغه تصور له سره نشی کیدی چه معاذ الله دی ډومبی د کفارو په ملت کښی داخل ؤ او بیا مسلمان شوی دی لامحاله یا خو به د حضرت شعیب علیه السلام یه اعتبار دغه خطاب تغلیباً وی ـ یعنی د عامو مؤمنانو په حق کښي هغه الفاظ چه استعمال شوی، غالبه اکثریت ئي مرجع ګڼلي دی او د حضرت شعیب علیه السلام له پاره ئی بیل الفاظ نه دی اختیار کړی، یا دغه لفظ د حضرت شعیب علیه السلام یه حق کښی د کفارو یه زعم سره موافق ویلی شوی دی. ځکه چه پخوا له بعثته تر هغه وخته يورى چه حضرت شعيب عليه السلام خپل دعوت او تبليغ نه ؤ شروع كړى نو د مدین د خلقو د کفریاتو په متعلق د ده د سکوت له لیدلو ځنی ښائی دغو کفارو ته به داسی گمان پیدا شوی وی، چه دی هم زموند له حاله سره شامل او زموند یه طور او طریقی راضی او خوښ دی يا «عود» مجازأ د مطلق صيرورت په معني واخيست شي کما قاله بعض المفسرين. ﴿ قَالَ آوَلَوْكُنَّا كُوهِيْنَ ﴾ نو وويل شعيب آيا ګرڅو به مونږ ستاسي دين ته اګر كه اوسو موند ناخوسه هم؟ بلکه نه گرځو!» یعنی د دلائلو او براهینو به رڼا (رنړا) کښی ستاسی د دی مهلکو کفریاتو محخه اگر که مونر ډیر ناخوښه، بیزاره او توبه گاره یو نو آیا تاسی بیا هم د زهرو جام په زوره ير مونږ باندې څښع؟

#### قَدِافْتَرَيْنَاعَلَى اللهِ كَذِبَّالِنُ عُنْنَا فِي مِلْتِكُوْبَعُنَالِذُ نَظِّنَا اللهُ مِنْهَا وَمَا يَكُوْنُ لَنَاأَكُ نَّعُوْدَفِهُ ۚ اللَّالَانَ يَّشَاءَ اللهُ رَبُّنَا وَسِعَ رَبُّنَا كُلَّ شَيُّ عِلْمًا ﴿ عَلَى اللهِ تَوَكَّلُنَا رُبَّنَا افْتَحْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ قَوْمِنَا بِالْحَقِّ وَانْتَ خَيْرُ الْفَتِحِيْنَ ﴿

په تحقیق به تړلی وی مونږ پر الله دروغ «بهتان» که و گرځو مونږ په دین د تاسی کښی وروسته له هغه چه نجات راکړ مونږ ته الله له هغه «دین» نه او نه ښائیږی مونږ ته دا چه بیرته و گرځو په هغه (دین) کښی مگر کله چه اراده وفرمائی الله چه رب زمونږ دی؛ احاطه کړی ده رب زمونږ پر هر شی له جهته د علمه؛ «خاص» پر الله توکل کړی دی مونږ؛ ای ربه زمونږه فیصله و کړه په منځ زمونږ او په منځ د قوم زمونږ کښی په حقه سره او هم دا ته ئی غوره بهتر د فیصله کوونکو.

تفسیر: باطل او دروغ مذهب ته رښتیا ویل پر الله تعالیٰ افتراء او بهتان تړل دی. نو بیا د یو جليل القدر نبي او د هغه مخلصو تابعانو څخه کله داسي ممکن دی چه هغوی معاذالله له رښتيا څخه وتلی د دروغو په لوری بیرته ولاړ شی او خپلی ټولی رښتینی دعواګانی چه د خپل حقانیت او د الله له لوری د خپل مامور کیدلو په باره کښی یې کولی دروغ او افترا. وګڼي. ﴿ بَعُكَلَاذُغُنْنَاللَّهُمِنْهَا ﴾ وروسته له هغه چه نجات راكړو مونډ ته الله له هغه دين نه» ځينو ته ئی له ابتداء څخه نجات ورکړي ؤ چه له سره په هغه دين کښې نه دې داخل شوي لکه حضرت شعیب علیه السلام او ځینې ئې وروسته له دخوله د هغه څخه ایستلي او نجات ئې ور په برخه كړى ۇ لكە د ھغى زمانى عام مۇمنان ﴿ وَمَاكْلُونُكِنَاكَانُغُوزَيْمًا ﴾ الآية ـ او نە ښائيږي مونږ ته دا چه بيرته وګرځو هغه دين کښي ) يعني په خپل اختيار يا ستاسي په اکراه او اجبار سره ممکن نه دی چه مونږ معاذ الله د کفر په لوری لاړ شو. هو! که فرضاً د الله تعالیٰ مشیت زمونږ د یوه تن په نسبت داسي وشي نو د ده اراده هیڅوک نشي آړولي ـ که د هغه د حکمت اقتضاء هم داسی وشی نو هلته هیڅوک هیڅ شی نشی ویلی ـ ځکه چه د الله تعالیٰ علم ير تولو مصالحو او حکمتونو محيط دی ـ په هر حال ستاسي له ويرولو څخه مونږ له سره نه ويريږو، ولى چه زمونږ يوره اعتماد او اعتقاد او ډاډينه (يقين) ير يوه الله جلا جلاله ده. د بل چا به خوښه او غوښتنه سره هيڅ يو شي کيدونکي نه دی، هر شي چه کيږي فقط د ياک الله په مشیت او د ده د محیط علم تر اثر لاندی به کیږی، هم دا ده چه مونږ د خپلو او ستاسی د الاعراف(٧)

قال الملا(١)

فیصلی له پاره د هغه لوی دربار څخه غوښتنه او دعا<sub>ء</sub> کوو ـ ځکه چه د داسی یوه قادر، علیم، حکیم، الله له فیصلی څخه بله کومه فیصله نشی غوره کیدی.

که شعیب که ابراهیم که محمد و

داسی نور چه نازولی د احد وو

له جلاله د الله به ویریدل دوی

هر شييه به پاک الله ته ژبيدل دوى

ډير افسوس اوس داسي وخت او زمانه شوه

چه دا ویره له هر چانه بیگانه شوه

په سرو ستر کو نن ژړيږه ای نادانه

کوره بیابه یه خپل ځان شی ډیر ستومانه

د حضرت شعیب علیه السلام له دغو الفاظو محخه د دی خبری اندازه په ښه ډول (طریقه) سره کیدی شی، چه د انبیاؤ علیهم السلام په زړونو کښی د الله تعالیٰ عظمت او جبروت او د خپل عبودیت او افتقار محومره یو عظیم او عمیق احساس پروت دی ـ او محرنګه چه په هر آن او هر حال کښی د دوی توکل او اعتماد له ګردو (ټولو) وسائطو محخه منقطع کیږی او یواځی پر هغه وحله لا شریک له ذات باندی داسی تینګ، مضبوط او غیر متزلزل وی چه د غرونو ثبات او استحکام هم د هغه په مقابل کښی بیخی سپک او بی اثره دی.

#### وَقَالَ الْمَكَرُ الَّذِيْنَ كُفَرُ وَامِنْ قَوْمِهِ لَيِنِ النَّبَعْثُمُّ شُعَيْبًا إِنَّكُمْ إِذَّ التَّخْسِرُونَ ®

او وویل مشرانو هغو چه کافران شوی وو له قومه د دغه شعیب قسم دی خامخا که متابعت وکړ تاسی د شعیب بیشکه تاسی به په دغه وخت کښی خامخا له زیان کارانو یئ.

تفسیر: یعنی د خپلو پلرونو او نیکه گانو زوړ مذهب پریجودل دینی خرابی او زیان دی. او په تجارت کښی د وزنی او کیلی شیانو پوره ورکول دنیائی ورانی او نقصان دی، کله چه دوی سره له ډیر نصیحت له کفر او خیانت څخه منع نه شول نو عذاب پری راغی لکه چه فرمائی!

#### فَأَخَنَاتُهُمُ الرَّخِفَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دَارِهِمُ خِرْمِينَ ﴿

نو ونیول دوی زلزلی «په توره تیاره کښی او جبرئیل هم پری چیغه وکړه»

نو و گرځیدل دوی «گهیځ (سحر وختی)» په کورونو خپلو کښی مړه پړمخی یراته.

تفسیر: د متعددو آیتونو له مجموعی څخه ظاهریږی چه پر دوی باندی دری ډوله (قسمه) عذابونه لیږلی شوی وو «۱» ظله. «۲» صیحه (۳) رجفه، یعنی ډومبی وریځی پر دوی باندی د ځمکی مخ داسی تک تور وګرځاوه چه په هغه کښی د اور بڅرکی او لمبی هم وی ۱۰ بیا د آسمان له لوری سخت ویروونکی زړه خوځوونکی غږونه واوریدل شول او سم له هغه سره د ځمکی له خوا سخته زلزله هم څرګنده (ښکاره) شوه (ابن کثیر).

#### النِيْنَ كَنَّ بُواشَّعَيْبًا كَأَنُ لَّمْ يَغُنُوْا فِيهَا ۚ الَّذِيْنَ كَنَّ بُوْاشُّعَيْبًا كَانُوْاهُمُ الْخُسِرِيْنَ ®

هغه کسان چه تکذیب ئی کړی ؤ د شعیب «داسی هلاک شول» لکه چه له سره نه وو اوسیدلی په دغو (کورونو خپلو) کښی هغه کسان چه تکذیب ئی کړی ؤ د شعیب وو دوی هم دوی زیانکاران (چه په دنیا کښی مردار او په عقبا کښی یه انګار شول).

تفسیر: دوی شعیب علیه السلام او تابعان یی له کلی څخنی په ویستلو سره ویرولی وو خو دوی نه په خپله ژوندی پاتی شول او نه د دوی هغه کلی او ښارونه ودان او هغو خلقو چه تل به ئی ویل (د شعیب علیه السلام اتباع خراب کیدونکی دی.) هغوی په خپله وران، خائبان او خاسران شول. کله چه شعیب علیه السلام د عذاب علائم ولیدل. نو د خروج اراده ئی وکړه لکه چه فرمائی

### فَتُولَىٰ عَنْهُمُ وَقَالَ لِقَوْمِ لَقَتُ اَبْلَغُتُكُمُ رِسْلَتِ رَبِّنُ وَنَصَعُتُ لَكُمُّ فَكُلُمُ

نومخ و گرځاوه شعیب له دوی څخه او وویل ای قومه زما! خامخا په تحقیق رسولی دی ما تاسی ته پیغامونه د رب خپل او پند می در کړ تاسی ته «پس تاسی ایمان را نه ووړ» نو څرنګه به زه خپه شم پر (هلاک کیدلو د) قوم کافرانو (بلکه نه خپه کیږم).

تفسیر: یعنی اوس هغوی هلاک شوی دی، نو هغو پسی غمجن کیدل او ارمان کول فائده نه رسوی. ځکه چه دوی ته ډیر مؤثر پندونه ورکړی شوی دی، او په رنگارنګ صورتونو پوهولی شوی دی او له راتلونکو نتائجو او عواقبو څخه ویرولی شوی دی، مګر دوی هیڅ یوی خبری ته غوږ کینښود او له هیچا څخه یی وانه وریده ـ بلکه له مخلصو خیر غوښتونکو سره ئی خپړی ولګولی (لاسونه ولګول).

(دا ئی د خپلی تسلی له پاره وویل د ځینو تیرو قومونو د اهلاک له ذکر څخه وروسته اوس د عبرت له پاره په عامه طریقه سره کفار ویروی او داسی فرمائی)

#### 

او نه ؤ لیږلی مونږ په هیڅ قریه «ښار» کښی هیڅ نبی (چه دوی ئی تکذیب کړی وی) مګر وبه نیول مونږ اهل د هغی (قریی) په سختیو «لکه فقر» او تکلیفونو «لکه مرض» دپاره د دی چه دوی زاری «عاجزی» وکړی (ایمان راوړی). بیا بدله کړه مونږ په ځای د بدی (سختی) کښی نیکی (آسانی) تر هغه پوری چه ډیر شول «هم ئی مال هم ئی سړی» او وویل دوی «په ناشکری» چه په تحقیق رسیدلی وی پلرونو زمونږ ته سختی او خوشالی (په شان زمونږ او دغه د زمانی عادت دی. کله چه دوی زاهل او غافل شول) نو ونیول مونږ دوی ناڅاپه او دوی به نه پوهیدل «چه پر مونږ به عذاب راشی».

تفسیر: یعنی د انبیاؤ د بعثت په وخت کښی کله چه عموماً خلقو د دوی تکذیب او مخالفت ته ملاوی وترلی، نو د پاک الله له لوری د ابتدائی تنبیه په ډول (طریقه) په بیماری قحط او د ربرونو او تکلیفونو په مختلفو ډولونو (طریقو) اخته او مبتلا کیږی چه مکذبین پری ویښ شی او له خپلو شرارتونو څخه لاس وکاږی. او د الله تعالیٰ دربار ته سر ښکته کړی کله چه دوی له دغو تنبیهاتو څخه نه متاثر کیږی نو سختی او مصائب تری لری کیږی او عیش، عشرت، پراخی او خوشالی دوی ته ور په برخه کیږی، چه یا له احساناتو څخه متاثر او وشرمیږی او د الوهیت

دربار ته متوجه شی یا د عیش او ثروت په نشه کښی لا مست او بیخی غافل، زاهل او بی پروا شی، کواکی هومره چه د دوی صحت، اولاد، دولت او حکومت پسی زیاتیږی د هغه په تناسب د دوی هم هغومره نخوت غفلت او شرارت هم ورسره ترقی کوی تر دی پوری چه د پخوانیو زمانو تکالیف ئی بیخی هیریږی، او داسی وائی چه د تکلیفونو او راحتونو سلسله له پخوا راهیسی جاری ده ـ او زمونږ په کفر او تکذیب پوری څه اړه (احتیاج) نه لری که نه دغه وروستنی خوشالی به څرنگه زمونږ په برخه کیده ؟، دا ګرد (تول) د زمانی اتفاقیات دی چه زمونږ اسلافو ته هم داسی پیښی ورپیښیدی،

(رائحي كله خوشالي كله غمونه

#### همیشه د زمانی دی دا رسمونه)

کله چه دوی دغی اندازی ته ورسیږی نامخاپه د پاک الله عذاب پری نازلیږی او داسی ئی محبیښی چه د دی محبیښلو فکر او تصور دوی سره د خپل عیش او عشرت په زمانه کښی له سره نه ؤ ـ حضرت شاه صاحب څرنګه ښه لیکلی دی

که بنده ته په دنیا کښی د ګناه سزا ورسیږی نو هیله (امید) دی چه دی به توبه وکړی او کله چه له ګناه څخه ضرر ونه وینی یعنی په نتیجه کښی یی نیکی ولیده نو دغه د الله تعالیٰ هیرول (او په تاخیر غورځول او استدراج) دی نو دلته د هلاکت ویره ده. لکه چه څوک زهر وخوری سم د لاسه کانګی «قی» وکړی نو د روغتیا هیله (امید) پیدا کیږی ـ او که په معده کښی ئی پاتی شو، نو کار له کاره تیریږی.

#### وَلَوُانَ اَهُلَ الْقُلْرَى الْمَنُوْا وَاتَّقَوُالْفَتَحُنَا عَلَيْهِمُ بَرَكَاتٍ مِّنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ وَلَكِنْ كَذَّ بُوْا فَأَخَذَ نَهُمُ بِمَا كَانُوْا يَكْسِبُوْنَ ۞

او که خلقو د دی کلیو (ښارونو) ایمان راوړی وی او تقویٰ ئی (غوره)
کړی وی نو خامخا پرانیستلی به وی مونږ پر دوی باندی (دروازی د)
برکتونو له لوری د آسمانه (د باران په اورولو) او له «لوری» د ځمکی «په
زرغونولو د محصولاتو» ولیکن نسبت د دروغو وکړ دوی (انبیاؤ ته) نو ونیول
مونږ هغوی په سبب د هغو چه وو دوی چه کول به ئی »د کفر او معاصیو
څخه».

تفسیر: یعنی موند له بندگانو سره څه ضد او دښمنی نه لرو ـ هغه کسان چه په اللهی عذاب کښی اخته کیږی، دا د هغو د اعمالو نتیجه ده که دغو خلقو زموند رسولان قبول کړی وی ، او د حق په مقابل کښی ئی غاړه ایښی وی او له کفر او تکذیبه او له نورو مناهیو څخه ئی ځان

ژغورلی (بچ کړی) وی ، او د تقویٰ لار ئی غوره کړی وی ، نو مونډ به دوی د آسمان او د ځمکی په برکاتو معمور کړی وی .

زموند امام رازی علیه رحمة الله الباری فرمائی چه د برکت لفظ په دوو معانیو کښی استعمالیدی، کله باقی او دائم خیر په برکت سره تعبیریدی او کله د فاضله آثارو پر کثرت د دغه لفظ اطلاق کیدی، لهذا د دی آیت مراد به داسی شی د ایمان او د تقویٰ په اختیارولو سره د هغو آسمانی او ځمکنی نعمتونو ورونه پرانیستلی کیدی چه دائمی او لا ینقطع وی ـ یا چه فاضله آثار ئی دیر زیات وی ـ داسی خوشالی به نوی چه مکنبینو ته د امهال او استدراج په ډول (طریقه) حاصلیدی؛ او په آخره خاتمه کښی به په دنیا کښی او که نه په آخرت کښی خامخا د ده د ځان وبال کرځی.

#### آفَامِنَ آهُلُ الْقُلَامِ اَنْ تَيَاتِيهُمُ بَالسُنَا بَيَاتًا وَهُمُ نَايِمُونَ ﴿ اَمِنَ الْمَانَا مَا اَلْمَ آهُلُ الْقُلْمَى اَنْ يَالِتِيهُمُ بَاسُنَا صُعَى وَهُمُ يَلْعَبُونَ ﴿

آیا نو په امن کښی دی (بلکه مأمون نه دی) اهل د قریو «ښارونو» له دی نه چه راشی دوی ته عذاب زمونږ د شپی حال دا چه دوی اوده «غافل» وی. آیا په امن کښی دی اهل د قریو «ښارونو» له دی نه چه راشی دوی ته عذاب زمونږ په څاښت کښی حال دا چه دوی په لویو مشغول وی.

تفسیر: یعنی کله چه په عیش او عشرت او آرامی کښی غافل پراته وی یا په دنیوی چارو او لهو او لعبو کښی مشغول وی، نو په داسی وخت کښی الهٰی عذاب دوی ناڅاپه چار چاپیر راګیر کړی له دغی خبری څخه دا خلق ولی بی خوفه او بی فکره شوی دی؟ حال دا چه د کومو اسبابو په بناء چه پر پخوانیو اقوامو د الله تعالیٰ عذاب نازل شوی دی، هغه په دوی کښی هم شته ـ یعنی کفر او تکذیب او له سید الاثبیاء صلی الله علیه وآله وصحبه وسلم سره مقابله او مجادله د دوی په طبایعو کښی هم مرکوز او متمکن دی.

#### أَفَامِنُوا مَكْرُ اللَّهِ فَلَا يَامُنُ مَكُرًا للهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْخِيسُ وَنَ ٥

آیا نو په امن کښی دی دوی «بلکه نه دی» له مکره «ناڅاپه نیولو» د الله، نو نه په امن کیږی له مکره د الله مگر قوم زیانکاران «په کفر او نفاق سره».

تفسير: د الله تعالىٰ هغه ناڅاپه نيول چه له دنيوى خوشالى او عيش څخه وروسته واقع كيږى

همغه ئی په «مکرالله ـ د الله تعالیٰ چال» سره تعبیر وفرمایل، او همغه خلق د الله تعالیٰ له ناشاپه نیولو څخه غافل او بی فکره کیږی چه په عیش او تنعم کښی اخته شوی وی او د دوی هم دغه اعمال دوی په همغه لوری تیل وهلی وی. د مؤمنانو شان دا دی چه دوی په هیڅ حال کښی د الله تعالیٰ له یاده نه غافلیږی.

(زه ئی بولمه ناپوه او ډير بيړا

که دی بولی ځان خاوند د فهم او ذکا) چه په عیش کښی نه یادوی پاک الله

او په طيش کښې نه ويريږي له الله)

آوَلَهُ يَهُ لِ لِلَّذِينَ يَرِقُونَ الْاَرْضَ مِنَ اَبَعُدِ اَهُلِهَ آنَ لَوُنَتَ آءُ اَصَلْمُهُ مُولِيهُ مُؤن اَصَلْمُهُمُ لِبِنْ نُولِهِمْ وَنَظْبَعُ عَلَى قُلُولِهِمُ فَهُمُ الْاِيسُمُعُونَ تِلْكَ الْقُلْمِي نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنَ النَّالِهِ الْوَلْقَالُ جَاءَتُهُمُ رُسُلُهُمْ بِالْبِيِّنَاتِ فَمَا كَانُو النِيُومِ نُولِيمَا كَثَّ بُوامِنَ قَبُلُ كَنْ إِلَى يَظْبَعُ اللهُ عَلَى قُلُولِ الْكِفِي يُنَ قَ

آیا نه ده ظاهره «ښکاره» شوی (بلکه ښکاره ده) هغو کسانو ته چه وارثان شوی دی د (ځمکی او اوسی پکښی) وروسته (له هلاک) د اهل د هغی دا خبره که اراده فرمائلی وی مونږ «د نیولو د دوی» نو رسولی به ؤ مونږ دوی ته (عذاب) په سبب د ګناهونو د دوی سره «لکه چه مو معذب کړی دی پخوانی خلق» او مهر به ولګوو پر زړونو د دوی نو دوی به نه اوری (حق او نافع وعظ په اوریدلو سره). دغه قریی (او ښارونه د تیر شویو امتونو) بیانوو مونږ پر تا له ځینو حالاتو د دی «قریو»، او هرومرو (خامخا) په تحقیق راوړی وی دوی ته رسولانو د دوی ښکاره معجزی نو نه وو (له شانه) د دوی چه ایمان راوړی په هغه شی چه نسبت د دروغو ئی «ورته» کړی ؤ پخوا (له هم دغو معجزاتو) هم دا رنګه (لکه مهر ایښودل پر زړونو د پخوانیو کفارو) مهر لګوی الله په زړونو د کافرانو باندی.

تفسیر: یعنی له یوه شی چه یو ځلی انکار وکړی بیا چه هر څومره معجزی او دلائل وګوری او دنیا له یوه مخه په بل مخ واوړی امکان نه لری چه دوی اقرار وکړی، هر کله چه د حق تعالیٰ په مقابل کښی کوم قوم دومره ضد او عناد وکړی، او د دوی مخالفت تر دغی آخری درجی پوری ورسیږی، نو عادتاً د حال اصلاح او د حق د قبول امکان نه وی پاتی، پر زړونو باندی د مهر لګیدلو صورت هم دغه دی. دلته ئی واضع وفرمایل چه د الله تعالیٰ له خوا پر زړونو د مهر لګولو څخه څه مطلب دی؟

تنبیه: له ﴿ وَلَمْتُدُمُوْمُ الْمُوْمُ الْمِنْتِ ﴾ څخه معلومه شوه . هغه انبیاء علیهم السلام چه قوم د نوح ـ عاد ـ ثمود ـ لوط او اهل د مدین او نورو ښارونو او کلیو ته مبعوث شوی وو ، هغوی کرد (تول) د بیناتو «ښکاره دلائلو» لرونکی وو او له واضحو معجزاتو سره راغلی وو نو بیا د هود علیه السلام د قوم دغه وینا چه ﴿ لِهُوُدُمُ لِحُثَنَا لِمَیْتُو ﴾ الآیة - یواځی د تعنت او عناد له لاری ده .

#### وَمَاوَجَدُنَا لِأَكْثَرُ هِمُ مِّنْ عَهْدٍ وَإِنْ وَجَدُنَا أَكْثَرُهُ مُلْفِيقِينَ

او نه دی موندلی مونږ له پاره د زیاترو د دوی له (وفا په) عهد، او بیشکه موندلی دی مونږ زیاتره د دوی خامخا، فاسقان (ماتوونکی د عهد).

د ﴿ وَإِنْ وَّكِذُمَّا ﴾ ان له مثقلی نه مخفف دی او ځینو مفسرینو د دغی اخیری جملی ترجمه داسی کړی ده او په تحقیق سره معلومه شوی ده مونډ ته چه اکثر د دوی خامخا فاسقان عهد ماتوونکی دی.

#### ثُوَّبَعَثْنَامِنُ بَعْدِهِمُ مُّوْسَى بِالْلِتِنَاۤالِلْ فِرْعَوْنَ وَمَلَاثِهِ فَظَلَهُوۡ إِبِهَا ۚ فَانْظُرُ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُفْسِدِيْنَ ۞

بیا ولیږه مونږ وروسته له دغو (رسولاتو) مولمی سره له (نهو) معجزو زمونږ فرعون «د مصر» او اتباعو د ده ته نو ظلم وکړ «کافر شول» دوی په هغو

#### (معجزاتو)، نو وګوره څرنګه شو عاقبت «آخره خاتمه» د مفسدینو.

تفسیر: یعنی د هغو رسولانو ذکر چه پخوا له دی نه وشو (نوح، هود، صالح، لوط، شعیب علیهم السلام) له دغو تولو محنی مولمی علیه السلام وروسته تشریف راوړ، د هغو رسولانو د ذکر کولو مخخه وروسته ئی په منځ کښی د هغه سنة الله او عادت ذکر وفرمایه چه د مکنبینو په متعلق تل جریان لری او د هغه په ضمن کښی یی د کفارو موجوده جماعت ته تنبیه ورکړه د دغه ضمنی مضمون له فراغته وروسته بیا ئی د بعث الرسل د سلسلی د یوی عظیم الشانی کړی په ذکر کولو شروع وکړه لکه چه فرمائی بیا ولیوه مونی وروسته له دغو رسولانو مولمی علیه السلام سره له نهو معجزو زمونی فرعون د مصر ته او اتباعو د ده ته نو ظلم ئی وکړ او کافران شول دوی په هغو معجزاتو نو وګوره ای محمده چه څرنګه شو عاقبت او آخره خاتمه د مفسدینو؟ هو!) له دی نه به زیات مفسد څوک وی چه د الله تعالیٰ تکنیب او د نورو حق تلفی کوی. او د الله تعالیٰ په مخلوقاتو د خپل ځان عبادت کوی. وروسته د ضروری واقعاتو ذکر فرمائی او د دی انجام تفصیل مخلوقاتو د خپل ځان عبادت کوی. وروسته د ضروری واقعاتو ذکر فرمائی او د دی انجام تفصیل

## وَ قَالَ مُوْسَى لِفِرْعَوْنَ إِنْ رَسُولٌ مِّنَ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ حَقِيْقٌ عَلَى آنَ لَا أَفُولَ عَلَى اللهِ إِلَا الْحَقَّ قَنْ مِثْلَامُ مِيكِينَةٍ مِّنُ دَّتِكُوْ فَارْسِلُ مَعِي بَنِيْ إِسُرَاءِيْلَ ﴿

او وویل موسٰی ای فرعونه! بیشکه زه رسول یم له (لوری) د رب د عالمیانو. قائم ثابت لایق تینگ ولاړ یم پر دغه خبره چه نه وایم پر الله مگر «وایم» حق (رښتیا)؛ په تحقیق راوړی ده ما تاسی ته څرګنده (ښکاره) معجزه له «لوری د» رب ستاسی نو ولیږه له ماسره بنی اسرائیل «چه ئی بوځمه شام ته».

تفسیر: اکثرو مفسرینو د «حقیق» معنی په جدیر «لایق» یعنی په وړ سره کړی ده، د(علیٰ) معنی ئی په (باء) سره آړولی ده یعنی زما له شانه سره هم دغه خبره وړ (لائق) او حقه ده چه د الله تعالیٰ په لوری کومه ناحقه او غلطه خبره ونه وایم، ځینی د(حقیق) معنی په (حریص) کوی لیکن محقق شیخ الهند رحمة الله علیه د «حقیق» معنی «قایم او ثابت» فرمایلی ده چه مطلب ئی داسی کیږی چه بی له ادنی تزلزل او تنبنب په ډیری مضبوطی او استقلال سره پر دی قائم او ثابت یم چه بی له رضتیا هیڅ یو شی له خپلی ژبی ونه باسم او د الله تعالیٰ پیغام بی له تزئید او تنقیص څخه تاسی ته درورسوم او ستاسی د تخویف او تکنیب له سببه لړ څه متردد او متنبذب

نه شم.

## قَالَ إِنَ كُنْتَ عِمُتَ بِأَكَةٍ فَأْتِ بِهَا إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّدِقِيْنَ ﴿ فَأَلْقَى عَصَاهُ وَالْمَا الْ

وویل (فرعون) که ئی ته «ای موسٰی!» چه راوړی دی وی کومه معجزه نو راحاضره «راوړاندی» کړه هغه (ماته) که ئی ته له صادقانو (رښتینو په دی دعوی خپله کښی ). نو وغورځوله «موسٰی» همسا خپله نو له واره هغه اژدها وه ښکاره «چه یکښی نه ؤ شک د چا».

تفسیو: اګر که حضرت مولمی علیه السلام فرعون ته راز راز (قسم قسم) نصائح وکړل لکه چه په نورو آیتونو کښی مذکور دی ـ ﴿ فَقُلُ لَمَلُ لَكَ بِالْى آنُ تَوَكُّ وَٱلْمَدِيكَ اِلْى رَبِّكَ

فتگفتلی که خو یو لوی مهم شی دا ؤ چه بنی اسرائیلو ته چه د لویو انبیاؤ له اولادی مخه وو او د فرعون له لوری لکه ذلیل او سپک حیوانات گنل کیدل او دوی ئی خپل مریان او غلامان گرځولی وو د ده له مظالمو او شدائدو مخخه نجات ورکړی په دغی موقع کښی ئی فرعون مخاطب وگرځاوه او دغه لوری ته ئی متوجه کړ چه بنی اسرائیلو ته له خپل قید او بیگار مخخه نجات ورکړی چه دوی په آزادی ـ او خپلواکی سره د الله تعالیٰ په عبادت کښی مشغول شی. او له ما سره خپل مالوف وطن (شام) ته لاړ شی. ځکه د دوی اعلیٰ جد (مشر نیکه) حضرت ابراهیم خلیل الله له عراق څخه هجرت کړی او په شام کښی ئی سکونت اختیار کړی ؤ ـ وروسته له هغه د حضرت یوسف علیه السلام له سببه بنی اسرائیل (سبطیان) مصر ته راغلل او هلته ودان شول ـ بیا غرنگه چه د دی هیواد قوم قبطیانو (فرعونیانو) پر دوی راز راز (قسم قسم) ظلمونه کول نو د دی خبری ضرورت پیدا شو چه اسرایئلیان د قبطیانو له ذلت او مرئیتوبه خلاص کړی او خپل پلرنی هیواد (د پلار وطن) ته بیرته لاړ شی.

#### وَنَزَعَيْنَ ﴾ فَإِذَا هِيَ بَيْضَاءُ لِلنَّظِرِيْنَ أَ

او وویست «موسٰی ښی» لاس خپل «چه ئی په ګریوان کښی کیڼ تخرګ (ترخ) ته وروړی ؤ» نو ناڅاپه هغه تک سپین (ځلیدونکی د تعجب موجب) ؤ دپاره د کتونکو.

تفسیو: یعنی خپل لاس یی په خپل کریوان کښی ننویست، او په خپل تخرګ (ترخ) کښی ئی

تینگ ونیو، او بیرته ئی وویست نو گردو (تولو) مخلوقاتو په خپلو رڼو سترگو سره ولید چه لاس ئی فوق العاده تک سپین، ډیر ځلیدونکی نورانی ؤ چه د لمر په رڼا (رنړا) غالب شو دغه رڼا (رنړا) او ځلیدل د برص، د ناروغی یا د بل کوم شی څخه نه ؤ. گواکی داسی معلومیده چه د ده د منور زړه رڼا (رنړا) د اعجاز په طریقه د ده په لاس کښی سرایت کړی دی.

#### قَالَ الْمَكَافِينَ قَوْمِ فِرْعَوْنَ إِنَّ هٰنَ السَّاحِرُ عَلِيُوكُ

وویل مشرانو له قومه د فرعونه «سره له فرعونه» چه بیشکه دا «موسٰی» خامخا جادوگر دی ډیر پوه «چه له همسا نه اژدها او له لاس نه لمر جوړوی»

تفسیر: معلومیږی چه فرعون د مولی علیه السلام له معجزاتو څخه ډیر زیات وویریده او ګرد (تول) خلق ئی راغونډ کړل، او ړومبی ده په خپله بالذات (کما فی الشعرآء) او بیا د ده له لوری د ده نورو مشرانو خپلی آراء داسی اظهار کړی چه معاذ الله مولی علیه السلام کوم لوی جادوګر او ماهر ساحر دی ۔ ځکه هغه خوارق چه له مولی علیه السلام څخه ظاهر او څرګند (ښکاره) شوی وو، د دوی له حسیاتو سره سم د هغو لپاره له جادو او سحر څخه پرته (علاوه) بل کوم بهتر تعبیر او توجیه دوی نشوه موندلی.

#### يُرِيدُانَ يُغْرِجَكُونِ اَرْضِكُو فَمَاذَا تَأَمُّرُونَ الْ

غواړی «موسٰی» دا چه وباسی تاسی (ای قبطیانو!) له ځمکی ستاسی «چه مصر دی» نو «وویل فرعون مشرانو ته» څه امر «مصلحت او مشوره» کوئ تاسی!؟

تفسیر: یعنی مولی د سحر او د کودگری په عجیبی او غریبی ننداری سره خلق خپل لوری ته متمائل کوی او په پای (اخر) کښی په وطن کښی خپل اثر او اقتدار زیاتوی او د سبطیانو د آزادی او حمایت په نامه ګرد (تول) قبطیان چه د دی وطن اصلی اوسیدونکی دی، د دوی له ملک او وطن (مصر) څخه بی برخی کوی تاسی دغه ګرد (تول) حالات تر خپلو سترګو لاندی ونیسئ! او بیا مشوره راته راکړئ! چه څه وکړو؟

#### قَالُوُّا اَرْجِهُ وَاخَاهُ وَارْسِلُ فِي الْمَكَ إِنِي خِشِرِيْنَ شَيَانُوْلِدَ بِكُلِّ سَحِرِ عَلِيْمِ @

وویل «قبطیانو فرعون ته» مهلت ورکړه دغه «مولمی» ته او ورور د ده ته او ولیږه په ښارونو کښی راټولوونکی «د ساحرینو». چه راولی تاته هر ساحر (جادوګر) ډیر یوه «ماهر جادوګر».

تفسیو: د جرگی او مشوری په پای (اخر) کښی دغه خبره د ګردو (ټولو) له لوری ومنله شوه ، چه له فرعون ځنی دی استدعا وکړه شی چه د دغو دواړو «موسٰی او هارون» په معامله کښی له سره تلوار ونه کړ شی د دوی د ماتولو له پاره ډیر ښه او مؤثر ځواب داسی کیدی شی چه محصلان دی ګردو (ټولو) ولایاتو او حکومتونو «پرګنو» ته ولیږل شی ـ او له ګردو (ټولو) ملکو څخه دی ډیر ښه کوډګران ـ او خورا (ډیر) لوی ساحران او جادوګران چه په سحر کښی له ده ځنی له حده تیر ماهر «سحار» وی سره راتول کړل شی نو بیا دی د دوی له هغو سره یوه ښه مقابله وشی ـ لکه چه هم داسی هم وکړل شول.

#### وَجَاءَ السَّحَرَةُ فِرُعَوْنَ قَالُوُ إِنَّ لَنَا لَاحْبُرُ إِنْ كُنَّا خَنُ الْغَلِيِينَ ﴿

او راغلل ساحران «جادوگران» فرعون ته وویل دغو جادوگرانو «فرعون ته» چه آیا بیشکه وی به مونږ ته خامخا ښه مزدوری که شوو مونږ هم دا مونږه غلبه کوونکی «یر موسٰی».

#### قَالَ نَعَمُ وَ إِنَّكُمُ لَكِنَ الْمُقَرِّبِينَ®

وویل (فرعون ساحرانو ته) هو! «وی به تاسی لره مزدوری» او بیشکه تاسی به خامخا اوسئ زما له مقربینو څخه «یه مرتبه کښی ».

تفسیر: یعنی مزدوری څه شی دی؟ هغه خو هرومرو (خامخا) تاسی ته درکوله کیږی، برسیره (سیوا) بر دی تاسی زما د دربار په مصاحبینو او مقربینو کښی هم داخلیدونکی یئ!

#### قَالُوا لِبُولِسَى إِمَّا أَنْ تُلْقِي وَلِمَّا أَنْ تُكُونَ غَنْ الْمُلْقِيْنَ ﴿

وویل جادوگرانو چه ای موسٰی آیا ته غورځوی «همسا خپله» او یا دا دی چه شو مونږه هم دا مونږه «ړومبی» غورځوونکی (د پړیو او همساګانو خپلو).

تفسیر: دا خبره ئی ښائی د دی لامله (له وجی) ویلی وی چه پخوا له دی نه مولمی علیه السلام د فرعون په مخ کښی خپله همسا غورځولی وه، او هغه د الله تعالیٰ په اذن او حکم سره ښامار ګرځیدلی وه.

### قَالَ الْقُوْا فَلَمَّا الْقَوْاسَحُرُوْا اَعْيُنَ التَّاسِ وَاسْتَرْهَبُوهُمُ

وویل موسٰی ساحرانو ته «تکرما تسامحا معتمداً علی الله» چه وغورځوئ تاسی خپل پړی او همساګانی، نو کله چه وغورځول دوی نو جادو ئی وکړ پر سترګو د خلقو او وویرول دوی دا «خلق» او راتله وکړه دوی په جادو لوی سره.

تفسیر: یعنی کله چه تاسی هم دغه مقابله منظوره، او خبره مو پر دغه غوته او په هم دغه باندی مو خپله فیصله منحصره کری ده، نو پومبی تاسی خپلی چاری پر میدان واچوئ! او خپل پوره قوت او قدرت وازمویئ و کامل نمائش څخه وروسته هغه د حق غلبه چه مشاهده شی امید شته چه هغه به زیاته مؤثره او اوقع فی النفوس ثابته شی دغه خو فی الحقیقت د موسی علیه السلام له لوری له سحر سره د معجزی د مقابلی اجازه نه وه بلکه له دواړو صورتونو مخنی د یوه داسی ښه صورت انتخاب او غوره کول مقصود ؤ چه د باطل پوره خمود (یخیدل) او کامل جمود (منجمد کیدل) په کښی څرګند (ښکاره) وی، او د حق د غلبی او د صداقت د وضوح (ښکاره کیدو) خورا (ډیر) مؤثر صورت پکښی له ورا ښکاره وی. فیکسالتوا په الآیة - نو کله چه وغورځول دوی نو جادو ئی وکړ پر سترګو د خلقو او وویرول دوی دا خلق او راتله ئی وکړه په جادو لوی سره) یعنی د کوډو او سحر په زور د ګردو (تولو) ننداره کوونکو سترګی وتړلی شوی او پر تولو حیرت طاری شو او عام خلق وویریدل. په بل آیت کښی راغلی دی چه هغوی خپل پری او همساګانی پر ځمکه وغورځولی، چه د هغو په بل آیت کښی راغلی دی چه هغوی خپل پری او همساګانی پر ځمکه وغورځولی، چه د هغو په اثر په هغی ځمکی کښی پرته (علاوه) له ځغلیدونکو، ځغاستونکو او یو په بل باندی سوریدونکو مارونو او منګورونو څخنی بل هیڅ شی په نظر نه راته.

الاعراف(٧)

په هغی کښی له سره د ماهیت قلب نه دی واقع شوی، بلکه هغه تش یو تخیل او نظر بندی وه ،
له دی نه دغه نه لارمیږی چه د سحر گرد (ټول) اقسام به په همغه کښی منحصر وی، ښائی چه
دوی داسی گمان کړی وی چه مونډ به په هم دغومره کار سره موسٰی علیه السلام پړ او مغلوب
کړو، که څه نور فرصت دوی ته میسر شوی وی نو ممکن چه له دغه لوی سحر څخه به ئی کوم
بل لوی سحر هم ورښودلی وی مگر موسوی اعجاز سحر ته په ډومبنی سنگر کښی داسی سخته بی
هیلی ماته ورکړه چه کوډگرانو ته بله څه موقع او هیله (امید) پاتی نشوه چه په هغی سره د
بلی مقابلی له پاره ځان تیار او بل کوم سحر وکړی.

#### وَآوْحَيْنَا إِلَى مُولِسَى اَنَ الْقِ عَصَالاً فَإِذَاهِى تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴿ فَوَقَعَ الْحَقُّ وَبَطَلَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ فَعُلِبُوا هُنَالِكَ وَانْقَلَبُوا صُغِرِيْنَ ﴿ وَبَعَلَمُولَى وَهُمُونَ ﴿ الْقِيَ السَّحَرَةُ سُجِدِيْنَ ﴿ قَالُوٓ الْمَثَابِرَةِ الْعَلَمِيْنَ ﴿ رَبِّ مُولِى وَهُمُونَ ﴿ وَالْتَعَرَةُ

او وحی (حکم) مو ولیږه موسٰی ته داسی چه وغورځوه ته همسا خپله (بیا ده وغورځوله او ښامار شو)، نو ناڅاپه دغی همسا ښوی تیرول «نغړودل» هغه شیان چه جوړ کړی وو دغو (جادوگرانو په جادو سره) نو ثابت «او د پاسه» شو حق او باطل «ورک» شو هغه څه چه وو دوی چه کول به ئی. نو مغلوب شول دا «ساحران» په هغه ځای کښی او وگرځیدل دوی خوار سپک. او وغورځول شول ساحران په دی حال کښی چه سجده کوونکی وو. وویل جادوگرانو ایمان مو راوړی دی په رب د عالمیانو. (په) رب د موسٰی او «رب د» هارون.

تفسیر: یعنی د موسی علیه السلام له همسا محنی داسی یو لوی سامار (اژدها) جوړ شو چه د گردو (تولو) کوډکرانو تول بړی او همساګانی ئی له خپل ستونی څخه ګرد (تول) سره یو محلی او یو ځائی ښوی تیری کړلی او ګردی (تولی) جوړی شوی لوبی ئی پای (اخر) ته ورسولی او په هغه سره تول کوډګران متنبه شول چه له کوډو او جادو ځنی پورته یو بل حقیقت هم شته. په پای (اخر) کښی فرعون د داسی یوی لوئی مجمع په مخ کښی ماتی وخوړه، او په ډیر ذلت او سپکتیا سره د مقابلی له ډګر څخه بیرته ستون (واپس) شو. کوډګران د پاک الله د دغو دلائلو له لیدلو څخه بی اختیاره برمخی په سجده ولویدل. وائی چه موسی او هارون علیهما السلام د دغه

الاعراف(٧)

حقیقت د ظهور په نسبت د شکر سجده و کړه . او په هم دغه وقت کښی ساحرین هم بی واکه سر په سجده پریوتل ـ د ﴿ وَالْقَالْتَحْوَةُ ﴾ لفظ دا راښیی چه داسی یو قوی حال پر دوی باندی طاری شوی ؤ چه د هغه په لیدلو سره دوی ته پرته (علاوه) له خشوع او خضوع او استسلام څخه بله چاره نشوه پاتی . د اللهی رحمت څه ستاینه او توصیف و کړ شی ؟ و ګورئ هغه خلق چه هم دا اوس د الله تعالیٰ له انبیاؤ علیهم السلام سره د جنګ او جگړی او مقابلی له پاره دریدلی وو ـ وروسته له دی نه چه خپل سرونه ئی له سجدی څخه پورته کړل . اولیا یالله او کامل عارفان شوی وو (چه هغه هم دغه ساحران د فرعون وو).

قال الملا(٩)

﴿ قَالُوْاَلْمُنَا ﴾ الآیة - وویل جادو گرانو ایمان مو راوړی دی په رب د عالمیانو رب د مولی او رب د هارون) څرنګه چه فرعون خپل ځان ته ﴿ آکارَگُوُالْکُلُ ﴾ ویل نو دلته له (برب العلمین) سره د «رب مولی او هارون» ویلو ته هم ضرورت پیدا شو، په دی سره دغه لوری ته هم اشاره وشوه. چه بیشکه د گرد (تول) جهان پروردگار او پالونکی همغه ذات دی چه د خپل خاص ربوبیت په قدرت سره یی مولی او هارون علیهما السلام بی دظاهری اسبابو له توسط څخه د دنیا پر لویو متکبرانو په داسی یو محیر العقول صورت علیٰ رؤس الاشهاد غالب او بریالی (فتحمند) و گرځول.

#### قَالَ فِرْعَوْنُ الْمَنْتُوْبِ قَبْلَ اَنُ اذَنَ لَكُوْ إِنَّ لِهَذَالَمُكُرُّمُّكُوْتُمُوْهُ فِي الْمَدِينَةِ لِتُفْرِجُوا مِنْهَا آهُلَهَا فَمَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾

وویل فرعون آیا ایمان راوړ تاسی په دغه «موسٰی» پخوا له هغه چه اذن «اجازه» وکړم زه تاسی ته، بیشکه دا کار خامخا یو مکر «فریب» دی چه مکر (بنا) کړی دی تاسی هغه په دا ښار کښی دپاره د دی چه وباسځ تاسو له دی ښاره اهل د دی نو ژر به پوه شځ تاسی «چه زه څه درسره کوم؟».

تفسیر: یعنی دغه تاسی خو د کودگرانو «ساحرانو» یوه غوره جرگه (اتحادیه) یئ غالباً مولی ستاسی لوی استاذ دی چه هغه مو د مخه استولی دی او بیا تاسو گردو (تولو) هغه ته ځانونه پره او مغلوب کړل چه عام خلق تری متأثر او وډار شی د دغی ژوری پلمی (پلان) او پټ سازش نه ستاسی مقصود دا دی چی د دغه وطن اصلی اوسیدونکی قبطیان تری وباسئ او تاسی سبطیان او اسرائیلیان په خپله پری متصرفان شئ او د مصر سلطنت اشغال کړئ دغه وینا فرعون ځکه وکړه چه پر خپلی دغی لوئی ماتی پرده واچوی او له خلقو څخه ناپوهان او بیراگان (بی عقله) جوړ کړی (فاستخف قومه فاطاعوه) مگر له هغه شی نه چه فرعون او فرعونیان ویریدل بالاخره همغه د کړی (فاستخف قومه فاطاعوه) مگر له هغه شی نه چه فرعون او فرعونیان ویریدل بالاخره همغه د

«۲۰ جزء د القصص ٦ آية (١) ركوع».

#### ڵۯؙڡۜٙڟؚۼۜۜٵؘؽڽؚؗؾۘڬؙۄؙۅؘٲڔؙۻؙڵڬٛۄؙڝؚٞؽڿڵٳڹٟؿؙڗۘڵڞؘڵؚؠؘؾ۠ڴۄؙٲۻۛۼؽڹ؈ ؿٵڷؙٷٙٳٵٵۧٳڸۯؾؚؚڹٵؙؙڡٛڹٛڨٙڸڹٷؽۿ

خامخا به پری کړم زه هرومرو (خامخا) لاسونه ستاسی او پښی ستاسی سره مخالفی بیا به خامخا په دار کړم زه ضرور تاسی ټول. وویل جادوګرانو بیشکه مونږ په لوری د رب خپل بیرته ورتلونکی یو (پس له مرګه نو پروا نه لرو ستا له دغه تعذیبه)

تفسیر: ساحرین د توحید او د لقاء الله د تمنا له شرابو مخمور شوی وو. جنت او دوزخ کواکی د دوی سترکو ته حاضر ؤ نو محکه دوی له دغو ویرولو او ډارولو محخه بیخی بی خوفه او بی پروا شوی وو ـ دوی په زړورتیا او لوړه وینا سره وویل «مونږ هیڅ پروا نه کوو که ته هره سزا چه مونږ ته راکړی هغه پر مونږ تیریږی ـ او وروسته له هغه مونږ د پاک الله دربار ته حاضریږو، ای فرعونه! ته دی خپل پت او سیاست وساته! پر مونږ باندی د اخروی عذاب په مقابل کښی دنیوی عذاب ډیر آسان دی، د پاک الله د رضاء او خوښی او رحمت په لاره کښی ډیر لوی لوی تکالیف او مصائب هم د عاشقانو له پاره آسان دی.

(هنيئا لارباب النعيم نعيمهم

وللعاشق المسكين ما يتجرع)

(بختور وی منعمانو ته نعمت

د مسکین عاشق په برخه وی زحمت)

(پاچهان به اوبه څکی په جام د زرو

ما غریب لره د خاورو کنډولی دی)

#### وَمَاتَنُقِهُ مِثَنَا لِآلَانَ امْنَا بِاللَّتِ رَبِّنَالُمَّا جَآءَتُنَا رُبَّنَآ اَفُرُغُ عَلَيْنَا صَبُرًا وَتَوَقَّنَامُسُلِمِ يُنَ ﴿

او عیب نه گڼی «ته ای فرعونه!» له مونږه مگر دغه کار چه ایمان راوړی دی مونږ په آیتونو د رب خپل کله چه راغله مونږ ته ای ربه زمونږ راتوی کړه پر

مونږ صبر او مړه کړه مونږ په داسي حال کښي چه مسلمانان يو «يعني خاتمه مو يه اسلام کړه»

تفسیر: یعنی د هغه پاک الله د آیتونو د قبلولو له سببه چه موند ستا په ستر کو کښی مجرم ښکاره شوی یو، موند له همغه الله تعالیٰ څخه غوښتنه کوو چه موند ته ستا د هر راز (قسم) ظلم، تجاوز او سختی په مقابل کښی جمیل صبر او ښه توفیق راعطا کړی او د مړ کیدلو تر وخته پوری مونډ پر اسلام مستقیم ولری، او داسی دی ونشی چه موند د خوف او ویری لامله (له وجی) داسی کومه خبره یا حرکت وکړو چه د تسلیم او رضاء له اصوله مخالف وی.

#### وَقَالَ الْمَكَامُنُ قَوْمِ فِرْعَوْنَ آتَذَرُمُولِي وَقَوْمَهُ لِيُفْسِدُوْا فِي الْاَرْضِ وَيَذَرَكَ وَالِهَتَكُ

او وویل مشرانو له قوم د فرعون (فرعون ته) آیا «ته» پریږدی موسٰی او قوم د ده له پاره د دی چه فساد وکړی دوی په ځمکه «په ملک د مصر» کښی او پریږدی «عبادت» ستا او د خدایانو «بتانو» ستا؟؛

تفسیر: کله چه ساحرین د الله تعالیٰ د آیتونو د لیدلو په اثر پرمخی په سجده ولویدل ـ او بنی اسرائیلو سبطیانو د موسی علیه السلام په ملکرتیا او اتحاد لاس پوری کړل، بلکه د ځینو قبطیانو «فرعونیانو» میلان هم د اسلام په لوری پیدا شو نو فرعونی مشران وویریدل او په خپلو ویناؤ سره یی فرعون تشدد او ظلم ته ولمساوه او ګردو (تولو) ته ئی وویل چه موسی او د ده قوم بنی اسرائیلو ته داسی موقع په لاس مه ورکوئ چه هغوی آزاد او خپلواک شی او په خپل سر په وطن کښی شور ماشور جوړ او فساد پکښی واچوی او عام خلق خپل لوری ته متمائل کړی، او دروسته له دی نه ستا او ستا د تجویز کړی شوو معبودانو عبادت له دی وطنه موقوف کړی.

﴿ وَيَكَارَكُوَ الْهَتَكَ ﴾ او پريږدى عبادت ستا او د خدايانو «بتانو» ستا؟) فرعون خپل ځان لوى رب معرفى كړى ؤ، غالباً ده د دغه موهوم «علويت» د ثبوت له پاره څه ادنى ارباب هم تجويز كړى وو لكه چه د(الهتك) كلمه د هم دى مطلب مؤيده ده ځينى وائى چه دغه بتان د غوائى او نورو اشياؤ مجسمى وى. ځينى وائى چه په دغه كلمه ئى لمر او ستورى اراده وو ـ د ځينو په نزد فرعون خپلى مجسمى روغى كړى، او د عبادت له پاره ئى پر خلقو ويشلى وى. هر شى چه ؤ بلا پسى ـ خو د فرعون مقصد دا ؤ چه گرد (ټول) خلق ده ته (رب اعلىٰ) او نورو ته «ادنىٰ رب» ووائى. او په ﴿ مَاكِلَمُ اللهُ عَلَيْمِ اللهُ عَلَيْمِ اللهُ عَلَيْمِ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ وي ويلو سره به ئى د الله تعالىٰ د وجود

نفى كوله \_ العياذ بالله!.

#### قَالَ سَنُقَتِّلُ آبِنَا ءَهُمُ وَنَسْتَحَى نِسَاءَهُمُ وَإِنَّا فَوْقَهُمْ فَهِوْوُنَ ١

وویل فرعون ژر به ووژنو مونږ ځامن د دوی (چه نسل ئی ورک شی) او ژوندی به پریږدو مونږ ښځی «لوڼی» د دوی «خپل خدمت ته». او بیشکه مونږ (قبطیان) د پاسه د دغو «سبطیانو» زورور یو.

تفسیر: د موسی علیه السلام د پیدا کیدلو څخه پخوا فرعون پر بنی اسرائیلو داسی ظلم او تیری جاری کړی ؤ ۔ چه د دوی ځامن به ئی له دی ویری وژل چه په دوی کښی چیری همغه اسرائیلی نه وی چه د هغه له لاسه د ده د سلطنت د زوال خبر منجمینو ورکړی ؤ، او د دوی لونی ئی د خدمتونو او نورو چارو له پاره ژوندی ساتلی ۔ کله چه د موسٰی علیه السلام آثار ئی په خپلو ستر کو سره ولیدل، نو داسی یوه اندیښنه ورته پیدا شوه نه چه د ده له تربیت او اعانت څخه بنی اسرائیل زور پیدا کړی ۔ نو ځکه د دوی د ویرولو او ربړولو (تکلیف ورکولو) له پاره ئی د خپل زور او قوت په نشه کښی بیا د همغو پخوانیو اصولو په جریان امر صادر کړ، بنی اسرائیل د دی سفاکی تجویزونو له اوریدلو څخه به طبعاً ویریدلی او سخت پریشان شوی به وی. نو موسٰی علیه السلام د دغه علاج دوی ته داسی وروښود چه اوس ئی مونږ داسی لولو

#### قَالَمُوْسَى لِقَوْمِهِ اسْتَعِيْنُوْ الْإِللَّهِ وَاصْبِرُوْ الَّانَّ الْأَمُ صَ لِلْهُ ۗ يُوْرِثُهَا مَنُ يَّيْنَا فِمِنْ عِبَادِ ﴾ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِيْنَ ۞

وویل موسٰی قوم خپل ته (دپاره د تسلی) مدد غواړئ له الله مخخه او صبر کوئ «په طاعت او مصیبت او له معصیت نه»، بیشکه چه دغه ځمکه خاص الله لره ده وارث ګرځوی «الله» د دی (ځمکی) هغه څوک چه اراده وفرمائی له بندګانو خپلو څخه او عاقبت «ښه خاتمه» پرهیزګارانو ته «له کفر او معاصی «څخه» ده.

تفسیر: یعنی هیڅ د ویریدلو خبره نه ده. د الله تعالیٰ په مخ کښی د هیچا زور او قوت نه چلیږی ملک او سلطنت د الله تعالیٰ دی چه په هر چا ئی پیرزو شی هغه ته ئی (وړیا) ورکوی ـ نو ځکه د ظالمانو په مقابل کښی له پاک الله مخخه مدد او مرسته (امداد) وغواړئ او همغه ته د امید سترګی ونیسئ ـ او تل تری ویریږئ او د صبر او تقویٰ لاره اختیار کړئ یقین او باور

ولرئ چه وروستنی کامیابی (دنیوی نعمت او اخروی جنت) او بری یواځی د متقیانو له پاره دی. یعنی الله تعالیٰ به دغه قبطیان هلاک کړی او د دوی ملک، سلطنت او ځایونه به تاسی سبطیانو ته میراث کړی.

## قَالْوَٓااْوُذِيْنَامِنُ قَبْلِ آنُ تَالْتِينَا وَمِنَ بَعُدِمَا مِئْتَنَا اللَّهِ الْوَااْوُذِيْنَا مِنْ بَعُدِمَا مِئْتَنَا الْمُوْلَى عَلَيْ وَيَسْتَخُلُونَ كُوْرَ وَيَسْتَخُلُونَ فَي الْاَرْضِ فَيَنُظُرَكِيفَ تَعُمَلُونَ ﴿

وویل بنی اسرائیلو «موسٰی ته» چه ایذا و رسولی شوی ده موند ته پخوا له هغه چه راغلی وی ته (ای موسٰی!) موند ته او له وروسته د هغه چه راغلی ته موند ته وویل (موسٰی) نژدی ده چه رب ستاسی هلاک کړی دښمن ستاسی او خلیفه کړی تاسی په دغی ځمکی «ملک د مصر یا شام کښی پس له هلاکه د قبطیانو» بیا به ګوری (الله) چه خرنګه عمل کوئ تاسی «شکر کوئ که کفران، طاعت کوئ که عصیان؟ چه هم هغسی جزا درکړی»

تفسیر: یعنی مونږ تل په مصیبتونو او ربرونو (سختو) کښی اخته یو \_ ستاسی له راتګه پخوا له مونږه ذلیل کارونه او د سپکاوی بیګارونه اخیسته کیدل \_ او زمونږ ځامن وژل کیدل \_ ستاسی له راتګه وروسته هم پر مونږ راز راز (قسم قسم) سختی کیږی، او زمونږ د ځامنو د وژلو (او د لوڼو د وینځو ګرځولو) مشوری دائری دی \_ وبه ګورو چه زمونږ دغه مصائب او ابتلاء کله پای (اخر) ته رسیږی؟.

حضرت موسی علیه السلام دوی ته دادینه او تسلی ورکړه او وویل تاسی مه ویریپرئ ـ د الله تعالیٰ مرسته (مدد) ژر دررسیدونکی ده تاسی به گورئ چه دغه دسمن به مو هلاکاوه شی ـ او د دوی د اموالو او املاکو مالکان او خاوندان به تاسی و گرځول شئ لکه چه نن په سختی او غلامی کښی ستاسی امتحان اخیست کیپی، هلته به په خوشحالی او آزادی کښی هم ستاسی ازموینه وکړه شی، چه تر کومی اندازی پوری به د الله تعالیٰ د نعمتونو قدر، او د ده د احساناتو شکر گذاری و کری ؟

حضرت شاه صاحب وایی چه دغه کلام د مسلمانانو د آورولو له پاره نقل شوی دی دغه سورت مکی دی او په دغه وخت کښی مسلمانان هم داسی مظلومان وو د نورو د خبرو په منځ کښی ئی هم داسی یو زیری او بشارت دوی ته واوراوه.

(اوس الله تعالیٰ د دښمنانو د هلاک له وعدی څخه وروسته د دوی د اهلاک مقامات راښيی نو

داسی فرمائی چه)

# وَلَقَ نَ اَخَذُنَا اَلَ فِرُعُونَ بِالسِّنِينَ وَنَقَصُ مِنَ الثَّمَرُتِ لَعَالَّهُ مَا كُونَ ﴿ وَلَقَ مُنْ الثَّمَرُتِ لَعَالَّهُ مَا كُونَ وَ فَا الْحَامَةُ مُ اللَّهُ الْحَامَةُ مُ اللَّهُ الْحَامَةُ الْحَامَةُ وَالْمُونُ وَمُنْ مَعَهُ الْكَرِالْمُ اللَّهِ وَمُنْ مَعَهُ الْكَرَالِيَّمَا ظَيْرُهُ مُ عِنْ مَا اللهِ وَمَنْ مَعَهُ الْكَرَالِيَّمَا ظَيْرُهُمُ وَعِنْ مَا اللهِ وَمَنْ مَعَهُ الْكَرَالِيَّمَا ظَيْرُهُمُ وَعِنْ مَا اللهِ وَمَنْ مَعَهُ الْكَرَالِيَّمَا ظَيْرُهُمُ وَعِنْ مَا اللهِ وَمَنْ مَعْهُ الْكَرَالِيَّ مَا ظَيْرُهُمُ وَعِنْ مَا اللهِ وَمَنْ مَعْهُ الْكَرَالِيَّ مَا ظَيْرُهُمُ وَعِنْ مَا اللهِ وَمَنْ مَعْهُ اللهِ اللهُ اللهُ وَمَنْ مَعْهُ اللَّهُ اللّ

او خامخا په تحقیق نیولی ؤ مونږ قوم د فرعون په کلونو د قحطی سره او په نقصان سره . د میوو دپاره د دی چه پند واخلی دوی نو کله چه به راغله دوی ته حسنه (ښیکټه «فائده» پراخی او غنا) نو ویل به دوی چه مونږ لره ده هم دا «یعنی له مونږه سره لائقه ده دغه ښیکټه (فائده)» او که وبه رسیدله دوی ته سیئه «کومه بدحالی لکه قحط او فقر» نو بدفالی به ئی نیوله په موسٰی باندی او په هغه چا چه وو به له ده سره «له مسلمانانو» واورئ خبردار شئ بیشکه هم دا خبره ده چه سبب د بدفالی د دوی په نزد د الله دی ولیکن زیات د دوی نه پوهیږی «په دی چه سبب ئی د دوی اعمال دی».

تفسیو: په تیر آیت کښی ئی فرمایلی وو نژدی دی چه الله تعالیٰ ستاسی دښمن هلاک کړی له دی ځایه د هغه موعود اهلاک د ځینو مبادیو تفصیل شروع کړی شوی دی. یعنی د هغه سنة الله سره موافق چه د هغه بیان د دی سپاری په شروع د ﴿ وَاَلْوَالْمَالْوَالْوَالْمَالُوَالْوَالْمَالُواْلُمَالُواْلُمُالُواْلُمُالُواْلُمُالُواْلُمُالُواْلُمُالُواْلُمُوْلُوْ ﴾ الآیة ۔ په آیت کښی تیر شوی دی، الله تعالیٰ د ابتدائی تنبیه په ډول (طریقه) فرعونیان په قحط، وچکالی او نورو معمولی تکالیفو او سختیو کښی مبتلا او اخته کړل چه د غفلت له خوبه راویښ شی او د موسٰی علیه السلام نصائح قبول کړی مگر هغوی دغو پندونو ته غوږونه کینښودل او د دغو تنبیهاتو ئی هیڅ پروا ونه کړه بلکه له پخوا څخه لا زیات سپین سترګی او بی شرمه شول، لکه چه د ﴿ ثُوْبَلُلْلَالُمُكَانَالْتَیْلُوَالْکَانَا اَلَیْلُوَالْکَانَالَیْکَانَالَیْکَانَالَیّکَانَالَیّکَانَالَیّکَانَالَیّکَانَالَیّکَانَالَیّکَانَالَیّکَانَالَیّکَانَالَیّکَانَالَیّکَانَالَیّکَانَالَیّکَانَالیّکَانَالَیّکَانَالَیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَالیّکانَالیّکَانَالیّکَالیّکانَالیّکَانَالیّکَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَانَالیّکَالیّکانَالیّکَالیّکالیّکانَالیّکَانَالیّکَالیَالیّکانَالیّکیْلَالیّکانَالیّکیْلَالیّکانَالیّکیْلیَالیّکانَالیّکیْلیْکانَالیّکیْلیْلیْدون و دو دو د ده کینون و دولی د دولی د دولی د تقدیر شومتیا ده، نو د دول د دی خبری محواب الله تعالیٰ داسی ملکرو نحوست او د دول د تقدیر شومتیا ده، نو د دول د دی خبری محواب الله تعالیٰ داسی

الاعراف(٧)

فرمائی ﴿ اِنْمَاظَیْدُوْمُوعِنْدَاللهِ ﴾ یعنی تاسی خپله بدبختی او نحوست، مقبولو بندگانو ته ولی منسوبوئ؟ ستاسی د واقعی نحوست سبب خو د الله تعالیٰ په علم کښی دی ـ او هغه هم دا ستاسی ظلم، عدوان، بغاوت او شرارت دی نو بنا پر همغه سبب د الله تعالیٰ له درباره د هغه نحوست څه برخه د موقتی سزا او تنبیه په ډول (طریقه) تاسی ته دررسیږی، باقی الله تعالیٰ ستاسی د ظلم او کفر اصلی نحوست او شومتیا یعنی پوره سزا اوس محفوظه ساتلی ده چه په دنیا یا آخرت کښی به په خپلی تاکلی (مقرر کړی) وعدی او نیتی دررسیږی چه له هغی څخه اوس علی الاکثر خلق نه دی خبر.

#### وَقَالُوْا مَهُمَا تَانِتِنَا بِهِ مِنْ ايَةٍ لِتَسْحَرَنَا بِهَا ْفَمَا غَنْ لَكَ بِمُؤْمِنِيْنَ ﴿

او ویل به دوی (موسٰی ته) هر شی چه راوړی ته مونږ ته هغه «شی» له دلیل «معجزی» څخه له پاره د دی چه جادو وکړی ته پر مونږ باندی په هغه سره نو نه یو مونږ تا لره تصدیق کوونکی (په نبوت).

تفسیر: د موسی علیه السلام د معجزو او د نبوت د دلائلو د لیدلو په وخت کښی به دوی داسی ویل چه هر څومره سخت جادو چه ته پر مونږ وکړی او سم له خپله خیاله سره هومره معجزی چه مونږ ته راوښیی مونږ په هیڅ ډول (طریقه) ستا خبری نه منو، کله چه دوی خپله دغه آخری فیصله وروړاندی کړه او د حق د قبول ګرد (تول) ورونه ئی په خپلو ځانونو پسی وتړل ـ پس موسی علیه السلام دوی ته ښیره وکړه نو پاک الله پر دوی څو قسم عظیم الشانی بلاوی وار په وار یوه په بله پسی نازلی کړی چه د هغو تفصیلات مونږ اوس په دغه آیت کښی داسی تلاوت کوو

#### فَارُسَلْنَا عَلَيْهِمُ الطُّوفَانَ وَالْجَرَادَ وَالْقُنْتَلَ وَالضَّفَادِعَ وَالدَّمَ النَّتِ مُفَصَّلَتٍ نَاسُتَكُمْرُوا وَكَانُوا قَوْمًا مُّجْرِمِيْنَ

نو ولیږل مونږ (آفتونه وار په وار) پر دوی طوفان «د اوبو یا د مرګ» او ملخان او سپږی (یا ورږی یا کونی یا بروړی) او چونګښی (چیندخی) او وینی حال دا «چه دغه شیان» دلائل وو واضح سره بیل بیل کړی شوی نو تکبر وکړ دوی او وو دوی قوم ګنهګاران.

تفسیو: پس ولیدِل موندِ پر دغو باندی پنځه آفتونه وار په وار.

(۱): د باران او سیلاو طوفان ؤ چه اوه شپی او ورځی به باران پرله پسی پری وریده، چه د قبطیانو په کورونو او فصلونو کښی دومره اوبه ودریدی چه په ولاړی به ئی تر مری رسیدی، نو دوی به شپه او ورځ ولاړ وو او هلکان به ئی په هسکو (وچتو) ځایونو کښی کینولی وو. او د سبطیانو کوتی به هم ورسره پیوستی وی او په هغو کښی به یو ټکی اوبه هم نه ننوتلی یا د طاعون له وجی د موت طوفان. علیٰ اختلاف الاقوال.

(۲): ملخ وو چه دا هم یوه هفته پری مسلط وو. او د دوی فصلونه او باغونه او د کوتو تیران او لاړی ئی تول وخواړه. او د سبطیانو په کورونو کښی یو هم نه ؤ ننوتلی.

(۳): کونی یا ورړی یا پیاده ملخ وو چه د دوی په طعام او په شرابو او په کتخ او نگولی کښی به لویدل او په جامو کښی به ئی گرځیل، او چیچل به ئی او دا هم یوه هفته ؤ له «قمل» څخه مراد بروړه «بتوکه، پیتکه» منګوړ (خمنډک) او کونی (کنه) وی. لکه چه شیخ الهند رحمة الله علیه هم لیکلی دی یا سپږی یا هغه نور چنجیان دی چه په غلو او دانو او میوو «په تیره بیا په گنیو» کښی پیدا کیږی، او په هغو سره غله او نور خرابیږی، یا په بدن کښی سپږی یا په کالیو (کپرو) کښی اویږی ـ یعنی د دوی په بننونو او کالیو (کپرو) کښی خوځندی او سپږی ولویدی، او په غلو کښی ئی بتوکی څرګندی شوی.

(٤): چونگښی (چیندخی) وی او دا هم یوه هفته وی چه په جامو او په طعام او د نګولیو په کتوو کښی او په بسترو او په خولو د دوی کښی په وخت د خبرو به وتی او ننوتی.

(ه): وینی وی چه اوبه د دوی بیخی وینی شوی. تر دی حده پوری چه که قبطی او سبطی «اسرائیلی» به په یوه لوښی سره جمع شول نو پر همغه یو جام کښی به د سبطی طرفته اوبه او د قبطی طرف ته به وینی وی. او که فرعونی به د اسرائیلی له خولی اوبه راوویستی نو د ده په خوله کښی به وینی شوی په دی حال کښی چه دا پنځه واړه نښی وی زمونږ د قدرت جدا کړی شوی یو له بله چه د هرو دوو تر منځه به یوه میاشت فاصله وه، او هره یوه چه به پری راغله نو ډیری سختی سختی وعدی به ئی وکړی چه دا آفت راڅخه لری کړه، نو ایمان به درباندی راوړو. بیا چه تری پورته به شو نو ویل به ئی چه ته ډیر لوی جادوگر ئی پس کبر وکړ دوی او سرکش شول له فرمانه زمونږ او وو دوی قوم مجرمان معاندان چه سره له ظهوره د آیتونو هم ایمان نه راوړی. یعنی وار په وار متدرجاً دا ګردی (ټولی) علامی وروښوولی شوی. مگر دوی داسی متکبران او جرائم خوښوونکی او پاخه ګنهگاران وو، چه له سره تری متأثر نه شول ـ او په هیڅ ډول (طریقه) د اصلاح په لوری رانه غلل، له سعید بن جبیر رضی الله تعالیٰ عنه ځنی منقول دی «کله چه فرعون د موسٰی علیه السلام مطالبه (د بنی اسرائیلو آزادی) تسلیم نه کړه نو الله تعالیٰ د باران لوی طوفان «څپان» نازل کړ چه په هغه سره د دوی ګردو (ټولو) کښتونو (فصلونو) او ونو او نورو شیانو ته د لویو لویو زیانونو اندیښنه پیدا شوه ـ بالاخره دوی وویریدل او له حضرت موسٰی نورو شیانو ته د لویو لویو زیانونو اندیښنه پیدا شوه ـ بالاخره دوی وویریدل او له حضرت موسٰی نورو شیانو ته د لویو لویو زیانونو اندیښنه پیدا شوه ـ بالاخره دوی وویریدل او له حضرت موسٰی

علیه السلام څخه ئی غوښتنه وکړه چه له الله تعالیٰ څخه استدعا وکړه چه دغه د طوفان بلا له مونږه پورته کړی نو مونږ به ایمان راوړو او بنی اسرائیلو ته به آزادی ورکړو، او له تا سره به ئی یریږدو چه لاړ شی.

د موسٰی علیه السلام به دعاء سره دغه د باران طوفان بند شو، او د نقصان به ځای ئی حاصلاتو ته ډير کته (فائده) ورورسيده او ډير زيات شول. نو فرعونيان کله چه له عذابه بي فکر شول او یخپلو عهدونو قائم یاتی نشول ـ نو بیا الله تعالیٰ د دوی یه تیارو کښتونو (فصلونو) باندی ملخان ورنازل کړل چه دوی د هغو له لیدلو څخه ډیر زیات وویریدل او په خپلو منځونو کښې به ئی سره ویل چه دغه نوی آفت بیا له کومه راباندی نازل شو؟ بیا ئی له موسٰی علیه السلام څخه دعاء وغوښته، او ټینګه وعده ئی ورسره وکړه ـ که دغه عذاب له مونډه لری شو نو مونډ به ضرور مؤمنان شو، او بنی اسرائیل به خوشی کړو او مستقل به ئی وګرځوو. کله چه دغه عذاب هم له دوی ځنی لری شو \_ نو بیا سره ډاډه او مطمئن شول \_ او د ګردو (ټولو) وعدو ایفا و ئی هیره شوه \_ نو کله چه دوی خپل درمندونه واخیستل او توبری (بورئ) ئی بری ډکی کړی او په خپلو کورونو کښي ئي کيښودلي دلته د الله تعاليٰ په حکم سره په دوی کښي چنجيان سپږي «ېټوکي، پیتکی» پیدا شوی بیا ئی له موسٰی علیه السلام څخه دعاء وغوښته او کلک عهد او پیمان ئی ورسره وکړ خو هم دا چه هغه حالت هم ختم شو ـ دوی بیا لکه پخوا په خپله وعده خلافی او سر غړونو کښې لګيا شول، دلته الله تعالیٰ د دوی د خوړو او چښلو شيان ېې خونده او ورخرابه کړل، او چونګښي (چیندخي) دومره زیاتي بیدا شوی چه د خوړلو او چښلو په هر شي او هر لوښي کښي ډيرې زياتي په نظر راتلي ـ کله به چه دوې د وينا يا خوراک يا چښلو يا نورو له پاره خپلی خولی پرانیتلی، سم د لاسه به چونگشی (چیندخی) د دوی خولو ته ورټوپ کړ ـ او د چونګښو (چیندخو) له کثرته پر دوی ملاسته ناسته ولاړه او تګ او راتګ ډیر سخت او مشکل شو، له بل لوری هغه اوبه چه دوی د چښلو له ياره اخيستي، د الله تعالىٰي په حکم سره به د دوی په لوښو او خولو کښې پس له رسيدلو څخه وينې ګرځيدې يا به د دوې له پوزو ځنې وينې بهيدې لنډه ئی دا چه دوی په خپلو خوړو، چښلو او ګردو (ټولو) حرکاتو او افعالو کښی به سختو ربرونو (تکلیفونو) او مشکلاتو اخته شوی وو، خو سره له هغه هم دوی له لوئی او تکبر څخه لاس نه اخیست.

> ۅٙۘڵؠۜٵۅؘقع عَلِيُهِمُ الرِّجْزُقَالُوا يِهُوْسَى ادُعُ لَنَارَتَكَ بِمَا عَهِدَ عِنْدَكَ ۚ لَيِنْ كَنَفَتَ عَنَّا الرِّجْزَلَنْوُمِنَ لَكَ وَلَنْرُسِكَ مَعَكَ بَنِيۡ اِسُرَاءِ يُلَ ﴿

او کله چه واقع شو پر دغو «فرعونیانو» کوم عذاب «له دغو ذکر شویو عذابونو» ویل به دوی ای موسی دعاء وکړه له پاره زموند له رب خپل محخه په هغه سره چه وعده ئی کړی وه له تا سره، قسم دی خامخا که لری کړ تا له مونده دغه عذاب نو خامخا «موند» به ایمان راوړو هرومرو (خامخا) په تا او خامخا به ولیږو له تا سره بنی اسرائیل «چه بیرته ئی خپل وطن ته بوځی».

تفسیر: یعنی د دعای هغه مؤثری طریقی چه پاک الله تاسی ته درجوولی دی په همغه شان سره دعای وکړه! یا د ﴿ پِمَاعَهِدَعِنْدَاکُ ﴾ مطلب دا دی چه د خپل نبوت په وسیله دعای وکړه! یا کواکی د عهد اطلاق پر نبوت وشو ځکه د الله تعالیٰ او د نبی په منځ کښی یو راز (قسم) معاهده وی چه الله تعالیٰ به نبی ته د اکرام په خلعت او اعانت سره سر لوړی ورکوی ـ او نبی ته د الله تعالیٰ په پیغام رسولو کښی هیڅ کمی او قصور نه کوی. او ممکن دی له ﴿ پِمَاعَهِدَ عَمْدَ مُواد وی چه د انبیاؤ علیهم اسلام په واسطه له اقوامو سره کاوه شی چه که تاسی له کفر او تکذیبه مخ واړوئ نو د اللی عذاب به هم له تاسی پورته کیړی. والله اعلم.

#### فَلَتَّاكَتُفَنَّاعَنُهُ وَالرِّجْزَالَ آجَلِ هُوْبِلِغُوهُ إِذَا هُوَيَنُكُنُونَ ٠

نو کله چه لری کړ مونږ له دوی دغه عذاب «او مؤخر مو کړ» تر هغی نیټی پوری چه دوی رسیدونکی وو هغی ته ناڅاپه دوی هغه وعده ماته کړه.

تفسیر: یا خو له دی مودی څخه تر موت او تر غرقیللو پوری موده مراد ده، یا ممکن له یوی بلا څخه وروسته د بلی بلا تر راتلو پوری وخت مراد وی.

#### فَانْتَقَمَنُنَا مِنْهُمُ فَأَغْرَقُنْهُمُ فِي الْيَوِّ بِأَنَّهُمُ كَثَّ بُوُا بِالْيَرِّنَا وَكَانُوْا عَنْهَا غَفِلِيْنَ ﴿

پس اراده د بدل اخیستو وفرمایله مونږ له دوی څخه نو غرق کړل مونږ دوی «ټول له څرمی» په بحر «دریاب کښی » په سبب د دی چه دوی به تکذیب کاوه په آیتونو «دلائلو د قدرت او عبرت» زمونږ او وو دوی له هغو «آیتونو ځنی» غافلان (چه فکر به ئی پکښی نه کاوه).

تفسير: ځينو مفسرينو د «رجز» معني په طاعون سره کړي ده، لکه چه په ځينو احاديثو کښي

هم د دی لفظ اطلاق پر طاعون سره شوی دی. لیکن اکثرو مفسرینو دغه آیتونه د پخوانیو آیتونو بیان گرځولی دی. په «موضح القرآن» کښی راغلی دی چه دغه گرد (ټول) بلیات به پر دوی په یوه یوه هفته (اونی) کښی وړاندی وروسته نازل شوی وی، ړومبی به حضرت موسٰی علیه السلام فرعون ته ویل چه دغه بلا پر تاسی فرعونیانو راتلونکی ده، بیا به همغه بلا پر دوی نازلیله، بیا به دوی مضطر او مضطرب کیلل او د حضرت موسٰی علیه السلام خوشامندی به ئی کولی، کله چه هغه مصیبت به د حضرت موسٰی علیه السلام په دعاء سره لری کیله دوی به بیا منکریلل، بالاخر پر دوی وباء نازله شوه، تر نیمی شپی پوری په گرد (ټول) ښار کښی د هر سړی ړومبنی هلک مړ شو. کله چه دوی د خپلو مړو په ویر او غم کښی اخته شول نو حضرت موسٰی علیه السلام له خپل قوم سره ووت، بیا څو ورځی وروسته فرعونیان هم پر دوی پسی ووتل او د قلزم بحر (دریاب) ته نژدی دوی پسی ور ورسیلل اسرائیلیان روغ رمت له دریاب څخه پوری وتل، او فرعون له خپل فرعونی فوج سره پکښی غرق شول.

#### ۅۘۘٲۅ۫ۯؿؙٮؘٚٵڵڡٞۅٛؗڡۘٳڷۮؚؽؙؽػٵٮٛ۠ۉٲؽٮٛؾۜڞؙۼڡؙۅٛؽ مَشَارِقَ الْأَرْضِ وَمَغَارِبَهَا الَّيْقُ بْرَكْنَافِيْهَا

او وروسته له پخوانیو څخه ورکړه مونږ هغه قوم (د بنی اسرائیلو) ته چه وو دوی چه کمزوری ګڼل کیدل مشرقی «اطراف د» ځمکی او مغربی «اطراف د» ځمکی هغه چه برکت اچولی ؤ مونږ یه هغی کښی «چه شامات دی».

#### الوردين وَنْكِن لَهُمْ فِ الْأَرْضِ وَنُوى فِرْعَوْن وَهَامْن وَجُودُهُمْ الْمَافُومُ الْخَالُومُ الْمَدُودُ

۲۰ جزء د القصص «ه اؤ ۲» آیة «۱» رکوع) په دغه تقدیر سره د مصر ظاهری برکات خو ظاهر دی، او باطنی برکات به ئی له دی حیثیته وی چه حضرت یوسف علیه السلام هملته مدفون دی، او حضرت یعقوب علیه السلام هم هلته تشریف وړی ؤ، او په آخر کښی حضرت موسٰی او هارون علیهم السلام هم له وړوکتوبه تر زوړتوبه یوه اوږده زمانه هلته تیره کړی ده. امام بغوی «رحمه الله» د مفسرینو دغه دواړه اقوال سره جمع کړی او په دغه ځای کښی ئی مصر او شام دواړه مراد کړی دی.

#### وَتَمَّتُ كِلِمَتُ رَبِّكَ الْحُسُّىٰ عَلَى بَنِي ٓ السُّرَآءِ يُلَ لَا بِمَا صَبُرُوا ۗ وَدَمَّرُنَا مَا كَانَ يَصْنَعُ فِرْعَوْنُ وَقَوْمُهُ وَمَا كَانُوُ ايَعْرِشُونِ ۞

او پوره شوه کلمه (او وفاء ته ورسیده وعده) د رب ستا چه نیکه ده «دا احسان» پر بنی اسرائیلو په سبب د صبر کولو د دوی «پر ظلمونو د فرعونیانو» او خرابی کړی مونږ هغه «کلکی ودانی» چه وی چه ودانولی به فرعون او قوم د ده او هغه (پخی پخی ودانی) چه وو دوی چه لوړولی به دوی «هغه».

#### وَجُوزُنَابِ بَنِي إِسْرَاءِ يُلِ الْبَحْرَ فَأَتُوا عَلَى قَوْمِ لِيَعَكُفُونَ

## عَلَى أَصْنَامِ لَهُمُوْ قَالُوا لِبُنُوسَى اجْعَلُ لَنَ آلِلُهَا كَمَا لَهُمُوَ اللَّهِ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

او تیر کړل مونږ بنی اسرائیل له بحره نو راغلل دوی پر یوه قوم چه تل به ولاړ ؤ په «عبادت د» بتانو چه وو دوی لره، نو ویل «بنی اسرائیلو» ای موسی! جوړ کړه مونږ لره (هم) یو معبود لکه چه دی دوی لره معبودان وویل «موسی» بیشکه تاسی داسی یو قوم یئ چه نه پوهیږئ «چه بت پرستی د عاقلانو کار نه دی». بیشکه دغه (بت پرستان) هلاک «او مات» دی هغه دین چه دوی په هغه کښی دی او باطل «غلط» دی هغه عمل چه وی دوی چه کوی «ئی».

تفسیر: ځینی وائی چه دغه د «لخم» د قبیلی سړی وو او ځینو «کنعانی عمالقه» د دی مصداق کرځولی دی، وائی چه دغه بتان د غوا په شکل وو. والله اعلم.

(او کله چه بنی اسرائیلو دغه بت پرستی ولیده نو حضرت موسٰی علیه السلام ته ئی وویل چه مونو 
ته هم داسی بتان جوړ کړه چه مونو ئی هم عبادت وکړو لکه چه شته دوی ته بتان چه عبادت ئی 
کوی نو وویل موسٰی علیه السلام بیشکه تاسی داسی قوم یئ چه ناپوهی کوئ چه بی له الله د بل 
چا عبادت هم روا گڼئ) یعنی د حق تعالیٰ د عظمت له شان او د ده له تنزیه او تقدیس څخه 
تاسی بیخی ناپوه او جاهلان ښکارئ. دغه واقعه داسی وه چه تر یوی اوږدی مودی پوری له مصری 
بت پرستانو سره د هستوگنی لامله (له وجی) د بنی اسرائیلو میلان د بت پرستی د افعالو او 
شرکیه ؤ رسومو په لوری زیات شوی ؤ. او څو څو ځلی ئی خپل تمایل هم دغه لوری ته ښکاره 
کړ. نو دغه چتی (بیکاره) او د ناپوهی پوښتنه د مصر د اوبو او هواء او د دی ځای د بت 
پرستانو د صحبت تأثیرات ښکاروی حضرت شاه صاحب لیکی چه «جاهل انسان ته د غیر مرئی 
او بی صورت معبود له عبادت څخه هیڅ ډاډینه او تسکین نه حاصلیږی او هم دا غواړی چه 
خامخا یو صورت او شکل ئی په مخ کښی وی. دوی یو قوم ولید چه د غوا شکل ته ئی عبادت 
خامخا یو صورت او شکل ئی په مخ کښی وی. دوی یو قوم ولید چه د غوا شکل ته ئی عبادت 
خسی جوړ کړ او د هغه په عبادت کښی لگیا شو، بالاخره دوی هم له سرو زرو ځنی یو 
خسی جوړ کړ او د هغه په عبادت کښی لگیا شول».

﴿ اِنَّهَ اَلْهُوْمُتَكُرُ ﴾ الآیة - بیشکه دغه بت پرستان هلاک او مات دی هغه دین چه دوی په هغه کښی دی او باطل دی هغه عمل چه وی دوی چه کوی ئی) یعنی وروسته له دی د دوی د بت پرستی مذهب زما او د اهل الحق په لاسونو تباه او پنا کیدونکی دی او هغه مکر او فریب او نقلونه چه تاسی تراوسه پوری جوړ کړی دی هغه بیخی باطل، غلط بیکاره او بی حقیقته دی.

#### قَالَ اَغَيْرَ اللهِ ٱبْغِيكُمْ إِلهًا وَهُوفَظَّلَكُمْ عَلَى الْعَلَمِينَ®

وویل «موسٰی» آیا بی له الله ولتوم زه تاسی ته (بل) معبود حال دا چه هم دغه الله فضیلت درکړی تاسی ته «غوره کړی ئی یئ» پر ګردو (ټولو) خلقو (د زمانی خپلی).

تفسیر: یعنی د الله د لویو انعامونو شکر گزاری او حق پیژندل آیا هم داسی کیدی شی چه د غیر الله عبادت و کر شی؟ او له الله تعالیٰ عُنی باغی شی؟ بلکه نشی کیدی ! دا خو ډیر د شرم عُای دی هغه مخلوق چه ده ته الله تعالیٰ پر گرد (تول) جهان فضیلت بښلی دی په خپل لاس جوړ کړیو بتانو او شیانو ته پرمخی سر په سجده ولویږی، نو آیا مفضول د افضل معبود کیدی شی؟ حال دا چه الله تعالیٰ فضیلت درکړی تاسی ته، په انواعو د نعمتونو سره چه یو له هغو څخه دا دی

### ۅٙٳۮ۬ٲڹٛۼؽڹڬؙۉڝؚؖؽٵٚڸڣۯۼۅؙؽؘؽۺۅٛڡؙۏۘؽڴڎڛۏۧٵڷ۬ۼڬٳٮؚٛؽٛڡۜؾڵۅٛؽٲڹڬٲٷۮۅ

او «یاد کړئ» هغه وخت چه نجات درکړی ؤ مونږ «نیکونو د» تاسی ته له تابعانو د فرعون چه رساوه به ئی تاسی ته سخت عذاب، چه وژل به ئی ځامن ستاسی (چه نسل مو قطع شی) او ژوندی به ئی پریښودی ښځی «لونی» ستاسی «دپاره د خدمت» او په دغه (عذاب یا نجات یا ګردو (ټولو) کښی نعمت یا مصیبت یا) ازمیښت ؤ له «طرفه د» رب ستاسی څخه ډیر لوی.

تفسیر: دی آیت تفسیر په اول جزء د البقرة په «٤٩» آیت (٦) رکوع کښی پخوا لیکلی شوی دی. هلته دی وکوت شی. یعنی هغه پاک الله چه هم دا اوس ئی پر تاسی داسی عظیم الشان احسان فرمایلی دی نو آیا تاسی ولی د هغه له درباره باغی کیږئ؟ او تری مخ آړوئ؟ او لرګیو او تیږو (ګتو) او نورو شیانو ته ولی تاسی خپل سرونه ښکته کوئ؟

#### ۅٙۅ۬ۘؗؗۼۮڹٚٲٛڡؙۅٛڛؿڵڿؽ۬ڶؽؙڷةٞٷٙٲؿؙٮۘؽڹ۠ۿٳؠۼۺؙڔؚۛڣٙؾؖؖؖ ڡؚؽڨٵؿؙڒڽؚ؋ٙٲۯؽۼؚؽؙڶؽڵڎٞ۫ٷٙٵڶڡؙۅٛڛٳڵۘڿؚؽ

#### المُرُونَ اخْلُفُنِي فِي قَوْمِي وَآصُلِحُ وَلاَتَ تَبِعُ سَبِيلَ الْمُفْسِدِينَ @

او (یاد کړه هغه وخت چه) وعده کړی وه مونږ «له پاره د ورکولو د تورات» له موسٰی سره دیرش شپی په تورات» له موسٰی سره دیرش شپی او بیا پوره کړی مونږ هغه دیرش شپی په لسو «نورو» نو پوره شوه وعده د رب د ده څلویښت شپی (او ورځی)، او وویل موسٰی ورور خپل هارون ته (طور ته د خپل تګ په وخت کښی د تورات او مناجات له پاره) چه خلیفه اوسه زما په دی قوم زما کښی «په غیاب زما» او اصلاح کوه (حال د دوی) او متابعت مه کوه د لاری د مفسدانو.

ركوع» او زموند د زمانى محينى مصنفين داسى وائى چه اصلى ميعاد هم دغه محلويست شپى وى لكه چه د البقرة په سورت كښى مذكور دى، او دلته په ﴿ فَتَحْمِيْقَاتُ رَبِّهَ ﴾ كښى ورته اشاره كړى شوى ده دا د هغو محلويښتو ورځو د بيان يو اسلوب دى چه مونډ د ديرشو شپو وعده كړى وه چه د هغه تتمه لس ورځى نورى هم وى محو اشاره وشى چه يوه پوره مياشت د «ذى القعدة الحرام» لس شپى نورى هم ور زياتى كړى شوى دى چه په دغه ډول (طريقه) د ذى القعدة الحرام په اوله كښى اعتكاف شروع او په لسمه د ذى الحجة الحرام تمام شو، لكه چه له اكثرو اسلافو محنى هم دا منقول دى. والله اعلم، موضح القرآن وائى چه حق تعالىٰ له موسى عليه السلام سره

وعده وفرمایله چه پر غره تر دیرشو شپو معتکف شه چه ستا قوم ته تورات درعطا کړم په دغه موده کښی موسٰی علیه السلام یوه ورځ مسواک استعمال کړ پرښتو چه د ده د خولی له خوشبوئی سره مینه درلوده (لرله) د هغه له فقدانه متاثری شوی نو د هغه په بدل کښی لس شپی نوری هم پری ور زیاتی شوی او موده ئی پوره کړه.».

﴿ وَقَالَ مُوسَى الْحَقِيْ الْمُوسَى الْحَقْقَ الْحَقْقَ الْحَقَقَ الْمَوْسَى ورور خپل هارون ته په وخت د تلو خپلو کښى طور ته له پاره د تورات او مناجات چه خليفه زما اوسه په دى قوم زما کښى او اصلاح کړه حال د دوى او متابعت مه کوه د لارى د مفسدينو) يعنى زما په غياب کښى زما برخه کار هم دا ته وکړه! ګواکى د اوامرو او نواهيو او شرائعو هغه اختيارات چه مولى عليه السلام سره مخصوص ؤ د مولى عليه السلام د غياب په موده کښى هغه هارون عليه السلام ته ور وسپارل شول او څرنګه چه مولى عليه السلام د بنى اسرائيلو د تلون مزاجى او سست اعتقادى پوره تجربه درلوده (لرله) نو څکه يى په زيات تصريح او ډير تاکيد سره هارون عليه السلام ته تنبيه ورکړه چه که وروسته زما دغه سبطيان (بنى اسرائيل) شور ماشور وکړى نو ته ئى په اصلاح کښى کوشش وکړه!، او تل زما په طريقه سره تک وکړه! او د مفسدينو په لاره له سره مه ځه!، د الله تعالىٰ مشيت وګورئ چه مولى عليه السلام له دغه وصيت نه وروسته د طور په لورى لاړ دلته بنى اسرائيلو د خسى په عبادت پيل (شروع) وکړ، مګر حضرت هارون عليه السلام د موجوده بنى اسرائيلو د خسى په عبادت پيل (شروع) وکړ، مګر حضرت هارون عليه السلام د موجوده لنجيل ليکونکو على الرغم دوى ته داسى وويل ﴿ يَقُومُ إِنَانَهُ مُنْ اَلَامُ اَلَامُ اَلَامَ اَلَامُ اَلَامُ اَلَامَ اَلَامُ اَلَامَ اَلَامُ اَلَامَ اَلَامُ اَلَامَ اَلْوَامُ اَلَامَ اَلَامَ اَلْمَ اَلَامَ اَلَامَ اَلْوَامَ اَلَامَ اَلَامَ اَلْمَ اَلَامُ اَلَامَ اَلْمَ اَلَامَ اَلَامَ اَلَامَ اَلَامَ اَلَامَ اَلْمَ اَلْمَ اَلَامَ اَلْمَ اَلَامَ اَلَامَ اَلَامَ اَلْمَ اَلْمَ اَلْمَ اَلْمُورَى اَلْمَ اَلْمُ اَلَامُ اَلْمُ اَلَامُ اَلَامُ اَلَامَ اَلْمَ اَلْمَ اَلْمُ اَلَامُ اَلْمَ اَلْمُ اَلْمُ اَلْمُ اَلَامُ اَلْمُ اَلْمُ اَلْمُ اِلْمُ اَلْمُ اِلْمُ اَلْمُ اَلْمُ

فَاتَّعِنُونَ وَلَكِيْعُواْ الْرِی ﴾ او هارون علیه السلام د دوی د کمراهی او د خپلی بیزاری اعلان په صاف ډول (طریقه) سره و کړ او د حضرت موسٰی علیه السلام له وصیت سره ئی سم د هغو د حال د اصلاح له پاره څو چه امکان ؤ ډیر کوښنونه وکړل.

وَلَتَاجَآءَمُوْسى لِيبُقَاتِنَا وَكَلَّمَا الْرَبُّهُ قَالَ رَتِ آرِنَ اَنْظُرُ اِلَيْكَ قَالَ لَنْ تَرْسِنِي وَلِكِنِ انْظُرُ اِلَى الْجَبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرْسِيْ فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكًا وَّخَرِّمُوسى صَعِقًا فَلَمَّ أَفَاقَ قَالَ سُبُحٰنَكَ تُبُتُ الِينُكَ وَ آنَا أَوَّلُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿

او کله چه راغی (راورسید) موسی موعود وخت زمونږ ته او کلام و کړ له دغه

«موسٰی» سره رب د دغه موسٰی نو وویل «موسٰی» ای ربه زما و نیه ماته «ځان خپل» چه زه وګورم تاته وفرمایل (الله) له سره به ونه وینی ته ما «په دنیا کښی » ولیکن وګوره ته «دی» غره ته که قرار پاتی شو هغه «غر» په ځای خپل کښی نو ژر به ته هم ووینی ما ، نو کله چه (بلاکیف) تجلی وکړه رب د دغه «موسٰی ظاهر ئی کړ نور خپل» غره ته نو وئی ګرځاوه هغه «غر» ذری ذری «برابر له ځمکی سره» او پریووت موسٰی بیخوده «له ډیره هیبته تر ۲۴ ساعته» نو کله چه په خود شو «موسٰی نو» وویل چه پاکی ده تاته د یا الله له ټولو عیبونو» توبه می وویسته تاته او زه اول د مؤمنانو یم (په زمانه خپله په نه لیدلو ستا په دنیا کښی).

تفسیر: د محلویښتو ورځو له پوره کیدلو محخه وروسته حق تعالیٰ په کوم مخصوص او ممتاز رنګ سره موسٰی علیه السلام ته د مکالمی شرف وروباښه په دی وخت کښی حضرت موسٰی علیه السلام ته د کلام الله د بلا واسطی اوریدلو محخه ډیر زیات خوند او لذت حاصل شو نو د اشتیاق له کماله د متکلم د لیدلو آرزو او تمنا ئی وکړه، او په ساده ډول (طریقه) سره ئی تری غوښتنه وکړه چه ﴿ رَبِّ إَرِنَ ٱلْطُرُ اِلِیْکَ ﴾ ای ربه! زما او د خپل تر منځ حجاب او موانع لری کړه! او خپله نورانی او دیدار وجه دی بی حجابه راوښیه چه زه ئی یو محلی لډ ووینم!

قَالَ لَنْ تُرْدِيْ وفرمايل الله له سره به ته ونه وينى ما په دنيا كښى يعنى په دنيا كښى به هيخ مخلوق دغه فانى وجود او فانى قواوى د هغه و دُوالېل كلاگرار الله او د ولم يول او لايو الله د ليدلو تحمل ونشى كولى له دى نه ثابته شوه چه په دنيا كښى هر چا ته پخوا له مرك څخه د الله تعالى د لقاء او ديدار شرف حاصليدل شرعاً ممتنع دى، اګر كه عقلاً ممكن هم وى څكه كه عقلى امكان ئى هم ونه منى شى، نو د موسى عليه السلام په شان د يو جليل القدر رسول په نسبت به څرنگه دغسى خيال كيدى شى چه ده به د يوه محال عقلى شى غوښتنه كړى وى؟ زمونږ د واهل السنت والجماعت عقيده هم دا ده چه د بارى تعالى رؤيت په دنيا كښى عقلاً ممكن او شرعاً ممتنع الوقوع دى او په آخرت كښى د هغه وقوع په قطعى نصوصو سره عقلاً ممكن او شرعاً ممتنع الوقوع دى او په آخرت كښى د هغه وقوع په قطعى نصوصو سره ثابت دى. پاتى شو زمونږ د رسول صلى الله عليه وسلم رؤيت په ليلة المعراج كښى هغه اختلافى مسئله ده چه ذكر به ئى انشاء الله تعالى په «٢٧» جزء د النجم د سورت په «١٦» آيت اوله مسئله ده چه ذكر به ئى انشاء الله تعالى په «٢٧» جزء د النجم د سورت په راشى.

﴿ وَلَكُنِ انْظُرُ إِلَى الْبَجَكِ ﴾ الآية - وليكن وكوره ته اى موسٰى! دى غره ته كه قرار پاتى شو هغه غر په ځاى خپل كښى نو ژر به ته هم ووينى ما) يعنى ته د غره په لورى وگوره چه مونږ د خپل جمال يو بڅركى تجلى پرى غورځوو كه د غره غوندى يو سخت او مضبوط شى د هغه لږ څه تجلى تحمل وكړى شى، نو امكان لرى چه ته هم د هغى متحمل شى كه نه وپوهيږه چه د هغه شى تحمل چه غر ئى هم ونه شى كړى نو د يوه انسان مادى تركيب او جسمانى سترگى به

غرنگه د هغه تحمل و کړی شی؟ اگر که د قلبی او روحانی طاقت په اعتبار د ځمکی، آسمان، غرونو او گردو (تولو) شیانو ځنی انسان فائق هم وی، نو ځکه موسی علیه السلام د هغی اللی وحی چه حامل ؤ بلکه نور انسانان هم د هغه عظیم امانت چه حاملان یی دی، غرونه او نور موجودات د هغه په پورته کولو قادر نه دی ﴿ اِللَّعَوْضَالْلَانَاتُوَالِالْسَلَاتِوَالَائِشِيُّ وَالْمَالُونِ وَالْرُيْنِ وَالْمَالُونِ وَالْرُيْنِ وَالْمَالُونِ وَالْرُيْنِ وَالْمَالُونِ وَالْرُيْنِ وَالْمَالُونِ وَالْرُيْنِ وَالْمَالُونِ وَالْمُونِ وَالْرُيْنِ وَالْمَالُونِ وَالْمُونِ وَالْمُرْفِي وَلَيْ وَالْمُونِ وَالْمُعَلِي وَلَامِ الْمُؤْمِنَ وَالْمُونِ وَلَامِ وَلَامِ وَلَى وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَلَامِ وَلَامِ وَلَامِ وَلَى وَالْمُونِ وَلَامِ وَلَامِ وَالْمُونِ وَلَامُ وَلَامُ وَلَامُ وَلَامُ وَلَامُ وَلَامُ وَلِي وَالْمُونِ وَلَامِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَلَامُ وَلِمُونَ وَالْمُونِ وَال

﴿ فَكَتَاتَجَلَٰىٰئَةُ لِلْمَبَلِى ﴾ الآية - نو كله چه بلاكيف تجلى وكړه رب د ده ظاهر ئى كړ نور خپل هغه غره ته نو وئی ګرځاوه ذری ذری برابر له ځمکی سره او پریووت موسٰی بیخوده .) د حق تعالیٰ تجلیات ډیر انواع او اقسام لری. او دغه د الله تعالیٰ ارادی فعل دی چه پر هر شی په هر ډول (طریقه) چه اراده وفرمائی، تجلی کوی، پر غره باندی کومه تجلی چه شوی ده، سم د لاسه د هغی په اثر د غره خاصه برخه بڅرکی بڅرکی شوی ده او څرنګه چه موسٰی علیه السلام د تجلی محل ته نژدی و یه دی باندی دغه د محل قرب او د غره هیبتناکی منظری داسی تاثیر وغورځاوه چه بیخوده ولوید. بلا تشبیه داسې ئي وګنځ کله چه بریښنا یر کوم شي لویږي هغه څرنګه سوځوی او په یوه رپ «ثانیه» کښی ئی تکه توره خاوره وګرځوی او هغه کسان چه د دغه ځای په شا وخوا کښی وی ډير ځله هغوی ته هم څه لږ يا ډيره صدمه او زيان هم وررسيږی. ﴿ فَكُنَّآ آفَاقَ ﴾ الآية ـ نو كله چه په خود شو موسٰی نو وئی ویل چه پاكی ده تاته ای الله! له توُلو عیبونو توبه می وویسته تاته او زه اول د مؤمنانو یقین کوونکی یم په زمانه خپله کښی په نه ليدلو ستا يه دنيا كښي ) يعني الله تعالىٰ له دى نه پاک دى چه له كوم مخلوق سره مشابه وى او دغه فانی سترګی د هغه د باقی ذات د لیللو متحملی شی، ستا د پاکی او برتری اقتضاءِ دا ده چه د هیڅ شي طلب بي د ستا له اجازي ونه کړي شي، زه توبه کوم چه د اشتیاق له فرطه (زیاتئ) بی د ستا له اجازی یوه داسی نامناسبه غوښتنه می له تا څخه وکړه، زه په خپله زمانه کښي له ګردو (ټولو) ځني پخوا ستا پر عظمت او جلال يقين لرم او هغه ړومبي سړی يم چه ماته یه ذوقی او عیانی ډول (طریقه) دغه امر منکشف شوی دی چه د یاک الله لیدل یه دغه دنیا کښی به دغو ظاهری ستر کو سره نشی کیدی .

### قَالَ يُمُوْسَى إِنِّى اصْطَفَيْتُكَ عَلَى النَّاسِ بِرِسُلْتِى وَ بِكَلَامِي مِنْ الشَّيِرِيْنَ ﴿ بِكَلَامِي الشَّيِرِيْنَ ﴿ بِكَلَامِي الشَّيرِينَ ﴿ بِكَلَامِي الشَّيرِينَ ﴿ وَكُنْ مِنْ الشَّيرِينَ ﴿ وَالْمُعَالِمُ الشَّيرِينَ ﴾

وفرمایل (الله چه مه خپه کیږه په نه لیدلو زما او نعمتونه می یاد کړه) ای موسٰی بیشکه ما غوره کړی ئی ته پر ټولو خلقو (د زمانی ستا) په پیغامونو خپلو او په کلام خپل سره «بی له واسطی» نو ونیسه! هغه څه چه درکړی می دی تاته او اوسه له شکر ایستونکو.

تفسیر: یعنی که لیدل ونشول خیر دی! آیا دغه شرف او امتیاز خو له شی نه دی چه ته می خپل رسول و کرمخولی او تورات می درعطا که او بلا واسطه می درسره کلام وفرمایه. نو هغومره عطا او احسانات چه زمونه له لوری پر تا شوی دی هغه نورو ته وروسپاره!، او په هغو بندگانو کښی شامل شه! چه الله تعالیٰ د شاکرینو په امتیاز سره هغوی ممتاز فرمایلی دی.

#### وَكَتَبُنَالَهُ فِي الْالْوَاحِ مِنْ كُلِّ شَيُّ مَّوْعِظَةً وَتَفْصِيلُالِكُلِّ شَيُّ \* فَخُنُهُ هَا بِقُوّةٍ وَامْرُ قَوْمَكَ يَأْخُنُ وَالْإَحْسَنِهَا سَأُورِئَكُمُ دَارَالْفْسِقِيْنَ ﴿

او لیکلی ؤ موند دغه (موسی) ته په تختو «د تورات» کښی له هر «دینی» شی ځنی موعظه «پند» او تفصیل دپاره د هر شی «له احکامو» (بیا مو وفرمایل موسلی ته) پس واخله دا «تختی د تورات» په کامل قوت (زور، عزم، کوښښ) سره او امر «حکم» وکړه قوم خپل ته چه ونیسی «عمل وکړی» په ډیر غوره «احکامو» د دی ژر به وښیم زه تاسی ته ځای د هستوګنی د فاسقانو.

تفسیر: ځینی وائی چه تورات شریف پر دغو تختو باندی لیکلی شوی ؤ د ځینو علماؤ خیال داسی دی چه دغه تختی پر تورات علاوه وی چه د تورات له نزوله پخوا ورمرحمت شوی وی په هر حال د خدای جل جلاله لیدل ورپه برخه نشوه هغه خپگان، او تأثر چه موسٰی علیه السلام ته د خدای جل جلاله سره د نه لقاء له کبله (وجی) حاصل شوی ؤ د هغه تلافی او جبران ئی د الواحو په عطا سره وفرمایل چه پکښی هر ډول (طریقه) نصائح او د گردو (تولو) ضروری

احكامو تفصيلات وو «ابن كثير».

﴿ فَخُذُهَا إِنْكُوَّةً وَآمُرُوَّمُكَ ﴾ الآية - نو وفرمايل مونډ واخله دا تختى په قوت، كامل كوښښ سره او امر «حكم» وكړه قوم خپل ته چه ونيسى عمل وكړى په ډير غوره احكامو د دى، ژر به وښيم زه تاسى ته ځاى د هستوګنى د فاسقانو» يعنى ته په خپله هم دغه الواح په كلكه او احتياط سره وساته چه چيرى در څخه ونه لويږى او خپل قوم هم په ښه شان سره وپوهوه چه دوى د دغو الواحو پر خورا (ډيرو) ښو هداياتو باندى ډير مضبوط او كلك عمل وكړى او داسى ښه شى له سره له خپله لاسه ونه باسى.

تنبیه: د ﴿ پَامْتِهَا ﴾ له لفظ محخه ئی یا خو پر دغی خبری تنبیه فرمایلی ده چه په هغو کښی ماسوا یه (احسن) محخه بل هیڅ شی نه و، یا خو هغه احکام چه پکښی ورکړی شوی دی گرد (تول) ئی فی حد ذاته ښه دی مگر ځینی ئی له ځینو محخه احسن دی. مثلاً له ظالم محنی انتقام او ببلل اخیستل جائز او حسن دی لیکن صبر کول او بښل ئی عزیمت او احسن دی. گواکی بنی اسرائیل ئی د عزایمو او مندوباتو په اکتساب باندی مامور کړل چه په هغو کښی ډیره سعی او کوښین وکړی او د پاک الله پوره امر منونکی شی او که نافرمانی وکړی نو دوی ته د نافرمانانو کورونه ورښوول کیږی یعنی په آخرت کښی دوزخ، او په دنیا کښی تباهی او رسوائی «اعافنا الله منهما» ابن کثیر او بغوی او ځینو نورو د نافرمانانو له کورونو محنی مصر یا شام مراد کړی دی چه د نافرمانانو فرعونیانو او عمالقه و ملکونه وو نو په دغه تقدیر به دغه آیت د بنی اسرائیلو دپاره بشارت وی چه که په پوره ډول (طریقه) سره فرمانبرداری وکړئ نو د نافرمانانو ملک به تاسی ته درکاوه کیږی، والراجح هوالاول کمارجحه «ابن کثیر»

# سَأَصُرِفُ عَنُ النِيَ الذِينَ يَ تَكَكَّرُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَ إِنْ يَرَوُا لَكُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَ إِنْ يَرَوُا سَبِيلُ الرُّشُولِ لِا يَتَخِدُ وَهُ سَبِيلُا وَ الْكُونُ وَالْكَالِمُ وَالْكَالُونُ وَ الْكَالُونُ وَالْكَالُونُ وَ الْكَالُونُ وَ الْكَالُونُ وَ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُولِ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّ

ژر به واړوم (زه قبلولو د افاقی او انفسی) آیتونو خپلو څخه هغه کسان چه تکبر کوی په ځمکه کښی په ناحقه سره او که ووینی (دغه متکبران) هر قسم آیت «د قرآن یا د نبوت معجزی نو» نه راوړی ایمان پر هغو «عناداً» او که ووینی لاره د رشد (طریقه د هدایت خپل الله او جنت ته) نو نه نیسی دوی هغه لاره «او نه ځی پر هغه طریقه» او که ووینی دوی لاره د ګمراهی نو نیسی دوی هغه لاره «او طریقه د تک خپل او ځی پری» دغه «گرځیدل له سمی صافی لاری په سبب د دی دی چه دوی نسبت د دروغو کړی ؤ آیتونو زمونږ ته او وو دوی له هغو (آیتونو) څخه غافلان «بی خبره چه فکر به ئی پکښی نه کاوه».

تفسیر: یعنی هغه خلق چه د الله تعالیٰ او د رسول الله صلی الله علیه وسلم په مقابل کښی ناحقه تکبر کوی او دوی ته نخوت او غرور اجازه نه ورکوی چه د الله جل جلاله احکام ومنی مونږ به هم د دوی زړونه د خپلو آیتونو له لوری وګرځوو چه په آینده کښی له هغوی ځنی د ګټی توفیق ونه مومی د داسی کسانو کیفیت داسی وی چه دوی څومره آیتونه او دلائل او معجزی چه وګوری او وائی وری هیڅ تری نه متأثر کیږی. د هدایت لاره څومره چه ارته او صافه وی بیا هم دوی پر هغی نه ځی هو! د ګمراهی پر لاره او د خپلو نفسانی غوښتنو په متابعت په منډو روان وی کله چه د تکذیب له دوام دار عادت او له اوږده غفلت څخه زړه مسخ شی نو هلته انسان ته دغه حالت پیدا کیږی.

#### ۅٙٲڷڹؚؽؙڹؙۘػؙڎٛڹٛٷٳۑؚٳڸؾؚڹٵۅٙڸؚڡٙآ؞ؚؚٛٵڵٳڿؚۯۊؚڝؚٙڟؿٲۼؠٵڵۿؙؗۿڗ۠ۿڶؙؽڿٛڒؘۅٛؽ ٳ؆ؘۣؗڡٵػٵٮؙٛٷٳؽۼۛؠڵۅٛؽؖ

او هغه کسان چه نسبت د دروغو یی کړی دی آیتونو زمونږ ته او ملاقات د آخرت ته خراب او باطل شول عملونه د دوی؛ نشی جزا ورکولی دوی ته مګر جزا د هغه عمل چه وو دوی چه عمل به «ئی» کاوه.

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ په احکامو باندی به د تللو توفیق نه مومی او هغه کارونه چه له خپله عقله ئی کوی هغه به کالی عقله ئی کوی هغه به کالی (برداشت کوی) او څه چه کری هم هغه به ریبی پاتی شوه د دوی بی اساسه نیکی، د هغو هر هغه به ریبی پاتی شوه د دوی بی اساسه نیکی، د هغو هر هغه بدل چه دوی ته ورورسیږی.

وَاتَّخَنَ قَوْمُمُولِى مِنَ بَعْدِهِ مِنْ حُلِيِّهِمْ عِجْلاَجَسَمَّالَهُ خُوَالْ اَلَمْ يَرُواانَّهُ لَا يُكَلِّمُ هُوَ وَلاَيَهُ مُولِيَّةً فَوَالْ اللَّهُ عُولاً اللَّهُ عُلِيلًا عُلِيلًا عُلِيلًا اللَّهُ عُولاً اللَّهُ عُولاً اللَّهُ عُولاً اللَّهُ عُلَا اللَّهُ عُولاً اللَّهُ عُولاً اللَّهُ عُولاً اللَّهُ عُولاً اللَّهُ عُولاً اللَّهُ عُلِيلًا اللَّهُ عُلِيلًا اللَّهُ عُلِيلًا اللَّهُ عُولاً اللَّهُ عُلِيلًا اللَّهُ عُلِيلًا اللَّهُ عُولاً اللَّهُ عُلِيلًا اللَّهُ عُلِيلًا اللَّهُ عُلِيلًا اللَّهُ عُلِيلًا عُلِيلًا اللَّهُ عُلِيلًا عُلِمُ عُمُ وَلِيلًا عُلِيلًا عُلِيلًا عُلِيلًا عُلَمِ عُلِيلًا عُمُ اللَّهُ عُلِيلًا عُلَا عُلِيلًا عُلِ

او ونیوه «جوړ کړ» قوم د موسیٰ وروسته «د تللو» د ده (میقات ته) له زیوراتو (ګاڼو) خپلو خسی مجسم چه ده لره غږ ؤ لکه د خسی «جوړ ئی کړ له پاره د عبادت» آیا نه لیدل (نه پوهیدل) دوی چه بیشکه دغه «خسی» خبری نه کوی له دوی سره او نه ښیی دوی ته هیڅ لاره ونیو دوی هغه «خسی په خدائی سره» او وو دوی ظالمان «پر خپلو ځانونو».

تفسیر: دغه ګانی (زیورات) چه ویلی «ذوب» شوی وی او د خسی مجسمه تری جوړه شوی وه په اصل کښی د فرعون د قوم یعنی د قبطیانو وی، چه له هغوی ځنی پاتی او د بنی اسرائیلو په لاسونو کښی لویدلی وی ـ لکه چه د «طه» په سورت کښی راغلی دی ﴿ مُتِلْنَاۤ اَوْزَارُاتِرُوْزِیْنَةَ الْقَوْمِ ﴾

﴿ جَسَدًا اللّه خُوارٌ ﴾ الآیة - مجسم چه ده لره غږ ؤ لکه د خسی جوړ ئی کړ له پاره د عبادت آیا نه لیدل، نه پوهیدل دوی چه بیشکه دغه خسی خبری نه کوی له دوی سره او نه ښیی دوی ته هیڅ لاره، ونیو دوی هغه په خدائی او وو دوی ظالمان) د «طهٰ» په سورت کښی به د دی خسی مفصله قصه راشی، دلته ئی د دوی پر حماقت او سفاهت باندی تنبیه ورکړی ده چه هغوی یو له خپله ځانه جوړی شوی مجسمی ځنی، د خسی په غږ آوریدلو باندی مفتون شوی دی او هغه خسی خپل معبود ګنی، حال دا چه په دغه بی معنی غږ کښی نه کوم کلام ؤ او نه څه خطاب، نه دینی او دنیوی هدایت او نه منفعت تری حاصلیده - داسی یو تش صورت خو یو شی د انسانیت درجی ته هم نشی رسولی، دا لا څه چه د هغه په وسیله انسانان د الله تعالیٰ جل وعلا د معرفت تر درجی پوری خپل ځانونه ورسوی، نو دغه غومره لوی ظلم او بی موقع کار دی چه د یوه معمولی ساکښ (ذی روح) مجسمی ته خدای وویل شی، خبره خو دا ده چه دغه قوم ته لا له پخوا د داسی بی موقعو خبرو کولو عادت پیدا شوی ؤ. لکه چه پخوا له دی نه د هو انجمالی آله کُوالیَهٔ هی غوښتنه ئی له موسی علیه السلام څخه کړی وه.

### وَلَمُّنَاسُقِطَ فِنَ آلَيْكِ يُهِمُ وَرَاوَا النَّهُمُ قَدَّضَلُوا لَا قَالُوا لَمِنَ الْمُسْطِرِيْنَ ﴿ لَا الْمِنْ الْمُسْطِرِيْنَ ﴿ لَا الْمُنْكُونَنَّ مِنَ الْمُسْطِرِيْنَ ﴿

او کله چه پښیمانه شول (په عبادت د خسی باندی) او پوه شول چه بیشکه دوی په تحقیق ګمراه شوی دی نو وی ویل قسم دی خامخا، که رحم ونه کړی یر مونږ رب زمونږ او بښنه ونه کړی مونږ ته «رب زمونږ نو» خامخا به

شو مونږ هرومرو (خامخا) له زیانکارانو.

تفسیر: یعنی د خپلو بی عقلیو او کړو تللو لامله (له وجی) دوی داسی بی لاری او بی اصوله او بدشکله کار غوره کړی ؤ چه د موسی علیه السلام له تنبیه څخه وروسته کله چه د دوی د بطلان جوش سوړ شو او لړ څه عقل او هوښ ئی په ځای شو، نو دوی په خپله هم له خپل دغه حرکت څخه وشرمیدل او د ډیر افسوس او ندامت له سببه ئی خپلی ګوتی وچیچلی او د ډیری ویری او خوف لامله (له وجی) د دوی له لاسونو هغه موهومه باښه والوتله، او له ډیری وارخطائی او تاسف په داسی ویناؤ ئی خوله پرانیستله «که الله جل جلاله پر مونږ باندی رحم ونه فرمائی او د بښنی او توبی کوم صورت مونږ ته راونه ښی، نو مونږ به یقیناً په ابدی خسران او دائمی هلاکت کښی ولویږو» (ځینو د په وکټالسُقِطُوآایُویهُو په ترجمه داسی هم کړی ده «او کله چه وغورځولی شو خپګان او پښیمانی په لاسونو د دغو بنی اسرائیلو کښی یعنی په دی کار خپل وغورځولی شو خپګان او پښیمانی په لاسونو د دغو بنی اسرائیلو کښی یعنی په دی کار خپل

وَلَتَّارَجَعَ مُوْسَى إلى قَوْمِهِ غَضْبَانَ آسِفًا قَالَ بِئُسَمَا خَلَفَتُمُوْ فِي أَنْ الْكُواحَ خَلَفَتُمُو أَمْرَرَ لِيَّكُو وَالنَّقَى الْأَلُواحَ وَلَخَذَ بِرَأْسِ آخِيهِ يَجُرُّ فَالَيْهُ قَالَ ابْنَ أُمَّرِ إِنَّ الْقَوْمَ الْخَذَبِرَاسِ آخِيهِ يَجُرُّ فَالْكِيهُ قَالَ ابْنَ أُمَّرِ إِنَّ الْقَوْمَ الْمَتَضْعَفُونَ وَكَادُ وَا يَقُتُلُونَ فَي فَلَا لَيْمُ الْمَا أَمْ وَالْطُلِيدِينَ الْمَا مُنَا الْمَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

او کله چه بیرته راغی موسی (د طور له غره) قوم خپل ته په دی حال کښی چه ډک ؤ له ډیر قهر او غصی افسوس کوونکی، وویل «موسی قوم خپل ته» بد خلافت چه خلافت کړی دی تاسی زما (دا خلافت دی) وروسته له ما، آیا تلوار وکړ تاسی (په دی شرک سره او پریښود تاسی حکم) امر د رب خپل «نو تاسی داسی ولی وکړه» او وغورځولی «موسٰی هغه» تختی «د تورات له جهته د غضبه دپاره د حمایت د دین» او وئی نیوه سر د ورور خپل چه راښکود ئی هغه ځان خپل ته؛ نو ویل (هارون موسٰی ته ای) ځویه د مور زما! بیشکه چه «دغه» قوم ضعیف کړی وم زه او نژدی وو دوی چه وژلی ئی وم

الاعراف(٧) قال الملا(١)

زه نو مه خوشالوه په ما باندی دښمنان او مه ملګری کوه ما له قوم ظالمانو

تفسير: كله چه موسٰى عليه السلام له «طور» څخه بيرته راغي له غصي ډك ؤ ځكه چه الله تعالىٰ په همغه «طور» کښي موسٰي عليه السلام ته خبر ورکړي ؤ چه د «سامري» له لاسه ستا قوم ګمراه شو ـ د دی خبری له اوریدللو څخه مولمی علیه السلام سخت خپه او متأسف او په قهر شو. ﴿ قَالَ بِشَمَّا عَلَقَوْنَ أَبُونَ بُعُونًى ﴾ وويل موسى بد خلافت چه خلافت كړى دى تاسى زما

وروسته له ما دا خلافت دی ـ یا وویل موسٰی قوم خپل ته بد کار دی دغه عبادت د خسی چه کړی دی تاسی پس له تګه (تلو) زما د طور غره ته) دغه خطاب د خسی عبادت کوونکو ته ؤ. یعنی وروسته له ما څخه تاسی په ښه ډول (طریقه) ځما نیابت وکړ؟ «بلکه ومو نه کړ» د هغی خبری په نسبت چه ما پر تاسی زیات تاکید کړی ؤ «یعنی د الله تعالیٰ توحید او تفرید» تاسی د هغه په ځای د خسی مجسمه ودروله او د هغه په نسبت مو داسی وویل. ﴿ هٰٓ هٰٓلَالْهُمُّرُوۤاللهُ مُوْلَى ﴾ في الحقيقت هم دغه ستاسي او د مولَّى معبود دي.) او ممكن دُي چه دغه خطاب

هارون عليه السلام ته هم وی چه تا زما د هغه نيابت حق چه ﴿ اَخْلُفُونُ ثُونُونُ كُونُ كُونُ مُ مَى درته ویلی ؤ او هغه می درسپارلی ؤ په ښه شان سره اداء نه کړ او د دوی مخه دی ونه نیوله ـ او په تینگه سره دی د دغی فتنی مقابله ونه کړه، لکه چه د «طّه» په سورت کښی په تفصیل سره

راځی.

﴿ اَجُمَلَتُوْآمُرُونَا ﴾ آیا تلوار وکړ تاسی په شرک سره او پریښود تاسی امر، حکم د رب خَپِل نو دا مو وَلَى داسي وكړه؟) يعني زه الله تعالىٰ ته ستاسي په غوښتنه د احكامو راوړلو له باره تللی وم چه نیته ئی د الله تعالیٰ له خوا څلویښت ورځی مقرری شوی وی تاسی د الله تعالیٰ د هغی مقرری شوی وعدی د پوره کیدلو او د ده د احکامو د راتللو انتظار مو هم ونه کړ، دومره ډيره زمانه خو لا نه وه تيره شوى چه تاسى وويريدئ او دومره ژر مو د الله تعالىٰ قهر او غضب وغوضت ﴿ أَفَطَالَ مَلَيْلُوالْعَهُدُامُ إِلَّهُ تُتُوانًا يَجِلُّ مَلَيْكُوْ خَضَبُّ مِّنَ تَرْيَكُمْ

فَلَمُنْلَقَتُونَّمُونِينَ ﴾ 🐪 «١٦ جزء د طه ه « ٨٦» آيت ؛ ركوع».

﴿ وَالْكَىٰالْاَلُوَاءَ ﴾ الآية ـ او وغورځولی موسٰی هغه تختی د تورات له جهته د غضبه دپاره د حمايت د دين أو وئي نيوه سر د ورور خپل چه راښکود ئي هغه ځان خپل ته؛ ) حضرت موسى عليه السلام د دى مشركانه اوضاعو له ليللو څخه د هارون عليه السلام په نرمى او تساهل شكمن او له حده زیات په قهر او متاسف او د دینی حمیت او غیرت په ځوښ کښی دومره متأثر او بیخوده شو چه هارون علیه السلام ته ئی لاس ور واچاوه او د ایمانی حرارت له خورا (ډیر) ډیر ځوښه (جوشه) ئي د ده ډيره او د سر ويښتان ټينګ ونيول ـ معاذ الله د هارون عليه السلام د اهانت په نیت نه «بلکه د عتاب او ګیلی په طرز ؤ» ځکه چه هارون علیه السلام په خپله مستقل نبی او په عمر کښی دری کاله له مولٰی علیه السلام څخه مشر ؤ ـ بیا نو د یو اولواالعزم نبی الله

ځنی دا څرنګه ممکنه ده چه د بل يو نبی الله چه د ده مشر ورور هم ؤ او سره د هغه د يوی ذری په اندازه د ده د توهین اراده وکړی؟ نه د موسٰی علیه السلام له لوری دغه معامله په هغه وخت کښي شوی وه چه دی د خپل قوم له دغه بد کار څخه سخت په قهر ؤ او د بغض في الله او غصى لامله (له وجي) بيخي بي واكه او بي اختياره شوى ؤ او د حضرت هارون عليه السلام يه نسبت ئي داسي يو خيال بيدا شوي ؤ چه ده د اسرائيليانو د حال په اصلاح کښي خپل پوره کوښښ نه دی صرف کړی حال دا چه ده ته د هغوی د اصلاح په نسبت ډيره زياته توصيه او تاكيد هم شوى ؤ ـ بيشكه چه هارون عليه السلام نبى ؤ او په عمر كښى هم هغه له موسى عليه السلام محنى مشر و مكر يه رتبه كښى موسى عليه السلام له ده څخه لوى او يه مذهبي او شرعى امورو کښي هارون علیه السلام د ده تابع او د وزیر حیثیت ئي درلود (لرلو) نو په دغه موقع كښى له موسٰى عليه السلام له لورى دا سخته نيونه او شديده يوښتنه د حضرت هارون عليه السلام د مظنون تقصیر یه نسبت یو قسم فعلی ملامتیا وه چه یه هغه سره قوم په ښه شان سره متنبه کړ شو چه د کلیم الله علیه السلام زړه د توحید له نشی ځنی په څه اندازه سرشار او د کفر او شرک له دسائسو څخه څومره زیات متنفر او بیزار دی چه په دغی معاملی کښی ډیر لږ تساهل او سکوت هم لوی جرم گنی او د هغه زغمل له سره نشی کولی تر دی که د یوه نبی په نسبت هم داسی وهم پیدا شی چه هغه د شرک په مقابل کښی خپل غږ نه جګوی. یا د تبلیغ په فرائضو کښي لږ څه قصور کوي نو د ده لوئي او عند الله وجاهت هم دي له هغي سختي يوښتني څخه نشی خلاصولی یه هر حال موسٰی علیه السلام یه دغه حالت کښی شرعاً معذور و، د دی قهر او غضب یه ځوښ (غصه) او شور ماشور یه ضمن کښي هغه الواح «د تورات تختي» د دوی له لاسونو ولویدلی چه د الله تعالیٰ له لوری دوی ته مرحمت شوی وی چه د هغو د عدم تحفظ له سببه تغليظاً هغه په القاءِ سره تعبير شوى دى ځکه چه ظاهراً ئى د ﴿ فَخُنُهَا بِقُوَّةٍ ﴾ امتثال ونشوى کړی يا لکه چه د ځينو مفسرينو خيال دی د هارون عليه السلام په لُوری د وړاندی کيدلو په وخت کښي د خپلو لاسونو د خلاصولو له پاره ئي په ډير تعجيل او تلوار سره هغه تختي په يوه لوری کیښودی. مگر څرنګه چه دغه دواړه معاملی چه د هارون علیه السلام یا د تختو په نسبت وشوی صورتاً سی او غوره نه وی، اگر که موسٰی علیه السلام یه خپل نیت معذور هم و نو محکه وروسته ئى ﴿ رَبِّاغُورُ ۗ ﴾ الآية ـ وويل او له الله تعالىٰ څخه ئى عفوه وغوښته والله سبحانه وتعالىٰ اعلم.

﴿ قَالَ اَبْنَ أَمْرَ ﴾ الآیة - نو وویل هارون ای ځویه د مور زما ! بیشکه چه دغه قوم ضعیف کړی وم زه او نثردی وو چه دوی وژلی وم زه نو مه خوشالوه په ما باندی دښمنان او مه ملګری کوه ما له قوم ظالمانو سره .) اګر که هارون علیه السلام د حضرت موسٰی علیه السلام سکه ورور دی، مګر د مور د نسبت له یادولو څخه مقصد د نرمی، شفقت او مهربانی په لوری د موسٰی علیه السلام اړول دی، دی آیت کښی د هارون علیه السلام د معذرت بیان دی، حاصل ئی داسی دی (ما سم له خپله مقدوه بنی اسرائیل ډیر ویوهول، لیکن دوی زما حقانی خبرو ته هیڅ غوړ

کینښود ، او برسیره پر هغه زما د وژلو له پاره هم تیار شول اوس تاسی په دغی معاملی کښی هغوی پر ما مه خوشالوئ! او دوی ته داسی موقع مه ورکوئ! چه پر ما وخاندی او د قهر او عتاب په وخت کښی ما د ظالمانو په ډله کښی مه شاملوئ!.

#### قَالَ رَبِّ اغْفِرُ إِنْ وَلِأَخِي وَ أَدُّغِلْنَا فِي رَحْمَتِكَ وَأَنْتَ أَرْحَوُ الرَّحِمِيْنَ ۖ

وویل «موسٰی» ای ربه زما بښنه وکړه ماته (د دی عمل چه ومی کړ له خپل مشر ورور سره) او ورور زما ته «هم بښنه وکړه که ئی تقصیر کړی وی په منع کښی » او داخل کړه مونږ په رحمت خپل کښی «چه دنیوی عصمت او اخروی جنت دی» او هم دا ته ډیر مهربان ئی له ټولو مهربانانو نه.

تفسیر: یعنی د غضب په شدت کښی که له ما ځنی کومه بی اعتدالی یا اجتهادی غلطی شوی وی، سره له دی چه زما نیت په هغه کښی ښه هم وی نو ته هغه راوبښه! او زما له وروره هارون څخه هم که د هغه د درجی او شان سره سم کوم قسم قصور د قوم په اصلاح کښی شوی وی، هغه هم وروبښه!.

#### ٳؾؘ۩ٙڹؠؙؽٲڠۜڒؙۅۘٳٵڷ۬ۼۻٛڵڛۘؽڬٵڷۿؙۮۼؘڞؘڹؖڝؚٞڽڗۜۑۣڣۣۿۅٙۮؚڷڎؙؽ۬ٵؗۼۑۅۊؚٳڵڷؙٮؙؽ۠ٲ ٷۘڬڶٳڮۼؚٛۯؚؽٲڷٮؙڡٛ۫ڗؚؽؽ

بیشکه هغه کسان چه نیولی دی دوی خسی «په معبودیت» ژر به ورسیږی دوی ته غضب له ربه د دوی او ذلت «خواری» په دی ژوندون لږ خسیس کښی ؛ او هم داسی «لکه سزا د عابدانو د خسی » سزا ورکوو مونږ بهتان تړونکو ته.

تفسیر: دا همغه غضب دی چه ذکر ئی په اول جز د «البقرة» په ٦١ آیت ٦ رکوع کښی تیر شوی دی. یعنی د خسی عابدان دی د هغو خلقو له لوری ووژلی شی چه هغوی د خسی په عبادت کښی نه دی شامل شوی او د خسی د عبادت کوونکو په منع کښی یی برخه نه ده اخیستی. له دی نه معلومه شوه چه د مرتدانو سزا وژل دی او له ذلت څخه هغه خواری مراد ده چه د نفی بلد

او د جزیی په ډول (طریقه) پر دوی تطبیقیږی او تر قیامته په مسکنت او سپکوالی محکوم دی.

### وَالَّذِيْنَ عَلُواالسَّيِّاتِ ثُوَّتَ آبُواْ مِنَ بَعَدِهَا وَامَنُواَ إِنَّ رَبِّكَ مِنْ بَعَدِهَا وَامَنُواَ إِنَّ رَبِّكَ مِنْ بَعَدِهَا وَامَنُواَ إِنَّ رَبِّكَ مِنْ بَعَدِهَا وَامْنُواَ إِنَّ رَبِّكَ مِنْ بَعَدِهِ الْمَنْوَرِيِّ فِي مُنْ الْعَنْوُرِيِّ فِي مُنْ الْعَنْوُرِيِّ فِي مُنْ الْعَنْوُرِيِّ فِي مُنْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ا

او هغه کسان چه کوی دوی ناکاره کارونه (صغیره یا کبیره ګناه) بیا توبه وباسی پس له کولو د هغو «سیئاتو» او ایمان راوړی «تصدیق وکړی د ټولو مؤمن به شیانو نو توبه ئی قبلیږی ځکه» بیشکه چه رب ستا پس له دی «توبی» خامخا ښه بښونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا دی (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیر: یعنی پاک الله د ناکارو کارونو کوونکی بښی تر دی که وروسته له کفر او شرکه په صدق سره کافر او مشرک توبه وباسی او په رښتیا سره ایمان راوړی، نو د ﴿ لَمُعُوْرُتُومِیُو ﴾ په دربار کښی ئی توبه قبلیږی، ځکه چه د الله تعالیٰ په لوی دربار کښی هر شی زیات دی. دغه بښنه او نور په آخرت پوری متعلق دی، ګواکی اشاره ئی وفرمایله چه د خسی عبادت کوونکو ته چه هغه د وژلو سزا ورکړی شوی ده، هغه د دوی په حق کښی د دوی د توبی د قبلیدلو شرط کنلی شوی ؤ. ﴿ فَحَنُّوْاَلْلَابُلُومُ فَاقَتُلُواَلَقْتُكُو ﴾ (اول جزء د البقرة ﴿ ١٤٥﴾ آیت ۲ رکوع) اوس پر هغوی څه اخروی مؤاخذه نه ده پاتی. له دنیوی سزا څخه وروسته د اخروی حالت بیان په دغه ځای کښی هم داسی دی، لکه چه په ۲ جزء د المائدة په (۳۸ » آیت (۲ » رکوع کښی و السَّلُونُ وَلَسَّلُونُ وَلَسَّلُونَهُ وَالْسُلُونُ وَلَسَّلُونَهُ وَالْسُلُونَةُ وَاللَّهُ وَالْسُلُونَةُ وَالْسُلُونَةُ وَالْسُلُونَةُ وَالْسُلُونَةُ وَالْسُلُونَةُ وَالْسُلُونَ وَاللَّهُ وَالْسُلُونَةُ وَالْسُلُونَةُ وَالْسُلُونَةُ وَالْسُلُونَةُ وَالْسُلُونَةُ وَالْسُلُونَةُ وَالْسُلُونَةُ وَالْسُلُونَةُ وَلَالِيَالُونَهُ وَلَاللَهُ يَتُونُ وَاللَّهُ وَلَيْكُونَ اللَّهُ يَتُونُ وَاللَّهُ وَالْسُلُونَةُ وَالْسُلُونَ اللَّهُ يَتُونُ وَاللَّهُ وَلَاللَهُ يَكُونُ وَاللَهُ وَلَاللَهُ وَلَوْلَاللَهُ وَلَاللَهُ وَلَالِ

وَلِتَّاسَكَتَ عَنُ مُّوْسَى الْعَضَبُ اَخَنَ الْالْوَاحَ وَفَ نُسُعَتِهَا هُدًى وَلَتَّاسَكَتَ عَنُ مُّوْسَى الْعَضَبُ اَخَنَ الْالْوَاحَ وَفَ نُسُعَتِهَا هُدًى وَكَنَّ الْمُوسَى هُدًى وَلَيْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِي اللّهُ وَلِيْ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُولِقُولُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

#### مِتَّا أَنُ هِيَ اللافِتُنَتُكَ تَضِلُّ بِهَامَنُ تَشَاءُ وَتَهُدِي مَنَ تَشَاءُ انْتَ وَلِيُّنَا فَاغْفِرْلَنَا وَارْحَمُنَا وَانْتَ خَيُرُالُغْفِرِيْنَ

او کله چه قرار «سوړ» شو له مولی قهر نو وائی خیستی هغه تختی (د تورات)، او په لیک د دغو «تختو» کښی هدایت او رحمت ؤ له پاره د هغو کسانو چه دوی له رب خپل څخه ویریږی. او غوره کړل مولی له قومه خپله اویا «تنه» سړی (چه د خسی له عابدانو څخه نه وو) دپاره د موعوده وخت زمونږ، نو کله چه ونیول هغوی زلزلی «په دنیا کښی د الله د رؤیت د سوال په سبب» نو وویل «مولی د اتهام له ویری» ای ربه زما! که اراده فرمایلی وی تا «د هلاکولو د دوی نو» هلاک کړی به وو تا دوی پخوا له دی نه او زه به دی هم (هلاک کړی وی) آیا هلاکوی ته مونږ په هغه کار چه کړی دی بی عقلانو له مونږه؟، نه دی دا کار مگر ازمویښت دی ستا؛ ګمراه کوی په دی سره یاالله! هر هغه څوک چه اراده ئی وکړی ته (د ضلالت) او هدایت کی کوی ته «یاالله» هر هغه چا ته چه اراده وکړی ته «د هدایت ئی» هم دا ته کوی ولی (واکدار) زمونږ نو بښنه وکړه مونږ ته (د ګناهونو زمونږ) او رحمت وکړه پر مونږ او هم دا ته ئی بهتر غوره د ټولو بښونکو.

تفسیر: هم دغه خبره راجح معلومیږی چه دغه میقات علاوه پر هغه میقات دی چه موسٰی علیه السلام ته د تورات د ورکولو له پاره مقرر شوی ؤ. او هم د حاضرو آیتونو له ترتیبه ظاهراً مفهومیږی چه دغه واقعه د خسی د عبادت او سزا میندلو څخه وروسته پیښه شوی ده لیکن د سورت النساء د ﴿ فَقَالُوْاَلِيَاللهَ جَهُرَةً فَاَكَنَاتُهُ اللهِ عَمَالُوْاللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ الله

مِن بَعَدُوما مَا مَا يَتُهُوهُ الْبَيْنَ عَلَى الآية - آيت په ډير ښكاره صورت سره دا راښيى چه د خسى عبادت وروسته له دى پيښ شوى دى، والله اعلم بالصواب د دى واقعى خلاصه په اول جزء د البقرة د سورت په هه آيت ٦ ركوع كښى پخوا تيره شوى ده بنى اسرائيلو حضرت مولى عليه السلام ته ويلى وو چه مونږ ستا په خبرو هلته باور او يقين كولى شو چه د الله تعالى خبرى مونږ په خپلو غوږونو واورو، حضرت مولى عليه السلام د دوى له منځه اويا تنه سړى چه كرد (تول) مشران وو، انتخاب كړل، او د طور د غره په لورى لاړل بالاخر دوى د الله تعالى خبرى په خپلو غوږونو سره واوريدلى، بيا ئى وويل كه مونږ پاك الله بى حجابه په خپلو ستركو ونه وينو نو يقين مو ښه نه راځى د دى بى ادبى او كستاخى په مقابل كښى د ځمكى له لورى سخته زلزله وشوه او د آسمان له لورى د بريښنا او تالندى سخت غږ راپورته شو چه د هغى په اثر دوى كرد (تول) وريږديدل او تول ځاى په ځاى مړه شول يا د مړو په شان يو حالت او وضعيت دوى ته پيښ شو، مولى عليه السلام په ډير عجز او نياز د ځان او د خپلو ملكرو عجز او نياز د بى

نیاز خالق په دربار کښی په همغه خاص اسلوب او امتیاز او مؤثر اصول سره وړاندی او یوه ښه دعا یی وکړه چه حاصل ئی داسی ؤ «ای اله العلمینه! که ستا اراده شوی وی نو دوی به دی پخوا له دی نه هلاک کړی وی بلکه له دوی سره به دی زه هم هلاک کړی وم ، چه هم دا زه د دوی د راتگ موجب دغه ځای ته شوی یم که دوی دی د دی بللو او ستا د دی پاک کلام له اوریدلو څخه پخوا هلاک کړی وی نو د چا به څه مجال او قدرت وی چه ستا د هغه مشیت مخه ئی نیولی وی ؟ کله چه تا داسی اراده ونه فرمایله بلکه ماته دی د هغوی د راوستلو او هغوی ته دی د خپل کلام د اوریدلو اجازه وکړه نو څرنګه گمان کیدی شی چه تا مونی دلته مغوی ته دی د خپل کلام د اوریدلو اجازه وکړه نو څرنګه گمان کیدی شی چه تا مونی دلته یقیناً دا «رجفه او صاعقه» هم ستا په واک او قبضه کښی ده ـ په داسی خطرناکو او مزلت الاقدامو مواقعو کښی یواځی ستا په اعانت او لاس نیونه سره مونی بریالی (کامیاب) کیدی شو حقصیراتو او بی اعتدالیو راتیر شی! او آینده په خپل فضل او مرحمت سره مونی د داسی خطاگانو او اغلاطو مورد ونه گرځوی! د حضرت موسی علیه السلام د دی دعا یه اثر هغه گرد (تول) سړی وبښل شول او پاک الله هغوی ته نوی ژوند ور مرحمت کړ کما قال الله جل وعلی (تول) سړی وبښل شول او پاک الله هغوی ته نوی ژوند ور مرحمت کړ کما قال الله جل وعلی (تول) سړی وبښل شول او پاک الله هغوی ته نوی ژوند ور مرحمت کړ کما قال الله جل وعلی (تول) سړی وبښل شول او پاک الله هغوی ته نوی ژوند ور مرحمت کړ کما قال الله جل وعلی

وَاكْنُبُ لَنَا فِي هَٰذِهِ اللَّهُ نَيَا حَسَنَةً وَ فِي الْآخِرَةِ إِنَّا هُدُ ثَا الْآخِرَةِ إِنَّا هُدُ ثَا الْآخِرَةِ إِنَّا هُدُ ثَا اللَّهُ ثَيْا أَصِيبُ بِهِ مَنْ اَشَآءٌ وَرَحْمَتِي وَسِعَتُ كُلَّ شَكَا أُنْهُ كَالِكُ إِنَّا لِيَا يَكُنُ فَيُ وَيُؤُكُونَ فَا الزَّكُوةَ وَ اللَّذِينَ هُمُ إِلَيْ لِيَنَا يُؤْمِنُونَ فَيَ

او ولیکه (مقرره کړه) مونږ ته په ژوندون لږ خسیس کښی نیکی «ښه معیشت او توفیق د طاعت» او په آخرت کښی «هم نیکی جنت» بیشکه مونږ راجع (او توبه گار) شوی یو تاته نو وفرمایل (الله چه) عذاب زما وبه رسوم دا (عذاب) هر هغه چاته چه اراده وکړم زه «د رسونی ئی»؛ او رحمت زما شامل دی هر شی ته (په دنیا کښی )؛ نو ژر به ولیکم «ور به کړم په آخرت کښی » دا (رحمت) هغو کسانو ته چه ځانونه ساتی له کفره او معاصی او ورکوی دوی زکوة او هغه کسان چه دوی په آیتونو زمونږ ایمان لری «او یقین یری کوی».

تفسیر: حضرت شاه صاحب لیکی چه ښائی حضرت موسٰی علیه السلام د خپل امت په حق کښی د دنیا او آخرت ښیکنی (فایدی) چه غوښتل یی مراد به ئی داسی وی چه «زما امت دی په گردو (ټولو) امتونو په دنیا او آخرت کښی مقدم او فایق وی.» جواباً الله تعالیٰ وفرمایل چه زما عذاب او رحمت د هیڅ یوی فرقی له پاره مخصوص نه دی. نو عذاب می په هغه چا دی چه زه ئی اراده وفرمایم، او عام رحمت می ګردو (ټولو) مخلوقاتو لره شامل دی. لیکن هغه خاص رحمت چه ته ئی غواړی «چه هغه قبول د توبی یا توفیق د طاعت یا رزق حلال یا مقال دی په دنیا کښی او رضوان او مغفرت او لقاء او جنت دی په عقبا کښی » د هغو کسانو په برخه لیکلی شوی دی چه له الله تعالیٰ څخه ویریږی او له خپلو اموالو ځنی زکوة اداء کوی یا د نفس لیکلی شوی دی چه له الله تعالیٰ څخه ویریږی او له خپلو اموالو ځنی زکوة اداء کوی یا د نفس په تزکیه کښی مشغول او لګیا وی او د الله تعالیٰ پر ګردو (ټولو) احکامو او خبرو د زړه له کومی باور لری یعنی دا آخری امت پر ګردو (ټولو) کتابونو ایمان راوړی، د حضرت موسٰی علیه السلام له امت ځنی هغه کسان چه په آخری کتاب باندی ایمان راوړی نو دوی ته همغه نعمت ور په برخه کیږی او د حضرت موسٰی علیه السلام د دعاء مورد ګرځی.

(دا متقیان مؤمنان چه مقرر دی دوی ته رحمت) هغه کسان دی چه متابعت کوی دوی د (دین د) هغه رسول چه نبی امی دی هغه رسول چه مومی دوی «نوم او صفت د» ده لیکلی شوی په نزد د دوی په تورات او (په) انجیل کښی (هغه رسول چه حکم) امر کوی دوی ته په معروف «نیکی» سره او منع کوی دوی له منکر «بدی» څخه او حلالوی دوی ته ګرد (ټول) طیبات (پاک شیونه چه حرام کړی شوی وو پړ دوی باندی) او حراموی پړ دوی باندی خبیث (پلیت) شیان او لری کوی له دوی څخه درانه بارونه د دوی او قیدونه د سختیو هغه چه وو پر دوی پس هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی په دغه «محمد» او عزت (تعظیم رفاقت) کوی د دغه (محمد) او مرسته (مدد) کوی له دغه «محمد» سره او متابعت کوی د هغه نور «رڼا» چه نازله کړی شوی ده سره له (متابعته د) دغه «محمد» نو دغه «ستایلی شوی کسان» هم دوی دی به مراد رسیدلی.

تفسیر: (یعنی هغه څوک چه زه دغه رحمت ورته مقرروم له هر قوم او تبر او ملت او مذهب څخه چه وی هغه خاص هغه کسان دی چه پیروی کوی دوی د هغه چا چه موصوف وی په دغو لسو صفاتو سره چه محمد صلی الله علیه وسلم دی).

(۱): دا چه هغه رسول او لیږلی زما دی. رسول ئی وباله په نسبت د ځان خپل.

(۲): دا چه هغه نبی او پیغمبر دی. نبی ئی وباله په نسبت د خلقو.

(۳): دا چه هغه رسول امی یعنی نالوستونکی او نالیکونکی دی او دا ئی معجزه او عین الکمال دی چه بی له لوستلو او لیکلو لوی عالم دی.

امی یا خو د «ام ـ مور» په لوری منسوب دی، همغسی چه وړوکی د مور له ګیډی ځنی پیدا کیږی او د هیچا شاګرد نه وی، نبی کریم علیه افضل الصلواة والتسلیم هم په خپل ګرد (ټول) عمر کښی له هیچا ځنی هیڅ شی نه دی زده کړی او نه له چا سره شاګرد شوی دی. سره له هغه کمال دا دی د هغو علومو او معارفو او حقائقو او اسرارو افاضه چه ده فرمایلی دی د هیڅ یوه مخلوق له قوت او حوصلی څخه نه ده پوره چه د هغه عشر عشیر وړاندی کړی ـ د «نبی امی» لقب له دی حیثیته زمونږ د محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم له پاره د سلهاؤ افتخارونو او ویاړونو پنګه ده . یا د امی نسبت د «ام القریٰ» مکی معظمی په لوری دی . چه د ده مبارک شریف مولد ؤ!.

(3): دا هغه رسول دی چه مومی دا مؤمنان د بنی اسرائیلو ـ نوم او صفت د ده لیکلی شوی هم په تورات او هم په انجیل کښی یعنی د محمد مصطفیٰ صلی الله علیه وسلم د رسالت بشارتونه، نعتونه او صفتونه په سابقه سماوی کتابونو کښی مذکور دی تر دی چه له هغه وخته تر نن ورځی پوری چه «۱۳۷۱» ق کاله زمونږ د پاک پیغمبر صلی الله علیه وسلم له بعثته تیر شوی دی او خورا (ډیر) زیات تغیرات، تزئیدات او تنقیصات هم په هغو کتابونو کښی شوی دی خو بیا هم په اوسنیو انجیلو کښی شوی دی و بیا هم په اوسنیو انجیلو کښی ډیر بشارتونه او اشارات موندل کیږی چه هغه د هری زمانی علماؤ د کتابونو په حواله راښوولی دی ولله الحمد علیٰ ذلک.

(٥): هغه رسول صلى الله عليه وسلم چه امر «حكم» كوى دوى ته په معروف او نيكى سره چه هغه توحيد او نور فضائل دى. (٦): هغه رسول صلى الله عليه وسلم چه منع كوى دوى له منكر او بدى څخه چه هغه شرك او نور رذائل دى.

(۷): هغه رسول صلی الله علیه وسلم چه حلالوی دوی ته گرد (تول) طیبات او پاکیزه شیان چه حرام کړی شوی وو پر دوی باندی لکه وازده چه حرامه وه پر یهودانو، او لکه بحیره او سائبه او وصیله چه حرام کړی ؤ یر خپل ځانو نورو جاهلاو.

(۸): هغه رسول صلى الله عليه وسلم چه حراموى پر دوى خبيث پليت شيان لكه خنزير او مرداره او بهيدونكى وينه.

(٩): هغه رسول صلی الله علیه وسلم چه ردی یعنی لری کوی له دوی نه درانه بارونه د دوی، چه قتل ؤ د خپل ځان یا له وطن څخه جلا والی (جدا والی) ؤ په قبول د توبی کښی او پریکول د هر هغه اندام ؤ چه گناه تری صادریده او پریکول د پلیت ځای ؤ له جامی څخه، او داسی ډیر نور سخت کارونه.

(۱۹): هغه رسول صلی الله علیه وسلم چه لری کوی قیدونه چه وو پر دوی او هغه سخت طوقونه چه پراته وو په غاړو د دوی کښی له وخته د موسٰی علیه السلام څخه تر اوسه پوری لکه لزوم د قصاص بی له صحته د عفوی او بی دیته په قتل د عمد او د سهوی دواړو کښی او سوځول د غنائمو او داسی نور سخت احکام یعنی پر یهودانو هغه سخت حکمونه چه نافذ وو او د دوی د خوړو په شیانو کښی د دوی د شرارتونو له وجی هغه مضیقه او تنگی چه وه، هغه ګرد (ټول) په دغه دین کښی پورته یا آسانه شوی دی

اُجِلَتُ لَهُمْ ﴾ (٦ جزء د النساء «١٦٠» آیت (٢٢) رکوع) او هغه ناپاک شیان لکه لحم الخنزیر، یا کنده خبری مثلاً رشوت، سود او سوائی او نور دوی په خپلو ځانونو حلال کړی وو، چه د هغو حرمت دغه رسول الله محمد مصطفیٰ صلی الله علیه وسلم راښکاره کړ. الغرض له دوی ځنی ډیر درانه بارونه لری او سپک کړی شوی دی او ډیر قیود تری پورته کړی شوی دی، لکه چه په حدیث کښی فرمایلی شوی دی «بعثت بالحنیفیة السمحة».

﴿ فَالَّذِيْنَ امْنُوْلِهِ ﴾ هغه كسان چه ايمان ئى راوړى دى په دغه محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم او مرسته (مدد) كوى وسلم او عزت تعظيم رفاقت كوى د دغه محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم او مرسته (مدد) كوى له ده سره او متابعته د ده نو دغه ستايلى شوى ده سره له متابعته د ده نو دغه ستايلى شوى كسان هم دوى دى په مراد رسيدلى بريالى)، له «نور» ځنى «وحى» مراد ده اعم له دى چه متلو وى «چه په لمانځه كښى لوستله كيږى» يا غير متلو «چه په لمانځه كښى نه لوستله كيږى» يا غير متلو «چه په لمانځه كښى نه لوستله كيږى».

### قُلْ يَايَتُهَا النَّاسُ إِنَّ رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا لِيَكُمْ جَمِيعًا لِللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ السَّلُوتِ وَالْأَرْضَ لَا إِلَهُ اللَّهُ وَهُو يُحْي

#### وَيُمِيْتُ كَاٰمِنُوا مِاللهِ وَرَسُولِهِ النَّيِّيِ الْأَقِيِّ الَّذِيِّ الَّذِيِّ الَّذِيِّ الَّذِيِّ الَّذِي يُؤْمِنُ بِاللهِ وَكِلِلْتِهِ وَاتَّبِعُوْهُ لَعَلَّكُوْ تَهْتَدُوْنَ ﴿

ووایه «ای محمده! چه» ای خلقو بیشکه زه رسول د الله یم تاسی ټولو ته (نه بعضو ته لکه نور انبیاء) هغه الله چه «خاص» ده لره دی ملک «پاچاهی» د آسمانونو او د ځمکی، نشته هیڅ لایق د عبادت «په حقه سره» مگر هم دی دی چه ژوندی کول کوی او مړه کول کوی نو ایمان راوړئ «یقین وکړئ» پر الله «چه واحد او لا شریک دی» او په رسول د دغه (الله) چه نبی امی (نالوستونکی نالیکونکی دی) هغه رسول چه ایمان لری په الله او په گردو (ټولو) خبرو د الله او متابعت وکړئ د ده دپاره د دی چه تاسی لاره ومومئ.

تفسیر: یعنی ستا بعثت د دنیا گردو (تولو) خلقو ته عام دی، د عربو په امیونو یا یهودو او نصاری ؤ پوری نه دی محدود، همغسی چه پاک الله مطلق شهنشاه دی ته هم د هغه مطلق رسول ئی اوس د هدایت او کامیابی صورت پرته (علاوه) له دی نه په بل شی کشی نشته چه د هغه ډیر جامع او عالم نیوونکی شریعت متابعت او پیروی وکړی شی چه تاسی ته هغه راوړی دی ـ هم دغه رسول الله صلی الله علیه وسلم دی چه ایمان پری راوړل په گردو (تولو) انبیاؤ او مرسلینو علیهم السلام او تمامو سماوی کتابونو باندی د ایمان راوړلو سره مرادف دی.

#### وَ مِنْ قَوْمِ مُوْسَى أُمَّةً كُلُهُ دُونَ بِالْحُقِّ وَبِهِ يَعْدِ لُونَ الْمُونَ

او ځینی له قومه د موسٰی نه یو امت «ټولی» دی چه لاره ښیی (خلقو ته) په حقه او په دی حق انصاف کوی «په منځ د خلقو کښی لکه چه دوی په خپله هم پری عمل کوی».

تفسیر: اگر که اکثره یهودان د سرکنبی او بی انصافی لاری غوره کوی خو سره له هغه ځینی داسی نیکمرغی ارواحی هم په دوی کنبی شته چه نورو ته د الله جل جلاله په لوری او د حقانیت په طرف دعوت ورکوی او دوی هم بالذات د حق او انصاف په لاره تګ کوی لکه عبد الله بن سلام او نور.

#### وَقَطَّعُنْهُمُ اثْنَتَى عَشُرَةً ٱسْبَاطًا أُمَّمًا \*

#### او بیل بیل کړل مونږ دغه (بنی اسرائیل) دولس قبیلی ټولی ټولی؛

تفسیر: یعنی د اصلاح او انتظام له پاره په دولس قبیلو سره چه د دولسو پلرونو اولادی وی ویشل شوی دی چه د دوی پر احوالو شوی دی به هره قبیله کښی یو یو مشر او نقیب مقرر کړی شوی دی چه د دوی پر احوالو کتنه وکړی او تل د دوی د اصلاح خیال ولری ﴿ وَبَعَثْنَا مِنْهُو اللّٰهُ عَشَرَنَقِیْدًا ﴾

وَآوُحَيُنَا آلِى مُوسَى إِذِاسُتَسْفَهُ قَوْمُهُ آنِ اضْرِبُ بِعَصَالُوالْحَجَرَ فَانْبَحَسَتُ مِنْهُ اثْنَتَا عَثُرَةَ عَيْنَا ثَنْ عَلِمَ كُلُّ اُنَاسٍ فَانْبَعَهُمُ الْغَمَّامُ وَآنُوَلْنَا عَلَيْهِمُ الْغَمَامُ وَآنُوَلْنَا عَلَيْهِمُ الْغَمَّامُ وَآنُولْنَا عَلَيْهِمُ الْغَمُونُ الْفَالِمُونَ وَالسَّلُونُ كُلُوا مِنْ طَيِّبُتِ مَا رَنَ قُنْكُمُ وَ السَّلُونُ كُلُوا مِنْ طَيِّبُتِ مَا رَنَ قُنْكُمُ وَ السَّلُونُ كَانُوا اَنْفُسَهُمُ مَيْظَلِمُونَ ﴿ وَالْمَانُولُولُ وَلَا الْفَرْيَةَ وَكُلُوا مِنْ عَلَيْهِ اللَّهُ مُنْ الْمُحْدِينِينَ ﴿ وَالْمُولِ اللَّهُ الْمُنْفِورُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُحْدِينِينَ ﴿ وَالْمُنْ الْمُحْدِينِينَ ﴾ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ الْمُحْدِينِينَ ﴿ وَالْمُؤْمِنُ الْمُحْدِينِينَ ﴿ وَالْمُؤْمِنُ الْمُحْدِينِينَ ﴾ وَالْمُؤْمِنُ الْمُحْدِينِينَ ﴿ وَالْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ الْمُحْدِينِينَ ﴾ وَالْمُؤْمِنُ اللّهُ وَالْمُؤْمِنُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِلُولُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

او وحی «حکم» مو ولیږه موسٰی ته کله چه اوبه وغوښتی تری قوم د ده «په میدان د تیه کښی » چه ووهه په همسا خپله تیږه (ګټه) نو «چه موسٰی په همسا ووهله تیږه(ګټه)» راوخوټیدلی له هغی تیږی (ګټی) څخه دولس چینی (د قبیلو په شمار) په تحقیق وپیژانده هری قبیلی «له دوی څخه» ځای (چینه) د اوبو چښلو خپلو؛ او سیوری کړی ؤ مونږ پر دوی وریځ «په میدان د تیه کښی » او نازل (راښکته) کړی وو مونږ پر دوی من «ترنجبین» او سلوی (مړځان؛ نو وویل مونږ دوی ته چه) وخورئ تاسی له پاکیزه او حلالو لذیذو هغو شیانو چه درکړی دی مونږ تاسی ته؛ او نه ؤ کړی ظلم دوی پر مونږ «په دغه کفران او عصیان سره» ولیکن وو دوی چه په خپلو ځانونو به نی ظلم کاوه او (یاد کړه) هغه وخت چه وویل شو دوی ته اوسځ تاسی په

دغی قریبی «د اریحا یا ایلیا یا بیت المقدس» کسی او خورئ تاسی له (میوو د) دی څخه له هر ځای «او له هر شی» څخه مو چه خوښه وی او ووایئ راوبښه «ګناهونه زمونږ» او ننوځئ تاسی دروازی «د دی قریبی ـ ښار» ته سجده کوونکی نو وبه بښو مونږ تاسی ته ګناهونه ستاسی؛ ژر به زیات کړو محسنانو (نیکانو) ته «اجر».

تفسیر: یعنی اوس خو یو ښار فتح شو، وروسته به کرد (ټول) ملک هم په لاس درشی کذا فی الموضح ـ یا ئی دغه مطلب دی چه خطاګانی به مو وبښی، د نیکانو اجر او ثواب به ورته زیاتوی کذا فی عامة الکتب.

#### فَبَكَّلَ الَّذِيْنَ طُلَمُوُامِنُهُمُ قَوُلًا غَيْرَاكَذِي قِيلَ لَهُمُ فَأَرْسَلُنَا عَلَيُهِمُ رِجُزًامِّنَ السَّمَا إِبِمَا كَانُوْا يَظْلِمُوْنَ ﴿

پس بدله کړه هغو کسانو چه ظلم ئی کړی ؤ «په خپلو ځانونو» له دوی څخه خبره غیر له هغی خبری چه ویلی شوی وه دوی ته نو ولیږه مونږ پر دوی عذاب له آسمانه یه سبب د هغه چه وو دوی چه ظلمونه به ئی کول.

تفسیر: دغه د «تیه» د میدان واقعات دی، چه ذکر ئی په اول جز د البقرة ۵۷ تر ۲۱ رکوع کښی تیر شوی دی، د هغه ځای په تفاسیرو کښی ئی ولولئ!.

#### وَسُعَلُهُمُوعَنِ الْقَرْيَةِ اللَّـنِيُ كَانَتُ حَاضِرَةَ الْبَحْرِ الْهَ يَعَدُونَ فِ السَّبُتِ إِذْ تَائِينُهِمُ حِيْتَانَهُمُ يَوْمَ سَبُتِهِمُ شُرَّعًا وَيُوْمَ لاَيَئْدِتُونَ لاَ لَا تَانِّيْهِمُ ثَكُنْ لِكَ ثَبَّكُوْهُمُ بِمَا كَانُوْا يَشُدُ قُوْنَ ﴿

او پوښتنه وکړه (ای محمده! له یهودو) له «حاله د» قریبی «ښار» څخه هغه چه وو په غاړه د بحر کښی کله چه له حده تیریدل دوی له «فرمانه په ښکار د ماهیانو» په ورځی د خالی کښی کله چه راتله دوی ته ماهیان د دوی په ورځ د خالی د دوی کښی ښکاره (په سر د اوبو) او په هغه ورځ کښی چه

داخل به نه وو په خالی کښی نو نه به راتله (ماهیان) دوی ته هم داسی (لکه چه په خالی کښی راتلل یا په مثل د دغه امتحان) آزمویو مونږ دوی په سبب د دی چه وو دوی چه فسق به ئی کاوه «د الله له اطاعت څخه به وتل».

تفسیر: یعنی د خپلی زمانی له یهودانو ځنی د تنبیه او توبیخ په ډول (طریقه) د هغه کلی د اوسیدونکو یهودانو د هغی قصی پوښتنه وکړئ! چه د داؤد علیه السلام په زمانه کښی پیښه شوی وه، د اکثرو مفسرینو په نزد له دغی قریی ځنی د «ایله» ښار مراد دی چه د قلزم د دریاب پر غاړه کښی د مدین او د طور په منځ کښی واقع وه ـ د دغه ځای اوسیدونکو د سیند د نژدیوالی له امله (وجی) د کبانو (ماهیانو) د ښکار عادت درلود (لرلو).

حق تعالیٰ پر یهودانو د خالی «شنبی» د ورځی ښکار کول حرام گرځولی وو د (ایله) د ښار اوسیدونکی د احکامو په عدول او نافرمانی عادی «روپدی» وو نو د الله تعالیٰ له لوری د دوی سخته ازموینه شروع شوه، چه د خالی په ورځ کښی داسی ډیر زیات کبان «ماهیان» موجود وو، چه د سیند د پاسه سطح باندی به گرځیلل او په نورو ورځو کښی به غائب وو، د دغو خلقو له لاسونو څخه د صبر زمام خوشی شو، او د الله جل جلاله د صریح حکم په خلاف ئی په حیله او بهانه کولو شروع وکړه ـ د سیند په غاڼه کښی یی ډندونه جوړ کړل، کله چه د خالی په ورځ کبان په دغو جوړ شوو ډنډونو کښی ننوتل نو هغوی به د دوی د وتلو لاری بندولی او په بله ورځ یعنی یکشنبی کښی به ئی نیول چه د خالی د ورځی ښکار پری صادق نشی، گواکی دوی په دغه حرکت سره معاذ الله الله تعالیٰ تیرایسته بالاخر ئی په هم دغی دنیا کښی د دغه مخالفت سزاوی وموندی، چه مسخ شول او خورا (ډیر) سپک بیزوگان وگرځیلل. له دی نه ښکاره شوه چه لهلی (بهانی) جوړول حیله او مکاری د الله تعالیٰ په دربار کښی له سره نه چلیږی.

### وَإِذُ قَالَتُ أُمَّةَ ثَمِّنَهُ مُ لِمَ تَعِظُونَ قَوْمَا إِللهُ مُهَلِكُهُمُ اَوْ مُعَدِّبُهُ مُعَدِّبُهُمُ مَا اللهُ مُعَدِّبُهُمُ مُعَدِّبُهُمُ مَا اللهُ مُعَالِمُ اللهُ مُعَدِّبُهُمُ مَا اللهُ مُعَدِّبُهُمُ مَا اللهُ مُعَدِّبُهُمُ مَا اللهُ مُعَدِّبُهُمُ مَا اللهُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَلِّمُ مُعَلِّمُ مُعَلِّمُ مُعَلِّمُ مُعَلِمُ مُعَلِّمُ مُعَلِمُ مُعَلِّمُ مُعَلِّمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَلِمُ مُن اللهُ مُعَلِمُهُمُ مُلِكُمُ مُعَلِمُ مُعِلِمُ مُعَلِمُ مُعِلِمُ مُعِمِعُ مُعَلِمُ مُعِلِمُ مُعْلِمُ مُعِلِمُ مُعِلِمُ مُعْلِمُ مُعِلِمُ مُعِلِمُ مُعِلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعِلِمُ مُ

او (پوښتنه وکړه ای محمده! له یهودانو) کله چه وویل یوی فرقی له دوی «چه نه به ئی په خپله ښکار کاوه او نه به ئی نور منع کول مانعینو ته» ولی نصیحت کوئ تاسی هغه قوم ته چه الله هلاک کوونکی د دوی دی «په دنیا کښی » یا عذاب کوونکی د دوی دی په عذاب سخت «د اور سره په عقبا کښی په سبب د نافرمانی د دوی» وویل دوی «چه وعظ کوو مونږ» دپاره د عذر پیدا کولو «خپل» رب ستاسی ته او له پاره د دی چه ښایی دوی وویریږی «له عذابه».

تفسیر: معلومیږی کله چه دوی د الله تعالیٰ د حکم په مخالفت په پلمو (منصوبو) جوړولو او حیلو شروع وکړه، نود ښار اوسیدونکی پر څو قسمونو منقسم شول لکه چه عموماً په داسی حالاتو کښی هم داسی کیږی.

- (۱) \_ هغه خلق چه د دغی پلمی (منصوبی) په سیوری کښی ئی د اللٰی حکم صریح مخالفت کاهم.
  - (۲) ـ هغه نصیحت کوونکی چه تر آخره یوری په یوهولو او امر بالمعروف مشغول وو.
- (٣) \_ هغه کسان چه لږ او ډير نصائح يی کول، خو څو ورځی وروسته مايوس او د هغوی له سرکښی ځنی ستړی شول او په خپل سر ئی پريښودل.
- (٤) \_ هغه کسان وو چه نه په دغه بد عمل کښی شریک شول او نه ئی د هغه په منع کولو کښی خپله ژبه خوځوله او بیخی ځان له جلا (جدا) او چپ پاتی شول \_ دغو مؤخرالذکرو ډلو به هغو ستړو ستومانه شوو تل نصیحت کوونکو ته داسی ویل «ولی تاسی خپل سر خوږوئ؟ او ماغزه مو په دردوئ؟ چه په دوی کښی د حق د قبلولو امید او توقع نشته». د دوی په نسبت له دوو خبرو ځنی یوه خبره معلومیږی چه هرومرو (خامخا) راتلونکی ده، یا به الله تعالیٰ دوی بیخی تباه او هلاک کړی، یا به ئی په کوم ډیر سخت عذاب کښی اخته کړی، ځکه چه دغه خلق اوس هیڅ یوه نصیحت ته غوږ نه ږدی.
- و قَالُوْامَعُوْرَةً ﴾ الآیة \_ وویل دوی چه وعظ کوو موند دپاره د خپل عذر پیدا کولو رب ستاسی ته او له پاره د دی چه ښایی وویریډی دوی له عذابه د الله تعالیٰ او ځان وساتی له ګناه څخه) یعنی ښائی له پوهولو سره لد څه وویریډی، او له خپلو بدو حرکاتو ځنی ستانه (واپس) شی، که نه موند به لد تر لډه د الله تعالیٰ په حضور کښی دومره معذرت وکړی شو، چه یا الله! موند خو تر آخره پوری دوی ته په پند ورکولو او پوهولو کښی څه قصور نه دی کړی (او د امر بالمعروف او نهی عن المنکر واجب مو ادا کړی دی) څرنګه چه دوی زموند خبره نه ده منلی، نو پر موند ئی څه الزام دی؟ ګواکی ډومبنی ناصحان خو بیخی مایوس نه وو \_ کله چه مایوس شول هم پر عزیمت یی عمل وکړ چه سره له مایوسی یی هم د دوی تعاقب پری نښود.

### فَكَتَانَسُوْ امَا ذُكِرُوْ الِهِ اَلْجَيْنَا الَّذِيْنَ يَنْهُونَ عَنِ السُّوَّءِ وَاَخَذُنَا الَّذِيْنَ طَكَمُوا بِعَذَ الْبِيَسِ بِمَا كَانُوْ النَّفُوْنَ ﴿ طَلَمُوا بِعَذَ الْبِيَسِ بِمَا كَانُوْ النَّفُوْنَ ﴿

نو کله چه پریښود دوی (لکه چه ئی هیر کړی وی) هغه «نصیحت» چه پند ورکړی شوی ؤ دوی ته په هغه سره «او منع نشول د ښکار څخه په خالی کښی نو» نجات ورکړ مونږ هغو کسانو ته چه منع کول دوی (دا نور) له بدی «چه ښکار ؤ په خالی کښی » او ومو نیول هغه کسان چه ظلم ئی کړی ؤ «په کولو د ښکار او له کولو د نهی» په عذاب سخت سره په سبب د هغه چه وو دوی چه ګناهونه به ئی کول.

تفسیر: یعنی کله چه دغو نالانقانو د گردو (تولو) نصیحت کونکو پندونه داسی هیر کړل ـ لکه چه له سره ئی نه وو آوریدلی، نو مونی ناصحان وژغورل (وساتل) او ظالمان مو په سخت عذاب کښی گرفتار کړل ﴿ آَئِیدَالَیْوَیَا اَلَایَا اَئِیْوَیَ اَلَایَا اَلَایَا اَلَایَا اَلَایَ اَلَایَا اَلَایَا اَلَایَا اَلَایَا اَلَایَا اَلَایَا اَلَایَ اَلَایَا اَلَایَا اِلَایَ اِلَایَ اِلَایَ اِلَای ویل او هغو کسانو ته چه له نصیحت محنی شوی وو او ﴿ لَمَوَظُونَ وَوَمّا الله هغو دواډو ته نجات ور په برخه شو او یوازی ظالمان ونیول شول. هم دغه له عکرمه رضی الله تعالیٰ عنه محنی منقول دی. او ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه د ده پر فهم او پوهه باندی تحسین او آفرین ویلی دی. باقی هغه کسان چه له اوله تر آخره پوری ساکت پاتی وو ـ الله تعالیٰ هم د دوی له ذکره سکوت وفرمایه. «ابن کثیر» څه به لیکلی دی (فنص علیٰ نجاة الناهین وهلاک الظالمین وسکت عن الساکتین لان الجزاء من جنس العمل فهم لا یستحقون ملحاً فیملحوا ولا ارتکبوا عظیما فیلموا (ابن کثیر) ورجح بعد ذلک قول عکرمة والله اعلم ارتکبوا عظیما فیلموا (ابن کثیر) ورجح بعد ذلک قول عکرمة والله اعلم ظالمانو او سکوت ئی وفرمایه له حاله د هغو کسانو چه دوی سکوت کړی وو له وعظ او منع خولو څخه څکه چه جزا د هری گناه موافق او مناسب د هغی گناه سره وی ـ نو دوی نه مستحق د مدحی دی او نه دوی په خپله په گناه کښی شامل شوی دی چه د دوی مذمت بیان مستحق د مدحی دی او نه دوی په خپله په گناه کښی شامل شوی دی چه د دوی مذمت بیان مستحق د مدحی دی و نه دوی په خپله په گناه کښی شامل شوی دی چه د دوی مذمت بیان مستحق د مدحی دی و دوی د عذاب خبر راکوی؛)

#### فَكَتَّاعَتُواعَنُ مَّانْهُوْ اعَنْهُ قُلْنَالَهُ مُكُونُو اقِرَدَةً خَسِيدُنَ ا

نو کله چه سرکشی وکړه دوی له «پریښودلو د» هغه شی څخه چه منع شوی وو دوی له هغه شی څخه (چه ښکار د ماهی ؤ په خالی کښی نو) وویل مونږ دوی ته چه شځ بیزوګان شړلی رتلی سپک کړی شوی.

تفسیو: بنائی پخوا له دی نه به محه نور عناب راغلی وی، کله چه بیخی له حده تیر شول، نو گرد (ټول) ذلیل شادوگان «بیزوگان» وگرځول شول ـ یا دی ﴿ فَلَمَاعَتُوا ﴾ الآیة - د تیر آیت ﴿ فَلَمَانَدُوْا لِهِ ﴾ الآیة - تفسیر وگرځول شی ـ یعنی هغه ﴿ بِعَنَالِیبَینُ ﴾ هم دغه له دوی ځنی د بیزوگانو جوړول وو ـ حضرت شاه صاحب لیکی چه «منع کوونکو له ښکار کوونکو سره ناسته ولاړه او ملاقات پریښود او په منځ کښی ئی دیوال وواهه. یوه ورځ کهیځ (سحر

وختی) چه خپل سرونه ئی له دیواله اوچت کړل وئی لیدل چه په هر کور کښی بیزوګانی دی، دغو بیزوګانو خپل تاثر به ئی دغو بیزوګانو خپل او پردی تول پیژاندل او د خپلوانو په پښو کښی لویدل او خپل تاثر به ئی شکاراوه او ژړل به ئی، آخر په ډیر بد صورت سره دری ورځی وروسته مړه شول.»

#### وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكَ لِيَبْعَثَنَّ عَلَيْهِمُ إِلَّى يَوْمِ الْقِيمَةِ مَنْ لِيَنُومُهُمُ مُوْءَ الْعُنَابِ

او (یاد کړه) هغه وخت چه خبر ورکړی ؤ رب ستا «د دی خبری» قسم دی خامخا مسلط به کړم هرومرو (خامخا) په دغو «یهودانو» تر ورځی د قیامت پوری هغه څوک چه رسوی به دوی ته سخت عذاب (لکه وژل شړل جزیی پری مقررول)؛

تفسیو: یعنی د الله تعالیٰ له طرفه صریح اعلان شوی ؤ چه که یهود د تورات پر احکامو خپل عمل پریپددی، نو حق تعالیٰ تر قرب قیامت پوری وقتاً فوقتاً پر دوی باندی داسی خلق مسلط کوی چه دوی به په بدو عذابونو مبتلا کوی. بد عذاب ئی د یهودانو د دی دنیا محکومانه ژوندون وفرمایه ـ لکه چه د یهودانو قوم کله د یونانی او کله د کلدانی پادشاهانو تر حکومت لائدی وو . او کله دبخت نصر او د نورو د شدائدو د مشق تخته گرځیدلی وو ـ په آخر کښی د حضرت نبی کریم علیه افضل الصلوة والتسلیم تر مبارک عهد پوری دوی مجوسیانو ته باج ورکوونکی وو ـ بیا مسلمان حکمرانان پر دوی مسلط شول ـ غرض له هغه وخته راهیسی تر نن ورځی پوری دوی ته من حیث القوم د عزت او آزادی ژوندون ور په برخه شوی نه دی، بلکه هر چیری چه اوسیدل د زیاترو پاچاهانو او حکامو له لوری به ئی سخت ذلتونه او خطرناک تکلیفونه گالل (تیرول) د دوی مال او دولت او نور هیڅ شی دوی ته د سپکتیا او غلامی او محکومیت له ذلت او لعنت څخه نجات نه دی ورکړی ـ او نه به دوی تر قیامته پوری نجات وموندلی شی، په آخر کښی کله چه دغه خلق د دجال مددگاران کیږی او له هغه سره راوځی، نو د حضرت مسیح علیه السلام د مسلمانو ملگرو له لاسه به وژل کیږی. کما ورد فی الحدیث.

#### ٳؾٙۯؾۜڮڶڛؚۯؽۼ اڵعِقابِ ﴿ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَّحِيْدُ ﴿

بیشکه رب ستا خامخا ژر دی عذاب (د ده هغه چاته چه د عذاب اراده ئی وفرمائی) او بیشکه دغه «الله» خامخا ښه بښونکی «د خطیاتو» ډیر رحم والا دی «په انعام د اجر او ثواب سره».

تفسیر: یعنی هغوی چه له شرارته لاس وانخلی، الله تعالیٰ ځینی وختونه پر دوی باندی په هم دغه دنیا کښی عذاب نازلوی ـ او هغومره سخت او بدرنګ مجرم چه توبه وباسی او په ندامت سره د الله تعالیٰ به لوری رجوع وکړی نو د الله تعالیٰ مغفرت او رحمت هم لا یتناهی دی او په معافی کښی ئی هیڅ ځنډ (تاخیر) نشته.

### وَقَطَّعُنْهُمُ فِي الْأَرْضِ أُمَمَّا مِنْهُمُ الصَّلِحُونَ وَمِنْهُمُ دُونَ ذَلِكَ وَبَكُونْهُمُ بِالْحَسَنَتِ وَالسَّيِتَاتِ لَعَكَّهُمُ مِنْ وَمِنْهُمُ دُونَ ذَلِكَ وَبَكُونْهُمُ بِالْحَسَنَتِ وَالسَّيِتَاتِ لَعَكَّهُمُ مِنْ مُعِونَ ٠٠٠٠ وَالسَّيِتَاتِ لَعَكَّهُمُ مِنْ مُعِونَ ٠٠٠٠٠

او متفرق کړل مونږ دوی په ځمکه کښی فرقی فرقی «چه هیڅ ملک تری خالی نه دی» ځینی له دوی څخه راښکته له دی «مرتبی د صلاح» او و آزمویل مونږ دوی په نیکیو «نعمتونو لکه صحت، غنا» او په بدیو «زحمتونو لکه مرض فقر» ښائی چه دوی و گرځی «الله ته».

تفسیر: د یهودانو دولت برهم شو، نو په خپلو منځونو کښی د بی اتفاقی او مخالفت له کبله (وجی) هر طرف ته سره تیت او پرک (منتشر) شول هیڅ یو اجتماعی قوت او شوکت ئی پاتی نشو او مختلف مذاهب پیدا شول. «دغه احوال زمونږ محمدی امت ته د عبرت له پاره اورول شوی دی.» خو سره له هغه هم ځینی افراد په دوی کښی نیک هم وو. مگر اکثر ئی کافران او فاسقان وو. د دغو اکثرو له پاره هم مونږ د رجوع او انابت الی الله ډیری مواقع پیدا کړی دی ـ کله مو دوی ته د عیش او تنعم ژوندون ورکړی دی ـ او کله مو دوی په سختی او تکلیف مبتلا کړی دی چه ممکن دی دوی احسان ومنی، یا له سختیو ځنی وویریږی او توبه وباسی، او د الله تعالیٰ په لوری رجوع وکړی.

#### فَخَلَفَوَمِنَ بَعُدِهِمْ خَلَفٌ وَرُثُوا الْكِيتُ يَأْخُنُ وُنَ عَرَضَ هٰنَ االْأَدُنْ وَيَقُولُونَ سَيُغْفَرُلَنَا ۚ وَإِنْ ثِيَا يَتِهِمُ عَرَضٌ مِّثُلُهُ بِالْخُنُ وَهُ

نو پاتی شول وروسته له دوی نه (داسی) بد خلیفگان چه وارثان شول د کتاب «تورات له پلرونو خپلو څخه حال دا چه» اخلی دوی مبلغ «او اسباب» د دی لږی خسیسی «دنیا په رشوت د اخبارو او احکامو د تحریف په بدل» او

وائی دوی ژر به بښنه وکړه شی مونږ ته او، حال دا که راشی دوی ته مبلغ «او اسباب نور» په مثل د دی نو اخلی دوی هغه «هم»؛

تفسیر: یعنی د دوی په ډومبنیو پلرونو او نیکونو کښی څه صالحین هم وو، خو د دوی وروستنی اولاده او ځوځات داسی ناخلفه شو چه د هغه کتاب تورات شریف وارثان او حاملان وګرځیدل د دنیا د لږ څه سامان په اخیستلو سره ئی، د ده په آیتونو کښی په تحریف او کتمان شروع وکړه، رشوتونه ئی واخیستل او د تورات د احکامو په خلاف به ئی فیصلی صادرولی ـ بیا برسیره پر دی لوی ظلم او د تعجب ځای دا دی چه د داسی نالائقو او رذیلو حرکاتو له ارتکابه سره سره دوی داسی عقیده او دعوی هم کوله چه له دغو خبرو ځنی مونږ ته د هیڅ ضرر اندیښنه نشته، مونږ خو د الله تعالیٰ اولاد او محبوبان یو، هر څه چه وکړو نو الله تعالیٰ به ضرور زمونږ له بی اعتدالیو ځنی راتیریږی د هم دغی عقیدی په بناء، تل تیار اوسیږی چه په آینده کښی هر کله چه موقع پیدا شی، بیا رشوت واخلی او هم داسی د بی ایمانی په لوری اعاده وکړی ـ کله چه موقع پیدا شی، بیا رشوت واخلی او هم داسی د بی ایمانی په لوری اعاده وکړی ـ کله چه د داسی حرکاتو اعاده به نه کوی دوی بیخی له الله تعالیٰ څنی مأمون کیږی او د همغو ولری چه د داسی حرکاتو اعاده به نه کوی دوی بیخی له الله تعالیٰ څنی مأمون کیږی او د همغو شرارتونو او بی ایمانیو د اعادی عزم کوی له دی نه زیات حماقت او بی حیائی به نور څه وی؟

#### ٵڮٛۮؽؙٷؘڂۮؙڡؘڬؿۿؠٚؿؙؽٵٛؿؙٵڰۑڹ٦ڽؙ؆ؽؿٷڷۏٳۼٙڸٳۺۄٳ؆ٳڵڣػۜٙۅۮۜڛۘٮؙۏٳڡٚٳڣؽؙ؋ؖۅٳڵػٳۯ ٵڵڔڂڒٷؙڂؽڒؙڷؚڷۮؚؠ۫ؽؘؾۜڠٷ۫ڹٞٵڣؘڵڗۼۛۊڵٷڹ

آیا نه وه اخیستی شوی له دوی څخه کلکه وعده په دی کتاب کښی «بلکه آخیستی شوی وه داسی» چه نه به وائی دوی پر الله مگر حق «رښتیا خبره» او لوستی «او لولولی» وو دوی هغه احکام چه په دغه (تورات) کښی وو؛ او دار د آخرت «جنت» خیر «ډیر غوره بهتر دی» دپاره ده هغه کسانو چه ویریږی (له عذابه او ځان ساتی له حرامو)؛ آیا نو تاسی عقل نه کوئ نه یوهیږئ «چه دنیا فانی او عقبا باقی ده»

تفسیر: یعنی په تورات کښی هغه عهد چه اخیستی شوی ؤ چه د الله تعالیٰ په نسبت پرته (علاوه) له رښتیا څخه د بل شی نسبت مه کوئ! آیا دوی ته دا نه دی معلوم چه د الله تعالیٰ جل جلاله له کتابونو او احکامو څخه سترګی پتوی او په الله جل جلاله پوری افتراء کوی حال دا چه دغه خلق چه کتاب الله تورات لولی او لولوی ئی نو بیا غرنگه ویلی شی چه د هغه مضمون دوی ته نه دی معلوم یا ئی نه دی په یاد، حقیقت هم دغه دی چه د فانی دنیا په متاع «او د حرام رشوت» په عوض دوی دین او ایمان پلورلی دی او د آخرت له تکلیف او راحت ځنی ئی سترګی پتی کړی دی، دوی دومره هم نه پوهیړی چه له الله تعالیٰ ځنی وویریډی او د تقویٰ لاره اختیار کړی دوی ته د آخرت کور او د هغه ځای عیش او تنعم د دنیا له خوشالی څخه ډیر بهتر او فائق دی، کشکی اوس هم دوی ته عقل راشی (او له دنیا نه تیر او عقبا ته ځیر شی).

#### وَالَّذِيْنَ يُمِّيِّكُونَ بِالْكِتْبِ وَآقَامُواالصَّلْوَةَ إِنَّالَانْفِيمُ أَجُرَالْمُصْلِحِيْنَ @

او هغه کسان «له دوی محنی» چه ښه ټینګ نیسی کتاب او قائموی «سم ادا م کوی سره له ټولو حقوقو » لمونځ؛ بیشکه مونږ نه ضایع کوو ثواب «عوض، بدل» د نیکوکارانو «له دوی څخه».

تفسیر: یعنی د توبی او د حال د اصلاح ور اوس هم پرانستلی دی، هغه کسان چه د شریرانو لاره پریږدی او د تورات د اصلی هدایاتو لاره تینگه نیسی او د هغه د هدایت او پخوا ویلو سره سم اوس د قرآن کریم لمن تینگه نیسی او د الله تعالیٰ د بندگی «لمانځه او نورو» حقوق په ښه ډول (طریقه) سره اداء کوی. الغرض چه د ځان او نورو اصلاح ته متوجه کیږی؛ نو الله تعالیٰ د هغوی اجر نه ضایع کوی او دوی بلا شبهه د هغو خپلو محنتونو د خوږو میوو او ثمراتو څخه خامخا خوړونکی دی.

#### ۅؘٳۮؙڹۜڡؙٞؽؙٵاڵۻۘۘڵٷؘڡٞۿؙۄؙڰٲێۘٛڎڟٚڴڎٞۊۜڟؿ۠ٵٙٲڰڎۅؘٳڡٙۼؙؖؠؚڡۣڡۯ ڿٛۮؙۉٳمٵٙٳؾؽڹڵڎ۫ؠڣٞٷۊ۪ۊٳۮٷٛۅٛٳڡٵڣؽؚۼڵۼڰڴڎؚؾڰٛڡ۠ۅٛؽ۞۫

او (یاد کړه ای محمده! یهودو ته) هغه وخت چه راپورته کړ مونږ غر «د طور» د پاسه د دوی ګواکی دغه غر یو سایبان ؤ «لکه چتری د دوی په سر وه» او غالب ګمان وکړ «وویریدل» دوی چه بیشکه هغه غر راپریوتونکی دی پر دوی «له هوا که تورات ونه منی او ومو ویل دوی ته چه» ونیسځ تاسی هغه «تورات» چه درکړی مو دی تاسی ته یه قوت (زور ښه کوښښ) سره او

یاد کړئ هغه احکام چه په ده کښی دی ښائي تاسی ته چه ځانونه وساتئ تاسي! «له ګناهونو».

تفسیر: یعنی هغه میثاق الکتاب \_ عهد او اقرار چه له دوی مخخه اخیستی شوی و او اوس دوی ته ور په یاداوه شی هغه په داسی یوه اهتمام سره اخیستی شوی و چه غر د دوی په سرونو باندی خوړند شوی و ، او دوی ته داسی ویلی شوی وو هغه شی تورات او نور چه تاسی ته درکاوه شی، هغه ښه تینګ ونیسځ ا، او په ښه عزم سره ئی وساتځ ا او هغه نصائح چه تاسی ته شوی دی هغه تل پوره په یاد ولرځ ا او عمل پری وکړځ که نه د انکار په صورت کښی وپوهیډځ چه الله تعالیٰ دغه غر پر تاسی غورځوی او هلاک کوی مو . افسوس دی چه هغه عهد او اقرار مو بیخی هیر کړی دی چه په دومره اهتمام، تخویف او تاکید له تاسی څخه اخیستی شوی و . د «رفع الجبل» قصه په اول جزء د البقرة په «۸» رکوع کښی تیره شوی ده هلته ئی وگورځ !

وَ إِذَ اَخَذَرَتُكَ مِنَ اَبَنِيَ الْدَمَرِمِنَ ظُهُوْرِهِمُ ذُرِّا يَّتَهُمُّوَوَ الْخَذَرَةِ اَلْكَ مِنْ ظُهُوْرِهِمُ دُرِّا يَّتَهُمُّوَ اَلْفَا اَنْفُهُمُ الْفَيْمِهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ هَلْ الْخُولِيْنَ الْأَفْتُهُ لُوْلَائِنَ الْأَوْتَعُولُولَ الْأَنْفَاعَنَ هَلْ الْخُولِيْنَ الْأَوْتَعُولُولَ الْأَنْفَا عَنْ هَلَائِنَ الْمُؤْوَلُولَ الْمُنْفِلِلُونَ اللَّهُ الْمُنْفِلِلُونَ الْمُنْفِلِلْوُنَ الْمُنْفِلِلْوُنَ الْمُنْفِلِلْوُنَ الْمُنْفِلِلْوُنَ الْمُنْفِلِلْوُنَ الْمُنْفِلِلْوُنَ الْمُنْفِلِلْوْنَ الْمُنْفِلِلْوُنَ الْمُنْفِلِلْوْنَ الْمُنْفِلِلْوْنَ الْمُنْفِلْوْنَ الْمُنْفِلِلْوْنَ الْمُنْفِلْوْنَ الْمُنْفِلِلْوْنَ الْمُنْفِلْوْنَ الْمُنْفِلْوْنَ الْمُنْفِلْوِنَ الْمُنْفِلْوْنَ الْمُنْفِلْوْنَ الْمُنْفِلْوْنَ الْمُنْفِلْوِنَ الْمُنْفِلَ الْمُنْفِلْوْنَ الْمُنْفِلِوْنَ الْمُنْفِلْوِنَ الْمُنْفِلِوْنَ الْمُنْفِلِولِيْنَ الْمُنْفِلِيْنَ الْمُنْفِلِيْفِيْفُ الْمُنْفِلِيْفِيْفُ الْمُنْفِلِيْفِي الْمُنْفِلِيْفِي الْمُنْفِقِيْفِي الْمُنْفِلِيْفِي الْمُنْفِلِيْفِي الْمُنْفِلِيْفِي الْمُنْفِلِيْفِي الْمُنْفِلِيْفِي الْمُنْفِلِيْفِي الْمُنْفِي لَالْمُنْفِيلِيْفِي الْفِي فَالْمُنْفِلِيْفِي الْمُنْفِيلِيْفِي الْمُنْفِي لَلْمُنْفِيلِيْفِي الْمُنْفِيلِيْفِي الْمُنْفِيلِيْفِي الْمُنْفِيلِيْفِي الْفِي فَالْمُنْفِي الْمُنْفِي فَلْمُ الْمُنْفِي فَلْمُ الْمُنْفِي الْمُنْفِيلِيْفِي فَلْمُ الْمُنْفِي فَلْمُ الْمُنْفِي فِي الْمُنْفِي الْمُنْفِيلِيْفِي فَالْمُنْفِيلِيْفِي الْمُنْفِيلِيْفِي الْفِي فَالْمُنْفِي الْمُنْفِيلِيْفِي الْمُنْفِيلِيْفِي الْمُنْفِقِي فَالْمُنْفُولِي الْمُنْفِيلِيْفِي الْمُنْفِيلِيْفِي الْمُنْفِقِي فَالْمُنْفِي الْمُنْفُولِي الْمُنْفِي فَالْمُنْفِي فَالْمُنْفِي فَالْمُونُ وَالْمُنْفِي الْمُنْفِي فَالْمُنْفِي فَالْمُنْفِي الْمُنْفِي فَالْمُنْفِي الْمُنْفِي فَالْمُنْفِي الْمُنْفِي الْمُعْفِي الْمُنْفِي فَالْمُونِي الْمُنْفِقِي الْمُنْفِي الْمُنْفِي ا

او «یاد کړه ای محمده!» هغه وخت چه واخیست رب ستا له بنی آدمو ځنی له شاګانو د دوی څخه اولادی د دوی او شاهدان یی کړل دوی پر ځانونو خپلو باندی، (او وفرمایل الله دوی ته) آیا نه یم زه رب ستاسی! وویل دوی «او اقرار ئی وکړ» هو! «ته رب زمونږ ئی، په ربوبیت د الله» ګواه کړه مونږ خپل نفسونه، «د دی جهته» چه و «نه» وایئ تاسی په ورځ د قیامت کښی چه بیشکه مونږ وو له دغه «توحیده» غافلان (ناخبران) یا «د دی جهته چه» و «نه» وائی تاسی چه بیشکه هم دا خبره ده چه شرک غوره کړی و پلرونو زمونږ پخوا له «مونږه» او وو مونږ اولاده پس له دوی نه «نو اقتدا کړی وه مونږ په هغو پسی» نو آیا هلاکوی (په عذابوی ته یا الله!) مونږ په

هغه کار باندی چه کړی ؤ باطله عمل کوونکو «مشرکانو».

تفسیر: له خاص میثاق څخه وروسته دلته د عام میثاق ذکر کوی، چه د ګردو (ټولو) حقه ؤ عقائدو او سماوی ادیانو د اساس تیږه (ګټه) هم دغه ده چه انسان د الله تعالیٰ پر وجود او عمومی ربوبیت اعتقاد ولری، د مذهب کرد (ټول) عمارت یواځی یر هم دغه تاداو (بنیاد) او تیږه (ګته) ولاړ او ودان دی. کله چه دغه اعتقاد نه وی، په مذهبی میدان کښی د عقل او فکر لار ښوونه او د انبياؤ او مرسلانو هدايات هيڅ نفع نه شي رسولي. که په پوره غور او تأمل سره وكتل شي نو د آسماني مذهب تمام اصول او فروع بالاخر د الله تعاليٰ «عمومي ربوبيت» تر هم دغى عقيدى يورى منتهى كيږى. بلكه يه هم دى كښى ييچلى شوى دى. سليم عقل، وحى او الهام د هم دغه اجمال شرح کوی نو ډير ضروری ؤ چه دغه د هدايت تخم چه ښائی د ګردو (ټولو) آسمانی تعلیماتو مبدأ او منتها او د ټولو ربانی هدایاتو د وجود مجمل ورته وویل شی، یه عامی فیاضی سره د انسانی نوعی په کردو (ټولو) افرادو کښی وشیندلی (ونوستلی) شی څو هر انسان د عقل او فهم او وحيي او الهام يه اوبولو (يتولو) سره هغه تخم د شجرة الايمان والتوحيد تر درجي يوري ورسولي شي، که د قدرت له لوري ابتداء دغه تخم د انسانانو په زړونو کښي نه شیندلی (نوستلی) کیدی او د اساسی او جوهری عقدی حل د عقولو او فکرونو نوکانو ته سپارلی کیدی ، نو یقیناً به دغه مسئله هم د منطقی استدلالونو یه ملاعبو او لوبو کښی ننوتله، یوه نظری مسئله به تری جوړیده چه یر هغی باندی تول لا چیری بلکه اکثره خلق هم متفق کیدی نشی، لکه چه تجربه راسیی چه د فکر او استدلال شورماشور علی الاکثر د اتفاق یه ځای زیاتره د آراؤ پر اختلاف منتج کیږی نو ځکه چیری ئی چه د غور او فکر د قوت، او د وحی او الهام د رڼا د قبولو استعداد په انسانانو کښې په وديعت سره ايښې دی، هلته د دې اساسي عقیدی له تعلیمه هم دوی فطرتاً گته (فائده) کړی ده چه د هغه په اجمال کښی د تولو آسمانی هدایتونو تفصیل منطوی (نغختی) او مندمج (راغوند) دی ـ او چه بی له هغه د مذهب د عمارت هیڅ ستن نشی دریدلی ـ دا د همغه ازلی او ربانی تعلیم اثر دی چه د آدم علیه السلام اولاده یه هر قرن او په هره ګوښه کښي د حق تعالیٰ د عمومي ربوبيت په عقیدی باندی تر یوه نه تر یوه حده پوری یرله پسی متفق پاتی دی ـ او هغه معدود افراد چه د کومی عقلی او روحی ناروغی له سببه ئی د دی عمومی فطری احساس په خلاف غږ پورته کړی دی ـ دوی بالاخر نه یوازی دنیا ته بلکه یه خپل نظر کښي هم داسي دروغجن ثابت شوی دی، لکه چه یو صفرائي رنځور د لذیذو او ښو خوندورو خوړو په ترخو او بد خوندو ښکارولو کښي دروغجن ثابتيږي. په هر حال د یبدایست له ابتداء څخه تر نن ورځی یوری د الله جل جلاله یه کبری ربوییت باندی د هری درجی او طبقی انسانانو عمومی اتفاق او اجماع د دی خبری زبردست سند او لوی دلیل دی چه دغه عقيده د عقولو او افكارو د ځغليدلو او منډو وهلو څخه لا پخوا د هم دغه حقيقي فاطر له جانبه د آدم علیه السلام اولادی ته بلا واسطه تلقین شوی ده، که نه د فکر او استدلال له لاری د داسی

يوه اتفاق پيدا كيدل تقريباً ناممكن ؤ. د قرآن كريم دغه امتيازي خصوصيت دي چه يه حاضرو آیتونو کښی د دی عقیدی د دغه فطری مساوات پر اصلی اسرارو باندی رڼا (رنړا) اچوی. بلاشبهه زموند نه دی یه یاد چه د دی اساسی عقیدی تعلیم کله، چیری او یه کومو اطرافو او اکنافو کښي راکړي شوي دي؟ ولي همغسي چه يو خطيب، نطاق، منشي او محرر يقين لري چه هرومرو (خامخا) ده ته چا د عمر په ابتداء کښي د کلماتو ادا ورښوولي ده، چه د هغو په اثر یی پر مخ تک او ترقی کړی ده او نن ورځ تر دغی اندازی پوری رسیللی دی اګر که د ړومېنی لفظ ښوونکی ـ او د ښوولو وخت او ځای او نور محلی خصوصیات بلکه بالذات په خپله همغه ښوونه ئي هم ور په ياد نه دي، خو بيا هم له دغو موجوده آثارو څخه يقين دي چه دغه امور ضرور بالضرور واقع شوی دی. هم داسی دی د اللهی ربوبیت په عقیدی باندی د انسان اتفاق چه د اقوامو او زمانو دغه ټول اختلافونه د دی خبری ښکاره شاهد دی، چه دغه شی د فطرت په ابتداء کښي د کوم معلم په ذريعه دوی ته ور رسيدلي دی. باقي د تعليمي خصوصياتو او احوالو محفوظ نه پاتی کیدل په دغه تسلیم او قبول کښی هیڅ خرخشه او خلل نشی آچولی دغه ازلی او فطری تعلیم چه تر نن ورځی پوری د هغه ښکاره آثار د انسانانو په فطرت کښی برله پسی شته هر انسان د الله جل جلاله د حجت به مقابل کښي ملزم او ملامتوي. هر څوک چه خپل غفلت بي خبری یا د پلرونو او نیکونو په پتو سترګو تقلید د الحاد عذر او د خپل حقانیت دلیل ګڼی د هغه یه مقابل کښي د بي زوال خدای دغه قاطع حجت چه انسان خپل اصلي فطرت ته متوجه گرځوی فیصله کوونکی ځواب دی. حضرت شاه صاحب فرمائی چه (الله تعالیٰ د آدم علیه السلام له شا ځنې د ده اولاده او د اولادې له شاګانو ځنې ئې د دوې اولاده وويسته، له ګردو (ټولو) ځني ئي د خپل الوهيت اقرار واخيست بيا ئي بيرته په همغو شاګانو کښي ور داخل کړل، له دی نه دغه مدعا ده چه د الله تعالیٰ په مطلق رب منلو کښی هر انسان د خپل ځان له پاره کفایت کوی، د یلرونو تقلید نه دی یکار، که پلار مشرک شی نو په ځوی باندی ئی لارم دی چه ایمان راوړی! که چا ته داسی یوه شبهه پیدا شی چه هغه عهد خو زما په یاد نه دی پاتی، نو بیا څه حاصل؟ نو داسي دی ویوهیږی چه د هغه نښه خو د هر انسان په زړه کښي ده او په **گردو (تولو) ژبو باندی د هغه خبره جاری ده چه د گردو (تولو) شیانو پیدا کوونکی الله جل** جلاله دی او پر دی باندی تول جهان قائل دی او هر چیری مشهور دی ـ او هغه کسان چه منکران یا مشرکان شوی دی نو دوی د خپل ناقص عقل یه مداخله او ښوونی شرک غوره کړی دی، نو بیا دوی یه خپله دروغجنان دی.)

#### وَكَنْ إِلَّ نُفُصِّلُ الْإِيْتِ وَلَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿

او هم داسی «لکه قصه د میثاق» په تفصیل سره بیانوو مونږ آیتونه د قدرت خپل) او دپاره د دی چه دوی ښائی را و کرځی «له چتی (بیکاره) تقلیده

او خپل فکر وچلوی».

تفسیر: په موضع القرآن کښی راغلی دی چه دغه قصه ئی یهودانو ته واوروله چه هغوی هم له خپل عهده همغسی گرځیدلی وو لکه چه مشرکان گرځیدلی دی.

وَاتُلْعَلَيُهُو مَنِكَالَانِ كَالتَيْنَهُ الْيَتِنَا فَانْسَلَخَ مِنْهَا فَاتَنْبَعَهُ الشَّيُطُنُ فَكَانَ مِنَ الْغُويْنَ ﴿ وَلُوشِنُتَا لَرَفَعْنَاهُ بِهَا وَلَاكَ اَ آخُلَدَ إِلَى الْأَرْضِ وَالنَّبَعَ هَوْلُهُ فَمَنَالُهُ كَمَثُلِ الْكَلْبِ إِنْ تَحْمِلُ عَلَيْهِ يَلُهَ ثُوا وَالنَّرُكُهُ يَلُهَتُ لَكُمْ يَلُهَتُ لَا الْكَلْبِ الْكَلْبِ إِنْ تَعْمِلُ عَلَيْهِ يَلُهَتُ اَوْتَا وَكُهُ يَلُهَتُ لَا الْعَصَى لَعَلَّهُ وَالنَّيْنَ كَنَّ بُوا وِالنَّيِنَا وَاقْتُصَى الْفَصَى لَعَلَّهُ وَيَتَفَكَّرُونَ ﴿ وَالنَّيْنَا فَاقْتُصَى الْفَصَى لَعَلَّهُ وَيَتَفَكَّرُونَ ﴾ الْقَصَى لَعَلَّهُ وَيَتَفَكَّرُونَ ﴾

او ولوله (ای محمده!) پر دغو «یهودانو یا قوم خپل» خبر «او حال» د هغه «سری» چه ورکړی ؤ مونږ هغه ته «علم» د آیتونو خپلو نو راووت «او بی زار شو په کفر او اعراض سره» له هغو آیتونو، نو ورپسی شو شیطان «او تیر ئی ایست» نو شو له گمراهانو او که اراده فرمائلی وی مونږ نو خامخا پورته کړی به ؤ مونږ دی په دی آیتونو سره «مقام الابرار ته» ولیکن ده مینه وکړه ځمکی ته او متابعت ئی وکړ د هوا خپلی نو مثال د ده «په خساست کښی » په شان د سپی دی، چه که حمله وکړی پری «یا ئی کوری، چغه کړی او وئی شړی» نو ژبه راباسی او غاپی او که ئی پریږدی «او څه ورته ونه وائی هم» ژبه راباسی او غاپی؛ دغه «تیر مثل» مثال د قوم هغه دی چه دوی «له ډیره کبره او عناده» نسبت د دروغو کوی آیتونو زمونږ ته، نو بیان کړه «دوی ته» دغه قصی «او احوال» ښائی چه دوی فکر وکړی «په کښی او ایمان راوړی».

تفسیر: د اکثرو مفسرینو په نزد دغه آیات د «بلعم بن باعوراء» په حق کښی نازل شوی دی چه یو صالح عالم او متصرف فقیر ؤ وروسته ده د الله تعالیٰ آیات او هدایات پریښودل، او د یوی ښځی په اغوا او د دولت په طمع د حضرت موسٰی علیه السلام په مقابل کښی د خپلو تصرفاتو په

چلولو او ناپاکو تدابیرو په کار آچولو لګیا شو. آخر ئی موسٰی علیه السلام ته هیڅ زیان او نقصان ونه شو رسولی او دی به خپله ابدی مردود شو. د هغه اللّٰمی آیتونو علم چه «بلعم» ته ورکړی شوی ؤ، که الله تعالیٰ اراده کړی وی نو دی به د هغه په وسیله ډیرو لوړو مرتبو ته رسیدلی و، او دغه هلته کیدی شو چه ده په خپل علم عمل کړی وی . او د الله تعالیٰ د آیتونو د اتباع توفیق ور یه برخه کیده خو داسی ونه شو، ځکه چه ده یه خپله له آسمانی برکاتو او آیتونو ځنی مخ واړاوه، او د ځمکې د شهواتو او لذاتو په لورې متوجه شو، دې د نفس په غوښتنو پسي رهي (روان) ؤ، او شيطان ده پسي لويدلي تعاقب ئي کاوه، تر دي چه د پخو کړو تلونکو او ګمراهانو په سلسله کښې ورننووت، په دغه وخت کښې د ده حال د هغه سپې په شان شو چه ژبه ئی د باندی وتلی وی، او در ګرده غایی او هونګیږی که حمله یری وکړی او کوری ئی کړی ـ يا ئي همغسي خوشي بريږدي، په هر صورت سره هغه برله بسي غايي، هونګيږي او خپله ژبه یی ویستلی وی، ځکه چه په طبیعی ډول (طریقه) د زړه د کمزوری له وجی د تودی هوا په د باندې ایستلو او د سړی هوا په ننه ایستلو باندې په سهولت قادر نه دی ـ هم داسې په سفلی غوښتنو کښې ئې د سخت سا وهونکې سپې حال شو، چه د اخلاقي کمزورې له سببه په آيات الله پوهيدل او نه پوهيدل ـ تنبيه كول او نه كول دواړه حالتونه د ده په حق كښي برابر شول ﴿ سَوَآءٌ عَلَيْهِمُ ءَانْدُنْ تَهُمُ الْمُؤْمِنُونَ اللَّهُمُ الْكِوْمِنُونَ ﴾ د دنيا له حرصه د هغه ژبه د باندى راوتلی او ځړیدلی وه ، او د آیات الله د ترک له نحوسته د بدحواسی او د زړه د بریشانی نقشه او حال د يرله يسي غپيدلو په مثال کښي ظاهر شو. ممکن دی چه د «بلعم» د باطني او معنوی كيفيت د ِ ظاهرولو له پاره يوازى د يو مثال په ډول (طريقه) د ﴿ لِنْ تَحْمِلُ مَلَيْهُ يَلْهَتْ أَوْ تَتُوْکُهُ يُلْهِی ﴾ مضمون ذکر کړی شوی وی او کیدی شی چه په دنیا یا آخرت کښی د ده له باره هم دغه سزا تجویزه شوی وی، چه په ظاهری او حسی ډول (طریقه) ژبه یی د سپی په شان د باندی وتلی وه، او تل لکه د ویریدلی \_ بد حواس او پریشان انسان په شان وئیږی او غاپی \_ العياذ بالله. ځيني وائي چه دغه سړي اميه بن ابي الصلت ؤ چه ده ته هم د ځينو پخوانيو كتابو علم ورکړی شوی ؤ او په دی ښه خبر ؤ چه محمد صلی الله علیه وسلم آخر الزمان نبی دی، خو سره له هغه له ډيره کبره او حسده او عناده پرې کافر شو. د آيتونو شان نزول هر څه چه وې په هر حال دلته د هوا پرستانو انجام ښوولي شوی دی چه د حق له قبلولو، يا له ښه پوهيدلو څخه وروسته، یوازی یه دنیوی طمع او د سفلی غوښتنو په متابعت اللي احکام پریږدی، او د شیطان پر اشاراتو درومی او د الله تعالیٰ د عهد او میثاق هیڅ یروا نه کوی. گواکی یهودانو ته تنبیه وفرمایله شوه چه یواځی علمالکتاب دومره نافع نه شی کیدی ، تر څو پوری چه په صحیحه معنی

الجمعة «ه» آیت (۱) رکوع بدو عالمانو لره په دغو آیتونو کښی لوی عبرتناک پند او عبرت او سبق شته که یری غور او فکر وکړی.

سره د هغه اتباع ونه شی. ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ خَيِلُواالتَّوْلِهَ تُوَلِّفَيَهِمُوْكَالَمَثَلِ الْمِمَارِيَقِيلُ لَسْفَائِرٌ ﴾ « ۲۸ » جزء د

### سَاءَمَثَلَا إِنْقَوْمُ الَّذِيْنَ كَكَ بُوُا بِالْيِتِنَا وَانْفُسَهُمُ كَانُوْ ايَظْلِمُونَ @

بد مثال دی «مثال د» قوم هغه چه نسبت د دروغو ئی کړی وی آیتونو زمونږ ته او په ځانو خپلو وو دوی چه ظلم به ئی کاوه (په کفر او معاصیو سره).

تفسیر: د مشرکینو او نورو په تردید کښی په لوی قرآن کښی ځای په ځای د عنکبوت ذباب ـ غنی ـ مچ او نورو مثالونه بیان شوی دی مگر د دغو خلقو مثال په داسی بد ډول (طریقه) سره بیان شوی دی چه هیڅ یو غیرتمن انسان حتی المقدور د هغه ممثل خپل ځان نشی ګرځولی، او هغه بی حیا او غدار چه خپل ځان د هغه مثال ګرځوی، نو هغه فقط د خپل ځان له پاره زیان رسوی.

### مَنْ يَهْدِ اللهُ فَهُوَ الْمُهُتَدِي مَنْ وَمَنْ يَنْضُلِلُ فَأُولَلِّكَ هُمُ الْخَيرُونَ ﴿

هر چا ته چه هدایت وکړی (سمه صافه لاره وښیی) الله نو همغه د هدایت (او سمی صافی لاری) موندونکی دی، او هر هغه څوک چه ګمراه کړی (ده لره الله) نو دغه ګمراهان هم دوی دی زیان کاران.

تفسیر: علم او فضل هم هلته انسان ته په کار ورځی چه د الله تعالیٰ په هدایت او مرسته (مدد) له صحیح علم سره موافق د عمل توفیق ور په برخه شی. هغه علم چه انسان موافق نه کړی چه د هغه په ښوونه په سمه لاره باندی لاړ شی، نو هر څومره چه دغه عالم علمی فضیلت او قابلیت ولری ودی پوهیږی چه پرته (علاوه) له زیان او خساری څخه بل هیڅ شی به د ده په لاس ورنشی نو ځکه انسان دی په خپل علم او فضل باندی مغرور نشی، بلکه تل دی له الله تعالیٰ څخه هدایت او توفیق وغواړی.

ۅؘڵڡۜٙٮؙۮؘڒٲ۬ٮٚٳڿۿٮٞٚۅۘػؿ۫ؗؠۘٵڝۨڹٳڝؚۜۏٳڵٳۺؘؙٝؖٛڶۿؙۄٛڰ۬ڵۅٛڰؚ؆ ؽڣٛڡٞۿۅٛڹ؈ٵٷڷۿؚؗۄٛٳۘۼؽ۠ٷڵٳؽؙڝؚۯۏڹۑۿٵٷڷۿؙۄٳۮٵڽٛ؆ ؽٮ۫ٮػٷڹؠۿٵٷڵؠٟڰػٵڵۯٮۼٵڡڔڹڶۿۅٳٙۻؙڷ۠ٲٷڵؠٟ<u>ڰۿ</u>ؙٛٲڶۼڣڵۏؖڰٛ قال الملا(٩) الاعراف(٧)

او خامخا په تحقیق پیدا کړی دی مونږ دپاره د جهنم (دوزخ) ډیر کسان له جن «پیریانو» او له انسانانو چه دی دوی لره «داسی بی معنی» زړونه چه هیڅ نه پوهیږی دوی په هغو سره (حق له باطله) او دی دوی لره «داسی بی فائدی» سترگی چه نه وینی دوی په هغو سره «نښی د قدرت» او دی دوی لره «داسی بی کاره» غوږونه چه نه اوری په هغو سره (آیتونه د الله) دغه کسان په شان د چارپایانو دی «د نفسانی امورو په اتباع» بلکه دوی «چه مکلفان دی» ډیر گمراهان دی (له چارپایانو ځنی) دغه کسان هم دوی دی غافلان «کاملان په بی خبری کښی».

تفسیو: دغه آیت په ښکاره ډول (طریقه) د ﴿ وَمَلَقَتُ الْبِنَ وَالْمَانُونِ ﴾ له آیت سره معارض معلومیږی نو ځکه ځینی مفسرین هلته د ﴿ لِیَمْنُونِ ﴾ لام د «غایت» له پاره او دلته په ﴿ لِیَمْنُونَ ﴾ کښی لام د «عاقبت» له پاره مرادوی یعنی د ګردو (ټولو) له پیدا کولو ځنی اصلی مطلب خو عبادت دی لیکن څرنګه چه ډیر انسانان او پیریان به دغه مطلب پوره نه کړی شی. نو عاقبت به دوزخ ته لیږلی کیږی نو د دغه عاقبت په لحاظ ویلی شو چه ګواکی دوی دوزخ له پاره پیدا شوی دی کمافی قوله تعالیٰ ﴿ وَالْتَصَلَّهُ الْفَرْحُونَ لِیَکُونَ لَهُمُونَ کُهُونَ کُهُمُونَ کُهُمُمُونَ کُهُمُمُونَ کُهُمُمُونَ کُهُمُمُونَ کُهُمُمُونَ کُهُمُمُونَ کُهُمُونَ کُمُونَ کُنْ کُهُمُونَ کُونَ کُنْ کُونُ کُونُ کُونُ کُونُ کُونُ کُلُونُ کُونُ کُونُ کُونُ کُونُ کُهُمُونَ کُهُمُونَ کُهُمُ کُهُمُونَ کُهُمُونَ کُهُمُونَ کُهُمُونَ کُونَ کُنْ کُیونَ کُونَ کُونَ کُونَ کُونَ کُلُونُ کُونَ کُونَ کُونَ کُونُ کُونَ کُونُ کُمُونَ کُونُ کُ

﴿ لَهُوَّاوُنُ ﴾ الآیة - چه دی دوی لره داسی بی معنی زړونه چه هیڅ نه پوهیږی په هغو سره حق له باطله الخ) یعنی زړه ، غوږونه ، سترگی او نور گرد (ټول) شیان ئی شته دی ، خو نه په خپلو زړونو کښی په آیات الله کښی غور کوی او نه د قدرت نښی د عمق او اعتبار په نظر مطالعه کوی ـ او نه اللی خبری د قبول په غوږونو سره آوری . څرنگه چه د چارپایانو (حیواناتو) گرد (ټول) ادراکات یواځی د خوړلو او چښلو او بهیمی جنباتو په دائره کښی محدود وی هم دغسی د دوی حال هم دی چه خپل زړونه ، دماغونه ، لاسونه ، پښی ، سترگی او غوږونو الغرض د الله تعالیٰ نوری ورکړی شوی قواوی یواځی د دنیوی لذائذو او مادی غوښتنو د تحصیل او تکمیل له پاره پکار اچوی ـ او له انسانی کمالاتو او د ملکوتی خصائلو له اکتساب سره هیڅ سر او کار نه لری ، بلکه که غور وکړ شی نو د دوی حال له یوه لوری د حیواناتو له حاله هم بدتر دی ـ ځکه چه حیوان د خپل خاوند په بللو راځی او د ده په رتلو او شړلو اوړی ، مگر دوی له سره د خپل حقیقی مالک په غږ باندی غوږ نه ږدی بل دا چه حیوانات له خپلو قطری قواؤ ځنی همغه د خپل حقیقی مالک په غږ باندی غوږ نه پردی بیل دا چه حیوانات له خپلو قطری قواؤ ځنی همغه کښی له سره نشته ـ لیکن هغه قطری قوت او استعداد چه د روحانی او عرقانی ترقیاتو له هغوی کښی له سره نشته ـ لیکن هغه قطری قوت او استعداد چه د روحانی او عرقانی ترقیاتو له هغوی کښی له سره نشته ـ لیکن هغه قطری قوت او استعداد چه د روحانی او عرقانی ترقیاتو له پاره په دغو خلقو کښی په ودیعت ایښود شوی دی ، دوی هغه د خپل مهلک غفلت او بی لاری

لامله (له وجي) په خپلو لاسونو سره ضایع او معطل کړی دی.

### وَيِلْهِ الْأَسِّمَ اَ الْحُسُّنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُواالَّذِيْنَ يُلْحِدُونَ فِيَ اَسْمَالِهُ سَيْجُزُونَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ

او خاص الله لره دی (ټول) نومونه ډیر ښه نو وبولئ دغه «الله» په همغو «ښو نومونو» سره او پریږدئ هغه کسان چه «له ډیره جهله» الحاد «کوږوالی» کوی په نومونو د الله کښی ژر به سزا ورکړه شی دوی ته د هغو کارونو چه وو دوی چه کول به ئی.

تفسیر: د غافلینو حال ئی بیان کړ او په هغه سره ئی مؤمنانو ته تنبیه ورکړه چه تاسی غفلت مه اختیاروئ، هغه شی چه غفلت لری کوی د پاک الله یاد دی، نو تاسی پاک الله تا په ښو نومونو سره یادوئ! او په ښو صفاتو ئی وستایئ! او هغه کسان چه د الله جل جلاله د اسماؤ او صفاتو په نسبت کوږ تګ کوی هغوی پریږدئ! دوی څه چه کوی همغه به مومی ـ د الله تعالیٰ د نومونو او صفتونو په متعلق کوږ تګ دا دی چه په الله تعالیٰ باندی د داسی نامه او صفت اطلاق وکړی شی چه د هغه اجازه شریعت نه وی ورکړی ـ او د حق جل وعلا د تعظیم او اجلال سره لائق نه وی یا د ده د مخصوص نامه او صفت اطلاق په غیر الله باندی وشی ـ یا د هغو د معنی کانو په بیانولو کښی بی اصوله تاویل ـ لائدی باندی او وړاندی وروسته وکړی شی یا ئی په معاصی مثلاً سحر او په نورو مواقعو کښی استعمال کړی یا له خپله ځانه پاک الله ته نومونه سازوی، لکه چه یهودان ئی ابوالمکارم ـ پلار د کرمونو او ابیض الوجه ـ سپین مخی بولی، او نصاریٰ ئی ابوالمسیح ـ پلار د مسیح بولی او حکما ـ ئی علة الاولی ډومبنی علت بولی دغه ګرد نصاریٰ ئی ابوالمسیح ـ پلار د مسیح بولی او حکما ـ ئی علة الاولی ډومبنی علت بولی دغه ګرد (تول) کاږه تلل دی. کله چه د دوزخیانو بحث تیر شو. نو اوس د جنتیانو حال بیانیږی

### وَمِتَّنُ خَلَقُنَا أُمَّةً يَهُدُونَ بِالْحَقِّ وَبِهِ يَعُدِ لُونَ فَ

او ځمینی له هغو کسانو چه پیدا کړی دی مونږ یو امت (جماعت) دی چه لاره ښیی خلقو ته په حقه او په هم دی «حق» سره برابری «او انصاف» کوی (په ګردو (ټولو) معاملاتو کښی ).

تفسير: دغه جماعت محمدی مرحومه امت دی علیٰ صاحبها افضل الصلوٰة والتسليم چه دوی له هر راز (قسم) افراط او تفريط او كړو تللو څخه بيل شوی دی، د صداقت، عدالت، ديانت، انصاف

او نورو محاسنو طریقه ئی اختیار کړی ده، او د همغو فضائلو په لوری نورو ته هم دعوت ورکوی وروسته له دی نه د دی امت مخالفینو او د حق تکذیب کوونکو ذکر راځی.

### ۅٙٲڷڒؚؠ۬ؽؘػڐۜٛڹٛٷٳۑٵێڗێٵڛؘۺؾۮڔڂؚ؋ؠؙؙٛؠ۫ڗؽؘػؽؙٷؙڵۯؘؿڡؙڵٷؽ۞ۧ ۅؙٲؿؚڶڶۿؠؙؙڔٳ۫ؾڲؽڔؚؽؘڡؘؾؿؙڽٛ۞

او هغه کسان چه نسبت د دروغو کوی آیتونو زمونږ ته ژر به ونیسو مونږ دوی له داسی لوری چه نه به پوهیږی دوی او مهلت ورکوم زه دوی ته؛ بیشکه چه کید (حیله، نیونه) زما ډیر سخت دی.

تفسیو: دروغجنو مجرمانو ته ډیر ځلی علیالفور سزا نه ورکوله کیږی، بلکه د دنیوی عیش او عشرت او پراخی ورونه ور پرانیستلی شی، تر دی چه له الهٰی سزا ځنی بی فکره او د جرائمو په ارتکاب کښی لا زړور شی، او ورو ورو خپل ځانونه په ښکاره ډول (طریقه) د هغی انتهایی سزا مستحق ګرځوی چه په دوی باندی جاری کیدونکی ده، هم دغه د پاک الله مهلت ورکول او استدراج دی. مګر دوی له حماقت او بی حیائی نه داسی ګومان کوی چه دا پر مونډ باندی د الله تعالیٰ لورینه او مهربانی ده، حقیقت دا دی چه الله تعالیٰ دوی د انتهائی عذاب له پاره تیاروی. د الله کید ـ حیله یا پټ تدبیر دی ته وائی چه داسی کار وکړی چه د هغه ظاهر رحمت او باطن ئی قهر او عذاب وی، بیشکه چه د الله تعالیٰ تدبیر ډیر مضبوط او پوخ دی او د هغه مدافعه په هیڅ یوه حیله او تدبیر او نورو سره نه شی کیدی .

وائی چه رسول الله صلی الله علیه وسلم یوه شپه تر گهیځ (سحر وختی) پوری د صفا په غره په تبلیغ او تبشیر او انذار مصروف ؤ، او د قریشو هر تولی ئی بیل بیل د اسلام په لوری باله، بله ورځ یو مشرک مسلمانانو ته وویل ـ ستاسی دغه ملگری لیونی شوی دی ځکه چه تیره شپه تر سحاره پوری غړیده نو د دوی په رد دغه آیت چه اوس ئی لولو نازل شو

ٱۅۘڵۄؙؠۜؿۜڡؙٛڴڒؖۅٛٳؖٚٵۧٳڝٵؘڝؚ؋ؠؗۺۜٷڿؚٮڎڐٟٵۣڽۿۅٳڵڵڬۮؚؽڔ۠ ۺؙؚؽڹؙٵۘۅٙڵۅؙؠؽڟ۠ۯۅٳؽؙڡػڴۅ۫ؾؚٳڶۺؙڬۅؾۅٲڵۯۻۅؘڡڬڡٛڽ ٳٮڵؿؙڝؙۺٛڴؖٷۜٲؽ۫ۼۘڶؗؽٲؽڴۏؽۊڽٳڨ۫ڗڹٵڿڵۿٷ۫ڣؠٙٲؾ

### حَدِيثٍ بَعْلَ لَا يُؤْمِنُونَ <sup>@</sup>

آیا فکر نه دی کړی دغو (مکنبینو چه پوه شوی به وی په دی باندی) چه نشته په صاحب «ملګری» د دوی پوری هیڅ یو حال د لیونتوب نه دی دغه «صاحب» مګر «خو دی» یو ویروونکی ښکاره. آیا نظر نه کاوه دوی (د استدلال په طریقی سره) په سلطنت د آسمانونو او د ځمکی کښی او په هغه کښی چه پیدا کړی دی الله له هر شی څخه او (بل په دی کښی فکر نه کوی) چه ښائی چه وی (دا خبره) چه په تحقیق نژدی شوی به وی وعده د دوی، نو په کومی یوی خبری پس له دی «قرآنه» ایمان به راوړی دوی.

تفسير: يعنى آخر آيت الله ته د دروغو نسبت كول او د هغو له بد انجام څخه د غافليدو سبب څه شی دی، د دغو آیتونو راوړونکی حضرت محمد مصطفیٰ صلی الله علیه وسلم عاقل کامل او امین فاضل دی معاذ الله کوم بی عقل او مجنون نه دی، هغه گرد (تول) عمر له تاسی سره اوسیدلی دی، د هغه د ټول وړو او لویو احوالو څخه تاسی واقف یځ. د ده عقل، یوهه، امانت او دیانت لا له یخوا مسلم او معروف دی. او له هغه ذات څخه چه دغه کتاب راوړی شوی دی، هغه د ګرد (ټول) عالم مالک، مطلق شهنشاه، او د هر څيز خالق دی. د هغه ير نهايت مضبوط او محكم نظام سلطنت، بلكه پر ټولو وړو او لويو شيانو چه د الله تعاليٰ مخلوقات دى غور او فكر وکړئ مثلاً هم دغو ارتو او لويو آسمانونو ته د استدلال په طريقه دقت وکړئ چه پکښې «۱۲» برجونه او رنگارنگ بیشماره ستوری دی، چه ځینی یی سیارات او ځینی ئی ثوابت دی، لمر او سپوږمي لري، او دقت وکړئ د ځمکې په ارت او لوي ملک کښې چه په کښې ډول ډول (قسم قسم) ونی سیندونه، بحرونه، غرونه، حیوانات، خزندی، الوتونکی او راز راز (قسم قسم) بادونه، وریځی او بارانونه شته او هر هغه شیان چه پیدا کړی دی الله تعالیٰ هغه هم دوی وینی له هر شی چه د صانع جل جلاله کامل قدرت ورته معلوم شی نو د دغو «تکوینی» او «تنزیلی» آیتونو تصدیق به وکړی، بیا نو د آیات الله یه تسلیم کښی څه عذر باقی دی. ښائی دوی ویوهول شی چه د دوی د موت او هلاکت وخت به قریب شوی وی، لهٰذا یه هغه تیاری کښی چه بعث بعد الموت له ياره وكړى شي ښائي چه جلتي او تيزي وشي! او ښائي چه له بدو كارونو توبه كار او ښو کارونو ته حرص او تلوار وکړی!

ای مؤمنه! چه شته نن په کالبوت کښي دی حیات

فکر من شه! د اسبابو د نجات

مرګ نژدی دی، غافل مه اوسه ژر ویښ شه!

بی فائدی وی بیا هیهات به سکرات

نو په کومی خبری به پس له دی قرآنه دوی ایمان راوړی؟)

﴿ مَهَائِيَّ حَدِيثِتِ بَعُدُاءُ يُؤْمِنُونَ ﴾

قال الملا(١) الاعراف(٧)

یعنی که په قرآنی آیتونو دوی ایمان رانه وړی نو په دنیا کښی بله کومه داسی خبره او کلام شته چه پر هغه باندی د دوی د ایمان راوړلو امید وکاوه شی، داسی وپوهیږئ چه د دغو بدبختانو له پاره د ایمان دولت له سره نه دی مقرر شوی.

### مَنُ يُّضُلِلِ اللهُ فَلَاهَادِي لَهُ وَ يَنَارُهُمُ فِي طُفَيَانِهِمُ يَعْمَهُونَ اللهُ

هر هغه چا لره چه گمراه کړی الله نو نشته هیڅ لار ښوونکی د «حق» ده ته؛ او «الله» پریږدی دوی په شرارتونو خپلو کښی په دی حال کښی چه حیران او سرګردانه ګرځی.

تفیسو: هدایت او ضلالت دواړه لکه نور شیان د الله تعالیٰ په قبضه کښی دی ـ که الله جل جلاله اراده ونه فرمائی نو ګرد (ټول) د هدایت سامان همغسی پاتی کیږی او سړی له هیڅ لوری نه منتفع کیږی هو عادتاً هلته الله تعالیٰ د توفیق هدایت ورکوی چه بنده په خپل کسب او اختیار سره پر هغی لیاری تګ وکړی او تلل پری وغواړی او هغه چه په لوی لاس یواځی بدی او شرارت ته ملا وتړی نو پاک الله هم وروسته له لار ښوولو څخه هغه په همغه خپل حال باندی پریږدی.

### ڲٮٛٷٛۏڬػ؏ڹٳڶۺٵۼ؋ٳؾۜٳڹؘۘٛڡؙۯڛؗؠٵٝٷؙڶٳۼٞؠٵۼڷؠۿٵۼٮ۫ٮۯڗٟؿٙڵٳؽؙۼڸٙؽۿٳۅٷٙؠٵۧٳڒۿٷۧۛڷؙٚٚڡؖٛٚ ڣۣٳڶؾۜڡؗۅؗؾۅٳڷۯۻٝڒؿٲؾڲؙڎٳڒڹۼۘؿڐڲؽٷٛڬػٲٮڰػٲػػڿڣؾٞ۠ ۼؖؠٛٵٝۊؙڶٳؿؠٵۼؚڷؠۿٵۼٮ۫ۮٳڵڮۅۅؘڵڮؾٵػ۫ؿؘٳڶؾٵڛڵڒؾۼؙڬٷٛؽ

پوښتنه کوی (منکران د قیامت) له تا نه «ای محمده» له «حاله د» قیامت چه کله به وی وخت د قیام «ښکاره کولو د هغه» ووایه «ته دوی ته» بیشکه خبره هم دا ده چه علم د ده په نزد د رب زما دی، نه ښکاروی دا قیامت «هیڅوک» په وخت د ده کښی مگر «ښکاروی ئی» هم دغه «الله» دروند دی (د قیامت ډار) په «مخلوقاتو د» آسمانو او «په مخلوقاتو د» ځمکی کښی را به نشی دغه (قیامت) تاسی ته مگر «دربشی» ناڅاپه «بی خبره» پوښتنه کوی دوی له تا نه «ای محمده» ګواکی ته مبالغه کوونکی ئی «په

قال الملا(١) الاعراف(٧)

سؤال کسی » له قیامته (یعنی ته عالم ئی په قیامت) ووایه چه بیشکه علم د دغه «قیامت خاص» په نزد د الله دی او لیکن زیاتره خلق نه پوهیږی «په دی چه علم ئی خاص الله لره دی».

تفسيو: ړومبى په ﴿ عَنَىٰٓانَێُوْنَ تَبِاثَةُونَ بَائِلَهُمْ ﴾ کښى خاص د هغه قوم د اجل او موت ذکر ؤ چه هغوی ته هیڅ معلوم نه ؤ چه اجل کله راځی، نو بیا دلته د ګردی (ټولی) دنیا د اجل قيامت په نسبت تنبيه فرمائي. کله چه چا ته د خپل مرګ د وخت او نيتې اطلاع او خبر نه وی چه کله به راځی؟ نو د دنیا د موت او اجل په نسبت څوک څه ویلی شی چه په کوم تاریخ او په کومه نیته راځی. د دی تعین علم پرته (علاوه) د علام الغیوب الله جل جلاله بل هیڅ یو موجود سره نشته، همغه پاک الله به خپل معین او مقدر وخت کښی قیامت واقع کوی او دغه را ښکاروی چه د الله تعالیٰ په علم کښی د هغه وخت هم دغه دی. ير آسمان او ځمکه باندی به دغه واقعه ډیره درنه وی او د هغه علم هم ډیر دروند دی چه ما سوا الله بل چا ته حاصل نه دی، اګر که د دغی واقعی ډیر قرائن او امارات شته چه نبیانو علیهم السلام بالخاصه زموند آخر الزمان پیغمبر محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم بیان فرمایلی دی خو بیا هم د دغو گردو (تولو) علائمو له ظهوره وروسته کله چه قیامت واقع کیږی، نو هغه به بیخی په بی خبری یو ناڅاپه او دفعتاً پیښیږی لکه چه د بخاری شریف او د نورو په احادیثو کښی تفصیلاً مذکور دی. ﴿ يَنَالُونَكَكَالَّكَ حَقَّ عَنْهَا ﴾ الآية - بوستنه كوى دوى له تا نه گواكى ته مبالغه كوونكى ئی په سؤال کښی له قیامته یعنی ته عالم ئی په قیامت یا مهربان ئی په یوښتنه کوونکو باندی او خوشالیږی په سؤال له دی قیامته او حال دا چه ته خپه کیږی په دی یوښتنه، ووایه بیشکه چه علم د ده په نزد د الله دی ولیکن زیاتره خلق نه بوهیږی په دی خبره چه علم ئی خاص الله لره دی.» د دی خلقو د سؤال له طرزه ظاهریدی چه کواکی دوی ستاسی یه نسبت داسی حیال کوی چه ته د دی خبری په تحقیق، تفتیش، پته او سراغ لګولو کښی مشغول ئی او له تلاشه وروسته دى د هغه علم ته ځان رسولي دى. حال دا چه دغه علم حق جل وعلىٰ شانه سره مخصوص دى او انبياء عليهم السلام يه هغو شيانو يسى دومره نه كرځى چه هغه د الله تعالىٰ له جانبه د كوم مصلحت لامله (له وجي) يت ساتل شوى وى او نه دغه كار د دوى يه اختيار كښي شته چه كه هر څه وغواړی هغه په کوښښ سره ضرور معلوم کړی د دوی منصب او وظیفه دا ده هغه بیشماره علوم او کمالات چه د الله تعالیٰ له لوری افاضه کیږی، هغه یه ډیره شکر کولو او قدر پیژندلو سره تل قبول کړی مګر په دغو خبرو باندی عوام کالاتعام څه پوهيږی؟.

قُلُ لا آمُلِكُ لِنَفْسِى نَفْعًا وَلاضَرَّا الرَّمَا شَاءَ اللهُ وَلَوْ مَا اللهُ وَلَوْ كُلُ الْمُنْكَ آمُنكُ أَمْلُ الْمُنْكَ أَمْن الْخَيْرُ وَمَا مَسَنِي

### السُّوعُ إِنَ آنَا إِلَّا نَذِيرُ وَكَبَيْنِيرُ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ هَ

ووایه (ای محمده! دوی ته) چه زه نه لرم واک دپاره د نفس (ځان) خپل د «رسولو د» نفع او نه د «دفع کولو د» ضرر مگر هغه څه چه اراده وفرمائی الله او که وی زه چه پوهیدلی په (خبرو د) غیب باندی نو خامخا حاصل کړی به می وی ډیر له خیر «نفعی» ځنی، او نه به ؤ رسیدلی ماته کوم زیان، نه یم زه مګر «خو یم» ویروونکی (د کفارو په جحیم سره) او زیری کوونکی دپاره د «هغه» قوم چه مؤمنان دی (په نعیم سره).

تفسیو: په دغه آیت کښی دا راښوول شوی دی چه هر بنده اګر که ډیر لوی هم وی مستقل اختیار او محیط علم نه لری، سید الانبیا، محمد مصطفیٰ صلی الله علیه وسلم ته چه د اولینو او آخرینو علومو حامل او د مځکی خزائنو د کلیګانو (کنجیانو) امین ګرځولی شوی ؤ د دی خبری د اعلان کولو حکم شوی دی چه زه نورو ته لا څه چه خپل ځان ته هم څه ګټه (فائده) نشم رسولی او نه ځان له زیان څخه ساتلی شم مګر څومره چه الله تعالیٰ وغواړی هم هغومره زه اقتدار لرم، که زه پر ګردو (ټولو) غیبی خبرو پوهیدی نو ډیری هغه ښیګنی (فائدئ) به می د خپل ځان لپاره حاصلولی چه د غیبی علم د نه لرلو له سببه زیاتره فوتیږی او هیڅکله هیڅ یوه نامناسبه واقعه به راته نه پیښیده، مثلاً د «افک» په واقعه کښی د څو ورځو له مخی رسول الله صلی الله علیه وسلم ته د وحی د نه راتللو له سببه سخت اضطراب او قلق او پریشانی ورپیښه شوه ـ په حجة الوداع کښی ئی صاف وفرمایل

«لو استقبلت من امرى ما استدبرت لما سقت الهدى \_ كه زه لا له پخوا پوهيدى په دغه شى باندى چه وروسته راپيښ شو، نو له سره به مى د (هدى) حيوان له ځان سره نه راووست» داسى په سلهاؤ نورى واقعى دى، چه د هغوى مخ نيوى د «محيط علم» د لرلو په صورت په ډيره آسانى سره ممكن ؤ، له دى گردو (تولو) ځنى لويه او مهمه واقعه دا ده چه د جبريل د حديث په ځينو روايتونو كښى رسول الله مبارك صلى الله عليه وسلم تصريحاً فرمايلى دى چه دغه ړومبنى موقع ده چه ما جبريل عليه السلام د ده د تللو تر وخته پورى ونه پيژانده، كله چه هغه ودريد او لاړ دلته دى وپوهيده چه هغه جبريل عليه السلام ؤ دغه واقعه د محدثينو په تصريح سره بيخى د ده په آخر عمر كښى پيښه شوى ده؛ په دغه حديث كښى د قيامت د سؤال په ځواب كښى «ماالمسئول عنها باعلم من السائل» ارشاد فرمايلى شوى دى \_ كواكى دا ئى ښوولى ده چه «علم المحيط» پرته (علاوه) له الله تعالىٰ ځنى بل هيچا ته نه دى حاصل \_ واو علم الغيب خو لا پريږدى؟ د محسوساتو او مبصراتو پوره علم هم د الله تعالىٰ په عطا كولو سره حاصليدى، كه الله تعالىٰ راده ونه فرمائى نو مونږ د محسوساتو ادراك هم نشو كولى \_ په هر حاصليدى، كه الله تعالىٰ راده ونه فرمائى نو مونږ د محسوساتو ادراك هم نشو كولى \_ په هر

حال په دغه آیت کښی په ښکاره ډول (طریقه) سره راښوول شوی دی چه مستقل اختیار یا محیط علم د نبوت له لوازمو ځنی نه دی، لکه چه ځینی جاهلان ئی اتکلوی \_ هو! د شرعیاتو علم چه د انبیاؤ علیهم السلام له منصب او وظیفی سره ربط لری، ښائی هغه کامل کړی، او د تکوینیاتو علم په هره اندازه سره چه الله تعالیٰ مناسب وګنی، عطا کوی ئی \_ په دغی نوعی کښی زمونډ پاک رسول محمد مصطفیٰ صلی الله علیه وسلم له ګردو (تولو) اولینو او آخرینو ځنی فایق او پورته دی. دوی ته حق تعالیٰ دومره بیشماره علوم او معارف مرحمت فرمایلی دی چه د هغه احصاء او شمار د تولو مخلوقاتو له طاقته وتلی دی.

هُوَالَّانِى ُخَلَقَالُمُونِ ُنَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَّجَعَلَ مِنْهَازَوُجَهَالِيَسُكُنَ الِهُمَّأَ فَلَمَّاتَعَشَّهَا حَمَلَتُ حَمُلاً خِفْيفًا فَمَرَّتُ بِهِ فَلَمَّا اَثْفُتَ لَتُ دَّعَوَاالله رَبَّهُمَا لَمِنُ الْمَثْتَنَاصَالِحًا لَنَكُونَنَّ مِنَ الشَّكِرِيْنَ فَلَتَآاتُهُمَاصَالِكًا جَعَلَالَهُ شُرَكًا ءَفِيمًا النَّهُمَا فَتَعْلَى اللهُ عَمَّا يُشْفُرِكُونَ ٠٠٠

هم دغه (الله) هغه ذات دی چه پیدا کړی ئی یئ تاسی له نفس یوه محخه او پیدا کړی ئی ده له دی نفس څخه ښځه د ده دپاره د دی چه آرام ونیسی له دی سره، نو کله چه نارینه پته کړه دغه ښځه «یعنی جماع ئی ورسره وکړه» نو حامله شوه په حمل خفیف «سپک سره» نو ګرځیده (تله راتله) به له دی حمل سره، نو کله چه دروند شو حمل نو سؤال وکړ دواړو له الله رب د دوی نه چه قسم دی خامخا که راکړی ته مونږ ته صالح «کامل روغ ولد» نو خامخا شو به مونږ هرومرو (خامخا) له شکر ایستونکو (په دی نعمت) نو کله چه ورکړ «الله» دوی ته صالح «ولد» نو وګرځول دوی دواړو الله ته شریکان په «نامه د» هغه کښی چه ورکړ دوی ته «الله» نو پورته (لوی) دی الله له هغه چه دوی (او اولاده د دوی) ئی شریکوی «له ده سره».

تفسیو: الله تعالیٰ کرد (تول) انسانان له آدم علیه السلام څخه پیدا کړل ـ او د آدم علیه السلام د انس او سکون او د قرار د حصول له پاره ئی د ده له وجوده د ده جوړه حواء رضی الله تعالیٰ

قال الملا(١) الاعراف(٧)

عنها پیدا کره بیا له دوی دواړو ځنې نوره اولاده او ځوځات پیدا شول ـ کله چه نارینه له ښځې خپله فطری غوښتنه حاصله کړه نو ښځه حامله شوه. د حمل په ابتدائي حالت کښي هيڅ دروندوالي نه ؤ \_ او حسب المعمول به ښځه تيريده او راتيريده او ناسته ولاړه به ئي کوله ځکه چه تشه نطفه وه کله چه ګیډه ئی د ولد د لوئیدلو په سبب راپورته او شلمه (ډکه) شوه نو په دی باندی هیڅوک خبر نه ؤ چه د دی په منځ کښې څه شي پټ دی. آیا انسان دی که حیوان؟ نو نارینه او ښځی دواړو د حق تعالیٰ په دربار کښی عرض وکړ، که ته له خپله فضله یو ښه روغ رمت او د کار وړ (لائق) او صالح وړوکی مولود راعنایت کړی نو مونږ دواړه بلکه زمونږ نسل به هم تول ستا شکر اداء کوو ـ کله چه الله تعالیٰ د دوی دغه تمنا یوره کړه نو دوی زمونږ په ورکړی شوی شي کښې د نورو د برخو په ټاکلو (مقررؤلو) يې شروع وکړه مثلاً ځينې په دی عقیده شول چه دغه اولاد فلانی ژوندی یا مر مخلوق مونږ ته راکړی دی. ځینی په دی عقیده نه وو خو عملاً به یی د هغه په نذر او نیاز شروع وکړه یا به یی د مولود وچولی (تندی) د هغه په مخکښی په سجده کیښوده یا به یې په مولود باندې داسې نوم کیښوده چه له هغه څخه به د شرک بوی راته لکه عبد العزیٰ، عبدالشمس او نور، لنډه دا چه په دغه صورت کښی به د حقیقی منعم حق اعتقاداً يا فعلاً يا قولاً نورو ته وركول كيده. ښه ويوهيږئ چه حق تعالیٰ د شرک د ګردو (ټولو) انواعو او مراتبو څخه لوړ او لوی او اعلیٰ دی به دغو آیتونو کښی د حسن بصری رحمة الله علیه او نورو له رایه سره موافق خاص آدم علیه السلام او حواء رضى الله تعالىٰ عنها مقصود نه دى بلكه د عامو انسانانو د حالت نقشه ايستلى شوى ده بيشكه ابتداء په ﴿ هُوَالَّذِئ خَلَقُلُومِينَ قَلْمِنَ وَاحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَازَوُجَهَا ﴾ كښى د تمهيد په ډول (طريقه) د آدم عليه السّلام او حواء رضي الله تعاليٰ عنها ذكر ؤ ـ مكر له هغه وروسته د مطلق نر او ښځی ذکر شوی دی، او داسی په ډیرو ځایونو کښی کیږی چه د شخص له ذكره د جنس په لورى انتقال مرادوى لكه په ﴿ وَلَقَدُزَيُّنَااللَّهَ مَآ وَاللَّهُ نَيْءَ اِبِمُصَاءِيمُ وَجَعَلْنُهَا رُمُوُمُّ اللَّشَيْطِيْنِ ﴾ کښی هغه ستوری چه په ﴿ بِمَصَّابِيْنِ ﴾ سره یاد شوی دی، هغوی لویدونکی ماتیدونکی ستوری نه دی، چه په هغو د شیاطینو ویشتّل په عمل راځی مګر له شخص د ﴿ بِمَصَاٰبِيْتُمَ ﴾ څخه جنس مصابيح ته د کلام انتقال کړی شوی دی ـ له دی تفسير سره موافق په ﴿ جَعَلَالَهُ الْمُرْكَأَرُ ﴾ كښى هيڅ اشكال نشته مكر له زياترو اسلافو ځنى هم دغه منقول شوى دى چُه په دغو آیتونو کښی یوازی د آدم علیه السلام او حواء رضی الله تعالیٰ عنها د قصی بیان شوی دی، وائی چه ابلیس د یوه نیک مخلوق په صورت حواء رضی الله تعالیٰ عنها ته راغی او دا ئی تیر ایستله او وعده ئی تری واخیسته چه که تری هلک پیدا شو، د هغه نوم دی عبدالحارث

کیږدی، بی بی حواء رضی الله تعالیٰ عنها آدم علیه السلام هم راضی کړ ـ نو کله چه هلک پیدا شو نوم ئی عبدالحارث کیښود حارث د ابلیس هغه نوم ؤ چه په ملائکو کښی په دغه نامه سره بلل کیده. ظاهره ده چه د اعلامو په تعیین کښی لغوی معنی نه ده معتبره ـ او که وی هم خو

گنلی شوی دی یوه میلمه پالونکی انسان ته عرب «عبدالضیف ـ د میلمه بنده» وائی د هغه مطلب داسی له سره نه وی چه گواکی کور والا د میلمه عبادت کوی، نو که د عبدالحارث د نامه اینبودلو دغه واقعه صحیح هم وی نو نشی ویلی کیدی چه آدم علیه السلام معاذ الله په حقیقت کنبی د شرک ارتکاب کړی دی، چه دا کار د انبیاؤ علیهم السلام له شان او عصمت سره منافی دی ـ هو! په مولود باندی دغسی ناموزونه نوم کینبودل چه له هغه مخنی په سطحی ډول (طریقه) سره د شرک بوی راشی ـ د معصوم نبی له رفیع شان او د توحید له جنبی سره مناسب نه ؤ. د قرآن عظیم دغه عادت دی چه د مقربینو انبیاؤ خورا (ډیر) لد لغزیدل او ښوئیدل او ډیر کوچنی (وړوکی) ذلت د(حسنات الابرار سیئات المقربین) د قاعدی سره مطابق زیاتره په سخت عنوان سره تعبیروی لکه چه د یونس علیه السلام په قصه کښی ئی فرمایلی دی

و فَظَنَ آنُ أَنْ تَقْدِارَعَيْدُه و او په بل ځاى كښى ئى فرمايلى دى و خَتَى اَدَاسُتَيْسَ الرُسُلُ د وَقَلْوَالْهُمُ قَدَالُورُوا به على توجيه بعض المفسرين هم داسى دلته هم د آدم عليه السلام د رتبى له لحاظه دغه د شرك موهومه «وهم آچوونكى» تسميه ئى تغليظاً په دغو الفاظو سره ادا وفرمايله و بَسَلاله شَرِي مَنْسَلَه الله عنى د حصى په بيلولو پسى و گرځيدل، يعنى د دوى له شانه سره لائق او مناسب نه ؤ چه داسى نوم كيږدى چه د هغه څخه شرك وهم كيږى، اگر كه حقيقتاً شرك نه دى. ښائى د هم دى لامله (له وجى) ئى وقله اشركا، او نور مختصر عبارتونه ئى پريښودل او هغه د ه چَمَلالهُ مُرَّقَ آدَهُمَا آدَهُما هولي عنوان ئى اختيار وفرمايه ـ والله اعلم.

تنبیه: حافظ عماد الدین ابن کثیر رحمهٔ الله علیه ویلی دی چه د عبد الحارث د نامه کیښودلو هغه د هغه مرفوع حدیث چه په (ترمذی) کښی دی، هغه د دری جهته معلول دی، پاتی شو آثار هغه د اهل الکتاب له روایتونو ځنی ماخوذ دی والله اعلم.

### اَيْثُرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴿

آیا شریک گرځوی دوی «له الله سره» هغه شی چه نشی پیدا کولی هیڅ څیز حال دا چه دغه (بتان) پیدا کاوه شی «نو څرنگه به خالق د بل چا شی»

تفسیر: پخوا له دی نه د یوه راز (قسم) شرک ذکر و د هغه په مناسبت په دغو آیتونو کښی د بت پرستی تردید کوی یعنی هغه چه بل نشی پیدا کولی، بلکه پخپله ستاسی له لوری جوړ شوی دی هغه ستاسی معبود څرنګه کیدی شی؟

### وَلاَينُتَطِيْعُونَ لَهُوْنَصَرًا وَلِاَ انْفُسُهُمْ يَنْصُرُونَ ﴿وَإِنْ

تَنْ عُوْهُ وَاللَّهُ الْهُلَاى لَا يَتَبِعُونُكُونَ سَوَا الْعَكُوُ اَدَعُوتُنُوهُمُ اَمُ اللَّهِ اَمُ اَنْتُوصاً مِتُونَ هُونَ مِنْ دُونِ اللهِ عَبَادُ اَمْتَالُكُونَ اللهِ عَبَادُ اَمْتَالُكُو اَنْكُونَ اللهِ عَبَادُ اَمْتَالُكُو اَنْكُونَ اللهِ عَبَادُ اَمْتَالُكُو الْكُورِانَ كُنْتُمُ صَلِ قِينَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهُ ا

او طاقت نه لری دا «بتان» له پاره د دغو «عابدانو خپلو» د مرستی کولو او نه له ځانونو خپلو سره مرسته (مدد) کولی شی او که تاسی رابولئ دوی سمی صافی لاری ته نو نه کوی متابعت دوی ستاسی برابره ده پر تاسی «دغه خبره» چه آیا بولئ تاسی «دوی» او که یئ تاسی چپ «د دوی له بلنی څخه» بیشکه هغه کسان چه عبادت کوئ تاسی (ای مشرکانو! د دوی او بولئ یی) بی له الله مملوکان دی په شان ستاسی نو وبولئ تاسی دوی نو ودی منی دوی «دغه بلنه» ستاسی که یئ تاسی صاد قان «رښتینی په دغه دعوی کښی چه دوی خدایان دی» آیا شته دوی ته «داسی» پښی چه تلل کوی دوی په هغو سره؟ آیا شته دوی ته «داسی» لاسونه چه نیول کوی دوی په هغو سره؟ آیا شته دوی ته «داسی» سترگی چه لیدل کوی دوی په هغو سره؟ آیا شته دوی ته (داسی) غوږونه چه آوریدل کوی دوی په هغو سره «بلکه دا شیان دوی لره نشته پس له تاسی څخه هم بدتر شول نو تاسی څنګه د دوی عبادت کوئ» ووایه «ای محمده! دوی ته» چه را وبولئ تاسی شریکان خپل عبادت کوئ» ووایه «ای محمده! دوی ته» چه را وبولئ تاسی شریکان خپل د امداد له پاره) بیا «په خپلو تدبیرونو سره» ضرر ورسوئ ماته پس مهلت مه راکوئ تاسی ماته (هیڅ قدر).

تفسیر: هغه بتان چه تاسی خپل معبودان گرځولی دی، او د خدائی حق تاسی هغوی ته ورکړی دی. هغوی ستاسی په څه کار درځی؟ دوی د خپلو ځانونو په حفاظت باندی هم قادر نه دی. او د مخلوقیت سره سره له هغو کمالاتو ځنی هم محروم دی چه په هغو سره یو مخلوق پر بل مخلوق باندی تفوق او امتیاز حاصلولی شی. اگر که د دوی ظاهری لاسونه او پښی او سترگی او نور

تاسی جوړ کړی دی، لیکن د دوی په اعضاؤ کښی هغه قوتونه نشته چه د هغو په سبب هغو اعضاؤ ته، اعضاء وویلی شی، او نه ستاسی په بللو سره په خپلو مصنوعی پښو راتلی شی، او نه په خپلو لاسونو سره کوم شی اخیستی شی، نه به خپلو سترګو سره کوم شی لیدلی شی، نه پخپلو غوږونو سره کومه خبره اوريدلي شي، که له ډيرو بللو او غږونو څخه ستاسي ستوني څيرې هم شی، خو بیا هم دوی ستاسی د غږ اوریدونکی نه دی او یری له سره درتلونکی یا ځواب درکوونکی نه دی. تاسی د دوی په مخ کښی په زوره زوره دوی وبولئ! یا په ورو ورو ورناری كرئ! يا ساكت او چپ اوسئ؟ دغه درى واړه حالتونه دوى ته برابر دى. نه له دى نه كومه فائده او نه ورڅخه کومه نفعه متصوره ده . تعجب دی چه دوی په مملوکیت او مخلوقیت کښي ستاسي یه شان عاجز او درمانده دی، بلکه یه وجود، او د وجود یه کمالاتو کښی هم ستاسی ځنی ښکته او ډير وروسته باتي دي، نو دوي به څرنګه خدايان وګرځولي شي؟ او هر هغه څوک چه ترديد ئي وكړى ولى به نقصان ووينى؟ لكه چه د مكى معظمى مشركانو زمونږ نبى كريم صلى الله عليه وسلم ته ویل چه تاسی زموند د بتانو له بی ادبی څخه لاس واخلئ ! که نه تاسی ته دی معلومه وی چه دوی به څه آفت او بلا پر تاسی نازله کړی ﴿ وَمُؤْفِئَكُ بِٱلَّذِيْنَ مِنْ دُوْنِهِ ﴾ (۲۴ جزء د الزمر ٣٦ آيت ٤ ركوع) د دغه ځواب به ﴿ وَقِيْلَ ادْعُواْتُتْرَكَّا دَكُوْ ﴾ سره وركړى شوى دى. يعنى تاسی خپل کرد (تول) شریکان راوبولئ! او زما به خلاف کردی (تولی) حیلی، بلمی (بهانی) او تدابیر وکرئ! او یوره ئی کرئ! بیا ماته د یوی شیبی له یاره هم مهلت مه راکوئ؟ نو وبه گورم چه تاسی ماته څه ضرر رسولی شئ؟ زه ستاسی او ستاسی د معبودانو بروا نه لرم ځکه چه

### إِنَّ وَإِلَّ اللَّهُ الَّذِي نَزَّلَ الْكِتْبَ ﴿ وَهُوَيَتُوكَى الصَّلِحِينَ ﴿

بیشکه ولی «ناصر او ساتونکی» می الله دی هغه چه توټه ټوټه ئی نازل کړی دی کتاب او هم دغه «الله حمایت» ساتنه کوی د صالحانو (او کارونه یی جوړوی).

تفسیر: یعنی هغه الله جل جلاله زما ولی ـ بادار او مرستیال دی چه پر ما باندی ئی وار په وار کتاب (قرآن) نازل کړی دی. او د رسالت پر منصب باندی ئی فائز کړی یم. هم دغه پاک الله به زما حمایت، حفاظت او صیانت د ګردی (ټولی) دنیا په مقابل کښی وکړی، ځکه چه هم دغه الله تعالیٰ د خپلو نیکو بندګانو حفاظت او اعانت کوی، بالخاصه د انبیاؤ علیهم السلام.

### وَالَّذِينَ تَنُ عُونَ مِنُ دُونِهِ لَاسَتُطِيْعُونَ نَصْرَكُمُ وَلَا

### ٱنْفْسَهُمَ يَنْضُرُونَ ﴿ وَانَ تَنْ عُوْهُمُ الْى الْهُلَاى لَا يَمْعُوْاً وَتَرَائِهُمُ يَنْظُرُونَ اِلَيْكَ وَهُمُلِايْبُعِرُونَ ﴾

او «بیشکه» هغه «معبودان» چه ئی بولئ تاسی بی له الله طاقت نه لری دوی د نصرت «مرستی کولو» ستاسی او نه د ځانونو خپلو سره مرسته (مدد) کولی شی «نو زه یی څه پروا لرم» او که راوبولئ تاسی دوی په جانب د هدایت (د سمی صافی لاری) نو هیڅ نه اوری دوی او وینی به ته «ای محمده!» دوی چه ګوری به دوی تا ته حال دا چه دوی به هیڅ نه وینی.

**تفسیر:** یعنی په ښکاره سره دوی د سترګو خاوندان دی، خو په کښی د لیدلو قوت او د کتلو قدرت او د بینائی نور او د بصارت ظهور چیری دی؟

(د ﴿ تَتُنَّ عُوْهُمْ ﴾ فاعل که مشرکین شی نو د ﴿هُم﴾ ضمیر بتانو ته راجع کیږی یعنی که وبولئ تاسی ای مشرکانو دا بتان ښو کارو ته نو دوی نه اوری او که د ﴿ تَنُّ عُوْهُمْ ﴾ فاعل مؤمنین شی نو د﴿هُم﴾ ضمیر مشرکانو ته راجع کیږی یعنی که وبولئ تاسی ای مؤمنانو دا مشرکان ښو کارو ته نو دوی ستاسی بلنه نه منی).

# خُذِالْعَفُووَامُرُ بِالْعُرُفِ وَآعُوضُ عَنِ الْجِهِلِينَ ﴿ وَالمَّا يَنْزَغَنَكَ مِنَ الْجَهِلِينَ ﴿ وَالْمَا يَنْزَغُنَكَ مِنَ الْشَيْطِينَ الْمُعْلِينَ ﴿ وَالْمَا يَنْ وَاللَّهُ إِنَّهُ سَمِيعُ عَلِيُهُ ﴿ وَلِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ يَلُونُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا لَكُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الل

ونیسه «ای محمده! عادت د» عفوی کولو او امر «حکم» وکړه په معروف (نیکو کارونو) سره او مخ وګرځوه! «په خنګ شه!» له جاهلانو «ناپوهانو لیونیانو» څخه. او که باعث او تیز کړی تا «په معصیت» له طرفه د شیطان کومه وسوسه نو پناه وغواړه په الله پوری بیشکه دغه «الله» ښه اوریدونکی ښه عالم دی (د ټولو اقوالو په ګردو (ټولو) احوالو).

تفسیو: د ﴿ خُنِالْتُو ﴾ څو معناګانی شوی دی. د زیاترو حاصل دا دی چه له سختګیری او تند خونی ځنی پرهیز وکړه د مؤمنانو په مقابل کښی څو د قهر او غضب له امله (وجی) دوی در څخه تار پتار نشی او محقق شیخ الهند رحمة الله علیه هم دغه معنا د «عفوی په عادت نیولو» سره تعبیر کړی ده. په تیرو آیتونو کښی د بت پرستانو کوم تحمیق او تجهیل چه کړی شوی و. ډیر ممکن و چه جاهلان مشرکان په هغه په قهر شی او نامناسب حرکات وکړی ـ یا خراب

قال الملا(١) الاعراف(٧)

الفاظ له خپلو خولو څخه وباسي. نو ځکه الله جل جلاله په دغه آیت سره چه د مکارم الاخلاق جامع دی خپل یاک رسول ته هدایت وفرمایه چه ای محمده صلی الله علیه وسلم د عفوی او له خطاؤ ځني د تيريدلو عادت ونيسه! او له يند ورکولو څخه خوله مه نيسه! او تل خپلي معقولي خبری کوه ا او له جاهلانو څخه په څنګ شه! یعنی د دوی د جاهلانه حرکاتو له کبله (وجی) هره ورځ دوی سره لاس او ګریوان کیدلو ته ضرورت نشته کله چه وخت ئی راشی، نو په لږ وخت کښی به د دوی ګرد (ټول) حساب او کتاب پای (اخر) ته ورسیږی. که کوم وخت د بشریت به مقتضاء د دوی بر کوم نالائق حرکت به قهر شی، او لعین شیطان وغواړی چه له لری څخه تاسي داسې يوي معاملي او کار ته آماده او تيار کړي چه له مصلحت نه مخالف وي يا ستاسی له عظیم خلق او حلم او متانت سره لائق او وړ (قابل) نه وی، نو ته فوراً په الله تعالیٰ سره بناه وغواړه! له دی وسوسي څخه ستاسي د عصمت او وجاهت په مقابل کښې د هغه هيڅ يو کید مکر او چل نشی چلیدلی ـ ځکه قدیر خدای جل جلاله چه د هر مستعید د خبرو (سمیع) اوریدونکی، او یه هر حالت «علیم» یوهیدونکی دی، هم ده ستاسی د صیانت تکفل کړی دی. ځيني د دې آيت ترجمه داسي هم كوي واخله اي محمده! د غنيانو هغه زياتي مالونه او هغه چه آسان وی دوی ته او دا حکم د زکوٰة له وجوب څخه پخوا ؤ او امر وکړه خلقو ته په نیکی سره او مخ وګرځوه له ناپوهانو او مه کوه ورسره جنګ او دا اعراض هم د جهاد له فرضیت څخه پخوا ؤ او که ورسیږی تاته ای محمده! له طرفه د شیطانه څه وسوسه چه یه جګړه کښې دی واچوی له جاهلانو سره پس پناه ونیسه به الله سره چه درڅخه دفع کړی هغه وسوسه الخ.

### إِنَّ الَّذِيْنَ اتَّقَوُ الِذَامَسَّهُ هُوَ ظَيِفٌ مِّنَ الشَّيُظِن تَذَكَرُو ا فَإِذَاهُ مُو مُّبُصِرُونَ ﴿ وَلَا فَهُو يَمُكُونَهُمْ فِي الْغِيِّ ثُمَّ لِا يُقْصِرُونَ ﴿ وَلَا الْمُعَلِينَ الْعَيْ تُتَك

بیشکه هغه کسان چه ویریږی (له الله او ځان ساتی له گناه) کله چه ورسیږی دوی ته کومه وسوسه «او گذر» له طرفه د شیطانه، نو یاد کاندی دوی (حکم د الله او ویښ شی) پس ناڅاپه دوی لیدونکی وی (د حق) او وروڼه د دوی (چه شیطانان دی) راکاږی «چلوی» دغه «کفار» په گمراهی کښی بیا نه کوی دوی تقصیر (له ښویولو د کفارو یا کفار تقصیر نه کوی په متابعت د شیاطینو کښی).

تفسیو: اکر که د استعاذی حکم گردو (تولو) لره شامل دی خو خطاب رومبی یوائحی رسول

اکرم صلی الله علیه وسلم ته و اوس د عامو متقیانو او د گردو (تولو) پرهیزگارانو د حال بیان فرمائی یعنی د عامو متقیانو په حق کښی دغه محال نه دی چه، د شیطان گذر د هغوی په لوری وشی، او خپله کومه وسوسه د هغوی په زړونو کښی واچوی هو! د متقیانو شان داسی وی، چه د شیطان له اغواء او تیر ایستلو ځنی تل په غفلت کښی نه پاتی کیږی بلکه که لږ څه غفلت ورپیښ شی دستی پاک الله یادوی، ویښ او په سد کیږی، که ولغزی نو سم د لاسه ځان نیسی! او هم دا چه ځان ئی سنبال کړ سترگی ئی خلاصیږی، او د غفلت پرده ئی له مخی څخه لری کیږی، د نیکی او د بدی پای (اخر) او انجام ئی سترگو ته دریږی، او ډیر ژر د نامناسبو کیږی، د نیکی او د بدی پای (اخر) او انجام ئی سترگو ته دریږی، او ډیر ژر د نامناسبو وی او خپل ځان له گناهونو څخه نه ساتی، او ښائی دوی ته د شیطان ورونه وویل شی د دوی حال دا دی چه شیطان تل دوی د گمراهی په لوری کشوی او ورښائسته کوی یی او د دوی په تیر ایستلو کښی هی په قصور او کمی نه کوی. له بل لوری دغه خلق هم د دوی په اقتداء او پیروی کښی هم لږ څه کمی او تقصیر نه کوی. له بل لوری دغه خلق هم د دوی په اقتداء او پیروی کښی هم لږ څه کمی او تقصیر نه کوی. او د دی لامله (له وجی) دغه شیاطین د دوی پورو او سرکشی لا زیاتوی، په هر حال د متقی شان دا دی چه کله ئی شیطان خپه او متأثر کړی فوراً له پاک الله ځنی پناه غواړی ـ که نه په اوږده غفلت کښی لویږی او د رجوع الی الله توفیق ورته نه پاتی کیږی.

### ۅٙٳۮؘٵڵؙۄؙڗؘڷؾۿؚۮؠٳؽڎٟۊؘٵڵٷٳڵٷڵڒٳڿؾؘڹؽؗؾۿٵڠ۠ڶٳڹٞؠٵۧٲۺؚۜۼ ڡٵؽٷؙؽٙٳڰۜؿؽؙڗؠٞٷۿڶؽٳؠڝؘٳۧؠٟۯؙڡۣؽ۬ڗۜؾؚڮؗۄٞۅؘۿؙڰڰڰ ڔؘڂۘؠػؙۊ۠۠ڵٟڡۘۊؙڡٟؿ۠ٷؙؚڡۣڹؙٛۅٛڹ

او تر هغه وخته پوری چه رانه وړی «ته ای محمده!» دوی ته کومه معجزه «چه دوی ئی غواړی نو» وائی دوی ولی دی (له خپله ځانه) غوره (جوړه) نه کړه داسی معجزه؟ نو ووایه بیشکه هم دا خبره ده چه زه متابعت کوم د هغه څه چه وحی کولی شی ماته له طرفه د رب زما (او زه نه یم راوړونکی د معجزی له خپله ځانه)، دغه «قرآن ټول دلائل د» پوهنی دی له «جانبه د» رب ستاسی او هدایت او رحمت دی له پاره د (هغه) قوم چه مؤمنان دی دوی.

تفسیر: کله چه به د وحی په نزول کښی تاخیر پیښیده، نو کفارو به تمسخراً ویل چه «اوس ته ولی کوم آیت له خپله ځانه نه جوړوی؟ او نه ئی راوړی؟ آخر ګرد (ټول) قرآن خو هم دا تا جوړ کړی دی» العیاذ بالله! هم داسی به دوی کله د خپه کولو له پاره داسی معجزی غوښتلی چه

قال الملا(١) الاعراف(٧)

د هغوی په ښوولو کښی به د الله تعالیٰ د حکمت اقتضاء نه وه. کله به چه رسول صلی الله علیه وسلم د هغو له ورښکاره کولو څخه انکار کاوه نو داسی به ئی ویل چه ﴿ لُوْلَا اَجْتَبَیْتَهَا ﴾ یعنی له خپل الله څخه زمونډ غوښتلی شوی معجزی ولی نه غواړی؟ او ولی ئی نه غوره کوی او نه یی راوړی؟ د دغو دواړو خبرو په ځواب کښی ئی وفرمایل ﴿ قُلُ لِیَا اَلَیْهُ مَالُوْتَیَ اِلَیْمِینُ بِی وفرمایل ﴿ قُلُ لَیَا اَلَیْهُ مَالُوتِیَ اِلَیْمِینُ بِی وفرمایل ﴿ ویلو واړه ویلو واړه واړولو سره کوم کار ته اقدام وکړی او له الله تعالیٰ باندی افتراء وکړی. یا د خلقو په ویلو او اورولو سره کوم کار ته اقدام وکړی او له الله تعالیٰ څخه هسی شی وغواړی چه د هغه وجود د الله تعالیٰ له حکمت سره منافی وی. یا د هغه د غوښتلو اجازه نه وی د نبی وظیفه یوازی هم دغه ده چه هر هغه شی چه الله تعالیٰ په وحی سره نازلوی قبول ئی کړی. او پری تګ او عمل وکړی. او نورو ته هم پر هغه باندی د عمل کولو دعوت ورکړی. باقی هغه تنزیلی او تکوینی آیتونه چه تاسو ئی له ما ځنی غواړئ، نو کوم آیت او معجزه به له پاک قرآن ځنی لویه او لوړه وی؟ ځکه چه دغه عظیم الشانه معجزه د ګرد (ټول) جهان له پاره د بصیرت زیاتوونکو حقائقو او مواعظو خزانه ده! او ایمان راوړونکو ته د یوه خاص قسم هدایت او رحمت ذخیره منځ کښی لری. تاسی دغه عظیم الشان قرآن کله ومانه! چه بیا به هغه فرمائشی معجزه ومنځ؟

### وَإِذَا قُرِئَ الْقُرُانُ فَاسْتَبِعُوا لَهُ وَانْصِتُوالْعَلَّكُوْ تُرْحَمُون ٠٠

او کله چه ولوستلی شی قرآن نو غوږ کیږدئ تاسی هغه ته او چپ اوسئ تاسی له پاره د دی چه رحم درباندی وشی.

تفسیو: کله چه قرآن کریم داسی بی بها دولت او د علم او هدایت کان او ثروت دی نو د هغه د قرائت حق پر سامعینو باندی دا دی چه په پوره فکر او توجه سره دی ورته غوږ کیږدی! او د هغه آیتونه او هدایات دی د قبول په غوږ سره واوری او نوری هر قسم خبری اتری، شور ماشور او ذکر او فکر دی پریږدی! او په ډیر ادب او احترام سره دی ورته چپ او قرار اوسی څو د الله تعالیٰ د رحمت او مهربانی وړ (لائق) او مستحق شی. که کافر په هم دغه ترتیب سره پاک قرآن واوری، نو ډیر لری نه ده چه د الله تعالیٰ په رحمت سره به په ایمان مشرف شی، او که له پخوا خنی مسلمان وی د ولایت په مرتبه رسیږی، یا اقلاً د دغه فعل په اجر او ثواب سره خوشالیږی. له دغه آیت ځنی ډیرو علماؤ دا مسئله ایستلی ده چه په لمانځه کښی څه وخت چه امام قرائت لولی نو ښائی چه مقتدیان ئی په دقت سره واوری! او قرار چپ دی ورته ودریږی! لکه چه د ابو موسٰی نو ښائی چه مقتدیان ئی په دقت سره واوری! او قرار چپ دی ورته ودریږی! لکه چه د ابو موسٰی او ابو هریره رضی الله تعالیٰ عنهما په حدیث کښی رسول الله صلی الله علیه وسلم قرمایلی دی همنلی د تفصیل ځای نه دی. د صحیح مسلم په شرح کښی مونږ په ډیر تفصیل او شرح او بسط مسئلی د تفصیل او شرح او بسط مسئلی د تفصیل او شرح او بسط

سره د دی مسئلی پر «ما له» او «ما علیه» باندی بحث کړی دی.

### وَالْدُكُرُ رَّ لِيَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَيُّ عَا وَخِيْفَةً وَدُونَ الْجَهْرِمِنَ الْقَوْلِ بِالْغُكْوِ وَالْاَصَالِ وَلِاتَكُنُ مِنَ الْغَفِلِيْنَ

او یادوه ته (ای بنده!) رب خپل په زړه خپل کښی په زاری او ویری سره او کم له هسکه (وچته) غږه له وینا په ړومبنیو برخو د سبا کښی او په وروستنیو برخو د بیګا کښی او مه کیږه (ای زما بنده) له غافلانو (بی خبرانو!)

تفسیو: لوی ذکر خو عظیم الشان قرآن دی، چه د هغه د ادب بیان اوس تیر شو. په دغه آیت کښی د «ذکرالله» څه آداب په عمومی توګه (طریقه) بیان فرمائی یعنی د «ذکرالله» اصلی روح هم دا دی هغه شی چه په ژبه ویل کیږی د زړه توجه دی هم د هغه په لوری وی، څو د (ذکرالله) پوره خوند او نفع ظاهره شی او ژبه او زړه دواړه د الله تعالیٰ په یاد کښی مشغول شی، د ذکر په وخت کښی ښائی چه په فکر کښی دقت او په زړه کښی رقت وی او په صحیح رغبت، مینه او رهبت (ویره) سره د الله تعالیٰ په یاد کښی مشغول او لګیا شی! او داسی وضعیت او هیئت دی خپل ځان ته غوره کړی لکه چه کوم ویریدونکی خوشامند کوونکی انسان یو لوی بی مثله ذات ته عرض او فریاد کوی. ښائی چه د ذاکر په لهجه، غږ او هیئت کښی دی د تضرع او ویری او خوف اثر او رنګ محسوس وی د ذکر او مذکور، له عظمت او جلاله د غږ ورو کیدل یو طبیعی او قدرتی امر دی په ورو کیدل یو طبیعی او قدرتی امر دی په چه که له په زوره ذکر کولو څخه ممانعت راغلی دی. که په ورو غږ او توجه سره په خفیه یا په جهر سره د الله تعالیٰ ذکر وکړی نو الله تعالیٰ به هم د هغه ذکر کوی. نو عاشق ته به له دی نه زیاته نیکمرغی او سعادت څه وی؟

### ٳؾٙٳڷڹؽؙؽۼٮؙۮڒڽۣڮڵڒؽؿؾؙڴؠٝۯۯؽۼؽؙۼؠٛۮڗ؋ۅؙؽؙڛؚٞٷۏڹۿۅڵۿؽٮڿؙۮۏۜڰؖ

بیشکه هغه «ملائکی» چه په نزد د رب ستا کښی «مقربی» دی نه کوی تکبر (لوئی) دوی له عبادت د دغه (الله) څخه او یاکی وائی په هر وخت د

#### دغه (الله) او خاص هم دغه الله ته سجدی کوی.

تفسیر: یعنی شپه او ورځ مخصوصاً د سبا او بیګا په اوقاتو کښی د الله تعالیٰ له یاده مه غافل کیږئ! کله چه مقربی ملائکی د الله تعالیٰ له بندګی ځنی عار نه کوی، بلکه همیشه د الله جل جلاله په یادولو او ذکر کولو کښی لګیا او مشغولی دی او هم دغه رب العلمین ته سجدی کوی، نو انسانانو ته لا ضروری ده چه د اله العلمین جل جلاله له ذکر او فکر، او عبادت او ریاضت، سجود او وجود مخخه غافل نشی! بنا پر دی د دی آیتونو له لوستلو مخخه وروسته ښائی چه د تلاوت سجده هم وکړه شی!.

(تمت سورة (الاعراف) بفضل الله ذي الالطاف والاعطاف ونسأله لاحيائنا الاتفاق والايلاف ولامواتنا المغفرة والاعفاف اللهم جنبنا الاختلاف والاعتساف وارزقنا حسن الانصاف ونعم الاوصاف ياغافر الاسلاف وهادي الاخلاف!)

سورة (الانفال) مدنية الا من آية (٣٠) الى غاية آية «٣٦» فمكية وهى «٧٥» آية. و«١٠» ركوعات رقمها «٨٨» تسلسلهاحسب النزول «٨٨» نزلت بعد البقرة.

د «الانفال» سورت مدنی دی پرته (علاوه) له «۳۰» آیت نحخه د (۳۱) آیت تر آخره پوری. چه مکی دی. (۷۵) آیتونه او «۱۰» رکوع لری، په تلاوت کښی (۸) او په نزول کښی . «۸۸» سورت دی د(البقرة) له سورت څخه وروسته نازل شوی دی.

دغه سورت د «بدر» له غزا څخه وروسته په مدینی منوری کښی نازل شوی دی هغه دردناک او له طاقت نه پورته مظالم چه د مکی معظمی مشرکانو د دیارلسو کلونو په موده کښی د مسلمانانو پر وړوکی جماعت و کړل، او مظلومو مسلمانانو چه خاص د خدای له پاره په صمیمیت، صبر، استقامت او معجز ډوله استقلال او ثبات او عشق او محبت سره تر مسلسلو دیارلسو کلونو پوری د دغو هولناکو مصائبو او دردناکو نوائبو تحمل وکړ، هغه د دنیا په تاریخ کښی یوه بیمثاله واقعه ده. قریشو د خپلو نورو ملګرو په اتفاق د ظلم او تیری هیڅ یوه لوبه او چاره پری نه بوده او کردی (تولی) ئی پر مسلمانانو باندی اجراء کړی. خو سره د هغه الله تعالیٰ مسلمانانو ته اجازه ورنه کړه، چه د دی وحشی ظالمانو په مقابل کښی لاس پورته کړی. د صبر، تحمل، او د ابتلاء او امتحان آخری حد دغه ؤ چه مسلمانان خپل مقدس وطن، اقارب، عزیزان، خپلوان، اهل، عیال، کور، کهول مال، منال، دولت، ثروت، تجارت صنعت او نور ګرد (تول) دنیوی شیان هم پریږدی، او خاص د الله تعالیٰ او د رسول الله صلی الله علیه وسلم د خوښی او رضاء له پاره فی سبیل الله له خپلو کورونو ځنی هم ووځی. کله چه د مشرکانو ظلم او تکبر او د مسلمانانو مظلومیت او بیکسی له حده تیره شوه، او له بل لوری د اهل الایمان زړونه له وطن، مسلمانانو مظلومیت او بیکسی له حده تیره شوه، او له بل لوری د اهل الایمان زړونه له وطن، مسلمانانو مظلومیت او بیکسی له حده تیره شوه، او له بل لوری د اهل الایمان زړونه له وطن، مسلمانانو مظاومیت او بیکسی له دولت، او له هم او گهنی له ګردو (تولو) نورو دنیوی تعلقاتو

قال الملا(١) الانفال(٨)

خمنی تش او پاک شول. او یوازی د الله جل وعلا او د پاک رسول الله صلی الله علیه وسلم له محبته او د اخلاص او د توحید له دولته داسی ډک شول چه ګواکی د غیر الله ځای په هغو کښی له سره پاتی نشو؛ نو دلته دغو مظلومانو ته (چه پوره دیارلس کاله یی د کفارو هر راز (قسم) حملی او ربړونه (تکلیفونه) وګالل (برداشت کړل) \_ او د وطن له پریښوولو او هجرت سره یی هم امن او هوسائی (آرام) حاصله نشوه کړی) اجازه وشوه چه له هغو ظالمانو سره جهاد وکړی او خپل بدل او کسات تری واخلی

﴿ أَوْنَ لِلَّذِينَ يُفْتَنُونَ يَأْتَهُمُ فُلِمُواْ وَلِنَهِ لِلَهُ مِنْ لَصُومِهُ لَقَدِينُ لِلَّذِينَ الْحَرِجُ الرَّانِ وَيَارِهِمْ بِعَيْرِحَيِّ الْآلُنُ يَتَوْلُوا رَبَّنَا لللهُ ﴾ (١٧ جزء د الحج ٤٠،٣١ آيت ٦ ركوع) اذن وركړي شوى دى هغو كسانو ته چه جنګ ورسره كولي شي به دی چه بیشکه بر دوی ظلم کړی شوی دی، او بیشکه چه الله به نصرت د دوی باندی خامخا ښه قادر دی. دوی هغه کسان دی چه ایستلی شوی دی له کورونو خپلو څخه یه ناحقه مګر چه ووائی رب زموند الله دی) د مکی معظمی ادب او حرمت د دی خبری مانع ؤ چه مسلمانان لومړی په هغه ځای هجوم او يرغل (حمله) وروړی. نو ځکه له هجرته وروسته تقريباً تر يوه نيم کاله یوری د مسلمانانو د عمل طرز داسی و چه د مکی معظمی د مشرکانو هغو تجارتی روابطو او سلسلو ته چه له شام، يمن او نورو هيوادونو سره قائمي وي ماتي وركولي، چه د هغو په وسيله د ظالمانو اقتصادی حالت کمزور او د مسلمانانو مالی وضعیت بیاوړی شی. د هجرت په ړومېنی کال کښې د «ابواء، بواط، عشيره» غزاګاني او نورې وړې وړې غزاګاني او سرايا چه د هغو تفصیلات د احادیثو او سیرو په کتابونو کښی شته به هم دغی سلسلی کښی واقع شوی. د هجرت به دوهم کال کښی رسول الله صلی الله علیه وسلم ته معلومه شوه چه یوه لویه تجارتی قافله د ابو سفیان به مشری له شام څخه رهی (روانه) شوی ده . د ابوسفیان دغه تجارتی قافله «جویه» چه یه هغی کښی تقریباً «۲۰» تنه قریش او یو زر اوښان او پنځوس زره دیناره مال ؤ کله چه له شام ځنې د مکې معظمې په لوري د کاروان د بیرته راګرځیدلو خبر نبي کریم صلی الله عليه وسلم ته ورسيد نو د صحيح مسلم له يوه روايت سره سم رسول الله مبارک له اصحابو سره مشوره وکړه چه آیا بر دغه جماعت باندی تعرض وکړو؟ د طبری رحمة الله علیه له بیانه سره موافق ډيرو کسانو له دغه جنګه خپل ځانونه بيرته کړل ځکه چه دوی د لوی جنګ له پيښيدلو څخه په اندیښنه او په خطره کښې نه وو چه ښائي د هغه له پاره لویه اجتماع او ښه اهتمام وکړ شي. بل د انصارو به نسبت عموماً داسي خيال كيده چه دوى له رسول الله صلى الله عليه وسلم سره د نصرت او حمایت معاهده یوازی په هغه صورت کښی کړی وه چه که کوم قوم پر مدینی منوری باندی حمله او یرغل وکړی ـ یا تاسی ته لاس درواچوی، نو مونږ به له تاسی سره امداد او مرسته (مدد) کوو. د جنګ د شروع او تعرض خبره اعم له دی چه په هر صورت سره وه، په دغه معاهده کښې شامله نه وه، د دغې جرګې د دې وضعیت له لیدلو څخنې ابویکر الصدیق او عمر الفاروق او رئيس الاتصار سعد بن عبادة رضى الله تعالىٰ عنهم اجمعين حوصله زياتوونكى خطبی وویلی او ښی ویناوی ئی وکړی. بالاخر رسول اکرم صلی الله علیه وآله وصحبه وسلم له دری سوو او خو تنو مجاهدینو سره د قافلی په لوری رهی (روان) شول. څرنګه چه له کوم لوی مسلح لښکر سره د جنګیدلو توقع نه وه، نو ځکه د جمعیت ـ سامان، اسلحی او د نورو شیانو په نسبت زیات اهتمام نه و کړی شوی. هغه کسان چه په هماغه وخت کښی سره تول شوی وو له خپلو همغو معمولی سامانونو سره رهی (روان) شوی وو. په دی باره کښی د بخاری شریف په روایت کښی حضرت کعب بن مالک رضی الله تعالیٰ عنه فرمائی هغه کسان چه د بدر په غزا کښی شریک شوی نه وو پر هغوی باندی کوم عتاب نازل نشو، ځکه چه رسول الله صلی الله علیه وسلم یوازی د تجارتی قافلی د مهم له پاره وتلی وو. اتفاقاً الله تعالیٰ د یوه اساسی جنګ صورت ورییدا کړ.

ابو سفیان د رسول الله مبارک له دغی ارادی محنی خبر شو او سم د لاسه ئی مکی معظمی » ته سری واستاوه، له هغه محایه تقریباً د زرو تنو لښکر چه د قریشو لوی لوی سرداران او مشران هم پکښی شامل وو، له پوره وسلو، سامانونو، لوازمو او تجهیزاتو سره د مدینی منوری په لوری رهی (روان) شو. رسول الله مبارک د «صفراء» په مقام کښی ؤ چه دا خبره ورمعلومه شوه چه د ابو جهل او د نورو لویو لویو ائمة الکفر تر مشری لائدی لوی لښکر په ډیر زور او شور او غیظ او غضب د اسلام د مقابلی له پاره را رهی (روان) شوی دی. د دی غیر متوقع صورت له پیښیدلو محخه وروسته رسول الله مبارک بیا خپلو اصحابو کرامو ته د دی خبری اطلاع هم وکړه، چه په دغه وخت کښی دوه جماعته ستاسی په مخکښی دی

«۱»: تجارتی قافله.

(۲»: فوځی لښکر. د الله تعالیٰ اراده داسی ده چه له دغو دوو ټولیو څخه پر یوه باندی به تاسی مسلط وګرځئ؛ تاسی دا راوښئ چه له دغو دواړو ډلو ځنی پر کومی باندی تعرض او یرغل (حمله) کول غواړئ!؟ او د هغه د مقابلی له پاره تیار یئ؟! څرنګه چه دغه اسلامی لښکر خپل پوره تیاری لوی جهاد ته نه وه کړی ځینو افرادو چه خپل لږ سامان، وسلو او اسبابو او د تعداد قلت ته وکتل نو داسی رایه یی ورکړه چه پر تجارتی قافلی باندی یرغل (حمله) زیات مفید او آسان دی مګر دغه رایه د رسول الله مبارک نه وه خوښه. حضرت ابوبکر صدیق، حضرت عمر فاروق او حضرت مقداد بن الاسود رضی الله تعالیٰ عنهم اجمعین په ډیر ځوښ (جوش) سره غیرت راوړونکی نطقونه او بیی ویناوی وکړی. او بیی په زړه پوری خبری ئی بیان کړی، او ځوابونه ئی وویل. په آخر کښی حضرت سعد بن معاذ رضی الله تعالیٰ عنه تقریر وکړ.

وروسته داسی فیصله وشوه چه د عسکریت په ډګر کښی ښائی چه مونږ د اسلامی شجاعت جوهر وښیو. څنګه چه د بدر په مقام کښی دغه دواړه د حق او باطل فوځونه سره مخامخ شول الله تعالیٰ مسلمانانو ته لوی بری عنایت او ورپه برخه کړه. د کافرانو «۷۰» تنه لوی لوی سرداران ووژل شول او «۷۰» تنه ئی بندیان شول. په داسی ډول (طریقه) د کفارو زور مات شو.

په دغه سورت کښی عموماً د هم دغی غزا جزئیات او متعلقات بیان شوی دی. هغه کسان چه داسی خیال کوی چه یه دغه غزا کښی رسول الله مبارک له ابتداء څخه د هغه لښکری قوت د

قال الملا(١) الانفال(٨)

مقابلی له پاره وتلی ؤ چه د تعرض په مقصد د مدینی منوری په لوری رهی (روان) شوی ؤ او د قریشو په تجارتی قافلی باندی د حملی په نیت له اوله تر آخره پوری هیڅ نه ؤ وتلی نو د دی عقیدی خاوندان فی الحقیقت غواړی چه د حدیثو، سیرو او د قرآنی اشاراتو تولی ذخیری له خپلو مجعولاتو ځنی قربان کړی.

دا څه منطق دی چه هغو محاربینو کفارو ته چه د هغو د تعرض او د لاس اچولو لامله (له وجي) د مسلمانانو ځان او مال او هیڅ شي مامون او مصون نه ؤ پاتي او نه وروسته له هغه د هغو د مصونیت توقع وه . محانی او بدنی نقصان رسونه جائزه و کنله شی لیکن تجارتی او مالی نقصان رسونه ورته له انسانیت او تهذیب څخه مخالفه وی؟ یعنی د دوی ځانونه د ظلم او شرارت او د کفر او طغیان لامله (له وجی) محفوظ او مصون نه وی مگر مالونه دی یی خامخا محفوظ یاتی وی، ګواکی که دوی د ژوندانه له حقوقو محروم او بی برخی پاتی کیږی پاتی دی شی؛ لیکن د ژوندانه له سامانه دی محروم نشی. ﴿ إِنَّ لِمُنَالَتُمْعُ عَاكِ ﴾ او دغه خبره له سره د منلو نه ده. باقي دغه دعوي چه بر هغو کسانو چه حمله يې نه ده کړي د مسلمانانو تعرض او يرغل (حمله) وروړل نه دی جائز ـ ځکه چه دغه تعرض د ﴿ وَقَايَتُوْافِيْ سَيِيْلِاللَّهِ الَّذِيْرُزَ يُقَايَتُوْنَكُمْ ﴾ محخه به مخالف وی قطع نظر له دی نه چه دغه مسئله له موجودی واقعی سره بی تعلقه ده، ځکه چه د مكى معظمى كفار لا له پخوا څخه هر ډول (طريقه) منظم ظلمونه او تعرضات او حملات پر مسلمانانو کړی و او د راتلونکي زماني له پاره هم هر قسم انذار او ويرول ئي کول بلکه په دغه مورد کښي د دوی پلمو (تدابيرو)، مراسلاتو او نورو تشبثاتو هم جريان درلود (لرلو) في نفسه هم صحیح نه ده، ځکه چه دغه آیت د هجرت په ابتداء کښي نازل شوی دی. او روسته له دی نه نور آیتونه هم نازل شوی دی، چه به هغو کښی د قتال مطلق حکم شته. بیا دا هم د غور او دقت وړ (لائق) ده ـ چه يوازي په هم دومره ويلو سره چه د متعرضينو مدافعه وکړئ! دغه خبره نه لازمیږی چه یه هیڅ یو حالت کښي له سره تعرض مه کوئ! او د هغه اجازه نشته. د دی مسئلي تفصيل به «الجهاد الكبير» او «الشهاب» كښي ليكلي شوى دى او ځاى په ځاى په دغو صفحاتو کښي هم نور لارم معلومات د هغه په نسبت ليکلي کيږي انشاءالله تعاليٰ .

### بِشُ مِن اللَّهِ اللَّهِ الرَّحِيْنِ الرَّحِيْمِ

(شروع کوم) په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

يَسْنَكُونَكَ عَنِ الْكِنْفَالُ قُلِ الْكَفْفَالُ بِلّهِ وَالرَّسُولِ فَاتَّقُوا الله وَاصْلِحُوا ذَاتَ بَيْنِكُو وَاطِيعُوا الله وَرَسُولَهُ إِنَّ كُنْنُورُ مُنْ وَمِنِيْنَ وَإِثْمَا الْهُوَمِنُونَ الآنِيْنَ إِذَا ذُكِرَ الله وَجِلَتُ قُلُوبُهُ وَ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِ وَالْمِثُهُ زَادَ تَهُمُ إِيْمَانًا وَعَلَى مَنْ قَنْهُ وَيَتَوَكَّلُونَ فَالَّانِيْنَ يُقِيمُونَ الصَّلُوةَ وَمِمَّا رَنَ قَنْهُ وَيُنْفِقُونَ فَالَّانِيْنَ يُقِيمُونَ الصَّلُوةَ وَمِمَّا رَنَ قَنْهُ وَيُنْفِقُونَ فَا أُولِيكَ هُو الْمُؤْمِنُونَ حَقَّا لَهُو وَرَبْقَ فَا مُعْمَلِيهِ وَمَغَوْمَ فَعْمَ الْمُؤْمِنُونَ حَقَّا لَهُو

پوښتنه کوی دوی له تانه (ای محمده!) له «حکمه د» غنائمو څخه ووایه «دوی ته چه اموال د» غنیمتونو خاص الله لره دی او رسول (د الله) لره دی (چه تقسیم ئی کړی سم له شرعی اصولو سره) پس وویریږئ تاسی له الله نه او اصلاح وکړئ تاسی د هغه حال چه په منځ ستاسی کښی دی «یعنی په خپلو منځونو کښی سره دوستی وکړئ! او نزاع پریږدئ» او حکم ومنئ تاسی د الله او «حکم ومنئ تاسی» د رسول د الله که یئ تاسی مومنان (په حقه سره) بیشکه خبره هم دا ده چه حقانی مؤمنان هغه کسان دی کله چه یاد کړی شی (دوی ته نوم د) الله نو ویریږی زړونه د دوی او کله چه ولوستی شی پر دوی باندی آیتونه «کلام» د الله نو زیاتوی دغه (آیتونه) دوی لره ایمان (د دوی) او پر رب «پالونکی» خپل باندی توکل «اعتماد» کوی دوی. (دوی) هغه (مومنان) دی چه قائموی «سم ادا کوی سره له ټولو حقوقو» دوی لمونځ هغه (مومنان) دی چه قائموی «سم ادا کوی سره له ټولو حقوقو» دوی لمونځ د الله کښی » دغه ماله چه ورکړی دی مؤنږ دوی ته نفقه کوی «لګوی په لاره د الله کښی » دغه کسان هم دوی دی مؤمنان په حقه سره شته دوی ته درجی په نزد د رب د دوی او مغفرت (بښنه) او رزق نیک (د عزت).

تفسیو: «انفال جمع د نفل دی او غنائمو ته ځکه نفل وایه شی چه د رب العزت د فضل او مرحمت محض یوه عطا ده » په بدر کښی هغه د غنیمت مال چه په لاس راغلی ؤ په اصحابو کرامو کښی د هغه په نسبت نزاع وه؛ هغه ځلمیان چه مخکښی وړاندی تللی، او جنګونه ئی کری وو؛ دوی د غنیمت ګرد (ټول) اموال خپل حق ګاڼه، پاخه او سپین ډیری سړی چه د ځلمیانو تر شا ولاړ وو داسی به ئی ویل چه زمونډ په لار ښوونه او اعتماد تاسی ته دغه توره، فتحه او بری په برخه شوی دی، نو ځکه ښائی چه غنیمت مونږ ته هم راکړ شی هغه جماعت چه د نبی کریم علیه افضل الصلواة والتسلیم حفاظت کاوه او د دوی په مبارک حضور کښی حاضر ولاړ وو دوی هم خپل ځانونه د دغو اموالو مستحق بلل. په دغو آیتونو کښی دغه خبره ښولی شوی ده چه فتح یوازی د الله تعالیٰ په مرسته (مدد) ستاسی په برخه شوی ده د بل هیڅ یوه په توره، زور، تدبیر لارښوونه او اعتماد سره تاسی هغه نه ده حاصله کړی؛ نو د دغو اموالو مالک الله ذوالجلال دی او رسول الله صلی الله علیه وسلم د پاک الله نائب دی. څرنګه چه الله جل جلاله د خپل رسول په وسیله حکم ورکړی دی، ښائی چه له همغه حکم سره موافق دی غنائم هم وویشل خپل رسول په وسیله حکم ورکړی دی، ښائی چه له همغه حکم سره موافق دی غنائم هم وویشل شی. د دی حکم تفصیل به وروسته راشی.

صادق او کامل مسلمانان دی باید په هره معامله کښی له الله جل جلاله محنی وویریږی! او په خپلو منځونو کښی دی په صلح او پخلا واوسیږی! او په وړو وړو خبرو کښی دی جنګ او جګړه نه کوی او له خپلو اراؤ او جنباتو څخه دی نظر قطع کړی! محض د الله جل جلاله او د رسول الله صلی الله علیه وسلم احکام دی ومنی! کله چه د الله تعالیٰ نوم یاد شی، نو له خوف او هیبته دی وریږدی! د الله تعالیٰ د آیتونو او احکامو د آوریدلو ځنی دی د دوی ایمان او یقین لا مضبوط او زیات شی او دومره مضبوط او قوی دی و ګرځی چه په هره معامله کښی د هغو اصلی اعتماد او توکل او هیله (امید) پرته (علاوه) له الله تعالیٰ بل پر هیچا باندی پاتی نشی خالص مؤمن د الله تعالیٰ په حضور کښی د عبودیت سر ښکته کوی. او د الله تعالیٰ په پاک نامه خپل ځان، مال دولت او ګرد (تول) موجودیت لګوی. الغرض په عقیده، خلق، عمل، مال او هر شی سره د الله تعالیٰ د خوښی حاصلولو په لاره کښی کوښن کوی، نو هم داسی کسانو ته کامل، صادق، تعالیٰ د خوښی حاصلولو په لاره کښی کوښنی کوی، نو هم داسی کسانو ته کامل، صادق، سم د قرب پر لویو لویو مقاماتو او مراتبو باندی فائز کیږی او الله تعالیٰ به د دوی له معمولی سم د قرب پر لویو لویو مقاماتو او مراتبو باندی فائز کیږی او الله تعالیٰ به د دوی له معمولی مقصور څنی تیریږی او د عزت او رفعت په روزی او رزق سره به افتخار او سر لوړی ورته ورکوی.

### كَمَا اَخْرَجِكَ رَبُّكَ مِنْ بَيْتِكَ بِالْحَقِّ وَإِنَّ فَرْيَقًامِّنَ الْمُؤْمِنِينَ لَكِرْهُونَ فَيُجَادِلُونَكَ فِي الْحِقِّ بَعْدَ مَا تَبَيِّنَ كَانَمُ اَيْمَا فُونَ

### إِلَى الْمُوتِ وَهُو يَنْظُرُونَ ٥

(دا د قسمت کراهیت دوی ته داسی ؤ) لکه چه ایستلی وی ته رب ستا له کوره خپله په حقه سره . حال دا چه بیشکه یوه (ډله) له مؤمنانو خامخا ناخوښه وو (له دی ایستلو چه ورته تیار نه وو) حال دا چه جگړه کوله دوی له تا سره په حقه خبره کښی «چه جهاد ؤ» وروسته له هغه چه ښکاره شوه «دوی ته فتح ستا په بشارت، داسی جگړه ئی کوله په کولو د جهاد کښی » گواکی بیولی کیږی دوی طرف د مرګ ته په داسی حال کښی چه دوی وینی «عینا مرګ په سترګو».

تفسیر: یعنی فکر وکړئ! چه په هم دغه د بدر په جنګ کښی له شروع څخه تر آخره پوری په څه ډول (طريقه) سره د الله تعالىٰ تحريک، امداد، تائيد او توفيق د مسلمانانو په برخه ؤ، هم دغه یاک الله و چه د نصرت صادقه وعده یی د اسلامی دین په نسبت وفرمایله او خپل نبی صلی الله عليه وسلم ئى د يوه حق امر يعنى له كفارو سره د (جهاد) كولو له ياره له مدينى منورى څخه د باندی د بدر په ډګر کښي په داسي وخت کښي راوويست، چه د مسلمانانو يوه ډله د قریشو له لښکرو سره یر جنګیدلو راضی او خوښه نه وه دغو خلقو د داسی رښتیا او فیصله شوی شی او د الله تعالیٰ د قطعی وعدی په نسبت خپل تردد او تنبذب ښکاراوه په هغه امر کښی چه د ييغمبر صلى الله عليه وسلم يه واسطه شكاره شوى ؤ دليلونه وړاندى كول چه هغه يقيناً خداى فرمایلی او ضرور واقع کیدونکی و. یعنی د جهاد په وسیله د اسلام او د اسلام د تابعانو غالب کیدل او د ابوجهل له لښکرو سره مقابله ير دوی باندی دومره شاقه او ګرانه وه، لکه چه چا ته یه رنو سترګو د مرګی یه خوله کښی ورتلل سخت او مشکل ښکاری. بیا هم الله تعالیٰ یه خپل توفیق سره دوی د جنګ ډګر ته بوتلل. او په خپل امداد سره ئی مظفر او منصور وګرځول، او له غنیمت سره یی سالم بیرته راوستل نو څرنګه چه د الله تعالیٰ په مرستی (مدد) سره دغه لوی مهم له اوله تر آخره پوری پای (اخر) ته رسیدلی دی، نو د غنیمت اموال هم ښائی چه د هغه مال وګڼل شي او د هغه هر هغه مصرف چه پاک الله د خپل رسول په وسیله درښيي، ښائي چه هملته دی تقسیم او صرف کر شی!

 قالالملا(١) الانفال(٨)

### وَإِذْ يَعِدُكُوُ اللهُ إِحْدَى الطَّا إِفَتَ يُنِ أَنَّهَا لَكُوُ وَتُودُّوْنَ أَنَّ غَيْرَذَاتِ الشَّوْكَةِ تَكُونُ لَكُوُ وَيُرِيدُ اللهُ أَنْ يُحِقَّ الْحُقَّ بِكِلْمِتِهِ وَيَقَطَّعَ دَابِرَ الكِفرِينَ ﴿ لِيُحِقَّ الْحَقَّ وَيُبْطِلَ الْبَاطِلَ وَلَوْكِوَ الْمُجْرِمُونَ ۞

او «یاد کرئ!» هغه وخت چه وعده کوله له تاسی سره الله یو د دوو طائفو (پلو مخخه چه قافله یا لښکر ؤ) چه بیشکه دغه تاسی لره ده او ستاسی خوښه وه چه بیشکه هغه بی وسلی بی زحمته «بی اغزی ډله دی» وی تاسی ته او اراده لری الله د دی چه ښکاره ثابت کړی رښتیا په کلامونو خپلو سره او پری کړی بیخ د کافرانو له پاره د دی چه ظاهر غالب کړی حق «دین د اسلام» او «له پاره د دی چه» ظاهر کړی بطلان د باطل (کفر) او اګر که بده منی «دا خبره» مجرمان (کافران او پری خپه کیږی).

تفسیر: مسلمانانو غوستل چه پر تجارتی قافلی باندی دی حمله وشی چه یو اغزی هم د دوی په پښو کښی چوخ نشی او ډیر مال او اسباب هم په لاسونو ورشی لیکن د الله تعالیٰ رضا داسی وه چه دغه وړوکی کم قوته او بی سامانه تولی ته پر یوه کثیرالتعداد او مرتب او منظم او له شوکته ډک لښکر باندی فتح او بری ورعطا کړی او خپلی ګردی (تولی) کلمی او خبری په دغی وسیلی سره په یوه حیرانوونکی ډول (طریقه) رښتیا او ثابتی کړی، او د مکی معظمی د کفارو بیخ له

سته وکابی چه په دی ډول (طریقه) سره د الله تعالیٰ د وعدی صداقت په یو حیرت زیاتوونکی اصول سره ظاهر شی او د صدق صداقت او د کذب کذابیت د کفارو علی الرغم په صاف صاف ډول (طریقه) سره ښکاره شی لکه چه هم داسی هم وشو او په بدر کښی د قریشو اویا تنه نور مشران ئی بندیان شول او په دی ډول (طریقه) سره د کفارو ملاوی ماتی شوی او د مکی معظمی د کفارو بنیادونه سره ولرزیدل. فلله الحمد والمنه!.

### اِذْتَسُتَغِيْتُوْنَ رَبَّكُوْ فَاسْتَجَابَ لَكُوْ اَنِّ مُبِعُكُوْ بِأَلْفِ مِّنَ الْمُلَيِّكَةِ مُرُدِ فِيْنَ ﴿ وَمَاجَعَلَهُ اللهُ الْائْتُونِ وَلِتَظْمَيِنَ بِهٖ قُلُونَكُوْ وَمَا النَّصُرُ الْامِنُ عِنْدِ اللهِ إِنَّ اللهَ عَزِيْزٌ حَكِيْدٌ ۚ

«یاد کرئ» هغه وخت چه استغاثه به کوله تاسی رب خپل ته نو الله درورسیده له پاره د(فریاد) ستاسی چه بیشکه زه مرسته (مدد) کوونکی یم له تاسی سره په زرو تنو له پرښتو ځنی یوه په بلې پسی راتلونکی. او نه وه ګرځولی «نه وه ورکړی» دغه «مرسته (مدد)» الله مګر (ورکړی ئی وه فقط) دپاره د دی چه زیری شی «د نصرت» او له پاره د دی چه مطمئن «آرام» شی په دغی مرستی (مدد) سره زړونه ستاسی او نه ده مرسته (مدد) مګر «خو ده» له جانبه د الله، بیشکه الله ښه غالب قوی دی (د احکامو په انفاذ) ښه حکمت والا «چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی».

تفسیر: دا قسم یو بل آیت په (۱۹ جزء د آل عمران په (۱۲۱) آیت (۱۳) رکوع کښی هم تیر شوی دی دلته دی هم همغه تفسیر بیا وکتلی شی! هو! دومره ده چه هلته د پرښتو تعداد له (۳۰۰۰) څخه تر (۵۰۰۰) پوری بیان کړی شوی ؤ، که د دغو دواړو آیتونو واقعه یوه وی نو ویلی کیږی چه اول ځلی به یو زر کسیزه ډله راغلی وی، بیا به وروسته له هغی بله ډله راغلی وی چه د هغی تعداد به له درو زرو ځنی تر پنځو زرو پوری رسیدلی وی. ښائی د (مُرُدوْئُنَ ) له لهظ ځنی هم دی لوری ته اشاره وی.

ٳۮ۬ؽؙۼٙۺٚؽؙڬۉؙٳڵؿؙۼٲڛٲڡۜؽؘ؋ؖٙڝؚۨڹٛ؋ۅؽؽڒؚٙڷؙۘٛۜۼۘڷؽڲٛۄٛ ڝؚٞٵڵۺۘؠٵٚءؚڡٵٛٵؚٞێؽڟؚۿؚڒڴۄ۫ڽ؋ۅؽۮ۬ۿؚڹۼڹٛڰٛۮڕڂؚڔؘۯ

### الشَّيُظِن وَلِيَرْبِطَ عَلَى قُلُوْ بِكُوْ وَيُثَيِّتَ بِهِ ٱلْأَقْدَامُ السَّيْظِنِ وَلِيَرْبِطَ عَلَى قُلُو بِكُوْ وَيُثَيِّتَ بِهِ ٱلْأَقْدَامُ

«یاد کړئ» هغه وخت چه واچوله «الله» په تاسی باندی پرکالی (د خوب پرمښکی) دپاره د امن «تسکین» ستاسی له خپله جانبه او نازلی کړی (الله) پر تاسی له (طرفه د) آسمانه اوبه دپاره د دی چه پاک کړی تاسی په دغو «اوبو» سره او لری کړی له تاسی نجاست د شیطان او دپاره د دی چه قوت واچوی په زړونو ستاسی کښی او محکم کړی په هغو «اوبو» سره قدمونه ستاسی.

تفسير: د بدر غزا في الحقيقت د مسلمانانو له باره ډيره سخته ازموينه او د عظيم الشان امتحان موقع وه . مجاهدین به دغه غزا کښی لږ، ډیر بی وسلی، بی لوازمه او بی سامانه وو ځکه چه دوی د کوم لوی لښکر د مقابلی له پاره لازم تجهیزات او ترتیبات نه وو نیولی، او د دوی په مقابل کښې يو په درې د کفارو مکمل او مجهز داسې لښکر ولاړ وو چه په يوره وسلو او سامانونو سره سمبال او د کبر او فخر او غرور او ځانمني (خود رائي) له نشو ځني مست او بیخوده وو. د مسلمانانو او د کافرانو په منځ کښی دغه ړومېنی مهم او قابل الذکر تصادم ؤ او بیا ئی صورت هم داسی واقع شوی ؤ چه کفارو لا له پخوا څخه پر ښو ښو ځایونو او د اوبو او نورو حاکمه و نقاطو باندی قبضه کړی وه. او مسلمانانو په یوه تیت ځای کښی موقع نیولی وه چه یکښی ډیری داسی زیاتی شکی وی چه تګ او راتګ یکښی سخت مشکل او د تلونکی پښی به یکښی ډیری خښیدی. د ګرد او غبار او دوړؤ لامله (له وجی) هم سخت تکلیف او ربړ وررسیده د اوبو د نشتوالی له سببه له یوه جانبه د اوداسه او غسل تکلیف او له بل طرفه له تندی ځنې مسلمانان ډير زيات وارخطا شوى وو. د دغو شيانو له ليدلو څخه مسلمانان ويريدل او په ښکاره ډول (طريقه) سره ئي د ماتي آثار ليدل. شيطان د دوی په زړونو کښي داسي وسوسي ورواچولی چه که په رښتيا سره تاسي د الله تعالیٰ مقبول بندګان يئ نو ښائي چه بالضرور به د الله تعالیٰ تائید او مرستی (مدد) له تاسی سره وی او داسی پریشان کوونکی او یاس پیښوونکی صورت به مو نه یه برخه کیده. یه دغه وخت کښی الله تعالیٰ یه خپل کامل رحمت سره یو زورور باران اوراوه. چه یه هغه سره هغه ګردی (تولی) شکی کلکی شوی او د غسل او اوداسه له یاره اوبه ډیری شوی او له ګرد او غبار او دوړو څخه هم وژغورل (وساتل) شول. بالعکس په هغه ځای کښي چه د کفارو لښکر و داسي سختي چيکړي او ختي پيدا شوي چه دوي به درګرده يکښي جوئیدل او خسیدل. کله چه دغه ظاهری بریشانی کردی (تولی) لری شوی نو الله تعالیٰ پر مسلمانانو باندی یو قسم پرمښکی او د خوب د پرکالی او بی سدی په شان یوه وضعه راوستله، کله چه له هغی د دوی سترګی خلاصی شوی نو د دوی له زړونو ځنی خوف، هراس او ویره بیخی ورکه شوه، یه ځینو روایاتو کښی راغلی دی چه رسول الله مبارک او حضرت ابی بکر

الصديق رضى الله تعالىٰ عنه توله شپه په عريش كښى په زارى او دعا مشغول ؤ په پاى (اخر) كښى پر رسول الله صلى الله عليه وسلم يوه لږه پركالى راغله، كله چه له هغى څخه ئى سترگى خلاصى شوى نو وئى فرمايل خوشحاله اوسئ چه جبرئيل عليه السلام ستاسى د مرستى (مدد) له پاره راځى!) كله چه له «عريش» څخه يى د باندى تشريف راووړ، نو د پي سَيُوْرُ اَلْمَهُوْرُ اَلْمَهُوْرُ اَلْمَهُوْرُ اَلْمَهُوْرُ اَلْمَهُوْرُ اَلْمَهُوْرُ اَلْمَهُوْرُ اَلْمَهُوْرُ اَلْمَهُ وَكُوْرُ اَلْمُ اللهُهُ به بشارت د دوى پر مباركه ژبه جارى ؤ په هر حال هغه د رحمت باران بدنونه ئى له بى اودسيو او زړونه ئى له شيطانى وسوسو ځنى پاك كړل. له بل لورى د شكو له كلكيدلو څخه په ظاهرى ډول (طريقه) سره هم د دوى قدمونه تينگ او ثابت شول، او د دوى له زړونو څخه خوف او ويره بيخى ووته او بيخى ډاډه او مطمئن او زړور شول.

«یاد کړه ای محمده!» هغه وخت چه وحی و کړه رب ستا پرښتو ته (چه ووایئ مؤمنانو ته) بیشکه زه له تاسی سره یم «په نصرت او اعانت» نو ثابت کړئ تاسی هغه کسان چه مؤمنان دی (په نصرت او بشارت) ژر به وغورځوم زه په زړونو د هغو کسانو کښی چه کافران شوی دی ویره نو ووهئ تاسی (سرونه د دی کفارو) د پاسه د ورمیږونو او ووهئ تاسی له دغو «کفارو څخه هر هر بند» او ټولی ګوتی. دغه «وهل د کفارو» د دی دپاره دی چه بیشکه دوی مخالفت کړی دی له الله او له رسول د دغه (الله) پر پریښودلو (د شرعی) او هر هغه چه مخالفت کوی له الله او له رسول د الله نو بیشکه الله سخت دی عذاب (د ده مخالفانو ته په دنیا او عقبیٰ کښی ) دغه «ستاسی دنیوی عقوبت دی» نو وڅکئ تاسی دا (دنیوی عذاب ای کفارو!) او «وپوهیږئ عقوبت دی» بیشکه مقرر دی کافرانو ته عذاب د اور (د دوزخ په آخرت کښی ).

قال الملا(١) الانفال(٨)

تفسیر: د بدر د غزا د اهمیت اندازه له دی نه بنه لگیدی شی چه په خپله لعین ابلیس د «کنانه» د لوی سردار سراقه بن مالک مللجی په صورت ممثل شوی ابوجهل ته راغی او د مشرکانو زړونه ئی ډیر مطمئن او جه ډاډه کړل او هغوی ته ئی اطمینان ورکړ چه نن پر تاسی باندی هیڅوک بری او غلبه نشی موندلی او زما گرده (ټوله) قبیله له تاسی سره ده . د ابلیس تر بیرغ لاثدی د شیطانانو ډیر لوی لښکر ؤ د دی واقعی تفصیل وروسته راغی، د دوی په مقابل کښی الله تعالیٰ د مسلمانانو د مرستی (مدد) او امداد له پاره د خپل فوځ قطعات د جبرئیل او میکائیل علیهما السلام تر مشری لاثدی ولیول. او وئی فرمایل چه زه له تاسی سره یم که شیاطین د انسانانو په صورت سره متشکل شوی دی او په دغه وسیله سره د کفارو حوصلی زیاتوی، او د وی دوی له لوری جنگیدلو ته تیار دی او د مسلمانانو په زړونو کښی وسوسی وراچوی. او دوی ویروی نو تاسی ای پرښتو ا د مظلومو او ضعیفو مسلمانانو زړونه مضبوط او تینګ کړئ! له دی لوری تاسی د دوی همت ور زیاتوئ! د هغه لوری به زه د کفارو په زړونو کښی دهشت، رعب او لوری تاوی اچوم تاسی د مسلمانانو په مرسته (مدد) د دغو ظالمانو اورمیږونه (مرئ) ووهئ! خوف او ویره اچوم تاسی د مسلمانانو په مرسته (مدد) د دغو ظالمانو اورمیږونه (مرئ) ووهئ! ریعنی پری ئی کړئ!) او بند په بند او پیوند په پیوند یی جلا (جدا) او اندی، اندی (توتئ نوتئ) ئی کړئ!.

محکه چه نن گرد (تول) انسی او جنی کافران سره یو شوی دی، او د الله تعالیٰ او د رسول الله صلی الله علیه وسلم یه مقابل کښی دریدلی دی، نو ښائی دوی ته معلوم شی چه د الله تعالیٰ مخالفانو ته څرنګه سختي سزاوي ور په برخه کیږي؟ کومه سزا چه په آخرت کښي دوي ته ورکوله کیږی، هغه ډیره سخته ویروونکی ده لیکن د هغی یوه وړوکی نمونه په دنیا کښی هم وینی او د اللمی عذاب څخه څه خوند څکی، په روایتونو کښی مذکور دی چه په بدر کښی خلقو يرښتي په خپلو سترګو سره ليدلي. او هغه کفار چه د پرښتو له لاسه وژلي شوی وو د هغو کفارو ځني چه مسلمانانو وژلي وو جلا (جدا) او له ورا پيژندل كيدل. الله تعالىٰ يوه نمونه وروښووله چه که چیری شیاطین الاتس والجن به داسی یوه فوق العاده ډول (طریقه) سره د الله تعالیٰ به مقابل كښى سره ټول شي، نو الله تعالىٰ اهل الحق او خپلو مقبولو بندګانو ته هم په داسي يو فوق العاده ډول (طریقه) سره د پرښتو په مرسته (مدد) سره کمک او امداد وررسوی. باقی نور هر قسم فتح او غلبه او بری، بلکه هر لوی او وړوکی کار د پاک الله په اراده او مشیت او قدرت سره انجام مومی. پاک الله نه پرښتو ته احتياج لری. او نه انسانانو ته. که له پرښتو ځني کوم کار اخلی نو دوی ته ئی داسی یو قوت او طاقت ور عطا کړی دی، چه یوازی یوه پرښته ډیر لوی کلی او ښارونه له ځمکی ځنی پورته کولی شی او په بل مخ ئی ویشتلی شی. دلته خو ئی په عالم تکلیف او اسباب کښي د لړی يوی تنبيه په شان د شياطينو د فوق العاده منډی وهلو او توليدو ځواب وركول منظور ؤ او بس!.

### يَآيَهُا الَّذِينَ الْمَثْوَالِذَ الْقِيْتُو الَّذِينَ

### كَفَرُ وُازَحُفًا فَلَاثُولُو هُو الْكِذِبَارَةَ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی «یعنی ای مؤمنانو!» کله چه یو ځای شئ تاسی (یا مخامخ شئ یا پیښ شئ په جنګ کښی ) هغو کسانو سره چه کافران شوی دی «د جنګ په ډګر کښی » په دغه حال کښی چه دوی غونډ (او ګڼ) وی نو مه ګرځوئ تاسی دغو (کفارو) ته شاوی خپلی «د تیښتی په نیت».

تفسیر: «فرار من الزحف» یعنی له جهاده محنی وتل او تیښتیدل او په جنګ کښی کفارو ته خپله شا اړول ډیره لویه ګناه او له اکبر الکبائرو محنی ده. که د کفارو تعداد د مسلمانانو له شمیره یو په دوه وی بیا هم فقهاؤ مسلمانانو ته د شا آړولو اجازه نه ده ورکړی.

### وَمَنْ يُولِّهِمُ بَوْمَهِ إِنْ دُبُرَكُ إِلَامُتَحَرِّفًا لِقِتَ إِلَى أَوْمُتَحَيِّزًا إِلَى فِئَةٍ فَقَدُ بَآءَ بِغَضَبِ مِّنَ اللهِ وَمَاوُلِ مُجَهَّدُوْ وَبِلْسَ الْمُصِدُرُ ۞

او هر هغه چه وگرځوی دغو «کفارو» ته په دغه ورځ «د مخامخ کیدلو د جنگ» شا خپله مگر په دی حال کښی چه بیرته گرځیدونکی وی (په هنر سره) له پاره د جنگ یا حال دا چه یو ځای کیدونکی وی په طرف د بلی طائفی «د مجاهدینو» نو په تحقیق رجوع ئی وکړه او اخته شو په غضب (قهر) له «جانبه د» الله او ځای د اوسیدلو د ده دوزخ دی او بد ځای د ورتلو دی (دا دوزخ).

تفسیر: یعنی تیښته او په شا کیدل که د کوم جنگی مصلحت له پاره وی، مثلاً له بیرته تللو څخه وروسته بیا حمله وروړل ډیر مؤثر وی یا جولان کوونکی وی دپاره د تودولو د جنګ یا دپاره د غیل (دوکه) ورکولو د دښمن چه په تیښته ئی تیر باسی او بیا پری یرغل (حمله) وروړی یا که د غازیانو یوه ډله له خپل مرکزی فوځ څخه بی له لښکری مصلحتونو بیل شوی وی او دوی د خپل ځان د ساتنی لامله (له وجی) تیښته کوی او له خپلو نورو ملګرو سره ځان ګډوی نو داسی تیښته جرم نه دی او ګناه فقط په هغه وخت کښی ده چه تیښته یواځی له ویری او د ځان د ژغورنی (محفوظ کولو) او د حقیقی تیښتی په نیت وی. (وفرمایل الله که تاسی فخر کوئ ای مسلمانانو په قتل او حبس د کفارو)

### فَلَهُ تَقْتُلُوهُ مُو وَلِكِنَّ اللهَ قَتَلَهُ مُو وَمَا رَمِيْتَ إِذُ رَمَيْتَ وَلِكِنَّ اللهَ رَفِي وَلِيُسُلِ الْمُؤْمِنِيْنَ مِنْهُ بَلَاً عُصَنَّا إِنَّ اللهَ سَمِيْعٌ عَلِيُهُ ﴿

نو نه دی وژلی تاسی دغه «کفار په خپل قوت سره په بدر کښی » ولیکن الله وژلی دی دغه «کفار چه مرسته (مدد) ئی تاسی ته درکړی ده» او نه دی ویشتل کړی تا «ای محمده! دغه ویشتل چه د بشر له شان څخه نه دی» په هغه وخت کښی چه (ظاهری) ویشتل کړی وو تا ولیکن الله دغه ویشتل کړی وو او (دا کار کړی ؤ الله) د دی له پاره چه وازموئی مؤمنان له نزده خپله په ازموینه «یا د دی له پاره چه احسان وفرمائی پر مؤمنانو له دربار خپل ښه احسان او انعام په اکرام د مرستی (مدد) او ولجی» نیکه سره «چه د نصرت او غنیمت نعمت دوی ته ورکړی» بیشکه الله ښه اوریدونکی (د گردو (تولو) اقوالو) ښه عالم دانا دی «په ټولو احوالو».

تفسیر: کله چه جنگ سخت شو نو رسول الله صلی الله علیه وسلم د کفارو د لښکرو په لوری یو موتی شکی وشیندلی (وغورځوله) او دری ځلی ئی «شاهت الوجوه \_ قبیح شول مخونه د دښمنانو!» وویل ـ د الله تعالیٰ په قدرت د دغو شکو ذری د هر یوه کافر په سترګو کښی ولویدلی او ګرد (ټول) د خپلو سترګو په مښلو باندی لګیا شول، له بل لوری مسلمانانو سم د لاسه یرغل (حمله) وروړ، بالاخره ډیر کفار (لکه شین فصل) وریبل او ووژل شول، په هم دغه نسبت فرمائی چه اګر که په بکاره ډول (طریقه) سره شکی تا په خپل لاس سره وشیندلی، لیکن عادتاً هیڅ بشر داسی کار نشی کولی چه د یوه موتی شکی ذری د هر یوه کافر محارب سترګو ته ور ورسوی، او د یوه مسلح لښکر د تیښتی سبب وګرځی. دا یوازی د الله تعالیٰ قدرت ؤ چه یو موتی شکی یی د مسلمانانو کښی دومره قوت او قدرت چیری ؤ چه یوازی ستاسی په مټ او زور سره کفارو داسی مسلمانانو کښی دومره قوت او قدرت چیری ؤ چه یوازی ستاسی په مټ او زور سره کفارو داسی ماتی وخوړه دا خو د الله تعالیٰ د قدرت اثر او اغیزه وه چه داسی متکبر او سرکشان ئی د موت او فناء او ذلت او قید په کنده کښی وغورځول. هو! دا خبره ښکاره ده چه ظاهراً دغه کار ستا د لاسونو په وسیله شوی او ستا په لاسونو کښی داسی یو فوق العاده قوت او قدرت پیدا

قالالملا(١) الانفال(٨)

کړ شو چه تا هغه په خپل کسب او اختيار سره حاصلولى نشو دغه واړه د دى لامله (له وجى) وکړل شول چه د الله تعالىٰ قدرت ظاهر شى ـ او پر مسلمانانو باندى پوره مهربانى او په ښه ډول (طريقه) سره احسان وشى. بيشکه الله تعالىٰ د مؤمنانو دعاء او فرياد اورى ـ او د دوى افعال او احوال په ښه ډول (طريقه) ورمعلوم دى. او دى هم ښه پوهيږى چه پر مقبولو بندګانو په کوم وخت او څه ډول (طريقه) احسان مناسب دى؟.

### ذلِكْمُووَاتَ اللهَ مُوْهِنُ كَيْدِ الْكَفِينِ ثِنَ @

دغه (تیر احسان وشو) او (دغه خبره حقه ده چه بیشکه الله ضعیفوونکی د تدبیر د کفارو دی.

تفسیر: یعنی په دغه وخت کښی هم الله تعالیٰ د مکی معظمی د کفارو پلمی (فریبونه) او تدبیرونه ویجاړ او له خاورو سره ئی برابر او لتاړ کړل ـ او وروسته له دی نه هم د دوی ګرد (تول) تدبیرونه خراب او سستوی.

## إِنْ تَسْتَفْتِحُواْ فَقَلُ جَأْءُكُوْ الْفَكُّوْ وَإِنْ تَنْتَهُوُا فَهُوَ خَيُرُ لِكُوْرُوَ إِنْ تَعُودُوْانَعُكُ وَلَنْ تُغْنِى عَنْكُوْ فِئَتُكُوْ شَيْئًا وَلَوْكَثُرَتُ لَا اللهَ مَعَ الْمُؤْمِنِيْنَ ﴿ وَإِنَّ اللهَ مَعَ الْمُؤْمِنِيْنَ ﴿

که غواړئ تاسی فتح (فیصله د جانبینو څخه د ښه لار موندونکی په خوا ای کفارو) نو په تحقیق راغله تاسی ته فتح (فیصله د ښه لار موندونکی په خوا) او که تاسی منع راوړه (له کفره او د مؤمنانو له جنګه) نو دغه «منع بهتره او» خیر دی تاسی ته، او که بیا راوګرځیدئ تاسی «جنګ او کفر ته» نو مونږ به هم راوګرځو (نصرت د مؤمنانو ته) او له سره به دفع ونه کړی له تاسی ډله ستاسی هیڅ شی «له عذاب د الله نه» او اګر که ډیره لویه هم وی دا (ډله ستاسی) او «پوه شئ» چه بیشکه الله سره له مؤمنانو دی (په نصرت او ثواب ورکولو کښی).

تفسیو: دغه خطاب د مکی معظمی کفارو ته دی. دوی به له هجرت څخه پخوا رسول الله صلی الله علیه وسلم ته ویل ﴿ مَثْیَاهُمُاالْفَتُوُلِوَیْنَ ﴾ زمونږ ستاسی په منځ کښی به دغه

فیصله کله کیږی؟ که تاسی رښتین یئ ا) که څه هم د دغی خبری پوره فیصله به د قیامت په ورځ کښی کیږی، مگر یو ډول (طریقه) فیصله ئی نن د بدر په میدان کښی هم تاسی ولیده چه په څه یو خارق العاده طریقی سره تاسی ته د کمزورو مسلمانانو له لاسونو سزا در ورسیده؟ که اوس هم د محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم له مخالفت او کفر او شرک څخه لاس واخلئ نو بهتر دی او دنیوی او اخروی گتی به ستاسی په برخه شی او که بیا هم تاسی هم داسی وجنگیږئ نو مونږ به بیا هم په هم دی قسم د مسلمانانو سره مرسته (مدد) کوو. او په پای وجنگیږئ نو مونږ به بیا او خواریږئ! کله چه د الله تعالیٰ تائید له مسلمانانو سره دی نو ستاسی ډلی او لښکری که هر څومره ډیری وی ستاسی په کار به هیڅ درنشی په ځینو روایتونو کښی راغلی دی چه ابوجهل او نورو کفارو د مکی معظمی څخه د بدر په لوری د رهی کیدلو په وخت کښی د کعبی شریفی پردی په خپلو لاسونو نیولی داسی دعاوی ئی کړی وی چه یا الله! له دواړو فریقو څخه هره یوه چه اهدی، علیا او اکرمه وی فتحه او بری د همغی ډلی روزی کړی! و فساد اچوونکی مغلوب کړی! نو په هو نقحه او او کرمه وی فتحه او بری د همغی ډلی روزی کړی! و فساد اچوونکی مغلوب کړی! نو په هوانه وه، فتحه او بری نصیب شو او مفسدان رسوا او یعنی همغی ډلی ته چه واقعی علیا او افضله وه، فتحه او بری نصیب شو او مفسدان رسوا او یعنی همغی ډلی ته چه واقعی علیا او افضله وه، فتحه او بری نصیب شو او مفسدان رسوا او خوار او ذلیل شول.

### يَايَتُهَا الَّذِينَ الْمَنُوَّ الطِيْعُوا اللهَ وَرَسُولَهُ وَلا تَوَلَّوْ اعْنَهُ وَآنَتُوْ تَسْمَعُونَ ٩

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (ای مؤمنانو!) حکم ومنئ تاسی د الله او (حکم ومنئ!) د رسول د الله او مخ مه گرځوئ تاسی له دغه «اطاعت د رسول الله څخه» حال دا چه تاسی اورئ (قرآن).

تفسیر: پخوا ئی فرمایلی وو چه الله تعالیٰ له مؤمنانو سره دی په نصرت او ثواب ورکولو کښی اوس مؤمنانو ته هدایت فرمائی چه د مؤمنانو معاملات له الله تعالیٰ او له رسول الله صلی الله علیه وسلم سره څرنګه ښائی؟ څو د هغه په وسیله د نصرت او حمایت وړ (لائق) او مستحق شی، نو ئی راوښودل چه د یوه صادق مؤمن کار هم دا دی چه دی له سره تر پایه پوری د زړه په اخلاص د الله جل وعلیٰ او د رسول الله صلی الله علیه وسلم مطیع او فرمان منونکی وی، اګر که ډیر احوال او حوادث ورته پیښ شی. کله چه مؤمن د الله تعالیٰ کلام واوری او تسلیم ئی کړی نو ښائی چه مؤمن د الله تعالیٰ کلام واوری .

### وَلا تُكُونُوْا كَالَّذِينَ قَالُواسَبِعُنَا وَهُمُ لَاسَبَعُونَ ۗ

او مه کیږئ تاسی (ای مؤمنانو) په شان د هغو کسانو چه وائی واوریده مونږ حال دا چه دوی نه آوری (په ګټورو اوریدلو سره).

تفسیو: یعنی په ژبه وائی چه وامووریده (خبره ستا او ومو مانه حکم ستا!) حال دا چه هغه اوریدل او منل به غرنگه وی چه انسان سمه خبره واوری او پری ونه پوهیدی؟ یا خو پری وپوهیدی خو قبوله ئی نه کړی. پخوا یهودانو موسٰی علیه السلام ته ویلی وو په سَهْعُنَاوَعَصَیْنَا په وامو وریده خبره ستا او ومو نه منله هغه خبره) او د مکی معظمی د مشرکانو قول چه وروسته د هم دی سورت په «۳۱» آیت کښی راځی په قکسیمٔنَالُوَنَثَافِلُتَامِثْلُهُلُا لَهُنَا په به تحقیق وامو وریده دغه قرآن ای محمده! چه ته ئی را اوروی مونډ ته خو بس کړه! نور ئی مه لوله! چه مونډ پری وپوهیدو. که مو زړه وغواړی نو مونډ به هم د هم دغه په شان خبری جوړی کړو او رابه یی وړو.» د مدینی منوری د منافقانو اصول داسی وو چه د محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم او د مسلمانانو په مخکښی به ئی تش په ژبه د اسلام اقرار کاوه ، او په زړه به تری منکران وو په هر حال د صادق مؤمن شان دا دی چه په زړه او په خوله او په عمل او په غیاب او په حضور کښی حال د صادق مؤمن شان دا دی چه په زړه او په خوله او په عمل او په غیاب او په حضور کښی پر اللهی او نبوی احکامو عمل وکړی، او تر اسلامی هدایاتو ځان جار کړی.

### إِنَّ شَرِّ الدَّوَ آتِ عِنْكَ اللهِ الصُّدُّ الْبُكُمُ الَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ ٠٠

بیشکه بدتر د ټولو حیواناتو په نزد د الله (هغه دی چه) کاڼه دی (د حق له اوریدلو څخه) هغه کسان دی چه عقل نه لری دوی.

تفسیر: هغو کسانو ته چه الله تعالیٰ د ویلو له پاره ژبه او د اوریدلو له پاره غوږونه او د پوهیدلو له پاره زړه او دماغ ورعطا کړی وو بیا دوی دغه ګرد (تول) قوتونه معطل کړل نه په ژبی سره د حق ویلو ـ او د حق موندلو له پاره موفق شول او نه ئی په غوږونو سره د حق غږ واوریده او نه ئی په زړه او دماغ سره د حق د پوهیدلو کوښښ وکړ، الغرض د الله تعالیٰ ګردی (ټولی) ورکړی شوی قواوی یی چه په حقیقت کښی د هغو لوړو مقاصدو له پاره ورکړی شوی وی په خیل اصلی کار کښی صرف نه کړی بلا شبهه داسی خلق له حیواناتو څخی هم بدتر دی.

### ۅؘڷۅٛۘۼڸۘۘۘؗۘۄؘڵؾۿۏؽؙۿؙؚۮؘڂؽڗؙٳڷؙڒڛٛؠۘۼۿۿڗ۠ۅٙڷٷ ٲڛ۫ؠۼۿؙۿڒڷۊۘڰٷٳٷۿؙۿ۫ؗؠؙٞۼؙڔۣۻ۠ۏڹٛ۞

او که معلوم وی الله ته په دوی کښی څه خیر نو خامخا اورولی به یی وی دوی «په سماع قبول سره» او که اورولی وی دوی ته (الله سره له دی چه ور معلوم دی دا چه په دوی کښی هیڅ خیر نشته) نو هرومرو (خامخا) به گرځیدلی وو دوی حال دا چه دوی به څنګ کوونکی وو «له قبوله د حق عناداً او انکاراً»

تفسیر: یعنی اصلی خبره دا ده چه په دغو خلقو کښی د نیکی ریښه (ریشه) او اساس (جړ) له سره نشته. ځکه چه حقیقی نیکی هلته د انسان په برخه کیږی، چه د ده په زړه کښی د حق د غوښتلو مینه او د هدایاتو او د نورو حسناتو د قبلولو استعداد او لیاقت وی. هغه قوم چه د حق غوښتلو هیڅ روح پکښی نه وی او د الله تعالیٰ ورعطا شوی قوتونه په خپلو لاسونو خرابوی، نو ورو، ورو په دوی کښی د حق د قبول لیاقت او استعداد نه پاتی کیږی. نو ویی فرمایل چه الله تعالیٰ د دوی په زړونو کښی د خیر او هدایت د قبلولو لیاقت ونه لید ـ که په دوی کښی ئی څه لیاقت لیدی ـ نو له خپل عادت سره موافق به ئی ضرور هغوی ته خپل آیتونه آورول ـ او دوی پری دوی به ئی پری پوهول. باقی په دغه موجوده حالت کښی که دوی ته آیتونه واوروی، او دوی پری وېوهوی نو دغه ضد او عناد کوونکی خلق سره له پوهیدلو هم د هغو قبلوونکی نه دی.

## يَا يُنْهَا الَّذِينَ الْمَنُوا المُتَجِينُوُ اللّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمُ لِمَا يُحْفِينِكُمُ وَاللّهُ وَالدّهُ وَالدّهُ تُحْدُرُونَ الْمَرْءُ وَقَلْبُهُ وَآتَهُ اللّهُ تُحْدُرُونَ ﴿ وَاللّهُ مَا لَكُونُ وَقَلْبُهُ وَآتَهُ اللّهُ تَحْدُرُونَ ﴿

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو! غوږ ږدئ) حکم منئ تاسی «خاص» د الله او (حکم منئ خاص) د رسول «د الله». کله چه وبولی تاسی له پاره د هغه کار چه ژوندی کوی تاسی «په دنیوی او اخروی ژوندون سره» او یوه شئ تاسی چه بیشکه الله یرده کیږی په منځ د انسان او

د زړه د ده کښي او بيشکه شان دا دي چه خاص هم ده ته تاسي جمع کيږئ.

تفسير: يعنى الله تعالىٰ او رسول الله صلى الله عليه وسلم د هغه عمل يه لورى تاسى ته دعوت درکوی (مثلاً جهاد او نور) چه یه هغه کښی له اوله تر آخره ستاسی خیر او ګټه (فائده) ده د دوی دغه دعوت او بلنه ستاسی له یاره یه دنیا کښی د عزت او اطمینانی ژوند وسیله او یه آخرت کښي د ابدې سعادت او د قلبي حيات ذريعه ده (ځکه چه په رياني علومو او صمداني فیوضاتو سره مو ژوندی کوی، په شهادة علیه او عقائد صحیحه مو یوهوی او د حق او احسان په قرآن مو خبروی.) نو د مؤمنانو شان دا دی چه د الله تعالیٰ او د رسول الله صلی الله علیه وسلم د دعوت په مقابل کښي علي الفور (لبيک) ووائي! او له زړه يې ومني! هر وخت او هر ځای ته چه پاک الله دوی وبولی، ښائی دوی خپل ګرد (ټول) کارونه او مشغولتياوی يريږدی او همغلته خپل ځانونه ورسوی ﴿ وَاعْكُمُوًّا ﴾ الآية - او پوه شئ تاسی چه بيشکه الله پرده کيږی په منځ د انسان او زړه د ده کښي او بیشکه شان دا دی چه خاص هم دغه الله ته تاسی جمع کیږئ.) یعنی د اللّٰي حكم به ځاى كولو كښي تعطيل او ځنډ (ډيل) مه كوئ! ښائي چه لږ وروسته ستاسي زړه هم داسی یاتی نشی، ځکه چه انسان بر خپل زړه باندی واک او قبضه نه لری بلکه زړه د الله تعالیٰ یه اختیار کښی دی، یه هر لوری ئی چه اراده وفرمائی آړوی ئی. بیشکه الله تعالیٰ ابتداء په خپل رحمت هغه نه اړوی ـ او نه مهر پری لګوی. هو! کله چه بنده د اسلامی احکامو په امتثال او تعمیل کښی سستی او لتی وکړی نو په سزا کښی یی هغه اړوی. یا که حق غوښتل پریږدی او ضد او عناد غوره كړى نو مهر پرى لګوى. كذا فى الموضح. ځينو ﴿ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْهُ وَقَلَّمْ ﴾ د قرب د بیان له پاره گللی دی. یعنی حق تعالیٰ خپل بنده ته دومره قریب دی چه د ده زړه هم ورته دومره قریب نه دی ﴿ وَمُونَىٰ أَوْبُ اِلْیَهِینَ حَبِّلِ الْوَرِیْدِ ﴾ (٢٦ جزء د ق سورت ١٦ آیت ۲ ركوع) نو د الله تعالىٰ گرد (تول) احكام له زړه قبول كړئ! الله تعالىٰ له تاسى څخه زيات ستاسی د زړونو له احوالو او پټو اسرارو څخه خبر دی. خیانت د الله جل جلاله په مخ کښی له سره وړاندی نشی تلی. د حق جل وعلیٰ شانه په حضور کښی ګرد (ټول) سره ټوليږئ او هلته به ګرد (ټول) مکنونات او اسرار سره منکشف او ښکاره شي او د هر چا په مخ کښي به د هغه گرد (تول) اعمال او احوال کیښودل شي.

#### وَاتَّقُوْ ا فِتُنَةً لَا تُصِينُكَ الَّذِيْنَ ظَلَمُوُ ا مِنْكُوْ خَاصَّةً وَاعْلَمُوْ النَّ اللهَ شَدِيْدُ الْعِقَابِ ۞

او ځان وساتئ تاسي له هغې فتنې (فساد ګناه) څخه چه نه رسيږي (عقوبت

ئی یوازی) همغو کسانو ته چه ظلم ئی کړی وی «په کولو د ګناه سره» له تاسی ځنی خاص «او یوازی بلکه عمومی به وی»، او پوه شئ چه بیشکه الله سخت دی عذاب (د ده مخالفانو ته په دنیا او عقبا کښی ).

تفسير: يعنى (له داسي گناه ځني تاسي ځان ډير ساتئ چه کوونکي او نه کوونکي دواړه پکښي لاهو کیږی لکه د جهاد او بدعتونو او نفاق او شقاق د ظهور په وخت کښې سستې) فرض ئې کړئ که د يوه قوم اکثرو افرادو د ظلم او د عصيان اصول اختيار کړه، او څه خلق له هغو څخه جلا (جدا) یاتی شول ۔ او غوړه مالی ئی غوره کړه ۔ نه ئی نصیحت وکړ ۔ او نه ئی تری د نفرت اظهار، نو دغه فتنه ده، چه د دی په ضمن کښې هغه ظالمان او دغه پتې خولي خوشامندگران به گرد (تول) سره راځی نو کله چه عذاب راشی، گرد (تول) به علی حسب المراتب به هغه کښی شامل وی، او هیڅوک به تری نه وی خلاص له دی تفسیر سره موافق د دغه آیت مقصود به داسی وی چه د الله جل جلاله او د رسول الله صلی الله علیه وسلم د حکم د منلو له پاره هم په خپله تاسي تيار اوسئ! او هم سرکښانو ته نصيحت کوئ او پوهوئ ئي! که دوی ستاسی نصیحت ونه منی، نو د هغوی ځنی د خپلی بیزاری اظهار وکړئ حضرت شاه صاحب د دی آیت مطلب داسی لیکلی دی «مسلمانانو ته له فساد یه تیره بیا له داسی گناه ځني ځان ساتل يکار دي چه د هغي خراب اثر د ګناه کوونکو څخه تيريږي او تر نورو يوري هم رسیږی. یخوا ئی وفرمایل چه د الله جل جلاله او د رسول الله صلی الله علیه وسلم د احکامو یه منلو کښي ادنٰي تاخير او لټي ونه کړئ نه چه چيرې د ځنډ (ډيل) کولو لامله (له وجي) ستاسي زړه وګرځي، اوس تنبيه فرمائي چه که نيک خلق لټي وکړي، نو عام خلق به هغه بيخي بریږدی، نو بد رسم به نشریږی او هر چیری به خوریږی، او د هغه ګناه او وبال به د ګردو (ټولو) تر غاړه کیږی. لکه چه که په جنګ کښې یو زړور سړی سستې وکړی نو بي زړه او ویریدونکی به تښتی، بیا به په لښکر داسی ماتی ګدیږی چه هغه زړور به هم د هغی له اداری څخه عاجز شي.

#### وَاذْكُرُوْآاِذْ آنَتُمُ وَقِلْيُلُ مُّسْتَضَعَفُونَ فِى الْرَضِ تَغَافُوْنَ آنَ يَتَخَطَّفَكُو التَّاسُ فَالْوِكُمُ وَآيَّكَ كُمُ يِنَصُرِ إِ وَرَزَقَكُمُ مِّنَ الطَّلِيّلَتِ لَعَلَّكُمُ تَشَكُرُونَ ۞

او یاد کړئ تاسی هغه وخت چه تاسی لږ ضعیفان (مغلوبان) کړی شوی وئ په ځمکه کښی ویریدئ تاسی له دی نه چه وبه تښتوی په جلتی سره تاسی خلق الانفال(٨)

«یعنی مغلوب به کړی تاسی قریش یا پارس یا روم» نو ځای درکړ «الله» تاسی ته او قوت ئی درکړ تاسی ته په کومک (مدد) خپل سره او روزی یی درکړه تاسی ته له طیباتو «پاکو شیانو لکه غنائم» له پاره د دی چه تاسی شکر وباسع!

تفسیر: یعنی د قلت او ضعف له گمانه د الله تعالیٰ په حکم (جهاد) کښی سستی مه ښکاروئ وگورئ له هجرته پخوا بلکه له هغه وروسته هم ستاسی شمیر لږ ؤ \_ وسله او سامان هم تاسی نه درلود (لرلو)، کله چه خلقو ستاسی کمزوری لیدله نو طمع یی کوله چه تاسی وخوری او هضم مو کړی \_ او تاسی ته هر وخت هم دغه اندیښنه درپیښه وه نه چه د اسلام له دښمنانو سره زمونږ جنګ او جگړه ونښلی او مونږ د هغوی په لاس کښی ولویږو او هغوی مو د مرغانو په شان په خپلو منګلو او مښوکو سره چیری وتښتوی مگر الله تعالیٰ تاسی ته په مدینه منوره کښی هستوګنه درکړه \_ او د انصارو او مهاجرینو په منځ کښی د ورور گلوی بی ساری سلسله قائمه کړه . بیا ئی د بدر په غزا کښی تاسی ته څرنګه غیبی مرسته (مدد) درورسوله چه د کفارو بیخ مو وویست . تاسی ته ئی ای مسلمانانو شانداره بری او فتح درکړه!

#### يَا يُنْهَا الَّذِينَ الْمَنْوُ اللَّهِ تَخُونُوا اللهَ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُوۤ المَنْتِكُوُ وَانْتُوتَعُلَمُونَ ۞

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) مه کوئ خیانت له الله سره او «مه» کوئ خیانت تا الله سره او «مه» کوئ خیانت تاسی په امانتونو خپلو کښی حال دا چه تاسی پوهیږئ چه د امانت ساتل واجب دی».

تفسیو: د الله تعالیٰ او رسول الله صلی الله علیه وسلم سره خیانت دا دی چه د هغو د احکامو مخالفت وکر شی. په ژبی سره خپل ځان مسلمان وبولی او د کفارو عمل وکړی. یا هر هغه کار باندی چه د الله جل جلاله او د رسول الله صلی الله علیه وسلم له خوا مامور شوی وی په هغه کښی تکی برګی وکړی یا د پاک رسول اسرار نورو ته ښکاره کړی. یا د غنیمت له مال څخه غلا وکړی. یا د غنیمت له مال څخه غلا وکړی. یا د دغو په شان نور ناروا کارونه وکړی. په هر حال په هغو ګردو (ټولو) امانتونو کښی چه د الله جل جلاله او د رسول الله صلی الله علیه وسلم یا د بندګانو له خوا تاسی ته سپارلی

قال الملا(٢) الانفال(٨)

شوی وی له خیانت څخه تاسی ځان وژغورئ (بچ کئ) په دغو کښی هر قسم حقوق الله او حقوق العباد راغلل. يه رواياتو كښي مذكور دى چه د بني قريظه يهودان كله چه له رسول الله صلى الله علیه وسلم څخه د خندق یا د احزاب د غزا په پای (اخر) د هجرت په پنځم کال کښې د روغی او د دی خبری غوښتنه وکړه «چه له دوی سره دی همغه سلوک وکړ شی چه بنی نضیر سره شوی دی» او رسول الله مبارک ارشاد وفرمایه چه «زه تاسو ته دومره حق درکوم چه سعد بن معاذ رضى الله تعالىٰ عنه خپل حكم او منصف وكرځوئ هر هغه فيصله چه سعد رضى الله تعالىٰ عنه وكړى. همغه ستاسي په نسبت منظوره ده . » بني قريظه د رسول الله صلى الله عليه وسلم په اجازه حضرت ابولبابه رضى الله تعالىٰ عنه خپل ځان ته وباله \_ او يوښتنه ئى ترى وكړه چه ستا رایه به دغی معاملی کښی څه ده؟ آیا مونږ دسعد بن معاذ حکمیت ومنو؟ څرنګه چه د ابولبابه رضي الله تعالیٰ عنه اموال او اهل او عیال یه بنی قریظه ؤ کښی براته وو نو ځکه ده د هغوی خير غوښت. نو ابو لبابه رضي الله تعالیٰ عنه خپلې مړی ته اشاره وکړه او په خپل حلقوم باندی ئى گوته راښكووله يعنى كه د سعد بن معاذ رضى الله تعالىٰ عنه حكميت تاسى ومانه نو دغه ستاسي قتل او حلالول دى. اګر که ابو لبابه رضي الله تعالیٰ عنه خپله اشاره وکړه مګر سم د لاسه متنبه او پښيمان شو، چه ولي مي له الله جل جلاله او له رسول الله صلى الله عليه وسلم سره خيانت وکړ؟ نو بیرته راغی او د مسجد په یوی ستنی یوری ئی خپل ځان تینګ وتاړه او له خوړلو او چښلو ئي قسم وکړ ـ چه تر مرګه يوري به نه خورم او نه چښم يا دا چه الله تعاليٰ زما توبه قبوله کړی. اوه، اته ورځی ابو لبابه رضی الله تعالیٰ عنه همغسی تړلی ولاړ ؤ څو د ډیری لوړی او تندی لامله (له وجي) بيخوده شو دلته زيري ورورسيد، چه ياک الله ستا توبه ومنله، ده بيا قسم ياد کر چه زه به هم داسی تړلی اوسم څو می رسول الله مبارک په خپل پاک لاس سره خوشی او ایله نه کړي بيا نو رسول الله صلى الله عليه وسلم تشريف راوړ او په خپل مبارک لاس ئي هغه خلاص كر الى اخرالقصه! ابن عبدالبر رحمة الله عليه دعوى كوى چه دغه واقعه د تبوك د غزا د نه شريكيدلو لامله (له وجي) واقع شوى ده والله اعلم.

### وَاعْلَمُوْآانَّمَآآمُوَالْكُوْ وَآوُلَادُكُمْ فِتُنَةٌ وَآنَ اللهَ عِنْدَةً وَآنَ اللهَ عِنْدَةً وَآنَ الله

او پوه شئ تاسی چه بیشکه مالونه ستاسی او اولاد ستاسی ابتلاء «ازموینه» ده او بیشکه الله په نزد د ده اجر «ثواب» ډیر لوی دی. «بهتر له هر شی نه نو په طلب کښی ئی اوسئ».

تفسیر: یعنی ستاسی اموال او اولاد فتنه ده چه مو منع کوی له کارونو د آخرت څخه او سبب

قالالملا(١) الانفال(٨)

دی د واقع کیدلو ستاسی په گناه او په عذاب کښی یا سبب دی د محنت چه تاسی الله تعالیٰ پری ازموئی نو له ډیره محبته د دوی خیانت مه کوئ انسانان علی الاکثر د مال او اولاد لامله (له وجی) له نورو بندگانو څخه غلا کوی، نو ځکه ئی تنبیه وفرمایله چه د امانتداری هغه قدر او قیمت او لوړوالی چه د الله تعالیٰ په دربار کښی شته، هغه په دنیوی مال او اولاد او نورو شیانو کښی له سره نشته.

#### يَّا يُنْهَا الَّذِينَ المَنْوَالِنَ تَتَقُوا الله يَجْعَلُ لَكُوْفُرْقَا نَا وَيُكِفِّمُ عَنَكُوْسِيّا تِكُوْ وَيَغُفِنْ لَكُوْرُو اللهُ ذُوالْفَضْلِ الْعَظِيْرِ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی «یعنی ای مؤمنانو» که وویریږئ تاسی له الله (او پرهیزګاری اختیار کړئ له ګناهونو څخه) وبه کړی ستاسی له پاره فیصله «د مؤمنانو په عزت او د کافرانو په ذلت» او لری به کړی له تاسی ګناهونه ستاسی او مغفرت به وکړی تاسی ته؛ او الله څیښتن (خاوند) د فضل «رحمت، احسان» ډیر لوی دی.

تفسير: يعني كه له الله تعالىٰ محنى وويريدئ! او د تقوىٰ لاره غوره كړئ! نو الله تعالىٰ به تاسى او ستاسی د مخالفانو په منځ کښې فیصله وکړی. په دنیا کښې به تاسې ته عزت درکړي. او هغوی به ذلیل یا هلاک کړی. لکه چه په بدر کښی ئی وکړ او په آخرت کښی به هم تاسی ته دائمی نعیم درکوی. او د هغوی د هستوګنی ځای به دائمی جحیم وی 🧳 وَامْتَلُوْالْيُوْمَ اَيُّنَا الْنُتُهُونَ ﴾ «٢٣ جزء د يُس ٩٥ آيت ٤ ركوع» ﴿ لِمَنَايَوْمُرَالْفَصُّلِ جَبَعُنَاكُرُوَالْزَلِيْنَ ﴾ جزء د المرسلات ٣٨ آيت اوله ركوع» بله خبره دا ده چه د تقوىٰ له بركته به الله تعالىٰ ستاسى یه زړونو کښي یو نور «رڼا» اچوی چه د هغې په وسیله تاسي ذوقاً او وجداناً د حق او باطل او د نیک او بد په منځ کښې به فیصله وکړی شئ برسیره پر دی حضرت شاه صاحب دا خبره هم لیکلی ده چه «ښائی په بدر کښی به د مسلمانانو په زړونو کښی ګرځیدلی وی چه دغه بری خو اتفاقی دی نو ښایی چه له رسول الله مبارک څخه په یته او په مخفی ډول (طریقه) مونږ له کفارو سره څه احسان وکړو، څو دوی زمونږ کورونو ته په مکه معظمه کښی څه زیان ونه رسوی. او زمونږ اهل او عیال ونه رېړوی (تکلیف نه کړی) نو په ړومېنی آیت کښی ئی د خیانت منعه وفرمايله. او په دوهم آيت کښي ئي تسلي ورکړه چه وروسته له دې نه به فيصله کيږي. او ستاسي کور کهول به هم داسی د کفارو یه لاسونو کښی ګرفتار نه یاتی کیږی.» او در به کړی تاسی ته «فرقان» یعنی هدایت چه یه هغه سره به حق له باطله بیلوئ! یا د دارینو نجات، یا نصرت یر دښمنانو يا خلاصي له شبهاتو ـ يا ستاسي ظهور او شهرت په تمام عالم کښي ».

#### وَإِذْ يَمْكُرُ يِكَ الَّذِيْنَ كَفَرُوا لِيُنْبِتُولِكَ آوْيَقَتُلُوْكَ آوْيُجُوْرِجُوْكَ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللهُ وَاللهُ خَيْرُ الْلَكِيرِيْنَ ۞

او «یاد کړه ای محمده!» هغه وخت چه مکر فریب به کاوه له تاسره هغو کسانو چه کافران شوی وو له پاره د دی چه بندی کړی تا یا ووژنی تا یا وباسی تا «له مکی نه» او پټ فریب کوی دوی «له تاسره» او جزا د فریب ورکوی الله «دوی ته» او الله بهتر د جزا ورکوونکو د مکر دی.

تفسیو: پخوا له هجرته د مکی معظمی کفار په «دارالندوه» کښی سره تول شول او مشوره ئی سره وکړه چه د محمد صلی الله علیه وسلم په نسبت څه وکړی شی چه د هغه له لاسه د کفارو ګرد (تول) قوم ډیر پریشان او سربداله شوی دی. او د نورو ملکونو ځینی خلق هم د ده په لومه کښی درګرده نښلی که دغه وضعیت هم داسی دوام وکړی هغه ورځ به لری نه وی چه محمد صلی الله علیه وسلم به ورو ورو داسی یو لوی قوت پیدا کړی، چه له هغه سره به مقابله خورا (ډیر) ګران وی.

په دغه وخت کښی د کفارو آراء او نظریی د محمد صلی الله علیه وسلم په نسبت مختلفی او راز (قسم قسم) وی ځینو به ویل چه «بندی دی کړی شی او ښه دی ژوبل هم کړی شی!» د ځینو رأیه داسی وه چه «له وطنه دی وشړل شی! چه مونږ د تل له پاره د ده له اندیښنی څخه نجات ومومو!» په پای (اخر) کښی د ابوجهل له رایی سره موافقه داسی فیصله وشوه چه «د عربو د ګردو (ټولو) قبائلو څخه دی یو یو زړور ځلمی انتخاب او غوره شی! او دغه قوی او پیاوړی (بهادر) ځلمیان دی سره ټول لاس یو کړی! او یو ځلی دی په خپلو تورو سره پر محمد صلی الله علیه وسلم باندی د محمد صلی الله علیه وسلم دیت واوړی، او پر ګردو (ټولو) قبیلو باندی وویشل شی.»

دلته دغه بد بختان د دغو تدبیرونو په تړلو کښی مصروف وو، له بل لوری د دوی پر خلاف د الله تعالیٰ ډیر ښه او لطیف تدبیر خپل کار کاوه. محمد صلی الله علیه وسلم ته پرښتو اطلاع ورکړه چه «په خپله بستره باندی حضرت علی کرم الله وجهه ویده کړئ او د دغی تولنی په سترګو کښی چه ستاسی د قتل له پاره سره ټول شوی دی خاوری واچوئ! او د باندی د هجرت په قصد ووځئ!» ډاډه اوسئ! چه ستاسی او حضرت علی کرم الله وجهه یوه ویښته ته به هم هیڅ ضرر او نقصان ونه رسیږی او ستاسی ګرد (ټول) دښمنان به زیانمن او نا امیده شی. لکه چه هم دغه کسان د بدر په غزا کښی ووژل شول چه په «دارالندوه» کښی ئی زمونږ د محمد رسول الله

صلی علیه وسلم د قتل مشوره سره کړی وه.

اوس دلته پاک اللہ هم دغه واقعه بیانوی کله چه اللہ تعالیٰ له چاسره مل وی

نو د هیچا له لاسه هیڅ نه کیږی. که لښکری درسره وی یک تنها ئی

چه الله درسره مل نه وی «رحمانه»!

همغسی چه الله تعالیٰ خپل پاک رسول ته نجات ورکړ، ستاسی د هغه اهل او عیال او کور کهول حفاظت چه په مکه معظمه کښی دی، هم الله تعالیٰ کوی.

#### وَاذَاتُتُلَ عَلَيْهِمُ الِنُنَاقَالُوْاقَدُسَمِعْنَالُوُنِثَكَاءُلَقُلْنَامِثُلَ لَمُنَآ إِنْ لَمِنَآ اِلْآ اَسَاطِيُرُالُاوَّلِيْنَ ۞

او کله چه ولوستلی شی پر دوی باندی آیتونه زموند نو وائی دوی په تحقیق واوریده موند «دغه کلام» که وغواړو موند نو خامخا وبه وایو مونډه هم په مثل د ده نه دی دغه «کلام» مگر خو دی د دروغو لیکل (او باطل احوال) د پخوانیو.

تفسیر: نضر بن الحارث به ویل که موند وغواړو نو د قرآن په شان کلام جوړولی شو. په دغه قرآن کښی خو پرته (علاوه) له چتی (بیکاره) قصو او له کاره وتلو افسانو څخه بل شی نشته مگر پاک قرآن هم د گردو (تولو) جگړو فیصله پر هم دغی خبری کړی ده چه ده بیا ولی دغه خپله ادعا پای (اخر) ته ونه رسوله؟ یو چا وویل چه زما آس که وځغلی په یوه ورځ کښی له کابله تر واشنګتنه پوری رسیدی شی، مگر ځغلیدلی نشی یو بل وویل چه ما سل گزه توپ وهلی دی بل ورته وویل دا گز دا ئی میدان. په هر حال دا چه کفارو به د پخوانیو اقوامو د احوالو د اوریدلو په وخت کښی ویل چه دغه گردی (تولی) چتی (بیکاره) قصی او افسانی دی اوس په بدر کښی گرد (تول) سره ولیدل شول، چه هغه خو یواځی افسانی نه وی. د عذاب هغه وعده پر تاسی باندی هم راغلی ده لکه چه پر پخوانیو مکنبینو اقوامو راغلی وه.

#### وَإِذْ قَالُوااللَّهُ مَّ إِنْ كَانَ هِذَاهُوَ الْحَقَّ مِنْ عِنْدِكَ فَأَمُطِرُعَلَيْنَا

#### جِاْرَةُ مِنَ السَّمَا أُواكْتِنَا بِعَذَابِ اللَّهِ

او «یاد کړه» هغه وخت چه وویل دغو «کفارو» یا الله! که چیری وی دغه «قرآن یا دین» هم دغه حق «لکه چه محمد یی وایی نازل شوی» له نزده ستا نو راووروه پر مونډ باندی کانی له آسمانه یا راوړه «راولیږه» «بل کوم قسم» عذاب دردناک.

تفسیر: په دغه آیت کښی د مکی معظمی د مشرکانو د انتهائی جهل او شقاوت او عناد او بغاوت اظهار دی. یعنی دوی به ویل چه یا الله که په واقع کښی هم دغه محمدی دین چه مونډ په دغومره اوږده موده کښی په ډیر شد او مد سره د هغه په تکنیب کښی لگیا یو حق وی، نو ولی د عذاب په نزول کښی دومره ځنډ (تاخیر) کیږی؟ او ولی د تیرو اقوامو په شان پر مونډ باندی د کاڼو باران نه وریږی؟ یا د هغوی په شان په بل کوم عذاب مونډ ولی نه اخته کیږو؟ یا زمونډ بیخی استیصال او بیخ کنی ولی نه کیږی؟ ولی مو بیخ او بکر له سته نه باسی؟ وائی چه دغه دعاء ابوجهل د مکی معظمی څخه د وتلو په وخت کښی کمبی شریفی ته مخامخ کړی وه . بالاخر هغه شی ئی چه غوښتی ؤ د هغه یوه نمونه ئی په بدر کښی ولیده ، او دی په خپله سره له «۱۹» تنو نورو مشرانو د کمزورو او بی وسلی او بی سامانه مسلمانانو له لاسه ووژلی شو . او اویا تنه نور مشران هم د اسارت او بندی توب په ذلت کښی گرفتار شول او په دغه ډول (طریقه) سره الله تعالیٰ د دغو کفارو بیخ او بنست (بنیاد) وویست. بیشکه د لوط علیه السلام د قوم په شان پر دوی له آسمانه تیږی (گټځ) ونه وریدی، لیکن د یوه موتی شگو په اثر چه د الله تعالیٰ له لوری د محمد صلی الله علیه وسلم په لاس پر دوی باندی وشینلی شوی، هم داسی ولیللی شوی، لکه د آسمانی تیږو (گټو) د اورولو یوه وړوکی نمونه.

#### وَمَاكَانَ اللهُ لِيُعَدِّيَّكُمُ وَٱنْتَ فِيُهِمُّ

او نه دی الله چه په عذاب کاندی دوی حال دا چه ته (ای رسوله) په دوی کښی ئی!

تفسیر: سنة الله هم دا دی چه هر کله پر کوم قوم د انبیاؤ علیهم السلام د تکذیب لامله (له وجی) عذاب نازلوی، خپل رسول د دوی له منځه باسی. کله چه الله تعالیٰ محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم له مکی معظمی څخه بیل کړ نو وروسته له هغه د مکی معظمی مشرکان د بدر په

عذاب كښى مبتلا شول.

#### وَمَاكَانَ اللهُ مُعَنِّ بَهُمْ وَهُمُ يَسْتَغَفِّرُونَ ﴿

او (بل دا چه) نه دی الله عذابوونکی د دوی حال دا چه دوی مغفرت غواړی.

تفسیر: یعنی په دوی کښی مستغفران دی هغه ضعفاء د مومنانو چه په دوی کښی پاتی شوی دی، یا دوی په خپله استغفار وائی نو ځکه عذاب پری نه راځی ولی چه دوه شیان د عذاب د نزول مانع دی

(۱): د يو قوم په منځ کښې د رسول موجوديت

(۲): استغفار یعنی په مکی معظمی کښی دمحمد صلی الله علیه وسلم د قدم له برکته عذاب نه نازلیده ـ اوس پر هغوی باندی عذاب راغی. هم داسی تر هغه پوری چه گنهگار نادم وی او توبه باسی نو نه نیول کیږی اگر که ډیر لوی گنهگار هم وی. رسول الله مبارک فرمایلی دی چه د گنهگارانو پناه دوه شیان دی «۱»: زما وجود.

«٢»: استغفار. كذا في الموضح.

تنبیه: د ﴿ وَمَاكَانَاللَّهُ لِیَكُوْبَكُمْ ﴾ هغه معنی چه محقق شیخ الهند رحمة الله علیه كړی ده د ځینو مفسرینو له تفسیره سره موافقه ده . لیكن د اكثرو په نزد د دغه مطلب داسی دی چه مشركینو هر قسم خارق العادة عذاب چه غوښت چه كرد (ټول) قوم سره یو ځای تباه او پوپناه شی ـ یر دوی باندی د داسی عذاب له لیږلو څخه دوه شیان ممانعت كوی

«۱»: د رسول الله صلى الله عليه وسلم مبارک وجود، چه د هغوى له برکته پر دغه امت باندى که څه هم (امت دعوت) وى هسى خارق العادة مستاصل او بيخ ايستونکى عذاب نه راځى. که کوم وخت پر افرادو او آحادو باندى راهم شى نو هغه د دى کليى قاعدى منافى نه دى.

«۲»: د استغفار کوونکو موجودیت، اعم له دی چه مسلم وی یا غیر مسلم لکه چه منقول دی د مکی معظمی مشرکینو به هم په تلبیه او طواف او نورو کښی غفرانک! غفرانک! ویل باقی د غیر خارق او معمولی عذاب لکه قحط، وباء قتل کثیر او د نورو نزول د رسول او د گینو مستغفرینو (بخنه غوختونکی) له موجودیت سره هم ممکن دی. بالاخر کله چه دغه خلق خورا (زیات) ډیر شرارتونه وکړی نو د الله تعالیٰ له لوری به په جزاء سره ولی متنبه نشی؟ وروسته له دی نه د دوی همغه عقوبت بیانوی.

#### وَمَالَهُمُ اللَّائِعَةِ بَهُمُ اللهُ وَهُمُ يَصُدُّونَ عَنِ الْمُسْجِدِ

### الْحَرَامِ وَمَا كَانْوَا اَوْلِيَاءَهُ إِنْ اَوْلِيَا وُهُ إِلَا الْمُتَّقُونَ وَلِيَا وُهُ إِلَا الْمُتَّقُونَ وَلِيَا وَهُ إِلَا الْمُتَّقُونَ وَلِينَ اكْتُرَهُ مُولِيَةً لَمُونَ ﴿

او څه دی دوی ته چه به نه په عذابوی دوی الله (پس له وتلو ستا او مومنانو له دوی نه) حال دا چه دوی منع کوی (خلق) له «دخول د» مسجد حرام څخه او نه دی دوی واکداران د ده مګر «دی» متقیان او لیکن اکثر د دوی نه پوهیږی (په دی چه دوی لره واکداری نشته).

تفسیر: یعنی د عذاب نه راتلل بنا پر هغو دوو سببونو دی چه پاس مذکور شول که نه ستاسی شرارتونه او ظلم او شقاوت داسی شیان دی چه د هغو په مقابل کښی ښائی فوراً عذاب راشی له دی نه به زیات ظلم څه وی چه موحدین حرم شریف ته له راتګ او د خدای له عبادت څخه په راز راز (قسم قسم) پلمو (تدبیرونو) او حیلو منع کوی، او دوی هلته نه پریږدی چه لاړ شي ـ بلکه دوی له خپل وطنه مکی معظمی څخه باسی. او تل کوښښ کوی چه د الله تعالیٰ دغه یاک او عبادت کوونکی بندگان د همیشه له یاره دلته رانشی. د دوی لوی ظلم او تیری دا دی چه د دی ظلم د جواز له یاره دغه سند وړاندی کوی چه مونږ د حرم شریف متولیان او واکداران یو، هر چا ته چه زړه مو وغواړي د راتلو اجازه ورکوو، يا ئې نه پريږدو چه راشي او دغه د دخول او عدم دخول اجازه زمونږ په واک او اختيار کښي ده. حال دا چه اول دغه حق او اختيار متولي ته نشته چه خلق د مسجد له لمانځه او عبادت څخه منع کړي. او بل د «توليت» حق هم دوي ته نه رسیږی، محکه چه د حرم شریف متولی یوازی متقیان او پرهیزگاران کیدی شی، مشرک او بد عمل سړی له سره د هغه حقدار نشی کیدی لیکن له دوی څخه ځینی کسان علی الاکثر له خپله جهالته داسی وایی چه موندِ د حضرت ابراهیم علیه السلام اولاده یو. او له فلانی قبیلی څخه یو، او د کعبی شریفی «تولیت» زموند موروثی حق دی، چه د هغه له یاره کوم خاص قید او شرط نه دی یه کار \_ نو دائی راوښوول چه یه اولاده د ابراهیم علیه السلام کښی دغه حق د هغه کیدی شی چه متقی وی ـ او د داسی بی انصافانو حق نشی کیدی چه له هر چا څخه چه دوی خپه وی، نو هغه ته د کعبی شریفی د راتللو اجازه نه ورکوی.

> وَمَا كَانَ صَلَا تُهُمْ عِنْدَالبَيْتِ إِلَّامُكَآءً وَتَصَدِيَةً ۗ فَنُ وُقُواالْعَذَابَ بِمَا كُنْ ثُوْتِكُفْرُونَ۞

قال الملا(١) الانفال(٨)

او نه ؤ لمونځ (عبادت) د دغو «كفارو» په نزد د كعبى كښى مكر شپيلى وهل او لاسونه ټكول؛ «الله فرمائى» نو وڅكئ تاسى عذاب په سبب د هغه چه وئ تاسى چه كفر به مو غوره كاوه.

تفسیر: یعنی حقیقی لمونځ کوونکی له مسجده منع کوی، نو په خپله د دوی لمونځ به څه ارزښت (قیمت) ولری؟ د کعبی شریفی بربنه طواف کول ـ د ذکر الله په ځای شپیلی وهل او لاسونه تکول، لکه چه نن هم ډیر اقوام ناقوس وهل او زنگونه شرنگول لوی عبادت ګڼی الغرض نه دوی په خپله عبادت کوی نه نور خلق پریږدی چه عبادت وکړی، او دغه بی معنی او چتی (بیکاره) خبری عبادت ګڼی. ځینی وائی چه دغه شپیلی وهل، او لاسونه تکول، د دی دپاره ؤ، چه د مسلمانانو په عبادت کښی خلل واچوی او د تمسخر او استهزاء (توکے تکالے) له لاری به ئی داسی کول والله اعلم، «نو الله تعالیٰ فرمائی کله چه ستاسی دا نیت او عمل ؤ نو پس و څکئ عذاب د قتل او د بند په ورځ د بدر کښی، و «زقوم» او اور او نور په آخرت کښی».

#### إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوايُنْفِقُونَ آمُوالَهُوْ لِيَصُّدُوا عَنْ سَبِيلِ اللهِ اللهِ

بیشکه هغه کسان چه کافران شوی دی نفقه کوی «لګوی» دوی مالونه خپل دپاره د دی چه منع کړی دوی (خلق) له لاری د الله څخه.

تفسیر: د بدر په غزا کښی د کفارو له مشرانو ځنی دولسو سردارانو دا په غاړه اخیستی وه چه هر یو تن به په یوه ورځ کښی ګردو (ټولو) لښکرو ته ډوډی پخوی؛ لکه چه لس اوښان به هره ورځ د یوه له لوری حلالیدل او پر لښکرو به خوړل کیدل ـ بیا چه دوی ماتی وموندله نو د دغه مات شوی لښکر مجمع کله چه مکی معظمی ته ورسیده، ابو سفیان او د کفارو نورو مشرانو ته ئی وویل هغه مال چه تجارتی قافلی له شامه راوړی دی، هغه دی ګرد (ټول) د اسلام پر خلاف، او له محمد څخه د انتقام اخیستلو په لاره کښی ولګاوه شی! لکه چه پر دغه خبره ګرد (ټول) سره راضی شول، نو د داسی مال لګولو ذکر په دغه آیت کښی راغلی دی.

#### فَسَيْنُفِقُونَهَا ثُمُّ تَكُونُ عَلَيْهِ مُحَسَّرَةً ثُقَّ يُغْلَبُونَ هُ وَالَّذِينَ كَفَهُوْاَ إِلَى جَهَنَّمَ يُخْشَرُونَ فَ

نو ژر به نور هم ولګوی دغه مالونه بیا به شی «دغه انفاق» پر دوی حسرت (پښیمانی چه مال ئی ځی او مطلب ئی پری نه حاصلیږی) بیا به په آخر

قال الملا(١) الانفال(٨)

کښی مغلوب شی؛ او هغه کسان چه کافران شوی دی (او په کفر کښی مړه شی) دوزخ ته شړلی «بیولی» کیږی.

تفسیر: یعنی کله چه په دنیا کښی مغلوب او مقهور، او په آخرت کښی معذب شی، نو د افسوس او حسرت لامله (له وجی) به خپلی ګوتی چیچی \_ چه مال مو هم له لاسه ووت \_ او بری مو هم په برخه نشو. لکه چه ړومبی په بدر کښی او بیا په احد او نورو غزاګانو کښی د کفارو ګرد (ټول) مالی او جسمانی قوتونه صرف شول، او هیڅ یوه ګټه (فائده) ئی په لاس ورنغله او بالاخر هلاک یا د رسوایی په حال کښی له کفره توبه ګار شول.

(او دغه مغلوبیدل د کفارو او شرل د دوی د جهنم په لوری)

### لِيَمِيْزَاللَّهُ الْخَبِيُثَ مِنَ الطَّيِّبِ وَ يَجْعَلَ الْخَبِيْثَ بَعْضَهُ عَلَى بَعْضٍ فَيَرُكُمَهُ عَلَى بَعْضٍ فَيَرُكُمَهُ عَلَى بَعْضٍ فَيَرُكُمَهُ جَمِيْءًا فَيَجْعَلَهُ فِي جَهَنَّمُ الْوَلَلِكَ هُوُ الْخَنِيرُ وَنَ ۚ

دپاره د دی دی چه بیل کړی الله خبیث «ناپاک کافر»، له طیب «پاک مؤمن» څخه او بیا کیږدی خبیث (ناپاک سره لاندی باندی) ځینی د ده په ځینو نورو باندی نو راجمع به کړی دا «خبیثان» ټول نو وبه ئی غورځوی په دوزخ کښی ؛ دغه (خبیثان یا مال لګوونکی) هم دوی زیانکاران دی.

تفسیر: په «موضح القرآن» کښی دی چه الله تعالیٰ به ورو ورو اسلام غالبوی. په دغه ضمن کښی به کافران خپل بدنی او مالی زور لګوی، چه نیک او بد سره بیل شی، یعنی د هغو په قسمت کښی چه اسلام لیکلی شوی دی، هغوی به ګرد (ټول) مسلمانان کیږی، او د هغوی مرګ چه په کفر کښی مری، او ټول به دوزخ ته لاړ شی. «هم دغه خبیثان یا مال لګوونکی هم دوی زیانکاران دی» یعنی د دنیوی او اخروی دواړو قسمونو نقصان او خساره ئی ومونده.

#### ڠؙڵٳۜڷڹؽؙؽؘػڡؘٚۯؙۅٛٙٳڶٛؾؽٛؾۿؙۅٛٳؽۼٛڡٚۯڶۿؗۮؚٛڡۜٵۊۮڛۘڶڣۜۧۅٙٳڽؗؾۼۅٛۮۅٛٳ ڣقۮؙڡۜڞڞؙڛؙڹؙۜٛٛ۠ڞؙٲڵڒۊڔڶؽؘ۞

ووایه (ای محمده!) هغو کسانو ته چه کافران شوی دی، که واوړی «بس

کړی له کفره » نو وبه بښلی شی دوی ته هغه بدی چه په تحقیق پخوا تیری شوی وی، او که بیا وګرځی (کلک شی په کفر او جنګ) نو په تحقیق تیره شوی ده لاره (عادت د الله په حق) د پخوانیو «په نجات د مؤمنانو او هلاک د کافرانو ».

تفسیر: یعنی که اوس هم له کفره او طغیانه او د اسلام له عداوته لاس واخلی، او د محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم اطاعت اختیار کړی، نو ډومبی د کفر په حالت کښی څه ګناه او معاصی چه دوی کړی وی، هغه ګردی (تولی) ورمعافیږی. الاسلام یهدم ماکان قبله. هو احقوق العباد به نه ورمعافیږی، ځکه چه د هغو مسئله خو بیله ده. او که بیا عود وکړی قتل او عداوت او کفر او معصیت ته نو په تحقیق تیره شوی ده لاره عادت د الله په حق د پخوانیو کښی یعنی غرنګه چه د پخوانیو رسولاتو علیهم السلام له تکذیبه او عداوته خلق تباه شوی دی، په دوی به هم تباهی راځی. یا دا مطلب دی لکه چه په بدر کښی د دوی نورو خپلوانو ته سزا ورکړی شوه، دوی ته به هم سزا ورکړی شی.

#### وَقَاتِلُوُهُ مُحَثِّى لَا تَكُوْنَ فِتُنَةٌ ثُوَّيَكُوْنَ الدِّيْنُ كُلُّهُ بِلَافِ فَإِن انْتَهَوُا فَإِنَّ اللهَ بِمَا يَعُمَلُوْنَ بَصِيُرُ ۞ وَإِنْ تَوَكُّوُا فَاعْلَمُوْآ كَنَّ اللهَ مَوُلُاكُمُ رِنِعُمَ الْمَوْلِي وَنِعُمَ النَّصِيْرُ ۞

او وجنگیرئ (ای مؤمنانو!) له دغو «کفارو» سره تر هغه پوری چه نشی پاتی فتنه «فساد په محمکه کښی » او شی دین «حکم» ټول خاص الله لره (او نور ټول باطله ادیان ورک شی) نو که واوړی دوی «له کفره او اسلام راوړی» نو بیشکه الله پر هغو عملونو چه دوی ئی کوی ښه لیدونکی (بینا دانا) دی. او که مخ وګرځوی دوی «له ایمانه» نو پوه شئ «ای مؤمنانو!» چه بیشکه الله مولیٰ «بادار ساتونکی» ستاسی دی (الله) ښه مولیٰ «او نیک بادار حامی او ساتونکی» دی او شه مددګار دی.

تفسیر: یعنی تر هغه پوری له کفارو سره وجنګیږئ چه په ځمکه کښی فتنه او فساد پاتی نشی، او د کافرانو زور پاتی نشی چه له ایمانه خلق منع کړی یا د حق دین له محو کولو څخه قالالملا(١) الانفال(٨)

مسلمانان وویریږی چه که اظهار ئی و کړو وبه وژلی شو لکه چه تاریخ شاهد دی څه وخت چه غلبه او قوت د کفارو په لاس ورته، نو د مسلمانانو ایمان او مذهب به په خطر کښی لویده، د «هسپانیی (اسپین) » مثال دنیا ته څرګند (ښکاره) دی چه وروسته له دی نه چه قوت او قدرت د مشرکانو په لاس ورغی، دوی په څه ډول (طریقه) د (هسپانیی) مسلمانان تباه یا مرتدان کړل، په هر حال د «جهاد» او قتال ډومبنی مقصد هم دا دی چه د اسلام اهل دی مامون او مطمئن وی او د الله تعالیٰ عبادت په ښه شان سره و کړی شی. او د ایمان او توحید دولت د کفارو له لاسونو محفوظ شی او د اسلام کلمه علیاء او لوړه شی او اسلامی بیرغ مرتفع او لوړ شی لکه چه د (فتنه) هم دغه تفسیر د احادیثو په کتابونو کښی له ابن عمر او نورو اصحابو رضوان الله تعالیٰ علیهم اجمعین څخه هم منقول دی».

﴿ وَإِن انْتَهَوّا ﴾ الآية - نو كه واوړى دوى له كفره او اسلام راوړى نو بيشكه الله پر هغو عملونو چه دوى ئى كوى ښه ليدونكى بينا دانا دى.» يعنى له هغو سره چه په ښكاره ډول (طريقه) له كفره او شرارته بيرته وګرځى قتل نشته. د دوى د زړونو حال، او د مستقبل كيفيات دى الله تعالىٰ ته وروسپارل شى! هر ډول (طريقه) عمل او كار چه دوى وكړى، هغه د پاك الله له علمه نه پتيږى او تل ورته معلوم دى. مسلمان يواځى له ظاهرى حال سره موافق پر عمل كولو مكلف دى. وفى الحديث «امرت ان اقاتل الناس حتى يقولوا لا اله الا الله، فاذا قالوها عصموا منى دماءهم واموالهم الا بحقها، وحسابهم على الله عز وجل» ـ زه ماموريم په دى چه جهاد وكړم د خلقو سره تر هغه چه ووائى دوى كلمه د لا اله الا الله نو كله چه وويله دوى دا كلمه نو وئى ساتلى ځما نه وينى خپلى «چه نه به وژل كيږى» او مالونه خپل مګر په حق سره «چه قصاص دى» او حساب د دوى سپارلى شوى دى الله عزوجل ته (كه ئى بښى يا ئى نه بښى). قصاص دى» او ساتونكى ستاسى دى الله ښه مولىٰ نيك بادار ساتونكى دى او الله نيك او ښه بادار، حامى او ساتونكى ستاسى دى الله ښه مولىٰ نيك بادار ساتونكى دى او الله نيك او ښه مدد كار دى.» يعنى مسلمانانو ته ښائى چه د الله تعالىٰ په مرسته (مدد) او حمايت باندى

الانفال(٨)

اطمینان او اعتماد ولری! او جهاد وکړی! د کفارو له کثرت او د دوی له وسلو او سامان او اسباب څخه دی له سره ونه ویریږی! لکه چه د بدر په غزا کښی ئی ولیدل، چه الله تعالیٰ د مسلمانانو څومره ښه مرسته (مدد)، حمایت او امداد وفرمایه! (علمنا ان الله مولینا نعم المولیٰ ونعم النصیر.)

#### وَاعُلَمُوْ النَّهَا عَنِهُ ثُوْمِ نَ شَيْ فَأَنَّ بِللهِ خُمْسَهُ وَ لِلرَّسُولِ وَلِنِى الْقُرْ بِل وَالْيَتْلَى وَالْمَسْحِيْنِ وَابْنِ السَّبِيْلِ إِنْ كُنْ تُوْمَ الْمَنْ تُوْرِيا للهِ وَمَا أَنْزَلْنَا عَلْ عَبْدِنَا يَوْمُ الفُّرُا قَانِ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعِنْ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْعً قَدِيرٌ ﴿

او پوه شع «ای مسلمانانو!» بیشکه هر هغه شی چه په غنیمت واخیست تاسی «له کفارو په غلبی سره» له یوه شی نه نو بیشکه الله لره دی (حکم کول په) خمس د هغه (کښی) او (دغه خمس ثابت دی) له پاره د رسول (د الله) او له پاره د) یتیمانو او (له پاره د) مسکینانو (محتاجانو) او (له پاره د) مسافرانو «او پاتی څلور برخی دی له پاره د غازیانو او صبر وکړئ پر دغه تقسیم ای مقاتلانو!» که ایمان لرئ په الله او په هغو «آیتونو یا ملایکو یا نصرت» چه نازل کړی دی مونږ پر بنده خپل په ورځ د فیصلی کښی (د حق له باطل څخه چه د (بدر ورځ وه) هغه ورځ چه سره مخامخ شولی دواړه جمعی (ډلی)؛ او الله پر هر شی باندی (چه اراده وفرمائی) ښه قادر دی (چه ځینی ئی غلبه د لږو پر ډیرو ده).

تفسیر: د دی سورت په ابتداء کښی ئی فرمایلی ؤ ﴿ قُلِ الْأَنْقَالُ لِلْهِ وَالنِّوْلِ ﴾ دلته د هغه لږ څه تفصیل کوی چه هغه د غنیمت مال چه د کفارو له جنگه وروسته د مسلمانانو په لاس راشی د هغه خمس او پنځمه برخه د الله تعالیٰ نیاز دی چه هغه رسول الله د پاک خدای د نائب (بمعنی رسول) په حیثیت وصوله وی ، او دی ئی پر دغه پنځو مصرفونو لگوی شی:

«۱»: به خپل ځان باندی.

«۲»: پر خپلو خپلوانو باندی چه بنی هاشم او بنی المطلب دی چه له پخوا راهیسی دوی د الله تعالیٰ په لاره کښی کار او د رسول الله صلی الله علیه وسلم نصرت او امداد ئی کړی دی. او د اسلام له خاطره یا یوازی د قرابت او خپلوی له وجی له رسول الله صلی الله علیه وسلم سره ئی مرستی (مدد) کړی دی. او د زکوة او د نورو صدقاتو اخیستل پر دوی باندی حرام شوی دی. «۳»: یر یتیمانو پلار مړیو باندی.

«٤»: پر محتاجانو مسلمانانو باندی.

«٥»: ير مسافرانو باندى بيا هغه نور مخلور برخى غنيمت چه ياتى كيږى ير غازيانو باندى

تقسیم کیږی سور ته (سوا) دوی برخی او پلی (بیاده) ته یوه برخه ورکوله کیږی د رسول اکرم صلى الله عليه وسلم له وفات څخه وروسته د خمس د دغو ينځو مصارفو څخه زمونږ حنفيانو په نزد یوازی پتیمان، محتاجان او مسافران چه کرد (ټول) سره دری کیږی پاتی دی. څکه چه د رسول الله صلی الله علیه وسلم له وفات څخه وروسته د دوی د ذات مصارف نه دی باتی او نه د رسول الله صلى الله عليه وسلم د اهل القرابت هغه برخه ياتى شوه چه دوى ته د رسول الله صلى الله عليه وسلم د پخواني نصرت او امداد په بناء وركوله كيده. هو! د مساكينو او محتاجانو له هغو برخو څخه چه دوی ته مقرری دی د رسول الله مبارک مساکین او اهل الحاجت خپلوان ښائی مقدم وګڼل شی، د ځینو علماؤ په نزد د رسول الله صلی الله علیه وسلم له رحلت څخه وروسته د امیر المؤمنين د مصارفو له ياره ښائي چه خمس الخمس وركړ شي. والله اعلم په ځينو روايتونو كښي راغلی دی کله چه له غنیمت څخه خمس د الله تعالیٰ د نامه پنځمه برخه ایستله کیده نو نبی کریم علیه افضل الصلواة والتسلیم اول په هغه کښی څه برخه د بیت الله کعبی شریفی له یاره بيلوله. ځينو فقهاؤ ليکلي دي چه په هغو ځايونو کښي چه له کعبي شريفي څخه لري وي، څه برخه دی د مساجدو له پاره هم بیله شی!. له ﴿ يُوْمُالْمُرْقَانِ ﴾ د فیصلی له ورځی څخه مراد یوم البدر دی چه یه هغه کښي د حق او باطل ښکاره فیصله وشوه په دغه ورځ کښي حق تعالیٰ خپل ډير کامل بنده محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم ته برى، فتح او نصرت ورکړ، او د ملائکو امداد یمی ورولیږه او د سکون او اطمینان کیفیت ئی نازل وفرمایه. نو هغه کسان چه پر الله تعالیٰ او د الله تعالیٰ پر غیبی تائیداتو ایمان لری، نو پر دوی باندی له غنائمو محنی د الله تعالیٰ ير نامه «خمس ـ ينځمه برخه» ايستل دومره دروند نه ښكارى. ﴿ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ ثُنُّو تُدِيُّرٌ ﴾ او الله ير هر شي باندي چه اراده ئي وفرمائي سه قادر دي چه ځيني ئي غالبول د اږو دي پر ډيرو باندی» یعنی لکه چه الله تعالیٰ یه هغه ورځ کښی تاسی مظفر او منصور ګرڅولی یئ هم دا اوس او یه راتلونکی زمانه او یه هر وخت کښی ښه قادر دی چه تاسی ته غلبه او فتوحات عنایت وفرمائي.

إِذُ أَنْ ثُوُ بِالْعُدُوقِ اللَّهُ الْمُنْ اَوَهُمُ بِالْعُدُوقِ الْقُصُوى وَ الْتَكْبُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْدِقُ الْعُدُولُونَةُ اللَّهُ اللَّالَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَاللَّمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ الل

«یاد کړئ ای مسلمانانو» هغه وخت چه وئ تاسی په څنډی (غاړی) د

واعلموا(١٠)

( کندی ) نژدی (مدینی ته ) او وو دغه ( کفار ) په څنډی ( د کندی هسی څنډه (غاړه) چه ) لری ( وه له مدینی نه ) حال دا چه سواره ( قافله ) ښکته وو له تاسی؛ او که یو تر بله وعده کړی وی تاسی ( د جنګ ) نو خامخا به مخالفت کړی وی تاسی په دغه وعده کښی ولیکن ( بی له وعدی جمع کړئ تاسی الله ) د دپاره د دی چه پوره کړی الله هغه کار چه ؤ مقرر شوی ( په ازلی علم د ده کښی چه نصرت د احباؤ او ذلت د اعداؤ دی ) لپاره د دی چه هلاک شی هغه څوک چه له شان ئی ژوندون وی پس له قیامه د حجت روښان څخه او ژوندی پاتی شی هغه څوک چه له شان ئی ژوندون وی پس له قیامه د روښان موښانه حجت؛ او بیشکه الله خامخا ښه اوریدونکی ( د ګردو ( ټولو ) اقوالو ) سه عالم دی ( په ټولو احوالو ) .

تفسیر: له نژدی څنډی (غاړی) څخه مراد د جنګ د میدان هغه جانب دی چه مدینی طیبی ته قریب ؤ هم داسی له لری څنډی(غاړی) څخه مقصد هغه طرف دی چه له مدینی منوری څخه لری ؤ، یعنی د ابوسفیان تجارتی قافله مخ یه ځوړی (خکته) د سمندر یه څنډه څنډه (غاړه غاړه) کښي تلله، د قافلي او مسلمانانو په منځ کښي د قريشو فوځ حائل شوی ؤ. «او که يو تربله مو وعده کړی وی د جنګ نو خامخا به مخالفت کړی وی تاسی په دغه وعده کښی» يعني که فريقين له بخوا څخه د جنګيدلو له باره کوم وخت او نيته مقررول غوښتل، نو ممکن ؤ چه په هغه کښي څه اختلاف واقع کیده یا د وعدی د رسیدلو په وخت کښې به نی یوه ډله وړاندی وروسته کوله، ځکه چه له یوه جانبه مسلمانان د کفارو له تعداد او ظاهری اسلحی او سامان څخه ویره کښی وو. او له بل طرف کفارو د مسلمانانو د حقانیت او الله پرستی او زړور توب ځنی ویریدل نو دواړو ته د جنګ په ذمه واری اخیستلو او د هغه په شرکت کولو کښې تردد او تقاعد پیښیدی شو، (ولیکن بی له وعدی سره جمع کړئ تاسی الله دباره د دی چه پوره کړی الله هغه کار چه ؤ مقرر شوی په ازلی علم د ده کښې چه نصرت د احباؤ او ذلت د اعداؤ دی له باره د دی چه هلاک شی هغه څوک چه له شان ئی هلاک وی پس له قیام د روښان حجت څخه او ژوندی باتی شی هغه څوک چه له شان ئی ژوندون وی پس له قیام د روښانه حجت) یعنی قریش د خپلی قافلي د مدد له پاره او تاسي پر قافلي باندي د حملي کولو له پاره راغلي وئ قافله تيره شوه او دواړه فوځونه د يوه ميدان بر دوو څنډو (غاړه) باندې سره ونښتل، حال دا چه يو د بل له حال څخه نه ؤ خبر دغه د الله تعالیٰ تدبیر ؤ که تاسی قصداً ورتلئ نو داسی په مناسب وخت به پر دوی نه رسیدی، او د دغی فتحی څخه وروسته کافرانو ته د رسول الله صلی الله علیه وسلم صداقت ورښکاره شو۔ هغه چه مړه شول هم په يقين سره يوهيدلي مړه شول، او هغه چه ژوندي ياتي شول هغوی هم حق په ښه ډول (طريقه) سره وييژند او وپوهيدل چه د الله تعالىٰ الزام يوره شو. كذافي الموضح. او ممكن دى له مركيدلو او ژوندى پاتى كيدلو څخه كفر او ايمان مراد وى ـ يعنى

واعلموا(١٠)

اوس څوک چه ایمان راوړی ـ او هغه چه په کفر همغسی تینګ پاتی شی، د دواړو ایمان او کفر د حق له ښکاره کیدو څخه وروسته دی. ﴿ وَإِنَّاللَهُ لَسَمِیهُ عَلِیمٌ ﴾ او بیشکه چه الله ښه اوریدونکی د ګردو (تولو) اقوالو، ښه عالم دی په تولو احوالو) یعنی الله تعالیٰ د کمزورو مظلومانو فریاد اوریدونکی دی، او دغه خبره هم ورته ښه ورمعلومه ده چه په کومه طریقه سره د دوی امداد وکړی شی وګورئ په بدر کښی د مسلمانانو فریاد ئی څرنګه واوریده ؟ او په څه ډول (طریقه) سره ئی مدد او مرسته (امداد) وکړه ؟.

# إِذْ يُرِيْكَهُ وُاللَّهُ فِي مَنَامِكَ قَلِيلًا وَلَوْ اَرَاكَهُ وُكَوْ اَرَاكَهُ وُكَوْ اَرَاكَهُ وَكَثَمُ اللهُ وَلَوْ اَرَاكَهُ وُكُونَ اللهُ سَلَّمَ اللهُ سَلَّمَ اللهُ سَلَّمَ اللهُ سَلَّمَ اللهُ عَلِيُهُ وَبِذَاتِ الصَّفُ وُرِ

(یاد کړه) هغه وخت چه وښوول تاته دغه (کفار) الله په خوب ستا کښي لږ؛ (چه اصحاب پری خبر کړی، او دوی پری ډاډه شی او برابر پری ورشی) او که ښوولی وی «الله» تاته «ای محمده!» دوی ډیر (او بیا تا ویلی وی اصحابو ته) نو خامخا بی زړه شوی به وی تاسی (ای اصحابو) او خامخا جګړی به مو کولی په کار کښی «د جنګ چه تری په څنګ شوو یا ورسره جنګ وکړو» ولیکن الله سلامت وساتلئ «تاسی له بی زړه توب او نزاع» بیشکه دغه (الله) ښه عالم (دانا) دی پر هغو خبرو (هم) چه په زړونو کښی دی.

تفسیر: یعنی مسلمانانو ته ښائی چه د الله تعالیٰ پر مدد \_ حمایت او مرسته (امداد) اعتماد ولری، او جهاد وکړی. او د کفارو له کثرت، سامان او وسلو ځنی ونه ویریږی \_ لکه چه د بدر په غزا کښی مو ولیدل چه الله تعالیٰ له مسلمانانو سره څومره ښه امداد او معاونت وکړ. ﴿ وَلَوْ اَرْلَكُهُ وَكُوْ يُرُيُّ اُو كه ښوولی وی الله تاته دغه کفار ډیر) یعنی که تاسی دوی زیات ګڼلی وی ځینو به د جنګیدلو همت کاوه \_ او ځینو به نه کاوه او داسی اختلاف به واقع کیده او په کار کښی به خلل او بی انتظامی پیدا کیده \_ الله تعالیٰ رسول الله مبارک ته په خوب کښی له تعداد وروښود، او له ویری او بی زړه توب څخه ئی وژغورلی (وساتلئ) هغه ښه پوهیږی چه له کوم شی ځنی په زړونو کښی همت او شجاعت پیدا کیږی؟ او له کومی خبری ځنی بی زړه توب او ویره پیدا کیږی؟.

#### وَ إِذْ يُرِيَكُمُ وَهُ مُ إِذِ الْتَقَيَّنُ مُ فِي آعَيُنِكُمُ قَلِيْلًا قَرْيُقَ لِلْكُوْ

#### فِي آعَيْنِهِمْ لِيَقْضِي اللهُ آمُرًا كَانَ مَفْعُولًا وَ إِلَى اللهِ تُرْجَعُ الْأُمُورُ ﴿

او (یاد کړئ) کله چه وښوول تاسی ته «الله» هغه «دښمنان ستاسی» په هغه وخت کښی چه سره مخامخ شوئ په سترګو ستاسی کښی لږ او لږ ښکاره کړئ تاسی (الله) په سترګو د دښمنانو کښی دپاره د دی چه وکړی ته هغه کار چه ؤ مقرر کړی شوی «په ازلی علم د الله کښی» چه وکړی شی «چه هغه نصرت د مؤمنانو او ذلت د کفارو دی» او خاص الله ته بیرته ګرځولی شی ټول کارونه.

تفسیر: رسول الله صلی الله علیه وسلم ته په خوب کښی د کفارو شمیر تر نظر لږ راغلی ؤ او مسلمانانو ته هم د مقابلی په وخت کښی لږ ښکاریده څو په جرأت، زړورتیا او میړانی (بهادرئ) وجنګیږی. د رسول الله صلی الله علیه وسلم خوب نشی غلط کیدی ځکه چه په دوی کښی کافر پاتی کیدونکی سړی ډیر لږ ؤ، زیاتره هغه کسان وو چه وروسته بیا مسلمانان شول او د خوب تعبیر هم داسی کیدی شی چه د لږ تعداد محخه مراد د دوی د مغلوبیت اظهار وی ـ باقی د کفارو په نظر کښی چه د مسلمانانو تعداد لږ ښکاریده نو هغوی واقعاً لږ وو ـ دا د هغه وخت کفارو په حملو شروع وکړه، او د پرښتو د لښکر مرسته (مدد) ورورسیده، په دغه وخت کښی د سره په حملو شروع وکړه، او د پرښتو د لښکر مرسته (مدد) ورورسیده، په دغه وخت کښی د مسلمانانو فوځ د کفارو په سترګو کښی د دوی په نسبت یو په دوه ښکاریده ﴿ وَاَتُوٰی گَافِرَةٌ مسلمانانو فوځ د کفارو په سترګو کښی د دوی په نسبت یو په دوه ښکاریده ﴿ وَاَتُوٰی گَافِرَةٌ مسلمانانو فوځ د کفارو په سترګو کښی د دوی په نسبت یو په دوه ښکاریده ﴿ وَاَتُوٰی گَافِرَةٌ مسلمانانو فوځ د کفارو په سترګو کښی د دوی په نسبت یو په دوه ښکاریده ﴿ وَاَتُوٰی گَافِرَةٌ هُوْمُوْرُاُی اَلْهَیْنِ ﴾ (۳) جزه د آل عمران (۱۳) آیت (۲) رکوع».

#### 

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) کله چه مخامخ شئ کوم فوځ «د دښمن» سره (چه جنک درسره کوی) نو ثابت قدم اوسئ تاسی (او مه تری تښتئ) او یادوئ تاسی الله ډیر (په خوله او زړه) ښائی چه تاسی په مراد ورسیږئ (په بری سره پر دښمن د ذکر په برکت).

تفسیر: په دی کښی لمونځ، دعا، تکبیر او نور هر قسم ذکر الله شامل دی د الله د ذکر تاثیر دا دی چه د ذاکر زړه ورباندی قوی او ډاډه کیږی، چه دغه ډاډ ګیرنی ته په جهاد کښی له هر

واعلموا(١٠)

شى مخخه زيات ضرورت شته د اصحابو كرامو رضوان الله تعالىٰ عليهم اجمعين له ګردو (تولو) مخخه لويه وسله هم دغه ډاډينه وه ا ﴿ الْنَيْنَالْمُنَّوَادِّلْهَمُ يُذِيْرُلِلْهُ اَلَايِزَالِلهِ تَطْهَنُ الْقُوْبُ ﴾ (١٣ جزء د «رعد» ٤ ركوع «٢٨» آيت)

#### وَ اَطِيعُوااللهَ وَرَسُولَهُ وَلا تَنَازَعُوا فَتَفْشَلُوا وَتَذَهَبَ رِيْحُكُمْ وَاصْبِرُوا إِنَّ اللهَ مَعَ الطّيبِرِيْنَ ﴿

او حکم ومنئ تاسی د الله او د رسول د دغه (الله) او مه کوئ جګړه په خپلو منځونو (په کار د جهاد کښی) پس بی زړه به شئ تاسی او لاړ به شی باد «د نصرت او قوت او د دولت» ستاسی او صبر کوئ (په قتال او سختیو)، بیشکه الله له صابرانو سره دی «په جنګ کښی په نصرت او حفاظت»

تفسیو: یعنی ورک به شی زور او قوت ستاسی، او د بری او مرستی (مدد) باد به مو لاړ شی، اقبال او رعب به مو کمیږی، او له بد رعبی څخه به وروسته فتح او ظفر څرنګه حاصلولی شع؟ هغه تکلیفونه او سختی چه د جهاد یه وخت کښی وړاندي کیږی هغه یه صبر او استقامت سره وګالع (برداشت کړئ)! او همت او ميرانه (بهادري) له لاسه مه باسع متل دی چه (د ميرونو (خاوندانو) مل الله دی). «څوک چه لری مله څه يروا کوی له غله» په دغه آيت کښې مسلمانانو ته ښوولی شوی دی چه د بری کلی ګاڼی (چابیانی) کوم کوم شیان دی؟ یواځی په دولت، لښکر، جبه خانی، لوازمو او تجهیزاتو سره فتح بری او نصرت نه حاصلیږی؛ بلکه په ثابت قدمی، صبر، استقلال، قوت د زړه ډاډ د الله تعالیٰ او د رسول الله په یاد او د دوی د خلیفه ګانو په اطاعت او فرمان برداری د يو له بل سره په اتفاق او اتحاد سره هم په لاس راځی، په دغه موقع کښي مي زړه بي اختياره وغوښتل چه د اصحاب الکرامو رضي الله عنهم يه نسبت د «ابن كثير» څو الفاظ نقل كړم چه د اخلاص او ايمان له انتهائي عمق څخه وتلي دى «وقد كان للصحابة رضى الله عنهم في باب الشجاعة والاكتمار بما امرهم الله ورسوله به وامتثال ما ارشدهم اليه ما لم يكن لاحد من الامم والقرون قبلهم ولا يكون لاحد ممن بعدهم فانهم ببركة الرسول صلى الله عليه وسلم وطاعته فيما امرهم فتحوا القلوب والاقاليم شرقاً وغرباً في المدة اليسيرة مع قلة عددهم بالنسبة الى جيوش سائر الاقاليم من الروم والفرس والترك والصقالية والبربر والحبوش واصناف السودان والقبط وطوائف بنى آدم قهروا الجميع حتى علت كلمة الله وظهر دينه على سائر الاديان وامتدت الممالك الاسلامية في مشارق الارض ومغاربها في اقل من ثلاثين سنة فرضى الله عنهم وارضاهم اجمعين وحشرنا في زمرتهم انه كريم تواب».

#### وَلَا تَكُوْنُواْ كَالَّذِيْنَ خَرَجُواْ مِنْ دِيَارِهِمُ بَطَرًا وَّ رِعَاءَ النَّاسِ وَ يَصُدُّونَ عَنْ سَبِيْلِ اللهِ وَاللهُ بِمَا يَعْمَلُوْنَ مُحِيْظُ۞

او مه کیږئ (ای مؤمنانو) په شان د هغو کسانو چه رآووتل له کورونو خپلو دپاره د فخر او ښودنی خلقو ته (شوکت، دبدبه خپله) او آړوی دوی (خلق) له لاری د الله څخه او الله پر هغو کارونو چه کوی ئی دوی محیط (چاپیر دی علم او قدرت د ده نو جزا به پری ورکړی).

تفسیو: ابو جهل سره له خپلو لښکرو او ډولونو او نغارو په ډیر شان او شوکت سره د بدر جنګ ته وتلی ؤ چه مسلمانان وویریږی، او د عربو په نورو قبائلو باندی هم د مشرکانو ویره او اثر ولویږی، په لاره کښې د ابو سفیان پیغام ورورسید چه «قافلي له سختي خطري څخه نجات ومونده او درغله اوس تاسی هم د مکی په لوری بیرته ستانه (واپس) شع!» ابوجهل په انتهائی غرور سره وویل چه مونږ به هلته بیرته لاړ شو چه د بدر پر چینو او رڼو اوبو باندی ورسیږو او هلته د طرب او نشاط مجالس منعقد کړو، سازندګانی او نغمی ویونکی ښځی د خوښی او بری سندری ووائی او یه زړه یوری اتنونه یری واچوو، شرابونه و خسو او سه سیلونه او مزی و کړو او تر دری شپو او ورځو پوری اوښان حلال کړو. او عربی قبائلو ته ښه میلمستیا ورکړو او داسی ښی چرچې وکړو چه دغه ورځ د عربو په منځ کښې د هميشه دياره يادګار ياتي وي او په آينده کښي د دغو لږو او کمزورو مسلمانانو حوصله بيخي ماته شي، چه بيا له سره زمونږ د مقابلي جرائت او زړورتوب ونشي کړي، دې له دې څخه څه خبر ؤ چه هغه اميدونه او هيلي (طمعي) چه کوی او هغه تجویزونه چه ابو جهل ورته چرتونه او فکرونه وهل، هغه ګرد (تول) د الله تعالیٰ په قبضه او اختیار کښې دی چه ير مخ ئې بوځې يا ئې مهمل او بي اثره وګرځوي، بلکه که اراده وفرمائی دغه ګردی (ټولی) معاملی او چاری به بالعکس او چپه کړی، لکه چه هم داسی هم وشو. د بدر د اوبو او د شرابو د جام په ځای دوی د خپلو وینو د کنډول په سر اړولو باندی مجبور شول ـ د سرور او نشاط محافل ئی جوړ نه کړی شول خو د هغه په ځای د نوحی او ماتم او ویر او ژړا صفونه او قطارونه له (بدره) تر مکې معظمي يورې وتړل شول ـ همغه مال چه دوې د تفاخر، تظاهر او ښودني لپاره لګاوه د مسلمانانو د غنیمت نمړی او لقمه شوه د ایمان او توحید د دائمی غلبی د تاداو (بنیاد) تیږه (ګټه) د بدر په ډګر او میدان ودروله شوه ګواکی په دی ډول (طریقه) سره په دغې وړوکی ځمکې کښې الله تعالیٰ د ټولي نړی د ګردو (ټولو) ملتونو او اقوامو د قسمتونو فیصله وفرمایله ـ یه هر حال یه دغه آیت کښی ئی مسلمانانو ته خبر ور کړی چه جهاد یواځی د وژلو او وینو توپولو د هنګامی نوم نه دی، بلکه عظیم الشان عبادت

دی، په عبادت کښی هر څوک چه ریا یا ښودنی وکړی، نو هغه نه قبلیږی، للهٰذا تاسی په فخر، غرور، ښودنی او تظاهر کښی کفارو پسی مه درومئ!

# وَإِذْ زَتِنَ لَهُمُ الشَّيُظِنُ آعُمَالَهُمُ وَقَالَ لَاعَالِبَ لَكُمُ الْمُعُورِةِ الْمَاكِمُ الْمُعُورِةِ الْمَاكُمُ الْمُعُورِةِ الْمُعْرَاءُ تِ الْفِعَتْنِ الْمُعْرَمِينَ التَّالِينَ اللَّهُ الْمُعْرَفِّةُ اللَّهُ الْمُعْرَفِقَالِ اللَّهُ الْمُعْمَالِ اللَّهُ الْمُعْمَالِ اللَّهُ الْمُعَالِدِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالِ اللَّهُ اللَّ

او (یاد کړئ) هغه وخت چه ښایسته کړی وو دغو (کفارو) ته شیطان عملونه د دوی او وی ویل چه نشته هیڅ غالب پر تاسی نن ورځ له خلقو او بیشکه زه ساتونکی یم ستاسی، نو کله چه سره ولیدل (مخامخ شول) دواړه فوځونه (د اسلام او کفر) بیرته ئی منډی کړی په پوندو خپلو «یعنی وتښتیده» او وئی ویل بیشکه زه بیزار یمه له (ساتنی) ستاسی او بیشکه زه وینم هغه (فوځ د ملائکو چه راځی په معاونت د مؤمنانو) چه نه ئی وینځ تاسی بیشکه زه ویریږم له الله او الله سخت دی عقوبت (د ده).

تفسیو: قریش پر خپل جمعیت او قوت مغرور وو \_ لیکن د دوی جنگ او جنجال ډیر ځلی له (بنی کنانه) سره پیښیده نو اوس هم د دوی په زړونو کښی داسی یوه خطره پیدا شوی وه \_ نه چه «بنی کنانه» زمونږ د دغه بری په لاره کښی څه مشکلات پیدا کړی \_ دلته سم د لاسه شیطان د دوی د شا تپولو او همت زیاتولو له پاره د(کنانه) د لوی سردار «سراقه بن مالک» په صورت د خپلو ذریاتو له فوجه سره یو ځای ورښکاره شو او ابوجهل او نورو مشرکانو ته ئی اطمینان ورکړ چه مونږ ګرد (ټول) ستاسی د مرستی (مدد) او حمایت له پاره راغلی یو، او د (کنانه) له طرفه بیخی بی غمه اوسځ مونږ له تاسی سره یو. کله چه په بدر کښی د زور او قوت مسابقی شروع شوی او د شیطان په نظر کښی حضرت جبرئیل علیه السلام او نوری پرښتی راغللی، نو د ابوجهل له لاسه یی خپل لاس وښکل او ژر په خپلو پوندو بیرته وګرځید \_ او ابوجهل ورغږ کړ «ای سراقه! د جنگ او جگړی په دغه شدت کښی په چل او فریب سره چیری تښتی راڅه بیرته راوګرځه او لښکر مه بی زړه کوه!» سراقه وویل «زه ستاسی سره نشم پاتی کیدی \_ زه هغه شیان وینم چه تاسی ئی نه شځ لیدی یعنی (پرښتی) د الله تعالیٰ (یعنی د دی حزب الله) له ویری شیان وینم چه تاسی ئی نه شځ لیدی یعنی (پرښتی) د الله تعالیٰ (یعنی د دی حزب الله) له ویری څخه می زړه ریږدی (رپیوی) او اندامونه می لرزیږی \_ اوس په ما کښی د دریدلو قوت نشته \_ زه

واعلموا(١٠) الانفال(٨)

داریږم چه په کوم سخت عذاب او آفت کښی اخته نشم.» قتاده رحمة الله علیه وائی چه دغه ملمون دروغ وویل د ده په زړه کښی د الله تعالیٰ ویره نه وه \_ هو! هغه پوهیده چه اوس د قریشو لښکری د هلاکت په کنده کښی لویدلی دی، او هیڅ یو قوی دوی نشی ژغورلی(ساتلی) ـ دا د هغه قدیمی عادت دی چه خپلو پیروانو ته کړی لاری ښیی او دوی غولوی \_ کله چه هغوی د هلاکت په کنده کښی وښویوی نو دلته خپله پښه بیرته راکاړی چه سم له هغه سره ئی دلته هم د اسی وکړل ﴿ پَیدِهُ هُوُوْمُوَا مُوْمُوُهُ وَمُایَوْدُهُ هُوُالْدُیْنُونُ وَ و دلته خپله پښه بیرته راکاړی چه سم له هغه سره ئی دلته هم داسی وکړل ﴿ پَیدِهُ هُوُوُوُوُوَا اَلْمُهُ وَهُوَالُوَالُونُ وَالْمُوَالُونُونُونُ اللهُ وَمَانَالُهُ وَالْمُونُونُ وَالْمُونُونُ وَاللهُ وَمَالَالُهُ وَمَانَاللهُ وَمَانَالهُ وَمَانَاللهُ وَمَانَالهُ وَمَانَالهُ وَمَانَاللهُ وَمَانَاللهُ وَمَانَاللهُ وَمَانَالهُ وَمَانَاللهُ وَمَانَاللهُ وَمَانَالهُ وَمَانَاللهُ وَمَانَاللهُو

# إِذْ يَقُولُ الْمُنْفِقُونَ وَالَّذِيْنَ فِي قُلُوبِهِمُ مِّرَضٌ غَرِّهَ وُلُو دِيْنُهُمُّ وَمَنْ يَتُوكُلُ وَيَنُهُمُّ وَمَنْ يَتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ فَإِنَّ اللهَ عَزِيْزُ حَكِيُمُ

(یاد کړئ!) هغه وخت چه ویل منافقانو (د مدینی) او هغو کسانو چه په زړونو د دوی کښی مرض ؤ (د اعتقاد ضعف) چه مغرور کړی دی دغو مؤمنانو لره دین د دوی (چه سره د لږوالی او بی اسبابی پر ډیرو وسلو لرونکو ورځی؛ وفرمایل الله په ځواب د دوی کښی) او هر څوک چه توکل وکړی په الله نو (غالبیږی ځکه چه) بیشکه الله ښه غالب قوی (په انفاذ د احکامو) ښه حکمت والا دی (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی).

تفسیر: د مسلمانانو له جمعیت او د لوازمو او تجهیزاتو لهوالی او عمومی فقر او مسکنت، او له هغه سره د داسی زهورتوب او شجاعت له لیدلو مخخه منافقینو او ضعیف القلبو کلمه لوستونکو به ویل چه دغه مسلمانان په خپل خیال پخپل دین او حقانیت باندی داسی مغرور دی، چه د مرگ خولی ته ځان ورکوی الله تعالیٰ د دوی په ځواب کښی داسی فرمائی، چه دغه غرور نه بلکه توکل دی، هغه څوک چه د الله تعالیٰ په زبردست قوت او قدرت باندی اعتماد او یقین لری او پوهیږی هر هغه شی چه د ده له جانبه کیږی، عین حکمت او ثواب دی. نو دی د حق په معامله کښی هم داسی زهور او شجاع وی.

#### و لَوُتُوْكَى إِذْ يَتُوَفَى الَّذِينَ كَفَرُوا الْمُلَلِكَةُ يَضُرِبُونَ وُجُوْهَهُمُ وَلَدُبَارَهُمُ وَدُوْقُواعَذَابَ الْحَرِيْقِ

او که ووینی (ای محمده!) هغه وخت چه قبض د روح کوی د هغو کسانو چه کافران شوی دی پرښتی (د عزرائیل مددګاران) په دی حال کښی چه وهی به مخونه د دوی او شاګانی د دوی، او (وائی به ورته) وڅکئ تاسی عذاب د (اور) سوځوونکی (نو وبه ګوری یو له شرمه ډک حال).

تفسیر: یعنی پرښتی د ځنکدن د عذاب په وخت کښی دوی ته وائی چه اوس خو دغه درواخلئ او د جهنم د عذاب خوند به وروسته وڅکئ. ډیرو مفسرینو دا هم د بدر په واقعه کښی داخل کړی دی یعنی په هغه وخت کښی هر هغه کافر چه وژل کیده، نو له هغه سره پرښتو هم داسی معامله کوله. مګر د آیت الفاظ ګردو (ټولو) کفارو ته عام دی. نو ځکه دغه راجح معلومیږی چه دغه واقعه به په عالم برزخ کښی وی، نو د دی تعلق به د بدر له واقعاتو سره داسی وی چه په دنیا کښی د دغو کفارو حال داسی شو، او په برزخ کښی به داسی کیږی نو د آخرت د عذاب په نسبت به څه وویل شی چه هغه به څرنګه مدهش وی.

#### ذلِكَ بِمَاقَتَ مَثُ آيْدِيكُمُ وَآنَ اللهَ لَيْسَ بِظَلَّامِ لِلْعَبِيْدِ ﴿

دغه (تعذیب) په سبب د هغه (بد عمل) دی چه وړاندی لیږلی ؤ لاسونو ستاسی او بیشکه الله نه دی هیڅ ظلم کوونکی په بندګانو خپلو (چه بی ګناه ئی په عذاب کړی).

تفسیو: دغه گرد (ټول) ستاسی د اعمالو نتیجه او سزا ده، که نه د الله تعالیٰ له لوری د ظلم او تیری هیڅ یوه معامله کیدونکی نه ده ـ او «ظلام» ئی ځکه وفرمایه چه که معاذ الله د هغه د لوری د یوی ذری سره په اندازه د ظلم امکان وی نو هغه به د خپل عظمت د شان په لحاظ ظالم نه وی بلکه ظلام به وی ځکه چه د کامل هر صفت هرومرو (خامخا) ښائی چه کامل وی. اوس الله تعالیٰ د محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم د تسلی له پاره فرمائی چه د قریشو حال ستا سره داسی دی

### كَدَائِ الْ فِرْعَوْنَ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمُ كَفَرُ وَالْإِيْتِ اللهِ فَكَافَرُ وَالِأَيْتِ اللهِ فَاخَذَ هُوُ اللهُ بِذُنُو بِهِمْ اللهَ قَوِيُّ شَدِيْدُ الْفِقَابِ ﴿ فَاخَذَ هُو اللهُ مِذْنُو بِهِمْ اللَّهَ اللهُ قَوِيُّ شَدِيْدُ الْفِقَابِ

لکه حال د تابعانو د فرعون (له موسٰی سره) او (لکه حال د) هغو کسانو چه و په خوا له دوی نه (له انبیاؤ خپلو سره؛ هغه عادت دا ؤ) چه کافران شوی ؤ په آیتونو د الله نو نیولی ؤ دوی لره الله په ګناهونو د دوی بیشکه الله قوی (زورور) دی ډیر سخت دی عذاب (د ده).

تفسیر: یعنی له پخوا راهیسی هم دغه دستور پاتی دی. کله چه خلق د آیت الله تکذیب یا له هغه شخخه انکار وکړی ـ یا له انبیاؤ سره په جنګ کولو کښی تینګار (ضد) ښکاره کړی، نو الله تعالیٰ دوی په یوه نه یوه عذاب اخته کوی.

# ذلك بِأَنَّ اللهَ لَمُ يَكُ مُغَيِّرًا نِعْمَةً أَنْعُمَهُ عَلَى قَوْمِ حَتَّى يُغَيِّرُ وَلَكَ بِأَنَّ اللهَ سَمِيمُ عُلِيْرُ

دغه (تعذیب) په سبب د دی دی چه په تحقیق الله نه دی بدلوونکی د(هغه) نعمت چه انعام کړی ئی وی پر یوه قوم باندی تر هغه پوری چه بدل (نه) کړی دوی هغه حال چه په نفسونو د دوی کښی دی او بیشکه الله ښه اوریدونکی (د ګردو (ټولو) اقوالو ښه عالم دی (په ټولو احوالو).

تفسیر: یعنی کله چه خلق په خپلو بی اعتدالیو او غلط کاریو خپله فطری نیکه قوه او استعداد بدلوی، او د الله تعالیٰ وربښلی داخلی او خارجی نعمتونه د الله تعالیٰ په ورښوولی کار کښی په ښه موقع او ښه صورت نه لګوی بلکه بالعکس ئی د ده په مخالفت کښی صرفوی، نو الله تعالیٰ هم خپل هغه ورکړی نعمتونه تری بیرته آخلی ـ او د انعام حال په انتقام سره بدلوی. الله تعالیٰ د بندګانو ګردی (ټولی) خبری آوری او د دوی په ګردو (ټولو) احوالو باندی پوهیږی او هیڅ یو شی له ده ځنی پټ نه دی ـ لهٰذا هر چا سره چه هره معامله وکړی هغه به بیخی سمه او پر خپل ځای وی. حضرت شاه صاحب لیکی «تر هغه پوری چه نیت او اعتقاد بدل نشی؛ نو د الله تعالیٰ ورعطا شوی نعمتونه بیرته نه اخیستل کیږی» ـ ګواکی له «ما بانفسهم» څخه خاص نیت او اعتقاد مراد شوی دی لکه چه له ترجمی څخه ظاهریږی والله اعلم.

### كَدَابُ اللِ فِرْعَوْنٌ وَالَّذِينَ مِنْ قَبُلِهِمُ كَنَّ بُوْ إِبَالِتِ رَبِّهِمُ فَاللَّمَٰ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللْلِمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الللِّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الللْمُولِمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الللِّهُمُ الللِّهُمُ الللِّهُمُ الللِّهُمُ اللِّهُمُ الللْمُولِمُ اللَّهُمُ الللِمُ اللَّهُمُ الل

(حال د دوی) لکه حال د تابعانو د فرعون دی «له الله سره» او «لکه حال» د هغو کسانو دی چه پخوا له دوی نه وو؛ (او هغه عادت دا ؤ) چه نسبت د دروغو ئی کړی ؤ په آیتونو د رب خپل نو هلاک کړل مونږ دوی په سبب د ګناهونو د دوی او غرق (ډوب) کړل مونږ تابعان د فرعون، او (دوی) ټول وو ظالمان.

تفسیر: فرعونیان او له دوی څخه پخوانی اقوام ئی د دوی د جرائمو په بدل کښی هلاک کړل او په خاصه توګه (طریقه) ئی د فرعونیانو جاله ډوبه کړه \_ دا ګرد (ټول) په هغه وخت کښی وشول کله چه دوی له الله تعالیٰ څخه باغیان شول، او شرارت ئی د خپلو ځانونو له پاره غوره \_ او پر خپلو ځانونو له پاره غوره \_ او پر خپلو ځانونو ئی ظلم وکړ، که نه الله تعالیٰ هیڅ یوه مخلوق سره څه ذاتی عداوت نه لری.

#### ٳۜؾۜۺؘڗۧٳڵڰٙۅؘٳٙؾؚۼٮ۬ۘ۬ۘػٳٮؗؾۅٳڷڮڔؽؽػڡؘٛؠ۠ۉٳڡ۫ۿؙۄ۫ڵڒؽؙۅؙؙؚڡؚڹٛۅٛؽ۞ٞ۠ ٱڰڹۣؽؽڂۿۮؖؾۧڡؚؠؙؗؠؗٛؗؠٛڎؙڗۜؽؚڹؙڨؙۻ۠ۅٛؽؘۘۼۿػۿؙۄ۫ڹٛٷڴٟڷ ڡڗۊ۪ۊۜۿؙۄ۫ڒڒۣؽۜؿڠؙۅٛؽ۞

بیشکه بدتر د خوځیدونکو (تلونکو) په نزد د الله هغه کسان دی چه کافران شوی دی نو دوی ایمان نه راوړی. هغه کسان چه معاهده تړلی وه تا له دوی سره بیا ماتوی دوی عهد خپل په هر کرت کښی او دوی نه ویریږی (له دی عهد ماتولو څخه).

تفسیر: هغو کسانو چه لکه ابوجهل ـ نضر ـ عتبه او کعب د اشرف محوی د تل لپاره کفر او بی ایمانی غوره کړی ـ او له انجامه بالکل بی خوفه شوی دی او هغه کسان چه (لکه بنی قریظه) په غداری او بدعهدی سره معتاد شوی دی، دوی د الله تعالیٰ په نزد ډیر بد حیوانان دی. د فرعون حال په بد عهدی او غداری کښی هم داسی و ﴿ وَلَمْاَوَقَمْ مَلْيَهُ وَالرِّجُزُ قَالُوا يُنْهُوسَی ادُّمُ لِنَارَبُكَ بِمَاعَهِ مَانَدُ اللهُ الله لَهُ لَا لَهُ وَلَمْاً لَمُعَالَّا اللهُ وَاللهُ وَلَمَا اللهُ وَاللهُ وَلَمَا اللهُ وَاللهُ وَلَمَا اللهُ وَلَمَا اللهُ وَاللهُ وَلَمَا اللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَلَمَا اللهُ وَلَا وَلَا وَلَا اللهُ وَلَا لَهُ وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا لَهُ وَلَا وَلَا لَهُ وَلَا اللهُ وَلَا لَهُ وَلَا وَلَا وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا وَلَا وَلَا وَلَهُ وَلَا لَهُ وَلِي اللهُ وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا لَهُ وَلَا وَلِهُ وَلَا وَلَا

واعلموا(١٠) الانفال(٨)

الاعراف ۱۳۶ او ۱۳۵ آیت ۱۹ رکوع) او د رسول الله صلی الله علیه وسلم په زمانه کښی د «بنی قریظه» د یهودانو او د نورو هم دغه خصلت ؤ چه له رسول الله صلی الله علیه وسلم سره به ئی عهد کاوه چه مونږ د مکی معظمی له مشرکانو سره مرستی (مدد) نه کوو. بیا به ئی له دوی سره مرسته (مدد) کوله او ویل به ئی چه عهد مو په یاد نه ؤ هر کرت به ئی هم داسی کول وروسته دا راښیی چه له داسی غدارانو سره څرنګه ښائی چه معامله وکړه شی.

#### فَامَّاتَتْفَقَنَّهُمُ فِي الْحَرُبِ فَشَرِّدُ بِهِمُ مَّنْ خَلْفَهُ مُ لَعَكَّهُمُ يَذَّكُونَ ۞ وَإِمَّا تَغَافَنَّ مِنْ فَوْمٍ خِيَانَةً فَانْبِمُنُ الْيُهِمُ عَلْ سَوَاءً ۖ إِنَّ اللّهَ لاَيْحِبُ الْعَالِمِيْنِيُ

نو که ومومی ته (ای محمده!) دوی په جنگ کښی پس تیت کړه (سزا ورکړه) او وویروه په سبب د تیتولو (سزا ورکولو) د دوی هغه کسان چه وروسته له دوی نه دی (د کافرانو محاربانو نه) لپاره د دی چه دغه وروستنی خلق عبرت واخلی. او که ویریږی (ای محمده!) له کوم قوم (چه وعده ئ کړی ده له تا سره) د خیانت نو وغورځوه دوی ته (دغه عهد) په (داسی ډول (طریقه) چه شئ تاسی او هغوی سره) برابر؛ بیشکه الله نه خوښوی خیانت کوونکی.

تفسیو: یعنی که دغه خائنان او غداران معاهدان به کاره معاهدی تر شا وغور گوی او ستاسی په مقابل کښی د جنگ میدان ته راشی، نو دوی ته داسی سخته سزا ورکړئ او په قتل او جرح او نورو سره ئی داسی و ترهوئ چه د هغی له لیدلو څخه د دوی هغه بیرته وروسته پاتی شوی ملګری یا له دوی نه وروسته راتلونکی نسلونه هم عبرت واخلی او د عهد ماتولو جرائت ونشی کړی که یوه قوم بهکاره خیانت ونه کړ، بلکه له آثارو او قرائنو څخه دا خبره څرګنده شوه چه دوی عهد ماتولو ته تیار دی، نو تاسی ته هم اجازه شته چه د مصلحت په تقدیر د دوی عهد بیرته ورکړئ او د معاهدی د انتهاء اطلاع هغوی ته ورکړئ! او بالمقابل له هغوی سره مناسبه رویه وکړئ چه د دواړو په زړونو کښی د پخوانیو معاهداتو په نسبت هیڅ یو شک او اشتباه پاتی نشی او دواړه په مساویانه ډول (طریقه) سره خبردار او بیدار او هوښیار اوسی، او د خپلو څانونو په تیاری او حفاظت کښی مشغول اوسی او ستاسی له جانبه څه غلا او خیانت ونشی او ګردی (تولی) معاملی سره ښکاره او صافی وی. الله تعالیٰ خیانت اګر که له کفارو سره هم وی نه خوښوی په سننو کښی روایت دی چه امیر معاویه رضی الله تعالیٰ عنه له «روم» سره میعادی

واعلموا(١٠)

معاهده درلوده (لرله) د دغه میعاد په منځ کښی امیر معاویه رضی الله تعالیٰ عنه له خپلو فوځونو ته د «روم» د سرحداتو په لوری د پرمختګ امر ورکړ، مقصد ئی داسی ؤ چه اسلامی فوځ دی د رومیانو سرحداتو ته دومره نژدی او بالکل تیار اوسی، چه د معاهدی د نیتی د تیریدلو سره متصل دوی پخپلو تعرضونو پیل (ابتدا) وکړی، څه وخت چه دغه کار جاری ؤ، یو سپین بیری په داسی حال کښی چه په آس سور ؤ راغی چه داسی ئی ویل «الله اکبر الله اکبر! وفاءاً لا غدراً!» یعنی عهد پوره کړئ او عهد مه ماتوئ! رسول الله صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی کله چه کوم قوم سره معاهده ولرئ نو هیڅ یوه غوته دی ونه پرانستله شی! او نه دی وتړله شی ـ تر هغه پوری چه د معاهدی نیته پوره شی یا مقابلی ډلی ته په مساویانه حیثیت سره معاهده ورمسترده شی!» کله چه معاویه رضی الله تعالیٰ عنه ته دغه خبر ورسید نو ژر له خپله فکره بیرته و ګرځید، او چه وئی لید هغه سپین بیری حضرت عمرو بن عنبسه رضی الله تعالیٰ عنه ؤ.

#### وَلاَيَعْسَبَنَ الَّذِينَ كَفَرَ وُاسَبَقُوْ الْإِنَّهُمُ لِايْعُجِزُونَ®

او نه دی کوی گمان هغه کسان چه کافران شوی دی چه دوی به وتښتی (له عذابه او خلاص به شی)! بیشکه دوی له سره نشی مغلوبولی (الله له تعذیب خپل)

تفسیو: د نبذالعهد هغه حکم چه پاس ذکر شو ممکن چه کفار هغه د مسلمانانو په ناپوهی او ساده توب حمل کړی او خوښ شی کله چه د مسلمانانو په دین کښی غدر او خیانت ناروا دی نو مونډ ته د مدافعی د خبرداری او بیداری پوره موقع او د مسلمانانو په خلاف د تیاری فرصت په لاس راځی نو د هغه ځواب ئی ورکړ چه څومره تیاری او انتظامات چه وکړی، کله چه الله تعالیٰ د مسلمانانو په لاسونو ستاسی د مغلوبولو او رسوا کولو او په دنیا یا په آخرت کښی د سزا ورکولو اراده وکړی نو تاسی به په هیڅ یوه تدبیر سره هغه نشئ عاجزولی ـ او نه د ده د قدرت او تسلط له احاطی څخه د باندی تښتیدلی شئ! گواکی مسلمانانو ته تسلی ورکوی چه دوی دی په الله تعالیٰ اعتماد ولری او د ده د احکامو امتثال دی وکړی، نو پر گردو (تولو) به غالبیږی «وانتم الاعلون ان کنتم مؤمنین». آل عمران ـ ۱۴ رکوع ، آیت ۱۳۹

#### وَ آعِدُّوْ اللَّهُ وُمِّا السُّتَطَعُتُو مِنِّنَ قُوَّةٍ قَمِنَ رِّبَاطِ الْخَيْلِ تُرْهِبُوْنَ بِهِ عَنْ قَاللَهِ وَعَنْ قُكْرُ وَ الْخَرِيْنَ مِنُ دُونِهِمْ لاَتَعْلَمُوْنَهُ وَ اللّهُ يَعْلَمُهُ وْوَمَا تُنْفِقُوْ امِنَ شَيْ فِي سَبِيْلِ اللّهِ يُوَفَّ النَّكُوْ وَ اَنْتُوْ لَانْظُلَمُونَ ۞

او تیاروئ (ای مؤمنانو) لپاره (د جنگ) د دغو (ماتوونکو د عهد یا د مطلق کفارو) څومره چه توانیږئ (جمع کولی شغ) تاسی له قوت (اسباب د جنگ) او له روزل شوو ساتل شوو آسونو (لپاره د جهاد) چه ویروئ تاسی په دغه (قوت او تیاری) سره دښمنان د الله او دښمنان ستاسی او نور کسان بی له دوی نه چه نه پیژنئ تاسی هغوی الله عالم دی په (عداوت د) هغوی؛ او هر هغه څه چه نفقه کوئ (لګوئ) تاسی له یوه شی په لاره د الله کښی (لپاره د ترقی د دین) پوره (بدل د هغه) به درکړ شی تاسی ته حال دا چه پر تاسی به ظلم ونه کړی شی (د ثواب په لړوالی او د عذاب په ډیر والی)

تفسیر: په الله تعالیٰ د اعتماد او توکل کولو معنی دا نه ده چه ضروری او مشروع اسباب دی ترک کړی شی ځکه چه په مسلمانانو فرض دی تر هغه پوری چه قدرت لری د جهاد سامان او لوازم دی تیاروی د نبی کریم صلی الله علیه وسلم په مبارک عهد کښی د آسونو سورلی، توره وهل، غشی ویشتل او نور جنګی مشقونه، د جهاد له لوازمو څخه وو. نن توپک، مشین ګن توپ، تینگ، راکټ، زره پوښ او نوری ارابی، آلوتکی، جنګی او ګوټ، کروزر، تحتالبحری، او بتل او نور جنګی مهمات او لوازم، تجهیزات تیارول او لرل، او په استعمال آچول او چلول او د حربی او عصری فنونو زده کول بلکه ورزش او د دوی په شان نور عملیات کول، د جهاد سامان او لوازم دی. هم داسی هغه نوری وسلی او د حرب او ضرب ګرد (ټول) آلات او اسباب چه وروسته له دی نه ایجاد او اختراع کیږی، هغه ټول د دی آیت په منشاء کښی داخل دی. باقی د آسونو په نسبت خو رسول الله مبارک پخپله فرمایلی دی «الخیل معقود فی نواصیها الخیر باقی د آسونو په تندی کښی خیر ایښود شوی دی تر قیامته پوری» په احادیثو الیٰ یوم القیامة ـ د آسونو په تندی کښی خیر ایښود شوی دی تر قیامته پوری» په احادیثو کښی راغلی دی، هر هغه چه آس د جهاد په نیت روزی او ساتی ئی د ده په خوړلو او څښلو، کښی به ورځ په تله (میزان) کښی تالمی کبړی. «او تیاروئ ای مؤمنانو لپاره د جنگ د دغو ماتوونکو به ورځ په تله (میزان) کښی تالمی کبړی. «او تیاروئ ای مؤمنانو لپاره د جنگ د دغو ماتوونکو

واعلموا(١٠)

د عهد یا مطلق کفار، څومره چه توانیږئ او جمع کولی شئ تاسی له قوت او اسباب د جنگ او له روزل شوو ساتل شوو آسونو لپاره د جهاد چه ویروئ تاسی په دغه قوت او تیاری سره دښمنان د الله او دښمنان د ستاسی او نور کسان بی له دوی نه چه نه پیژنئ تاسی هغوی او الله ته معلوم دی عداوت د هغوی) یعنی دغه گرد (ټول) سامان، لوازم، تجهیزات او تیاری پر دښمنانو باندی د ویری، خوف او دهشت اچولو لپاره یو ظاهری سبب دی باقی د فتحی او ظفر او بری اصلی سبب خو د الله تعالیٰ مرسته (مدد) ده چه د هغی بیان پخوا له دی نه شوی دی، او هغه خلق چه تاسی ئی بالتعین نه پیژنئ، منافقان دی چه د مسلمانی په پرده کښی ئی ځانونه پټ کړی وو، یا د (بنی قریظه) یهودان یا روم او فارس یا نور هغه اقوام دی چه له هغو سره وروسته له دی نه ستاسی مقابله واقع کیدونکی ده . ﴿ وَمَاتُولُولُونُ تُنْ ﴾ الآیة \_ او هر څه چه نفقه کوئ لگوئ تاسی له یوه څیزه په لاره د الله کښی پوره بدل او جزاء د هغه به درکړی شی تاسی ته حال دا چه په تاسی به ظلم ونه کړی شی د ثواب په لږ والی او د عذاب په ډیر والی) دغه د مالی جهاد په طرف اشاره ده . یعنی د جهاد په تیاری کښی هغومره مال چه تاسی ولگوئ د هغه پوره بدل او معاوضه به ومومئ! د یوه درهم په مقابل کښی اوه سوه درهم . «والله یضاعف لمن یشاء والله واسع علیم » او ډیر څلی په دنیا کښی هم د هغه معاوضه بلکه له هغه څخه لا زیات اجر هم درکاوه کیږی.

#### وَإِنْ جَنَعُو السَّلْمِ فَاجْنَحُ لَهَا وَتَوكُّلْ عَلَى اللهِ إِنَّهُ هُو السَّمِيعُ الْعَلِيْمُ و

او که میل وکړی کفار صلحی (روغی) ته نو ته هم میل وکړه دی (صلحی) ته او توکل (اعتماد) وکړه په الله (او مه ویریږه له مکره د دوی) بیشکه چه دغه (الله) هم دی ښه اوریدونکی (د ټولو اقوالو) ښه عالم (دانا پر ګردو (ټولو) احوالو).

تفسیر: د مسلمانانو دغه تیاری او تجهیزات او مجاهدت او ځان جارول (قربانول) او د نور چارو د لیدلو څخه ډیر امکان لری چه کفار مرغوب او وویریږی او صلحه، روغه وغواړی، نو تاسی ته ارشاد دی چه سم له صوابه او مصالحو تاسی هم هغوی ته د صلحی او روغی لاس وروغځوئ ـ ځکه چه له جهاد څخه وینی تویول نه، بلکه د کلمة الله اعلاء او د فتنی دفع مقصود دی. که دغه عالی مقصد بی د وینی له تویولو څخه حاصل شی، نو خامخا د وینو تویولو لپاره هیڅ حاجت نه پاتی کیږی. که داسی کوم احتمال وی چه شاید کفار د صلحی په پرده کښی غواړی چه مونږ تیر باسی نو هیڅ پروا مه کوئ او پر الله تعالیٰ باندی توکل او اعتماد وکړئ ـ

پاک الله د دوی له نیاتو څخه ښه خبردار دی، او د دوی پتی مشوری اوری د الله تعالیٰ د حمایت په مقابل کښی د هیچا بدنیتی چلیدی نشی ـ تاسی خپل نیت صاف وساتئ!.

# وَإِنْ تُكْرِيْكُ وَآنَ يَعْنُ عُوْكَ فَإِنَّ حَسْبَكَ اللهُ هُوَالَّذِيُ اللهُ هُوَالَّذِيُ اللهُ هُوَالَّذِيُ اللهُ هُوَالَّذِيُ اللهُ اللهُ هُوَالَّذِيُ اللهُ اللهُ

او که اراده کوی دوی دغه چه فریب درکړی تاته (په دغه روغه کښی) نو بیشکه کافی دی تاته الله؛ هم دی هغه ذات دی چه قوت ئی درکړی دی تاته په مرستی (مدد) خپلی سره (په لیږلو د پرښتو په بدر کښی) او په مؤمنانو سره.

تفسیر: که وروسته له روغی څخه دغه خلق د خیانت او د عهد ماتولو اراده وکړی نو تاسی مه خواشینی (خفه) کیږئ، د الله تعالیٰ مرسته (مدد) تاسی ته کافی دی، د دوی هغه ګرد (ټول) مکرونه او فریبونه خدای جل جلاله به شنډه کړی، همغه الله جل جلاله تاته په «بدر» کښی غیبی امداد درکړ، او په ظاهری ډول (طریقه) سره ئی د ځان جاروونکو او سر ښندونکو مسلمانانو په مټ ستاسی تائید وفرمایه.

### وَالْفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمُ لُوَانَفَقُتَ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيْعًا مِّمَا الَّفْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمُ لُوَانَفَقُتَ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيْعًا مِّمَا اللهُ اللهُولِي اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

او الفت محبت ئی واچاوه په منځ د زړونو د دغو (مؤمنانو) کښی! که لګولی وی تا هر هغه څه چه په ځمکه کښی دی ټول نو نه به دی شو اچولی الفت محبت په منځ د زړونو د دوی کښی ولیکن الله الفت محبت واچاوه په منځ د (زړونو د) دوی کښی؛ بیشکه چه دغه (الله) ښه غالب (قوی د احکامو په انفاذ) ښه حکمت والا دی (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی.)

تفسیر: له اسلام محخه پخوا په عربو کښی د جدال، قتال، نفاق او شقاق بازار تود ؤ په خوشی خوشی چتی (بیکاره) خبرو باندی د قبائلو په منځ کښی تصادمات او جنګونه کیدل، کله چه به د دوه ډلو په منځ کښی جنګ شروع کیده نو تر څو پیړیو پوری به د هغه اور نه مړ کیده د واعلموا(١٠) الانفال(٨)

مدینی منوری د دوو زبردستو قبیلو (اوس) او (خزرج) د کوندی جنگونو او د پخوانی عداوت او بغض سلسله هیڅکله سر ته نه رسیده ا یو به د بل وینو ته تړی ؤ، او هر یوه به د خپل عزت او بت وږی ؤ، په دغو حالاتو کښي زمونړ پاک رسول محمد رسول الله صلي الله عليه وسلم د توحيد او معرفت او اتحاد او اخوت عالم شمول بيغام سره مبعوث شو. خلقو حضرت محمد صلى الله عليه وسلم له مسلمانانو سره د يوه بل مخالف فريق په شان وګاڼه، او ګردو (ټولو) سره لاس يو کړ، او د خلاف او شقاق اصول ئی ځان ته اختيار کړل، خپل هغه پخواني عداوتونه ئي سره هير کړل او د رسول الله مبارک په مخ کښې په مخالفت ودريدل، او د ده عداوت ئي د خپل مدنظر وګرځاوه ، دوی به د ده له بند او نصیحت څخه په تکلیفیدل او له سیوری به ئی تښتیدل، د دنيا هيڅ يو طاقت نه ؤ چه د دغو داړونکو ليوانو او څيروونکو حيواناتو په ياده کښي د اللي معرفت او دنیوی محبت روح ورپو کړی، او د توحید له شرابو ئی ماړه او مست کړی، او تول سره يو وار د اخوت او الفت په ځنځير وتړی، او د هغه مقدس وجود، صميمي امتيان، او ځان جاروونکی مینان ئی وګرځوی چه څو ورځی پخوا له دوی څخه ډیر مبغوض سړی نور څوک نه ؤ بلا شبه که د ځمکې ګردې (ټولي) خزاني لګولي شوی وی، خو بیا هم داسې یو لوی مقصد تری حاصلیدی نشو، چه د الله تعالیٰ په رحمت او اعانت سره په داسی سهولت سره حاصل شوی دی. الله تعالیٰ د حقیقی ورونو څخه زیات د یو مینه او الفت د بل په زړه کښی واچاوه، او بیا د دغو كردو (تولو) الفتونو اجتماعي مركز د محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم منبع البركات ذات ئی وگرڅاوه د دوی زړونه داسی يو وار سره اړول د الله تعالیٰ د قدرت او قوت يوه کرشمه وه، او د شدید ضرورت په داسی یوه وقت کښی، دوی ګرد (ټول) د محبت او الفت یه یوی نقطی کښی سره تولول، د ده د کامله حکمت دلیل دی.

#### يَا يَهُا النَّبِيُّ حَسْبُكَ اللهُ وَمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿

ای نبی کافی (بس) دی تاته الله او هغه چا ته چه متابعت کوی ستا له مؤمنانو څخه

تفسیر: دا آیت په دوه ډوله (قسمه) سره معنی کیدی شی د اکثرو اسلافو په نزد ئی مطلب دا دی (ای نبی صلی الله علیه وسلم الله تعالیٰ تاته او ستا ملگرو ته کافی دی!) یعنی د عدد او د سریو او مال او تجهیزاتو له قلت محخه ویره نه ده په کار ځینو علماؤ د هغه معنی داسی کړی ده (ای نبی صلی الله علیه وسلم! تاته په حقیقت کښی یواځی الله تعالیٰ کافی دی او د ځینو ظاهری اسبابو په اعتبار د مخلصو مسلمانانو جماعت اګر که ډیر لو هم وی کافی دی) پخوا ئی فرمایلی وو هم آیدکدی پنویو ای کواکی دا د هغه خلاصه ده.

واعلموا(١٠) الانفال(٨)

#### يَايَّهُا النَّبِيُّ حَرِّضِ الْمُؤْمِنِيْنَ عَلَى الْقِتَالِ الْنَيْكُنُ مِّنْكُوْ عِشْرُوُنَ طِبُرُونَ يَغْلِبُوْ إِمِامُتَيْنِ وَإِنْ يَكُنُ مِّنْكُوْمِ الْمُوَاعَةُ يَغْلِبُوَ الْفَامِّنَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْ إِبِأَنَّهُمْ قَوْمُ لَا يَفْقَهُوْنَ © يَغْلِبُوَ الْفَامِّنَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْ إِبِأَنَّهُمْ قَوْمُ لَا يَفْقَهُوْنَ ©

ای نبی! تیز کړه ( او ترغیب ورکړه) مؤمنانو ته پر جنګ (د کفارو)؛ که وو له تاسی ځنی شل تنه صابران (ثابت قدمان) نو غلبه دی وکړی پر دوو سوو کافرانو (یعنی داسی جنګ دی وکړی چه نتیجه ئی فتح او غلبه کیدی شی) و که وو له تاسی ځنی سل تنه (صابران ثابت قدمان) نو غالب دی شی پر زرو تنو له هغو کسانو چه کافران شوی دی په سبب د دی چه بیشکه دوی (داسی) قوم دی چه نه پوهیږی (یعنی جاهلان دی په الله او په قیامت).

تفسیر: الله تعالیٰ به دغه آیت سره مسلمانانو ته د جهاد به لوری ترغیب ورکوی چه که لږ یئ هم مه بی زړه کیږئ! د الله تعالیٰ په فضل او مرحمت سره تاسی پر لس چندو دښمنانو باندی هم غالبیدی شیح سبب ئی دا دی چه مسلمانان د الله تعالیٰ لپاره جنگیږی او دوی الله تعالیٰ پیژنی او یقین بری لری او د ده د مرضی متابعت کوی او یه داسی یوی عقیدی د جنګ یه ډګر کښی قدم ږدی چه د الله تعالیٰ په لاره کښی مرګ اصلی ژوندون بولی. هر مسلمان متیقن دی چه زما د گردو (تولو) مجاهداتو ثمره به آخرت کښي ضرور رارسيدونکي ده که زه غالب شم او که مغلوب او د كلمة الله د اعلا لپاره هر هغه تكليف چه پر ځان واخلم، هغه في الحقيقت ما له دائمی خوشی او ابدی مسرت سره یو ځای کوی. تر هغه یوری چه مونږ مسلمانان په دغی عقیدی د خدای له دښمنانو سره جنګ وکړو نو اللٰي تائید به زمونږ مددګار وی او له مړینی او مرګ څخه هیڅکله نه ویریږو نو ځکه په ډیر زړورتوب او میړاني (بهادري) سره جنګیږو. هر کله چه کافران بر دغه حقیقت نه دی معتقد، نو ځکه تش د حقیرو او فانی اغراضو لپاره د حیواناتو په شان جنگیږی او د دغه قلبی قوت او غیبی امداد څخه محروم یاتی کیږی بناء علیه د خبر او زیری په ډول (طریقه) حکم راکړی شوی دی چه مؤمنانو ته ښائی چه د لس چندو دښمنانو په مقابل کښې په ډير صبر او استقامت سره وجنګيږي، که مسلمانان شل تنه وي ښائي چه د دوو سوو کفارو له مقابلی څخه مخ ونه ګرځوی، که سل تنه وی نو زرو تنو ته دی خپلی شاوی ونه ګر ځوی .

تنبیه: دغه د شلو او د سلو عددونه ئی ښائی د دی لامله (له وجی) بیان فرمایلی وی چه د هغه وخت د مسلمانانو د تعداد په لحاظ په (سریه) کښی لږ تر لږه شل او په (جیش) کښی لږ تر لږه تر لږه تر د مسلمانانو تر یو سل تنو لښکریان به وو۔ وروستنی آیت پس له هغه موعده نازل شوی دی چه د مسلمانانو

شمیر زیات شوی ؤ، نو ممکن د سریه شمیر اقلاً یو سل او د محمدی جیش لښکر شمیر به تر زرو پوری رسیللی وی ـ د دغو دواړو آیتونو د نسبت او وختونو ځنی دغه توپیر (فرق) او تفاوت راښکاریډی چه د وړومبنی آیت په نسبت د وروستنی آیت د نزول په وخت کښی د مسلمانانو تعداد زیات شوی ؤ.

#### ٱكْنَ خَقَّفَانلَهُ عَنْكُمْ وَعَلِمَ اَنَّ فِيْكُمْ ضَعْفًا ۚ فَانَ كَيْنُ مِّنْكُمْ مِِّائَةُ صَابِرَةٌ يَّغُلِبُوا مِائَتَيْنِ وَإِنْ ثَيْكُنْ مِّنْكُمُ ٱلْفُّ يَّغُلِبُوَۤ الْفَيْنِ بِإِذْنِ اللهِ وَ اللهُ مَعَ الصِّبِرِيْنَ

اوس آسانتیا و کړه الله په تاسی (او تیر شو له سختی) او معلومه ئی کړه چه بیشکه په تاسی کښی سستی ده نو که وو له تاسی ځنی سل تنه صابران (ثابت قدمان) نو غالب دی شی پر دوو سوو (کافرانو یعنی داسی جنګ دی وکړی چه نتیجه ئی فتح او غلبه کیدی شی) او که وو له تاسی ځنی زر تنه غالب دی شی په دوو زرو (کفارو) په حکم د الله سره او الله ملګری دی له صابرانو (ثابت قدمانو سره په نصرت، حفاظت، اثابت).

تفسیر: په بخاری شریف کښی له ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه څخه روایت دی په دغه تیر آیت کښی چه مسلمانانو ته د لس چندو کفارو په مقابل کښی د ثابت قدمی امر ورکړی شوی و، هر کله چه پر خلقو دغه حکم دروند شو، نو وروسته له هغه دغه بل آیت نازل شو هو آنان که آنائه که الآیة ـ یعنی الله تعالیٰ ستاسی د کمزوری او سستی له معلومولو څخه وروسته هغه حکم لری کړ، اوس یواځی د خپل دوچند تعداد په مقابل کښی ثابت قدم اوسیدل ضروری، او تری تنبتیدل حرام دی. دغه سستی او کمزوری چه د هغی له وجی په حکم کښی تخفیف راغلی دی له څو وجوهو څخه کیدی شی. د هجرت په ابتداء کښی لږ او غوره مسلمانان موجود وو، چه د هغوی قوت او جلادت معلوم وو څه وخت چه وروسته له دوی ځنی زیات افراد سپین پیری او کمزوری شول، او هغه نوی ځلمیان چه سرونه ئی پورته کړی وو، په دوی کښی د پخوانیو مهاجرینو او انصارو په شان بصیرت، استقامت، تسلیم او تفویض نه وو، او د تعداد د زیاتوالی لامله (له وجی) تر یوی اندازی پوری پر خپل کثرت باندی ډاډه، او په (توکل علی الله) کښی بئی لږ وجی) تر یوی اندازی پوری پر خپل کثرت باندی ډاډه، او په (توکل علی الله) کښی بئی لږ سریو ولویږی، نو په کار کوونکو کښی د عمل څوښ (جوش) زیاتوی او هر سړی له خپل قوت سریو ولویږی، نو په کار کوونکو کښی د عمل څوښ (جوش) زیاتوی او هر سړی له خپل قوت او قدرت څخه زیات زحمت او زیار (کوشش) کوی. لیکن که همغه کار په یوه لوی تولگی

واعلموا(١٠)

باندی واچاوه شی، نو هر یوه به د بل په انتظار کښی وی، او ټول سره داسی فکر کوی چه آخر زه خو یوازی د دغه کار مسئول او ذمه وار نه یم، نو په همغه تناسب سره د عمل په څوښ (جوش) او حرارت او همت کښی قلت څرګندیږی. حضرت شاه صاحب فرمائی په پومبنیو مسلمانانو کښی یقین کامل وو، نو پر دوی داسی حکم شوی وو چه له خپلو ځانونو څخه لس چندو کفارو سره دی جهاد وکړی، څرنګه چه وروستنی مسلمانان له دوی ځنی یو قدم وروسته ؤ، نو پر دوی داسی حکم وشو چه له دوو چندو سره جهاد وکړئ! هم دغه حکم تر اوسه باقی دی لیکن که له دوو څنی پر زیاتو حمله وکړی لوی اجر لری، د حضرت رسول اکرم صلی الله علیه وسلم په وخت کښی یو زر تنه مسلمانان له اتیا زرو سره جنګیدلی دی. د «موته» په غزا کښی دری زره مسلمانان د دوو لکو کفارو په مقابل کښی ټینګ ولاړ وو، له داسی واقعاتو څخه لله الحمد اسلامی تاریخ ډک دی.

#### مَاكَانَ لِنَبِيِّ أَنْ يَكُوْنَ لَهُ أَسُرِى حَتَّى يُتُخِنَ فِي الْأَرْضِ ثُرِيْهُ وَنَ عَرَضَ اللَّهُ نِيَا قُواللهُ يُرِيدُ الْلِاخِرَةُ وَاللهُ عَزِيْزُ حَكِيدٌ

نه ښائی نبی لره دا چه وی ده لره بندیان (چه تری فدیه واخلی) تر هغه وخته چه قوی شی په ځمکه کښی (د کفارو د ډیر قتل او جرحی په سبب) اراده کوئ تاسی «ای مؤمنانو» اسباب د دنیا (په اخیستلو د فدیی سره) او الله اراده لری (تاسی لره ثواب) د آخرت (د کفارو د قتل په سبب) او الله ښه غالب قوی (په انفاذ د احکامو) ښه حکمت والا دی چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی.

تفسیر: د بدر په غزا کښی اویا تنه کافران د مسلمانانو په لاس بندیان شول د الله تعالیٰ له لوری د دوی په نسبت دوه صورتونه د مسلمانانو په مخکښی وړاندی شول، (۱): وژل (۲): تری فدیه اخیستل، او خوشی کول، په دغه شرط سره چه په بل کال کښی به له تاسی څخه هم دغومره سری وژل کیږی په حقیقت کښی د الله تعالیٰ له جانبه د دغو دوو صورتونو وړاندی کیدل د یوه صورت د انتخاب له پاره د امتحان او ازموینی په ډول (طریقه) ؤ، څو ظاهر شی چه د مسلمانانو رأی او طبیعت کوم لوری ته میلان او ترجیح لری؟ لکه چه ازواجو مطهراتو ته په دوو صورتونو کښی تخیر ورکړی شوی ؤ ﴿ اِنْ اَنْدُنْ اَلْوَیْوَاللَّنْیَا وَزِیْدَمَالمَتَالَیْنَ ﴾ الآیة ۔ «۲۱ جزء کښی تخیر ورکړی شوی ؤ ﴿ اِنْ اَنْدُنْ اَلْوَیْدَاللَّنْیَا وَزِیْدَمَاللَّنَا اَللَّهُ مبارک په مخ کښی شوده او شراب د الاحزاب ۲۸ آیت ٤ رکوع» یا په معراج کښی د رسول الله مبارک په مخ کښی شوده او شراب په دوو لوښو کښی وړاندی کړی شول، خو زمونږ پاک نبی صلی الله علیه وسلم شودی اختیار کړی، جبرئیل علیه السلام وویل که بالفرض تاسی شراب غوره کړی وی، نو ستاسی امت به بی

واعلموا(١٠) الانفال(٨)

لاری کیده، یه هر حال رسول الله مبارک یه دغی معاملی کښی له اصحابو ځنی رأیه وغوښته. حضرت ابوبكر صديق رضى الله تعالى عنه وويل «يا رسول الله! دغه كرد (تول) بنديان مو خپلوان او ورونه دی، بهتره دا ده چه له هغو څخه فدیه واخلو. او خوشي ئي کړو چه بیرته لاړ شي، د دغه نرم سلوک او احسان څخه وروسته ممکن دی چه څه خلق له دوی ځنی مسلمانان او هغوی له خپلو اولادونو او اتباعو سره زموند لاس او مت وګرځی، او هغه مال چه د دوی له لوری بالفعل زموند په لاس راشي په هغه به موند جهاد او نور ديني کارونه او لاژمي چاري په مخ بوځو. باقي که یه بل کال کښې زمونو اویا تنه سړی په شهادت ورسیږی هغه دغومره د اندیښنې ځای نه دی ځکه چه په شهادت به ورسيږی، د نبی کريم عليه افضل الصلواة والتسليم ميلان هم د فطری زړه سوی، شفقت، او صلة الرحمی په بناء د هم دی رایی په لوری ؤ. بلکه د اصحابو کرامو عمومی رأیه هم یه هم دی جانب وه، زیاتره اصحاب د حضرت ابوبکر الصدیق رضی الله تعالیٰ عنه له دی بيان سره متفق وو. حضرت عمر او سعد بن معاذ رضى الله تعالىٰ عنهما له دغو آراؤ سره اختلاف وكر حضرت عمر رضى الله تعالى عنه وويل «يا رسول الله! دغه بنديان د كافرانو امامان او د مشرکینو مشران او لویان دی دوی تول دی ووژل شی نو د کفر او شرک سر به مات شی او پر گردو (تولو) مشرکانو به هیبت ولویږی او وروسته له دی نه به د مسلمانانو د رېړولو (تکليفولو) او د الله تعالیٰ له لاری ځنی د خلقو د ګرځولو جرائت په دوی کښی پاتی نه شی او د الله تعالیٰ یه دربار کښی به له مشرکانو سره زموند انتهائی نفرت او بغض، او کامله بیزاری ښکاره شی چه مونږ د الله تعالیٰ په لاره او د حق په معامله کښی د خپلو د خپلوی او قرابت او د مالی فوائدو او د هیڅ څیز هیڅ پروا هم ونه کړه. نو ځکه مناسب ده چه په دغو بندیانو کښي هر هغه چه له موند ځنی د کوم یوه عزیز او قریب وی، هغه دی همغه خپل قریب محبوس په خپل لاس ووژنی». لنده دا چه له بحث او غور نه وروسته د حضرت ابوبکر صدیق رضی الله تعالیٰ عنه پر مشوری باندی عمل وشو ځکه چه د آراؤ کثرت د هغه د رأی په لوری ؤ، او په خپله رسول کریم عليه افضل الصلواة والتسليم هم د خپل طبيعي رأفت او رحمت به بناء د حضرت ابوبكر صديق رضی الله تعالیٰ عنه د خبری لوری ته مائل ؤ او برسیره یه هغه د اخلاقی او کلی حیثیت او عمومی حالاتو یه ملحوظ همغه د صدیق اکبر رضی الله تعالیٰ عنه رأیه حق ته نژدی ښکاریده خو که یه هغه وخت کښې د اسلام حالات په نظر کښې نیول شوی وی نو د هغه وخت تقاضا هم دا وه چه د کفارو په مقابل کښي له سختي نه کار واخيستل شي ځکه دا لومړني موقع وه چه له ديارلسو كلونو نه وروسته مظلومو مسلمانانو ته د ظالمو بت پرستانو په مقابل كښي په لاس ورغله خو ورته ثابت کړی چه اوس ستاسي د خپلوی تعلقات، اموال، جمعيت، قوت، قدرت او نور هیڅ یو شی تاسی د الله تعالیٰ له انتقام څخه نشی ژغورلی(ساتلی)، ابتداء یوه مرتبه پر دغو ظالمانو مشركانو دبنبه، رعب او ويره او خوف غورځول به كار ؤ، ځكه چه وروسته له دى نه، د لطف، نرمی، صلة الرحمی او د نورو ښيکنو له ياره ډيری مواقع پاتی وی، له بل لوری د اويا تنو مسلمانانو یه قتل راضی کیدل هم کومه معمولی او چتی (بیکاره) خبره نه وه خو ځکه د

دغو رأیه د الله تعالیٰ په دربار کښی غوره نه شوه په ﴿ كَاكَانَ لِنَهِيَّ آنَ يُكُونَ لَهُ آسُرُى حَتَّى يُتُخِنَ فِ الْأَرْضِ ﴾ کښی د دی نه غوره والی په لوری اشاره ده ـ او دغه د اصحابو

كرامو رضى الله تعالىٰ عنهم اجمعين يوه سخته خطرناكه اجتهادى غلطى وكتله شوه او هغو خلقو ته په صاف ډول (طریقه) سره په ﴿ يُرِيُّدُونَ عَرَضَ اللُّهُيِّ ﴾ سره خطاب کړی شوی دی، یعنی تاسی د دنیا فانی کتی په نظر کښی نیسځ حال دا چه باید مؤمنان باقی ژوندون په نظر کښی ونیسی. که د الله تعالیٰ حکمت مقتضیٰ شی نو ستاسی کارونه به خپل قدرت سره بی له ظاهری اسبابو هم یه سر رسولی شی یه هر حال یه فدیه اخیستلو سره د کفارو پریښودل، د هغه وخت د حالاتو په اعتبار ډيره غته غلطي وګڼله شوه. بايد وويل شي چه د روايتونو له مخې يوازي دومره ثابتیږی چه حضرت پیغمبر صلی الله علیه وسلم خاص د صله رحمی او مهربانی د ترجیح لامله (له وجي) د دوی له مشوری سره موافقه کړی وه هو ا له اصحابو کرامو څخه ځینو یوازی مالی حیثیت تر نظر لاندی نیولی و او زیاترو اصحابو کرامو له دینی مصالحو او اخلاقی عواملو سره ضمناً مالی احتیاجات هم یه نظر کښی نیولی وو او دا مشوره ئی وړاندی کړی وه ګواکی ځینو کلاً او زیاترو جزأ مالی حقیقت په نظر کښی نیولی ؤ د لږی مالی ګټی له کبله (وجی) هر څومره چه وی په «بغض فی الله» کښی قصور، او له اصلی مقصد (جهاد) څخه غفلت کول، او د اویا تنو مسلمانانو په وژلو باندی په خپل اختیار راضی کیدل، د اصحابو غوندی مقربینو له عالی شان او جلیل منصب تحنی منافی کللی شوی دی نو ځکه یه دغو آیتونو کښی سخته عتاب آمیزه لهجه اختیار کړی شوی ده په حدیث کښی راغلی دی، په کوم جنګ کښی د یوه مجاهد سر زخمی شو۔ دلته دغه زخمی ته د غسل ضرورت هم وربیش شو، څرنګه چه د اوبو استعمال ده ته ډير مضر ؤ نو له خپلو ملګرو ځنی یی د مسئلی پوښتنه وکړه دوی ورته وويل چه د اوبو په موجودیت کښی مونږ تاته هیڅ لاره نشو ښوولی، دغه مجروح ولمبل، او د دغو لمبیللو په اثر مړ شو. كله چه يه دغى واقعى رسول اكرم صلى الله عليه وسلم مطلع شو، نو ئى وفرمايل «قتلوه ـ قتلهم الله \_ الحديث» له دى نه ظاهره شوه چه كه اجتهادى غلطى ډيره واضحه او خطرناكه وى، نو پر هغه عتاب کیدی شی . گواکی داسی معلومیږی چه مجتهد د خپل یوره اجتهاد د قوت په صرف کولو کښي قصور کړی دی.

### كۇلاكىڭ مِن الله سَبَقَ لَمَسَّكُمُ فِيمَا اَخَنْ تُوعَدَاكِ عَظِيُمُ

که نه وی ازلی حکم له جانبه د الله چه ړومبی لیکل شوی دی (په لوح محفوظ کښی) نو خامخا رسیدلی به ؤ تاسی ته په عوض د) هغی (فدیی) کښی چه اخیستی ده تاسی عذاب ډیر لوی.

تفسير: يعنى دغه غلطى په خپل ذات كښى داسى وه چه هغوى دنيوى مال او متاع په نظر كښى

نیولی وو داسی مشوره ئی ورکړی وه نو لازمه وه چه سخته سزا ورکړی شوی وی خو لومړی د سزا مانع هغه دی چه پاک خدای بیان کړی دی او دغه لاندنی شیان هم کیدی شی چه د سزا مانع وګرځی

- (۱): په مجتهد باندی به په دا قسم اجتهادی غلطی او خطاء کښی څه عذاب نه وی.
- (۲): تر هغه پوری چه الله تعالیٰ په کوم شی باندی ښکاره امر او یا له هغه څخه ښکاره منع ونه کړی، د هغه مرتکب نه یه عذابوی.
  - (٣): د اهل البدر گردی (تولی) خطاوی ئی ورمعافی کړی دی.
  - (٤): کومه رویه چه په غلطی سره پخوا له وخته اختیار کړی شوی ده یعنی په فدیه سره د بندیانو خوشی کول د الله تعالیٰ په علم کښی فیصله شوی وه چه وروسته له هغه به د دی اجازه ورکوی و وَهَمْمَنْالْبَدُوْلَاَلِقَالُو ۲۲ جزء د محمد صلی الله علیه وسلم سورت اوله رکوع آیت ٤ (ه): دغه هم فیصله شوی وه تر هغه پوری چه رسول علیه السلام په دوی کښی موجود وی، یا خلق د زړه له صدقه استغفار وائی نو عناب به یری نه راځی.
- (٦): له دغو بندیانو گئی د ډیرو په قسمت کښی مسلمانیدل لیکل شوی وو. الغرض که داسی موانع نه وی نو دغه غلطی دومره لویه او سخته وه چه جائی پری ډیر سخت عذاب نازل شوی وی په یوه روایت کښی راغلی دی چه د دغی قولی تنبیه مخخه وروسته هغه عذاب چه جائی د دغسی خوفناکی غلطی له امله (وجی) نازل شی د رسول الله صلی الله علیه وسلم مخی ته وروړاندی او وجود شو، نو په دی ترتیب دغه قولی تنبیه لا زیاته مؤثره و گرگیده. رسول الله مبارک د هغی منظری له لیدلو څخه په ژړا شو، حضرت عمر رضی الله عنه د ژرا له سبب مخخه پوچتنه و کړه ده وفرمایل چه «ماته هغه عذاب راوجودل شو چه که دغه پورته موانع ئی نه وی نو د راتللو امکان ئی ؤ»

تنبیه: درسول الله صلی الله علیه وسلم نظر ته دا عذاب داسی وړاندی شو لکه چه د کسوف د لمانځه د اداء په وخت کښی چه د قبلی په دیوال کښی جنت او دوزخ ورته تمثیل کړی شوی ؤ یعنی مقصد دا ؤ چه د هغه متوقع عذاب منظره ور وجوول شی او بس.

### فَكُنُوامِمَّاغَنِمْتُو حَلْلًا طِيِّبًا ﴿ وَاتَّقَوُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيْرٌ ﴿

نو خورئ تاسی له هغه ماله چه غنیمت اخیستی دی تاسی حلال طیب (پاکیزه) او وویریپئ له الله بیشکه الله بنه بنبونکی د (خطیاتو) ډیر مهربان دی (د اجر او ثواب په انعام سره)

تفسیر: له رومبنی عتاب او تهدید محخه مسلمانان دومره وویریدل چه ویی ویل جایی د غنیمت په امرالو کښی چه د بندیانو فدیه هم پکښی شامله ده لاس ونه وهل شی نو په دغه آیت کښی ئی تسلی وفرمایله چه هغه د پاک الله عطا ده په خوښی سره ئی خورئ \_ هو ا په جهاد کښی غنیمت او نورو شیانو ته دومره اهمیت ورکول یا ئی دومره په نظر کښی نیول نه دی پکار چه له عالی مقاصدو او کلی مصالحو څخه سترگی پتی شی، بیشکه د موقتی حالاتو او مصالحو په اعتبار له تاسی ځنی یوه غلطی وشوه مگر په خپله په مال کښی څه خبث او پلیتی نشته نو د الله تعالیٰ څخه وویریوئ او له مخالفت نه ئی ځانونه وساتئ هغه به په خپل مرحمت سره ستاسی غلطی درممافوی.

## يَايَّهُ النَّبِيُّ قُلْ لِمَنْ فِأَلِيْ يَكُونِ الْكَثَرَى الْمُثَرَى إِنَّ يَعْلَمِ اللَّهُ فِي الْكَثَرَى النَّهُ وَاللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ فَالْمُؤْدِدُ اللَّهُ عَنْوُرُ اللَّهُ عَنْوُرُ اللَّهُ عَنْوُرُ اللَّهُ عَنْوُرُ اللَّهُ عَنْوُرُ اللَّهُ عَنْوُرُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَكَلَيْمُ فَعَلَيْهُ وَكَلَيْمُ فَعَلَيْهُ وَكَلَيْمُ فَعَلَيْهُ وَكَلَيْمُ وَكَلَيْمُ وَكَلَيْمُ وَكَلَيْمُ وَكَلَيْمُ وَكَلَيْمُ وَكَلَيْمُ وَكَلَيْمُ وَكَلَيْمُ وَلَيْمُ وَكَلَيْمُ وَكَلَيْمُ وَلَيْمُ وَكَلَيْمُ وَكَلَيْمُ وَلَيْمُ وَكَلَيْمُ وَلَيْمُ وَلَيْمُ وَكَلَيْمُ وَلَيْمُ وَكَلِيْمُ وَلَيْمُ وَلِيْمُ وَلِيْمُ وَلِيْمُ وَلِيْمُ وَلِيْمُ وَلِيْمُ وَلَيْمُ وَلِيْمُ وَلِيْمُ وَلِيْمُ وَلِيْمُ وَلِيْمُ وَلِيْمُ وَلِيْمُ وَلِيمُ وَلِي مُنْ اللَّهُ عَلَيْمُ وَلَيْمُ وَلِي مُنْ اللَّهُ عَلَيْمُ وَلِي مُنْ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ وَلِي مُنْ اللّهُ عَلَيْمُ وَلِي مُنْ اللّهُ عَلَيْمُ وَلِي اللّهُ عَلَيْمُ وَلِي مُنْ اللّهُ عَلَيْمُ وَلِي مُنْ اللّهُ عَلَيْمُ وَلَامُ اللّهُ عَلَيْمُ وَلِي مُنْ اللّهُ عَلِيمُ وَلِي مُنْ اللّهُ عَلَيْمُ وَلِي مُنْ اللّهُ عَلِيمُ وَلِي مُنْ اللّهُ عَلِيمُ وَلِي مُنْ اللّهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ عَلَيْمُ وَلِي مُنْ اللّهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ عَلَيْمُ وَلِي مُنْ اللّهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ عَلَيْمُ وَلِي مُنْ اللّهُ عَلَيْمُ وَلِي مُنْ اللّهُ عَلَيْمُ لِللْمُ عَلَيْمُ وَلِي مُنْ اللّهُ عَلَيْمُ وَلِي مُنْ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ وَلِي مُنْ اللّهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ لِللّهُ عَلَيْمُ مِنْ اللّهُ مُلّمُ وَاللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ عَلَيْمُ لِمِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُلِي مُنْ اللّهُ مُنْع

ای نبی! ووایه ته هغه چا ته چه په لاسونو ستاسی کښی دی له بندیانو (قیدیان) که معلوم کړی الله په زړونو ستاسی کښی کوم خیر «ایمان» نو دربه کړی تاسی ته خیر «بهتر، غوره» له هغه (مال) څخه چه اخیستی شوی دی له تاسی نه او مغفرت به وکړی تاسی ته؛ او الله ښه بښونکی د «خطیاتو» ډیر رحم والا دی «د اجر او ثواب په انعام سره» او که اراده وکړی دغه «بندیان» د خیانت ستاسی «په ظاهری اسلام سره» نو په تحقیق خیانت کړی ؤ دوی له الله سره پخوا له دی نه (په کفر او د عهد په ماتولو سره) نو قادر کړی «ته الله» پر دوی «په قتل او جبس د دوی سره» او الله ښه عالم دانا «په ټولو احوالو» ښه حکمت والا دی.

تفسیر: او که اراده لری هغه بندیان چه اسلام ئی راوړی دی د دی چه له تا سره خیانت وکړی او بیرته مرتد شی، یا هغه فدیه درنه کړی چه دوی ئی ضامنان شوی دی پس په تحقیق خیانت کړی ؤ دوی له الله سره پخوا له دی په کفر سره پس انتقام ئی واخیست له دوی په ورځ د بدر کښی چه اویا تنه ئی بندیان کړل. یعنی که بیا ئی خیانت وکړ، نو بیا به هم پری تا مسلط کړی، او الله خه دانا دی په مآل د بندګانو خپلو، حکیم دی په تولو

اوامرو او نواهیو کښی ځینو بندیانو (قیدیان) د اسلام اظهار کړی ؤ لکه حضرت عباس رضی الله تعالیٰ عنه او نورو هغوی ته وویل شول چه الله تعالیٰ ته معلوم دی چه په رښتیا سره ستاسی په زړونو کښی ایمان او تصدیق شته نو هغه فدیه چه اوس له تاسی څخه اخیستل شوی ده له هغی څخه به لا زیات او غوره تاسی ته مرحمت کوی، او ستاسی پخوانی ګناهونه به وبښی او که د اسلام د دی اظهار په وسیله د رسول الله صلی الله علیه وسلم تیر ایستل مو مقصود وی، یا د چل او فریب اراده لرئ، نو پخوا چه مو له الله تعالیٰ سره کومه تکی کړی وه، یعنی د آلله فطری عهد په خلاف مو کفر او شرک اختیار کړی ؤ، یا ځینو «بنی هاشمو» چه د ابوطالب په حیات کښی عهد کړی ؤ چه د رسول الله صلی الله علیه وسلم په حمایت کښی به متفق وی، او اوس له کفارو سره ملاتړلی راغلی دی، او د هغه انجام ئی په خپلو سترګو سره ولید چه نن په څه ډول (طریقه) د مسلمانانو په قید او واک کښی دی. وروسته له دی نه هم د تگی هم داسی سزا ورکوله کیږی، د مسلمانانو په قید او واک کښی دی. وروسته له دی نه هم د تگی هم داسی سزا ورکوله کیږی، له الله تعالیٰ څخه خپلی پتی خبری او نیتونه نشئ پتولی او نه د هغه د حکیمانه ؤ انتظاماتو مخه نیولی شئ. حضرت شاه صاحب لیکی د الله تعالیٰ وعده پوره شوه له دوی څخی هغه کسان چه مسلمانان شول، الله تعالیٰ هغوی ته بیشماره دولتونه ورعطا کړل او هغه چه مسلمانان نشول خراب او تباه شول.

ٳؾٛٵڷڹؽڹٵؗڡۘڹٛٷ۠ٳۅۿٵۘۘۘۘۘڔٛۉٳۅۘڂۿٮٷٳۑٳٛٮؙۅؘٳڸۿؚؚؗؗؗؗۄۅۘٲٮڡٛؽؙؠۿؚۄ ڣؙڛؽڸٳۺڮۅٳڷڹؽٵڡٷٳۊٞڹٙڝٷٵٛۅڶؠٟٚڮؠۼڞؙۿۮٳۅؙڸؽٵٛ ؠۼڞ۪۫ۅٵڮڹؽٵڡٷٳۅؘڶڎؽۿٳڿۯۉٳڡٵڴۮۺۨٷڵٳؽؾۿۣۮ ۺؙٞۺؙڴڂؾ۠ؽۿٳڂٛٷٳۧۅٳڹٳڛۘؾڹٛڞۯؙۅؙػٛۯڣٵڵڐؚؽڹڣۼۘڬڲؙڮٛ ٵڵڞۯٳڷٳۼڶ ڞۅٛۄؚڔڹؽڹۘڴڎۅۘڹؽڣۿۮ۫ۄۨؿؽڟۊٞٷٳۺۮؠؠٵ ؾۼۘؠٛڮ۠ۯڹڝؽؖؖؖ

بیشکه هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او هجرت ئی کړی دی او جهاد ئی کړی دی په مالونو خپلو سره او په نفسونو خپلو سره په لاره د الله کښی (د دین د ترقی له پاره) او هغه کسان چه ځای ئی ورکړی دی «مهاجرینو ته» او مددګاری ئی کړی ده «له دوی سره» دغه کسان ځینی د دوی واعلموا(١٠) الانفال(٨)

دوستان دی د ځینو نورو (په نصرت او ارث) او هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او هجرت ئی نه دی کړی نشته تاسی ته له ولایت (نصرت او ارث) د دوی ځنی هیڅ شی تر هغه پوری چه هجرت وکړی او که طلب د نصرت (او مرسته (مدد) وکړی دغه (غیر مهاجر مؤمنان د کفارو په جنګ کښی) له تاسی ځنی په دین کښی نو لازمه ده په تاسی مرسته (مدد) کول (له دوی سره په دین کښی) مگر (نه دی لازم ستاسی نصرت او ورتګ) پر هغه قوم باندی چه په منځ ستاسی او په منځ د دوی کښی معاهده وی؛ او الله په هغه کار چه کوئ (ئی) تاسی ښه لیدونکی دی (په پټو او ښکاره ؤ پوه).

تفسیر: یه دغو بندیانو (قیدیان) کښی ځینی داسی کسان هم وو، چه یه زړه کښی مسلمانان وو خو له حضرت رسول الله صلى الله عليه وسلم سره ئى هجرت نه ؤ كړى، او په زور او بى له خپلى خوښي له کفارو سره بدر ته راغلي وو، په دغه آيت کښي دا راښوولي شوي دي، چه د داسي مسلمانانو حکم څه دی؟ حضرت شاه صاحب لیکی چه د حضرت رسول الله صلی الله علیه وسلم اصحاب دوه فرقی وی مهاجرین (کور او کهول برینبوونکی) او انصار (ځای ورکوونکی) (مرسته (مدد) کوونکی). په دغو دواړو فرقو کښې رسول الله مبارک مواخات (ورورولي) قائمه کړې وه د آيت مضمون داسی شو خومره مسلمانان چه له رسول صلی الله علیه وسلم سره حاضر دی د دوی گردو (تولو) صلحه او جنګ سره یو دی. د یوه موافقت د ګردو (تولو) موافقت او د یوه مخالفت د ګردو (تولو) مخالفت دی، بلکه د هجرت په ابتداء کښې د مواخاتو د سلسلې په لحاظ يوه له بل څخه میراث هم ووړ . او هغه مسلمان چه یه خپل هغه ملک کښي اوسیږي چه هلته د کفارو زور او تسلط وی، یعنی له دار الحرب ئی هجرت نه وی کړی، د هغو په صلحه او جنګ کښی د دارالاسلام اوسیدونکی مسلمانان (مهاجرین او انصار) نه شریک کیږی که د دارالحرب مسلمانان صلحه یا معاهده د کفارو له کوم جماعت سره وکړی، نو د دارالاسلام حر او آزاد مسلمانان د هغی معاهدی تعمیل نشی کولی، بلکه له هغوی سره د مصلحت له مخی لا جنگ هم کولی شی، هو! دغه ضروری ده که د دارالحرب مسلمانان په دینی معاملاتو کښی له آزادو مسلمانانو څخه مرسته (مدد) وغواړی، نو له دوی سره حسب المقدور مرسته (مدد) کول په کار دی مگر له هغه جماعت سره چه د دغو آزادو مسلمانانو معاهده شوی ده د هغو په مقابل کښی د معاهدی تر ادامي يوري د دارالحرب له مسلمانانو سره امداد نشي كولي، او هم په خپلو منځونو كښي ميراث یه هغه سلسله کښي چه د مهاجرینو او انصارو سره ئي قائمه کړی وه د دارالحرب مسلمانان نه وو شامل.

### وَالَّذِيْنَ كَفَرُ وَابَعْضُهُمْ أَوْلِيَا ءُبَعْضِ إِلَّا تَفْعَلُوهُ تَكُنْ فِتْنَةٌ فِي الْرَفِ وَفَسَادُكِمِ يُرَكُ

او هغه کسان چه کافران شوی دی ځینی د دوی دوستان دی د ځینو نورو (په امداد کښی یو له بله سره)؛ که ونه کړئ تاسی دا (دوستی په خپلو منځونو کښی او دښمنی له کفارو سره) نو پیدا به شی (لویه) فتنه په ځمکه کښی او (خور به شی) فساد لوی.

تفسیر: یعنی د کافر او مسلمان په منځ کښی نه حقیقی رفاقت شته او نه یو د بل وارث کیدی شی. هو! کافر د کافر رفیق او وارث دی. بلکه گرد (تول) کافران له تاسی سره په دښمنی کولو کښی سره یو دی، هر چیری چه پر ضعیفو مسلمانانو د دوی لاس بر شی، ربروی (تکلیفوی) ئی. د دوی په مقابل کښی که مسلمانان یو له بل سره ملگری او مددګار نه وی یا کمزوری مسلمانان دا کوښښ ونه کړی چه آزاد مسلمانان د خپل ځان ملگری او مددګار کړی، نو سخته خرابی او فتنه پیدا کیږی (یعنی موجبات به ئی پیدا کیږی) یعنی ضعیف مسلمان مأمون نشی پاتی کیدی او حتیٰ د ایمان ویره ئی شته. ځکه چه د مؤمنانو بی اتفاقی د کفر د غلبی موجب او د اسلام د ذلت سبب دی.

اوس الله جل جلاله د هجرت او د نصرت د جزا بیان داسی فرمائی

### وَالَّذِيْنَ امَنُوُا وَهَاجَرُوا وَجَهَدُوا فِي سَبِيلِ اللهِ وَالَّذِيْنَ اوَوُا وَّنَصَرُوا اولَلِكَ هُو الْمُؤْمِنُونَ حَقًّا لَهُوُمَّ عُفِرَاةٌ وَرِزُقٌ كَرِيُحُ

او هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او هجرت ئی کړی دی او جهاد ئی کړی دی دی او جهاد ئی کړی دی په لاره د الله کښی او هغه کسان چه ځای ئی ورکړی دی (مهاجرینو ته) او مددګاری ئی کړی ده (له رسول الله او مهاجرنیو سره) دغه موصوف په دغو صفاتو سره هم دوی دی مؤمنان په حقه (رښتیا) سره دوی لره دی مغفرت (بښنه) او رزق (روزی) نیکه «د عزت چه جنت دی»

تفسیر: یعنی هغه مجاهدین چه د خدای په لاره کښی له خپل مشر سره ملګری وی په دنیا او هم په آخرت کښی له کور کیناستونکو څخه غوره دی. په آخرت کښی دوی ته لوی بخشش دی او په دنیا کښی د عزت روزی یعنی غنیمت او نور پوره حقوق (دوی ته بی له احسانه او نقصانه پریمانه) وررسیږی.

### ۅٙٵؾڹؽڹٵڡۘڹؙۅٛٳڡؽؘڹۼۮۅؘۿٵڿۯؙۅٛٳۅٙڂ۪ۿۮۅ۠ٳڡؘۼڮڎؙۏٲۅڵێٟڬ ڡؚڹ۫ڬؙڎ۫ۅٳٛۅؙڷۅٳٲڷۯڝٛٵمڹۼڞۿؙڞؙٳۏڮؠؚڹۼۻۣڣٛڮڗ۬ڮؚٳڶڵۊ ٳؾؙڶڵڡؘڔؙڴڷۣۺٞؽٞ۠ۼڵؽڴ<sup>ۿ</sup>

او هغه کسان چه ایمان ئی راووړ وروسته (له دغه لومړنی هجرت محخه) او هجرت ئی وکړ او جهاد ئی وکړ په ملګری توب ستاسی نو دغه (ستایل شوی په دغو صفاتو) له تاسی څخه دی؛ او خاوندان د خپلوی ځینی د دوی غوره دی (د میراث په وړلو سره) په ځینو نورو په حکم د الله کښی؛ بیشکه الله پر هر شی باندی ښه عالم دی (او هم ده ته معلوم دی چه د هر یوه محومره حق دی نو د الله هر حکم پر علم او حکمت بنا دی)

تفسیر: یعنی په مهاجرینو کښی څومره چه وروسته له دی نه شاملیږی، هغه ګرد (تول) د احکامو په اعتبار په (لومړنیو مهاجرینو) کښی داخل دی، د هجرت تقدم او تاخر په صلحه او جنګ یا په میراث او نورو احکامو هیڅ اثر نه اچوی خو که د مخکنیو مهاجرینو کوم خپلوان وروسته مسلمان شی، یا پسته هجرت وکړی نو دغه جدید وارث پر هغه قدیمی مهاجر اولیت او اولویت لری، که څه هم له نورو سره ملګرتیا ولری د اصحابو د اولیت او اولویت په نسبت په (۱۱) جزړ د (التوبة) په (۱۰۰) آیت د «۱۳» رکوع په تفسیر کښی لاژم توضیحات شته (من اراد

سورة (التوبة) مدنية الا الآيتين الأخريين فمكيتان وهي مائة وتسع وعشرون آية وستة عشر ركوعا رقمها «٩» تسلسلها حسب النزول «١١٣» نزلت بعد (المائدة)

د «التوبة» سورت ملنی دی پرته (علاوه) له دوو وروستنیو آیتونو څخه چه «مکی» دی (۱۲۹) آیتونه او (۱۲) رکوع لری په تلاوت کښی (۹).

او په نزول کښې (۱۱۳) سورت دی د «المائدة»

له سورت څخه وروسته نازل شوی دی

د (الاتفال) سورت د هجرت په اوائل کښی او دا (د التوبه یا د براءة) سورت د هجرت په اواخرو کښی نازل شوی دی. د رسول اکرم صلی الله وآله وصحبه وسلم دا عادت ؤ چه د هر قرآنی آیت په نسبت چه نازلیده داسی به ئی فرمایل چه دغه آیت دی د هغه سورت په هغه موقع کښی کیښود شی! د دغو آیتونو په نسبت چه اوس د «التوبة» سورت یا د «براءة» سورت ورته

ویلی شی رسول الله مبارک څه تصریح ونه فرمایله، چه په کوم سورت کښی دی درج کړی شی. له دی نه ظاهریږی چه دغه مستقل سورت دی او د بل کوم سورت جزء نه دی. لیکن عمومی قاعده داسي وه، کله چه به کوم نوی سورت نازليده، نو له پخواني سورت څخه د جلا (جدا) کيدلو له رانغله څو مشعر وی چه دغه بیل سورت نه دی نظر په دغو وجوهو په عثمانی لیکن په کتابت کښي د ده او د (انفال) په مُنځ کښي فصل کړي شوي دی چه نه په پوره ډول (طریقه) سره د هغه استقلال ښکاره شي او نه ئي له بل سورت سره جزويت ثابت وي، باقي له (انفال) سره د ده د اتصال وجه دا ده چه (انفال) په نزول کښې مقدم دې نو بي کومي خاصي وجی څخه ولی مؤخر کړی شی او د دغو دواړو مضامین یو له بل سره دومره ارتباط او ورته والی لری چه کواکی (براءة) ته د (انفال) تتمه او تکمله ویلی شی. د (انفال) سورت زیاتره د بدر یه غزا او د هغه په متعلقاتو مشتمل دی (يوم البدر) ته قرآن (يوم الفرقان) ويلي دی ځکه چه هغه د حق او باطل، د اسلام او کفر، د موحدینو او مشرکینو وضعیت بیخی سره بیل او جلا (جدا) کړ. د بدر غزا في الحقیقت د اسلام د عالم نیوونکی او ټینګی وروری د تعمیر د تاداو (بنیاد) او د هغه د اساس تیږه (ګټه) ده. او د اسلام د حکومت د تاسیس مقدمه ده، د انفال د سورت په آخر کښي د ﴿ وَٱلَّذِيْنَ گَفَرُوْابَعْضُهُوْاَوْلِيَاءُبَيْضٍ ﴾ په مقابل کښي د خالص اخوت د تحكيم په منظور ﴿ إِلاَقِقُدُّوْهُ تَكُنْ فِتَنَقْنِ الْرَضِ وَقَمَالَاكِمِ يُدُّ 🖈 راغلی دی، د هغه ښکاره اقتضاء دا ده چه په حسى ډول (طريقه) سره هم د دغه اسلامي وروري د تينګولو له پاره يو قوى مرکز وتاکل (مقرر) شی او دا هم معلومه ده چه دغه مرکز له جزیرة العرب څخه پرته (علاوه) چه مکه معظمه ئی زړه دی بل ځای نشی کیدی. د (انفال) په آخر کښی دا هم څرګنده شوی وه هغه مسلمانان چه له مکې معظمي او نورو ځايونو ځنې ئې هجرت نه دې کړی، او د کفارو تر سیوریو لاندی ژوندون تیروی د دارالاسلام آزاد او خپلواک مسلمانانو باندی د هغوی د ولایت او رفاقت هيڅ يوه ذمه وارى نشته. ﴿ مَالْكُونِينَ وَلايَتِهِمُوسِّنَ ثَنَّى مُكَالِّمُولُول ﴾ • هو! د توان په اندازه له دوی سره مرسته (مدد) په کار ده . له دی نه دغه نتیجه ووته چه د اسلام په مرکز کښی د اسلامی موالاتو او اخوت د کړيو د کلک ارتباط له پاره له دوو خبرو ځنی يوه خبره ضروری ده . یا د عربو گرد (تول) مسلمان دی خپل وطنونه پریږدی او مدینی منوری ته دی راشی او یه اسلامی اخوت کښی دی بی له کوم ممانعته شامل شی یا دی آزاد او خپلواک مسلمانان د خپلو مجاهداتو او سر جارولو په وسیله د کفر قوت مات کړی او د جزیرة العرب سطحه دی داسی پاکه او صافه او هواره کړی چه هیڅ یوه مسلمان ته د هجرت کولو ضرورت پاتی نشی یعنی تقریباً گرده (توله) جزیرة العرب دی د خالص اسلامی اخوت داسی یو قوی مرکز او غیر مخلوط مستقر وګرځی چه نور ادیان پکښی نه وی، او د هغه تر حمایت لاندی د اسلامی اخوت د ډیر ټینګ او شانداره مستقبل هیله (ارزو) او امید وکړی شی. دغه دوهم صورت

هم داسی یوه وسیله وه چه په هغی سره ورځ په ورځ د فتنی او فساد بیخونه ایستل کیدل، او د اسلام مرکز د کفارو له داخلی فتنو څنی بیخی باک او صاف کیده او د هری ورځی له وعدی ماتولو او د ظلمونو له کولو څخه بیخی مأمون او مطمئن ګرځیده، او تمامی دنیا ته په خپل عالم نیوونکی اخوت کښی د داخلیدلو بلنه ورکول کیده، د دغه اعلیٰ او پاک مقصد له پاره مسلمانانو د هجرت په دوهم کال کښي اول قدم د (بدر) د ميدان په لوري واخيست چه بالاخره د هجرت په اتم کال کښې د مکې معظمي لويي فتحي ته منتهي شو. هغه فتني چه د اسلام په اشاعت یا حفاظت کښی مزاحمی کیدی، د مکی فتحی له مینځه یوړی، نو ضروری وه چه د ﴿ وَقَالِتَاتُوهُمُوحَثَّىٰ لِاتَّلُوْنَ فِتُنَةً ﴾ به امتثال سره د اسلامی اخوت مرکز او د حکومت مستقر (جُزيرة العرب) د فتني او فساد له جراثيمو څخه بيخي صاف او پاک کړي شي څو له هغه څايه گردی (ټولی) دنیا ته د اسلامي دیانت او د حقیقي تهذیب د دعوت په وخت کښي تقریباً ګرد (تول) جزیرة العرب قولاً او عملاً قلباً او جسماً سره متحد او متفق شی، او هیڅ یوه داخلی کمزوری او بی اتفاقی مینځ ته رانشی څو د خارجی مزاحماتو په مرسته (مدد) دغه مقدس جمعیت ته نقصان ونه شی رسولی، د هر ډول (طریقه) فساد او فتنی څخه د جزیرة العرب د یا کولو او د دی له یاره چه اسلامی مرکز د اسلامی عامی وروری د بلنی له یاره مساعد شی لاژم و چه د اسلامي دعوت خالص مرکز په اسلامي رنګ سره رنګ کړې شي چه د ده د قلب او ځيګر ځنې د حق له دعوت څخه پرته (علاوه) بل کوم غږ پورته نشي او د دنيا غوږونو ته ونه رسی او دغه کرده (توله) جزیره د تول جهان معلم او هادی شی او د کفر او د ایمان جګړه تل تر تله یه دی ځای کښی خاتمه ومومی او ټوله دنیا د اسلام یه نور سره منوره وګرځی. د (برایة) د سورت د مضامینو حاصل هم دا دی چه یه څو ورځو کښی د الله تعالیٰ د رحمت او عظمت او د مسلمانانو د صداقت یه قوت دغه د اسلام مرکز له هر ډول (طریقه) دسیسو کفر، شرک، او نورو څخه ياک شو، او ګرد (ټول) عرب لکه يو تن سره متحد شول او په ګرد (ټول) عالم کښي د هدايت رڼا (رنړا) او د عالم نيوونکي اسلامي اخوت د انتشار کفيل او ضامن

الغرض د (انفال) په سورت کښی د هغه شی ابتداء چه شوی ده د (التوبة) یا (براءة) په سورت کښی هغه انتهاء ده، نو د دی اول او آخر تناسب په لحاظ (براءة) د (انفال) د تکملی په شان ملحق کړی شوی دی په دغه سورت کښی د تسمیی د نه لیکلو یوه وجه دا هم لیکلی شوی ده چه تسمیه دپاره د امان ده او دغه سورت د هجرت په نهم کال په هغه وخت کښی چه د عربو ځینو اقوامو له مسلمانانو سره خپلی معاهدی ماتی کړی وی، د امان د له منځه وړلو له پاره راغلی دی او له هم دی امله (وجی) ده ته مخزیه مشرده، منکله، او فاضحه هم ویلی شی د دی سورت په نسبت مفسرینو نور مناسات هم لیکلی دی (علی الاکثر قاریان د دغه سورت په ابتداء کښی داسی وائی)

وكرمحيد فلله الحمد على ذلك.

اعوذ بالله من النار ومن شرالكفار، ومن غضب الجبار، العزة الله ولرسوله وللمؤمنين.

### بَرَآءَةُ ثُمِّنَ اللهِ وَرَسُولِهَ إِلَى الَّذِيْنَ عَهَدُ ثُمُّ مِنَ الْشُرِكِيْنَ ۚ فَسِيْحُوْا فِي الْاَرْضِ اَرْبَعَةَ اَشُهُرٍ وَاعْلَمُوا اللَّهُ عَيْرُمُ عَجْزِي اللهِ وَآنَ اللهَ مُخْزِى الْكَفِي أَيْنَ ۞

(دا) بیزاری (یا صاف ځواب) دی له (طرفه د) الله او (له طرفه) د رسول د الله هغو کسانو ته چه عهد ورسره کړی دی تاسی له مشرکانو نو ګرځئ تاسی په (دغه) ځمکه کښی څلور میاشتی او پوه شئ (ای مشرکانو په دی!) چه بیشکه تاسی نه یئ عاجز کوونکی د الله (د عذاب خپل چه شوکت مهلت ئی درکړ) او (پوه شئ په دی چه) بیشکه الله رسوا کوونکی د کافرانو دی.

تفسیر: د هجرت به شپږم کال کښی د حدیبیی به مقام کښی کومه معاهده چه د نبی کریم علیه افضل الصلواة والتسليم او د قريشو يه منځ كښى وشوه نو بنى خزاعه د مسلمانانو او بنى بكر د قریشو یه حلیفانو کښی شامل شول بنی بکرو د معاهدی څه یروا ونه کړه او پر بنی خزاعه ؤ ئی حمله وکړه او قریشو په وسلو او نورو شیانو له دوی سره کومک (مدد) وکړ، او د دی له امله (وجی) قریش او د دوی حلیف دواړه د حدیبیی پر معاهده قائم پاتی نه شول چه د هغه په مقابل کښي د هجرت په اتم کال نبي کريم صلي الله عليه وسلم پر مکي معظمي باندي حمله وکړه او هغه ئی په آسانی سره فتح کړه له دغو قبائلو څخه پرته (علاوه) له نورو قبائلو سره هم د مسلمانانو میعادی او غیر میعادی معاهدی وی چه له هغوی څخه ځینی په خپلو معاهدو ولاړ وو، ډير قبائل داسي هم وو چه له هغوی سره هيڅ يو قسم معاهده نه وه شوی د دغه سورت مختلف آیتونه د مختلفو قبائلو په نسبت نازل شوی دی. په ړومبنیو آیتونو کښی غالباً د هغو مشرکینو ذکر دی چه له هغو سره خو معاهده شوی وه مگر غیر میعادی، دوی ته خبر ورکړ شو، چه مونږ وروسته له دی نه له تاسی سره معاهدی ته دوام نه ورکوو او ماتوو ئی او تاسی ته څلور میاشتی مهلت درکوو چه په دغه موده کښې به يا په اسلامي اخوت کښې داخليږئ، يا به دغه وطن يريږدئ او د ايمان او توحيد له مرکز څخه به وځئ، يا به د جنګ له ياره تياريږئ؟ ليکن ښه ویوهیږئ چه تاسی د الله تعالیٰ مشیت او اراده له سره نشئ منع کولی، که تاسی اسلام رانه وړئ، نو الله تعالیٰ به مو یه دنیا او آخرت کښی رسوا کړی او تاسی یه خپلو تدابیرو او حیلو او يلمو (منصوبو) سره هغه نشئ عاجزولي، باقي هغه قبائل چه معاهده ورسره نه وه شوى، ممكن چه هغوی ته هم د محلورو میاشتو مهلت ورکړی شوی وی دغه ابلاغ او هم دا رنګه د راتلونکو آیتونو عمومی اعلان د هجرت په نهم کال د حج په موقع د ګردو (تولو) قبائلو په منځ کښی حضرت علی کرم الله وجهه وکړ چه په دی وخت کښی حضرت ابوبکر صدیق رضی الله تعالیٰ عنه) امیر الحجاج ؤ،

# وَاَذَانٌ مِّنَ اللهِ وَرَسُولِهَ إِلَى التَّاسِ يَوْمَ الْحَجِّ الْرَكْلَبِرِ آنَّ اللهَ بَرِ فَيُ الْحَجِّ الْرَكْلَبِرِ آنَّ اللهَ بَرِ فَيُ اللهُ عَلَيْهُ وَيَسُولُهُ ۚ فَإِنْ ثَبُثُمُ وَهُوَ خَيُرُ اللهِ وَهَوَ خَيْرُ اللهِ وَهَوَ خَيْرُ اللهِ وَهَيْئِرِ اللَّهِ وَهَيْئِرِ اللَّهِ وَهَيْئِرِ اللَّهِ وَهَيْئِرِ اللَّهِ وَهَيْئِرِ اللَّهِ أَنْ اللَّهِ وَهَيْئِرِ اللَّهِ أَنْ اللَّهِ وَهَيْئِرِ اللَّهِ أَنْ اللَّهِ وَهَيْئِرِ اللَّهِ أَنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الل

او خبرول (آورول) دی له (طرفه د) الله او رسول د دغه «الله» تولو خلقو ته په ورځ د حج لوی کښی په دی چه الله بیزاره دی له مشرکانو (او د دوی له عهد). او رسول د دغه (الله هم بیزاره دی) نو که توبه وویسته تاسی له (شرکه او غدره) نو دا خیر (بهتره غوره) دی تاسی ته (له شرکه او غدره) او که مخ واړاوه تاسی (له توبی په شرک مو دوام وکړ) نو پوه شئ (ای مشرکانو!) بیشکه تاسی نه یئ عاجز کوونکی د الله (د عذاب خپل)؛ او زیری ورکړه هغو کسانو ته چه کافران شوی دی په عذاب دردناک (د آخرت) سره.

تفسیر: (حج اکبر) ئی محکه وفرمایه چه (حج اصغر) عمره ده او له (یوم الحج الاکبر) محخه د ذیحجة الحرام لسمه د لوی اختر ورځ یا نهم تاریخ د عرفی ورځ مراد ده. دغه اعلان غالباً د هغو قبائلو په حق کښی دی چه هغوی میعادی معاهده کړی وه بیا ئی په خپله ماته کړه (لکه بنی بکرو یا قریشو او نورو) یعنی له داسی خلقو سره اوس هیڅ قسم معاهده نه ده پاتی، خو که بیا هم دغه خلق له شرک او کفر محخه توبه وباسی نو د دوی دنیا او آخرت دواړه ښه کیږی که نه د الله تعالیٰ هغه اراده چه کړی ئی ده (د جزیرة العرب تطهیر) هغه ضرور پوره کیدونکی ده هیڅ یو طاقت او تدبیر هغه نشی مغلوبولی او کفارو ته د دوی د کفر او بد عهدی سزا هرومرو (خامخا) رسیږی.

تنبیه: که څه هم د مکی معظمی له فتحی څخه پخوا یعنی د هجرت له اتم کال نه مخکښی د دغو قبائلو له خوا عهد مات شوی ؤ چه د هغه په سزا کښی مکه معظمه فتح شوه، خو بیا هم د عهد ماتولو عمومی اعلان د هجرت په نهم کال د حج په موقع کښی وکړ شو، څو دغه خبره لا

غرگنده او واضحه شي، چه له دغسي خلقو سره هيڅ قسم معاهده باقي نه ده پاتي.

### ٳ؆ٳڵٳؽؙؽؘڂۿٙڬڷٛۮؙڝؚۜٞٵڶؙٛۺؙڔڮڹٛؽؘڎؙؗؗؗڗۘڶۄؙؽؗؿؘڡٛٛٛڞۅؙٛڮؙۄٞۺؽٵۊٙڶۄٞ ؽڟٳۿؚۯۅ۫ٳعؘڷؽڮؙڎؚٳؘڂٮٵڧٲؾٷٞٳٳڵؽۿؚۄ۫ۼۿؙۮۿؙۄؙٳڮ۠ڡؙػڗڣۣڎٝ ٳؾٞٳڛٚۮؽؙۼؚڹؙٳڷؙؠؙؾۜۊؿؽ۞

مگر هغه کسان چه عهد کړی دی تاسی (ای مسلمانانو له دوی سره) له مشرکانو بیا ئی نقصان نه دی کړی له تاسی سره هیڅ شی (د وعدی په شرطونو کښی) او نه ئی مرسته (مدد) کړی ده ستاسی په مقابل کښی له هیچا سره (ستاسی له دښمنانو ځنی) نو پوره کړئ (ای مؤمنانو) له دغو مشرکانو سره عهد د دوی تر (تمامیدلو د مقرری) وعدی د دوی پوری بیشکه الله خوښوی ځان ساتونکی (له بیوفائی)

تفسیر: دغه استثناء د هنو قبائلو له پاره ده چه معاهده ئی میعادی وه بیا دوی پری تینگ ولاړ وو او د عهد په ایفاء کښی ئی هیڅ قصور نه ؤ کړی، نه دوی په خپله له عهد څخه مخالفه کارروایی کوله او نه ئی له نورو بد عهدانو سره څه مرسته (مدد) کوله (لکه بنی ضمره او بنی مدلج) د دوی په نسبت اعلان وکړ شو چه د معاهدی د میعاد له ختمیدلو څخه وروسته له دوی سره بله کومه معاهده نه تړله کیږی او په هغه وخت کښی له دوی سره هم همغه لاره ده چه د نورو له پاره ده.

فَإِذَ النَّسَلَخُ الْاَشْهُوْ الْحُرُّمُ فَاقَتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدُ تُنْكُوْهُمُ وَخُذُ وُهُمْ وَاحْصُرُوهُمْ وَاقْتُدُاوَالَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ ۚ فَإِنْ تَابُوُا وَاَقَامُواالصَّلُوةَ وَ انْتُواالزُّكُوةَ فَخَنُّوا سَبِيلَهُمُ أَلَّ اللهَ غَفُورٌ رَّحِيدُهُ۞

نو کله چه تیری شوی (محلور) میاشتی حرامی نو وژنئ (ای مؤمنانو عهد ماتوونکی مشرکان په هر ځای کښی چه وموندل تاسی دوی او نیسئ (بندیان ـ قیدیان ـ کړئ) دوی او حصار کړئ دوی (په کلاګانو کښی) او کینئ دوی ته

(منتظر) په هر ځای د څارلو او تیریدلو کښی نو که توبه وویسته دوی (له کفره) او قائم کړ دوی (سم اداء کړ سره له ټولو حقوقو) لمونځ او ورکړ دوی زکات نو خوشی کړئ تاسی لاره د دوی (او څه مه ورته وایئ) بیشکه الله ښه بښونکی (د خطیاتو) ډیر مهربان دی ) د اجر او ثواب په انعام سره).

تفسیر: د استثنا، له فراغته وروسته د مستشنٰی منه حکم بیانوی، یعنی که څه هم له د غو عهد ماتوونکو سره اوس هینځ قسم معاهده نه ده یاتی او له هغوی سره سم د لاسه جنګ کیدی شی خو بیا هم د (اشهر الحرم) رعایت یا د دی له امله (وجی) پر دوی باندی له فوری حملی څخه مانع ؤ چه تر هغه وخت پوری په (اشهر الحرم) کښی په جنګ باندی لومړی شروع ممنوع وه، یا مصلحت دا ؤ چه د يوی وړوکی خبری له امله (وجی) د عامو خلقو په منځ کښې ولي تشويش پیدا شی؟ ځکه چه په دغو میاشتو کښې د قتال حرمت په دوی کښې معروف او مسلم او له پخوا راهیسی یوه منلی شوی خبره وه یه هر حال د محرم الحرام تر ختمیدلو یوری هغوی ته مهلت ور کړ شو، چه هر ډول (طريقه) د دوی زړه غواړی همغسي دی خپل تړون او بندوبست و کړی، وروسته له هغه د جزیرة العرب د تطهیر به مقصد له جنګ کولو څخه چاره نشته، نو هغه ګردی (ټولي) معاملي چه يه جنګ کښې کيدونکي دې (لکه وژل، نيول، چل او پلمي (منصوبي) په مورچلونو (مورچو) او پتونو کښي غليم ته څار کول او نور) کيږي به هو! که دوي ظاهراً له کفره توبه وباسی او یه اسلامی اخوت کښی داخل شی، چه د هغه لویه نښه د لمانځه اداء او د زکوٰة ورکړه ده نو بيا به مسلمانان په هغوی باندی هيڅ تعرض او غرض نه کوی او دوی به له لاری څخه نه ګرځوی یاتی شوه باطنی معامله هغه الله تعالیٰ ته ورسپارلی شوی ده د مسلمانانو معامله به له هغوی سره د هغوی د ظاهری اعمالو په اساس وی. له دی آیت محنی معلومه شوه، که کوم سری کلمه ووایی، او لمونځ ونه کړی یا زکوة ور نه کړی نو مسلمانان د هغه لاره نیوی شی. د امام احمد، امام شافعی او امام مالک رحمة الله علیهم به نزد بر اسلامی حکومت لازم دی که تارک الصلواة توبه ونه باسی هغه دی ووژنی د امام احمد به نزد د مرتدوالی له امله (وجی) او د امام مالک او امام شافعی په نزد حداً او تعزیراً او زموند امام ابوحنیفه رحمة الله علیه وایی چه سه دی ئی ووهی او بیا دی ئی تر هغه یوری به بندیخانه کسی بندی وساتی چه یا له ترکالصلوة څخه توبه وباسي يا همغلته مړ شي په هر حال هم داسي پريښودل ئي د هيچا په نزد نشته. ياتي شول د زکوه مانعین د دوی له اموالو ځنی دی حکومت جبراً زکوه تحصیل کړی! که دغه خلق لاس سره یو کړی او د حکومت یر خلاف وجنګیږی نو سمی لاری ته د دوی د راوستلو له یاره دى جنګ هم وكړ شي! حضرت ابوبكر صديق رضي الله تعالىٰ عنه هغه جهاد چه د زكوة له مانعینو سره کړی دی د هغه واقعات د احادیثو او تاریخ په کتابونو کښی مشهور او معروف دی.

### وَإِنَ آحَدُ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَثَّى يَسُمَعُ كَالْمَ اللهِ تُثَرَّا بُلِغُهُ مَامُنَهُ ذالِكَ بِأَنَّهُمُ قَوْمٌ لِآلِيعُ لَمُونَ ۚ

او که یو تن له مشرکانو مخخه امن (پناه) وغواړی له تا(له قتله) نو پناه ورکړه ته! هغه ته مخو چه واوری دی کلام د الله بیا ورسوه، ته دی ځای د امن (وطن) د ده ته (که ایمان ئی را نه ووړ) دغه (امان دپاره د اوریدلو د قرآن) په سبب د دی دی چه بیشکه دوی (داسی) قوم دی چه نه پوهیږی (په قرآن او ایمان باندی).

تفسیر: پخوا ئی فرمایلی وو چه که دوی له خپلو کفریاتو څنی توبه وکړی او په اسلام کښی داخل شی نو په امن کښی به شی، ممکن ؤ چه کوم یو سړی د اسلام له اصولو او احکامو څخه بیخبره وی او د تحقیق او د شکونو د لری کولو له پاره مسلمانانو ته راتلل وغواړی نو د هغو په نسبت ئی فرمایلی دی چه ته دغسی کسانو ته پناه ورکړه او ویی ساته! او د الله تعالیٰ کلام او د اسلام حقایق او دلائل ور واوروه! که قبول ئی نه کړی مه ئی وژنه! بلکه هغه د خپلی هستوګنی او د امن ځای ته ورسوه چه هلته مامون او مطمئن شی وروسته له هغه دغه هم لکه د نورو ګردو (تولو) کافرانو په شان دی دغه د امن ورکولو حکم څکه ورکړی شوی دی چه له اسلامی اصولو او حقائقو څنی دغه وگړی نه دی خبر، نو ښائی هغوی ته حق په ډیر واضح او ښه ډول (طریقه) سره ورښکاره کړ شی که وروسته له هغه دغه مستامنان او پناه غوښتونکی د عناد له لاری وا نه وښتل او همغسی معاند پاتی شول نو د 
لاری وا نه وښتل او همغسی معاند پاتی شول نو د 
لاری وا نه وښتل او همغسی معاند پاتی شول نو د 
لاری وا نه وښتل او همغسی معاند پاتی شول نو د 
دین کښی څه زور او زیاتی او جبر او اکراه نشته او د امان له رفعی څخه وروسته به له هغوی سره د نورو کفارو په شان معامله وشی.

كَيْفَ يَكُونُ لِلْمُشُرِكِيْنَ عَهُنَّ عِنْدَاللهِ وَعِنْدَرَسُولِهِ

الرالدين عهدتُ وُعِنْدَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ فَمَا اسْتَقَامُوا

الرالدين عهدتُ وُعِنْدَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ فَمَا اسْتَقَامُوا

لَكُمْ فَاسْتَقِيمُ وَالْهُمُ إِنَّ اللهَ يُعِبُ الْمُتَّقِينَ فَكَفُ وَإِنَّ اللهُ تَعْدَرُونَ فَوَا عَلَيْكُمُ لِا يَرُفُونَ فَهُو الْمُحْدُولِ الْمَا وَالْمَا اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

تفسير: په پخوانيو آيتونو کښي چه براءة اعلان شوى ؤ دلته ئي حکمت بيانوي يعني د عربو له دغو مشرکینو سره څنګه عهد قائم یاتی کیدی شی؟ او وروسته له دی نه څرنګه صلح ورسره کیدی شی؟ چه د هغوی احوال ستاسی مسلمانانو سره داسی دی که کوم وخت لږ څه فرصت پیدا کری او لاس ئی پر تاسی باندی بر شی نو په رېړولو (تکليف ورکولو) او نقصان رسولو کښی مطلقاً نه د قرابت لحاظ کوی او نه د قول او اقرار. خو څرنګه چه ئی په تاسی غلبه او بری نه دی حاصل کړی نو ځکه له تاسی سره تش د ژبی عهد او پیمان کوی او تاسی خوښوی، که نه دوی په زړونو کښي يوه شيبه هم پر دغه عهد باندې راضي نه دی او هر وخت د عهد ماتولو موقع او فرصت لتوی څرنګه چه په دوی کښي زیاتره وعده ماتوونکي غداران او بد عهدان دی که څه هم د دوی په منځ کښې يو يا دوه تنه د عهد د وفا خيال هم کوی خو د اکثريت په مقابل کښې د هغو له لاسه هیخ نه کیږی په هر حال له داسی تکانو او بد عهد قوم سره څرنګه د الله تعالیٰ د رسول الله صلى الله عليه وسلم عهد كيدى شي، هو! له هغو قبائلو سره چه تاسى بالخصوص د مسجد الحرام یه قرب کښی معاهده کړی ده نو تاسی ابتداء د هغی په ماتولو کښی اقدام مه کوئ تر هغه یوری چه دوی د وفاداری په لاره باندی سم روان دی تاسی هم له هغوی سره بالمثل معامله وکړئ او ډير احتياط وکړئ چه هيڅ يوه ناوړه (غلطه) ، او کوچني (وړه) خبره هم داسي پيښه نشی چه د هغی په وسیله ستاسی لمن د عهد ماتولو په پلیتی او نجاست ککړه او داغی شی الله تعالیٰ ته همغه کسان محبوب دی چه یوره احتیاط کوی لکه بنی کنانه (او بنی ضمرة) او نور چه له مسلمانانو سره ئی بد عهدی نه وه کړی نو مسلمانانو هم په نهایت دینداری او احتیاط سره یه خپل عهد وفا وکړه د برایة د اعلان په وخت کښی د دوی د معاهدی د نیتی تیریدو ته لا(۹) میاشتی یاتی وی خو یه دغو نهو میاشتو کښی هم دغه معاهده محترمه او معموله وه.

### إشْتَرَوْا بِالْيَتِ اللهُ ثَمَنَا قِلْيُلا فَصَدُّوُا عَنْ سَدِيْ لِهِ اللهُ تَكُونُ وَا بِالْيَتِ اللهُ ثَمَا كَانُواْ يَعْمَلُوْنَ ۖ لَا يَرْقُبُوْنَ فِي مُؤْمِنِ إِلَّا وَلَا يَعْمَلُوْنَ ۖ لَا يَرْقُبُوْنَ فِي مُؤْمِنِ اللهُ قَدَّدُونَ ۚ وَالْمُلْمَانَ لَا لَهُ عَنْدُونَ ۚ وَالْمُلْكَ هُمُ اللَّهُ عَنْدُونَ ۚ وَالْمُلْكَ هُمُ اللَّهُ عَنْدُونَ ۚ وَلَا إِنَّا لَا لَهُ عَنْدُونَ فَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْدُونَ فَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْدُونَ فَا اللَّهُ عَنْدُونَ فَا اللَّهُ عَنْدُونَ فَا عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونَ فَا اللَّهُ عَلَيْكُونُ فَا اللَّهُ عَلَيْكُونَ فَا اللَّهُ عَنْدُونَ فَا اللَّهُ عَنْدُونَ فَا اللَّهُ عَنْدُونَ فَا اللَّهُ عَنْدُونَ فَا اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْدُونَ فَا عَنْ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ وَاللَّهُ عَنْهُ وَاللَّهُ عَنْهُ وَاللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَنْهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَالَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالِهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالِهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالِهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَاكُونُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا عَالْمُعَلَّالِكُونُ اللَّهُ عَلَاكُونُ اللَّهُ عَلَالِهُ اللَّهُ عَلَالِهُ عَلَا عَلَاكُونُ اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَاكُونُ اللَّهُ

پیرودلی (او اخیستی) دی دوی په آیتونو (احکامو) د الله قیمت له نو منع کوی دوی (خلق یا په خپله څنګ کوی) له لاری د الله (یعنی له دین یا حج یا عمری څخه)؛ بیشکه دوی بدکار دی هغه شی چه وو دوی چه کاوه به ئی (هغه دا دی چه). نه گوری (نه ساتی لحاظ نه کوی) دغه عهد ماتوونکی په (حق د هیڅ) مؤمن کښی د قرابت (یا د قسم) او نه د عهد؛ او دغه کسان هم دوی دی تیریدونکی (له حده په شرارت کښی).

تفسیر: یعنی دغه مشرکان هغه و کری (خلق) دی چه دوی د دنیا په لیه طمعه او د خپلو نفسی غوښتنو او اغراضو لامله (له وجی) د الله تعالیٰ احکام او هدایات تردید کری او نه ئی دی منلی، نو ځکه هم دوی په خپله د الله تعالیٰ په سمه لاره باندی نه ځی او نور خلق هم پر هغی لاری باندی تللو ته نه پرپیدی نو دوی د عهد ماتولو له گناه څخه څه ویریږی؟ او په خپلو خبرو، قولونو او اقرار باندی به څرنگه تینگ پاتی کیږی؟. نه گوری او نه ساتی او لحاظ نه کوی دغه عهد ماتوونکی په حق د هیڅ مؤمن د قرابت یا د قسم او نه د عهد او دغه کسان هم دوی دی تیریدونکی له حدودو څخه په شرارت کښی یعنی دوی تش ستاسی سره دښمنی او عداوت نه لری، بلکه د اسلام او مسلمانی له نامه سره هم سخت بغض او عداوت لری. هر یوه مسلمان باندی ئی چه لاس بر شی قرصت او موقع ومومی نقصان وررسوی او د نقصان رسولو په وخت کښی د هیڅ تعلق، قرابت خپلوی عهد، پیمان، قول، اقرار او تړون لحاظ او خاطر نه کوی په دغه مورد کښی د دوی ظلم او تجاوز له حده زیات تیری کړی دی.

فَإِنُ تَأْبُوْا وَاَقَامُوا الصَّلُوةَ وَالتَّوُا الزَّكُوةَ فَاخُوَا نُكُوُ فِي الدِّيْنِ وَنُفَصِّلُ الْأَيْتِ لِقَوْمِ تَعْلَمُونَ ۞ وَإِنْ تَحْتُوُاۤ اَيْمَانَهُ مُ مِّنَ بَعُدِ عَهْدِهِمُ وَطَعَنُواْ فِي دِيْنِكُمْ فَقَاٰتِلُوۤاً آيِمَةَ الْكُفِيْ الْنَهُمُ لِلْآلِيُمَانَ لَهُ مُ لَكَنَّهُ مُ يَنْتَهُونَ ۞ آيِمَةَ الْكُفِيْ الْنَهُمُ لِلْآلِيْمَانَ لَهُ مُ لَكَنَّهُ مُ يَنْتَهُونَ ۞ نو که توبه وویسته (دوی له کفره) او قائم کړ دوی (سم ئی ادا کړ سره له تولو حقوقو) لمونځ او ورکړ دوی زکوة نو وروڼه ستاسی دی په دین (حکم د شریعت) کښی او په تفصیل بیانوو (مونږ) آیتونه (حکمونه د قرآن) دپاره د (هغه) قوم چه پوهیږی (او فکر پکښی کوی). او که مات کړل دغو (مشرکانو) قسمونه خپل وروسته له عهد تړلو د دوی (له تاسی سره) او پیغورونه درکړل (عیبونه ئی ولګول) په دین ستاسی کښی نو وجنګیږئ تاسی له (دغو) مشرانو د کفر سره (او وئی وژنځ) بیشکه دوی نشته قسمونه دوی ته (او قسم ئی له سره قسم نه دی) له پاره د دی چه دوی واوړی (له پیغور یا د عهد له ماتولو یا له شرکه).

تفسیر: یعنی که اوس له کفره توبه وباسی او دینی احکام (لکه لمونځ زکوٰۃ او نور) په ځای کړی نو نه یوازی په آینده کښی مأمون او محفوظ یاتی کیږی بلکه په اسلامی دین کښی به هم شامل وی او د هغو حقوقو مستحق ګرځی چه نور مسلمانان ئی مستحق دی. او هغه گردی (ټولی) بد عهدی او شرارتونه چه پخوا له دی نه ئی کړی وی ټول ورمعاف کیږي. حضرت شاه صاحب رحمة الله عليه ليكي (چه دوى د شريعت په حكم وروڼه دى، له دى نه معلومیدی هر هغه څوک چه یه ظاهر کښی مسلمان بریښی او په زړه کښی یقین نه لری نو هغه یه ښکاره ډول (طريقه) سره مسلمان وګني ا مګر دوست او معتمد ئي مه ګرزوئ ا.) (او که مات کړی دغه مشرکان قسمونه خپل وروسته له عهد تړلو د دوی له تاسي سره او پيغورونه درکری او عیبونه ولګوی په دین ستاسي کښي ای مؤمنانو، نو وجنګیږئ تاسي له دغو مشرانو د كفر سره او وئى وژنع بيشكه دوى نشته قسمونه دوى ته او قسم ئى له سره قسم نه دى) يعنى که عهد او پیمان ئی مات کړی لکه چه «بنی بکرو» د معاهدی په خلاف ير «بنی خزاعه ؤ» حمله وكړه او قريشو له دغو حمله كوونكو سره مرسته (مدد) وكړه او له كفره ئي لاس وانخیست بلکه د حق دین په نسبت په طعن ویلو او ګستاخي کولو او عیبونو لټولو باندی ئي دوام وکړ، نو ويوهيږئ چه دغسي وګړي (خلق) او عالم «ائمة الكفرـ د كفر مشران» دى ځكه چه نور خلق د دوی دغه حرکات او اعمال وینی او خبری ئی اوری او ډیر بی لاری او نایوه کسان د هغو تقلید کوی، نو له داسی مشرانو سره په ښه ډول (طریقه) مقابله وکړئ، ځکه چه د دوی هیڅ قول، قسم، عهد او پیمان باقی نه دی پاتی، ممکن دی چه ستاسو له لاسونو څخه دوی ته څه سزا ور ورسیږی او په هغی سره له خپلو شرارتونو سرکشی څخه بیرته وګرځی.

### ٱلاتُقَاتِلُونَ قَوْمًا تَكَثُوْآآيُمَا نَهُمُ وَهَمُّهُوْا بِإِخْرَاجِ الرَّسُولِ وَهُمُ بَكَءُوُكُمُ ٱوَّلَ مَرَّةٍ

#### ٱۼۜۺڗؙڹۿٷٵؘڵڵۿٲڂؿؙٲڹۼۺڗڰٳڶؙڰؙڹؿۄڰؙۅؙڡڒؽڹڰ

آیا نه جنگیدئ تاسی (ای مؤمنانو بلکه ضرور وجنگیدئ) له داسی قوم سره چه مات کړی دی دوی قسمونه خپل او قصد کړی دی دوی په ایستلو د رسول (زما له مکی نه) حال دا چه هم دوی شروع کړی دی له تاسی سره (جنگ او ماتول د عهد) اول کرت آیا ویریدئ تاسی له دوی نه، نو الله ښه لایق دی په دی سره چه وویریدئ تاسی تری (او له کفارو سره قتال وکړئ) که یئ تاسی مؤمنان (باور کوونکی).

تفسیو: قریشو خپل قسمونه او معاهدی ماتی کړی وی، ځکه چه د خپل عهد په خلاف ئې د «خزاعه ؤ» په مقابل کښي د (بنو بکرو) سره مرسته (مدد) کړې وه (حال دا چه دوې قسمونه کړی وو چه د رسول الله صلی الله علیه وسلم په حق کښی له هیچا سره ملا نه تړو، او یو د بل حلیف به نه زهیروو، او نه به ئی رنځوو او بیا ئی د رسول الله صلی الله علیه وسلم له حلیفانو سره چه «بنی خزاعه» وو، جنګ وکړ). کفارو د رسول الله صلی الله علیه وسلم له هجرت څخه یخوا د دوی له مقدس وطن مکی معظمی څخه د دوی د ایستلو په باره کښی ئی تجویزونه نیول او هم دوى د فخر المرسلين او خاتم النبيين صلى الله عليه وعلىٰ آله وصحبه وسلم د وتلو سبب شول، ﴿ إِذَا غَرِيَهُ الَّذِينُ كُفَّرُوا ثَانِيَ اتَّكَنِّينِ ﴾ الآية \_ (١٠ جزء د التوية سورت ٤٠ آيت ٦ رکوع) په مکه معظمه کښي ئي په مسلمانانو بي له کوم سبب او موجب څخه په ظلمونو شروع وکړه که څه هم د ابو سفيان قافله له خطر څخه وژغورله (وساتله) شوه، خو يوازی د کبر او غرور له لاری د بدر میدان ته د مسلمانانو سره د جنګ په نیت لاړل او د حدیبیی د صلحی څخه وروسته دوی په عهد ماتولو باندی لاس پوری کړ او د مسلمانانو د حلیفانو (بنی خزاعه ؤ) په مقابل کښې ئې بنې بکر تشجيع، تحريک کړل او په وسلو او تجهيزاتو او نورو شيانو ئې له هغوی سره مرسته (مدد) وکړه بالاخر مسلمانانو له هغو سره غزا وکړه او مکه معظمه ئی د دوی له قبضى څخه خلاصه كړه د ﴿ الْآنْعَاتِلُونَ قُومًا ﴾ الآية - څخه دغه غرض معلوميډى هر قوم چه دا قسم احوال لری له هغوی سره یه جنگیدلو کښی مسلمانانو ته هیڅکله هیڅ تامل او تردد نه دی یه کار، که له مسلمانانو سره د کفارو له قوت او جمعیت او وسلی او سامان او نورو محنی ویره وی، نو مؤمنانو لره له ګردو (ټولو) څخه زیات د الله تعالیٰ خوف او ویره په کار ده. کله چه د الله تعالیٰ ویره به زړونو کښي راشي نو بیا ګردي (ټولي) نورې ویرې له زړونو څخه ووځي او د الله جل جلاله له قهر او غضب محنى ويره او لرزه پيدا كيږى، محكه چه نفع او ضرر كرد (تول) د الله تعالىٰ په قدرت او واک کښي دي. او هيڅ يو مخلوق د الله تعالىٰ له مشيت څخه پرته (علاوه) لږه ګټه (فائده) او زیان هم چا ته نشي رسولي او نه پرې قدرت لري.

### قَاتِلُوْهُمُ لِعَنِّ بُهُمُ اللهُ بِأَيُ يَكُمُ وَيُغُزِهِمُ وَيَنُصُرُكُوْعَكَيْمٍ مَ وَيَتْفُ صُدُوْرَقُومِ مُّؤْمِنِيْنَ ﴿ وَيُنْهُ هِبُ غَيْظَ قُلُوبِهِمُ ۗ وَيَتُوْبُ اللهُ عَلَى مَنْ يَتَنَا أُولِللهُ عَلِيْهُ وَكِيْهُ ۗ

وجنگیدئ تاسی له دغو «کفارو» سره «ای مؤمنانو» چه په عذاب کړی دوی الله په لاسونو ستاسی (په قتل سره) او رسوا کړی دوی (په مغلوبیت او مقهوریت سره) او مرسته (مدد) درکړی تاسی ته پر دغو «کفارو» باندی او شفاء ورکړی «زخمی» سینو د قوم مؤمنانو ته (او یخ او روغ کړی زخمی زډونه د دوی). او لری کړی (بوځی) قهر (او خفګان) د زړونو د دغو (مؤمنانو چه د کفارو له ایذاء څخه پیدا ؤ) او رجوع کوی الله په رحمت سره پر هغه چه اراده وفرمائی «د هدایت ئی» او الله ښه عالم دی «په ټولو احوالو او اشیاؤ» ښه حکمت والا دی.

تفسیو: په دغه آیت کښی ئی د جهاد د مشروعیت پر اصلی حکمت تنبیه وفرمایله په عظیم الشان قرآن کښی د پخوانیو اقوامو هغه قصی چه بیان شوی دی له هغو څنی ظاهریږی کله به چه کوم قوم په کفر او شرارت او د انبیاؤ علیهم السلام په تکنیب او عداوت کښی له حد او اندازی څخه تیری کاوه نو د قدرت له جانبه به داسی تباه کوونکی آسمانی عذاب پر دوی باندی نازلیده چه په هغه سره به د دوی د گردو (تولو) مظالمو او کفریاتو یو نامحاپی خاتمه راتله فَمُنْ اَنْ اَنْهُ الْمَیْ اَنْهُ الْمَیْ اَنْهُ اَنْهُ الْمَیْ اَنْهُ اَنْهُ اَنْهُ اَنْهُ اَنْهُ الْمَیْ اَنْهُ اللّهِ اَنْهُ اَنْهُ اللّهُ اَنْهُ اَنْهُ اَنْهُ اَنْهُ اَنْهُ اَنْهُ اَنْهُ اَنْهُ اللّه اَنْهُ اَنْهُ اَنْهُ اَنْهُ اِنْهُ اِنْهُ اَنْهُ اَنْهُ اِنْهُ اِنْهُ اِنْهُ اِنْهُ اَنْهُ اَنْهُ اَنْهُ اَنْهُ اَنْهُ اَنْهُ اِنْهُ اِنْهُ اِنْهُ اَنْهُ اِنْهُ اِنْهُ اِنْهُ اِنْهُ اِنْهُ اِنْهُ اَنْهُ اَنْهُ اِنْهُ انْهُ اِنْهُ ا

مَّنُ حَسَفُنَا يِدِالْأَرْضَ وَمِنْهُمُ مِّن الْمُوتَّنَا وَمَاكُلُونَ اللهُ لِيَظْلِمُ وُ وَالْأَن كَانُوا الفُصَّةُ ويَظْلِمُونَ ﴾

(۲۰ جزید العنکبوت ۴۰ آیت ۴ رکوع) هیڅ شبهه نشته چه د عذاب دغه اقسام ډیر سخت مهلک او د راتلونکو نسلونو (تکمو) له پاره ډیر عبرتناک وو، لیکن په دغو صورتونو کښی معذبینو ته په دنیا کښی د خپل ذلت او رسوائی مشاهده نه میسریده او نه په مستقبل کښی د توبی او د رجوع له پاره کومه موقع او امکان باقی پاتی کیده ـ د جهاد د مشروعیت اصلی غرض او غایه دا ده چه مکنبینو او فتنه آچوونکو ته الله تعالیٰ د بلاواسطی عذاب ورکولو په ځای د خپلو مخلصو وفادارو بندگانو په لاس سزا ورکړی د سزا ورکولو په دغه صورت کښی د مجرمینو تذلیل او رسوائی او د مخلصینو تقدیر او سر لوړی ډیره زیاته کیږی او د وفادارو بندگانو نصرت او غلبه علانیه ظاهریږی د دوی زړونه د دغی منظری له لیدلو څحه یخیږی چه هغه وګړی (عالم) او خلق چه تر پرون پوری ئی مونډ ته د حقارت او سپکتیا په سترګو سره کتل او

پر مونږ باندی ئی ظلم، تیری، استهزاء او تمسخر کاوه او پر مونږ باندی ئی ملنډی وهلی نن د الله تعالیٰ په تائید او رحمت سره هم دا زمونږ رحم، کرم، عدل، انصاف او انسانیت ته سپارلی شوی دی، د کفر او باطل د شوکت او ننداری له لیدلو څخه اهل الحق پخسیدل او ویلیدل یا هغه ضعیف او مظلوم مسلمانان چه د کفارو د مظالمو انتقام ئی نشو اخیستلی او له دی سببه د دوی په سرونو کښی قهر او غصه، غیظ او غضب جوش کاوه او دوی خپلی شوندی هم نشوی خوځولی اوس د جهاد فی سبیل الله په وسیله د دوی زړونه تسکین مومی آخری خبره دا ده چه په خپله د مجرمینو په حق کښی هم دغه د سزا ورکولو طریقه نسبتاً ډیره نافع ده، ځکه چه د سزا موندلو څخه وروسته هم د رجوع او توبی دروازی پرانستلی دی او ډیر ممکن دی چه له حالاتو څخه عبرت حاصل کړی او ډیرو مجرمینو ته توبه ور په برخه شی لکه چه د رسول الله مبارک په زمانه کښی هم داسی هم وشول چه په لږه موده کښی گرد (ټول) عرب د زړه له صدقه مسلمانان شول. ﴿ وَاللهُ عَیْرُوْمَکِیْوُ ﴾ او الله ښه عالم ښه حکمت والا دی چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی) یعنی په هر یوه حالت باندی ډیر ښه پوهیږی، په حکمت سره معامله کوی. او په هره زمانه کښی د هغه د اقتضاء سره سم احکام لیږی.

### آمْرَحَسِبْتُمْ آنَ تُتَرَّلُوا وَلَتَّا يَعْلِمُ اللهُ الَّذِينَ جَهَى وُامِنْكُو وَلَهْ بِتَجْفِدُوا اللهُ الدِينِ وَلِيَجَةً وَاللهُ خَبِيرً بِمَا تَعْمَكُونَ أَنَّ مِنْ دُونِ اللهِ وَلَارَسُولِهِ وَلَا الْمُؤْمِنِينَ وَلِيُجَةً وَاللهُ خَبِيرً بِمَا تَعْمَكُونَ أَنَّ

آیا گمان کوئ تاسی (ای مؤمنانو) داسی چه (هم داسی) به پریښود شئ؟ حال دا چه له سره نه دی معلوم کړی الله (په علم ظهور سره) هغه کسان چه جهاد ئی کړی له تاسی څخه او چه نه دی نیولی دوی پرته (علاوه) له الله او پرته (علاوه) له مؤمنانو د پتو خبرو دوست؛ او الله ښه خبردار دی په هغو (کارونو) چه کوئ (ئی) تاسی (د نیکی او بدی).

تفسیر: (آیا گمان کوئ ای مومنانو چه له قتاله ویریدئ یا ای منافقانو داسی چه پری به ښود شئ په دی حال سره یعنی داسی له سره گمان مه کوئ، چه تشه دعوی د اسلام به ستاسی الله تعالیٰ منظوره کړی او جلا (جدا) به نه کړی په تاسی کښی مخلص له غیر مخلص څخه، الله تعالیٰ) د جهاد د مشروعیت یو بل حکمت دلته بیان فرمائی یعنی هغه کسان ډیر دی چه په خولی سره د ایمان او بندگی دعوی کوی خو که دوی د امتحان پر محک (کرکانی) باندی ونه

سولول شی نو سره او ناسره (چل او ناچل) ئی له سره نه خرگندیدی د جهاد په ذریعه الله تعالیٰ په علم ظهور سره هم دا معلوموی چه خومره مسلمانان داسی دی چه د ده په لاره کښی خپل سر او مال جارولو او ښندلو ته تیار دی؟ او پرته (علاوه) له الله تعالیٰ او رسول الله صلی الله علیه وسلم بل هیڅوک خپل رازدار بادار (سردار) او خصوصی یار نه گرځوی، اگر که هغه ډیر نژدی خپل او قریب ئی هم وی هم دغه داسی یو معیار دی چه په هغه سره د مؤمنانو ایمان تلل او وزن کیږی تر هغه وخته پوری چه جهاد ونشی تش د خولی په خبرو او د ژبی په جمع او خرچ سره بری نه حاصلیدی بیا هر راز (قسم) عمل هم چه و کړ شی پر هغه هم الله تعالیٰ ښه خبردار دی چه هغه د صدق او اخلاص له مخی شوی دی؟ یا د ښودنی او ریا له کبله (وجی) شوی؟ د هر چا چه هر ډول (طریقه) عمل وی سم له هغه سره به په آخرت کښی معامله ورسره کیږی. رښتیا خبره ده (د هر چا عمل د لاری مل)

# مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِيْنَ أَنَ يَعُمُرُوا مَلِجِكَاللهِ شَهِدِينَ عَلَى اَنْفُسِهِ وَ بِالكُفُمُ الوَلِإِكَ حَبِطَتُ اَعْمَالُهُمُ اللهِ مَنْ النَّارِهُ وَ خِلِكُ وَنَ الْمُلْفُمُ الْوَلِإِكَ حَبِطَتُ اَعْمَالُهُمُ اللهِ مَنْ النَّارِهُ وَ خَلِكُ وَنَ الثَّلُومُ وَاتَى النَّرُكُوةَ وَلَوْ يَخْتُلُ اللهُ اللهُ وَمَنَ الْمُنْ اللهُ اللهُ وَاتَى النَّرُكُوةَ وَلَوْ يَخْتُلُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاتَى النَّوْكُوةَ وَلَوْ يَخْتُلُ اللهُ ال

نشته مشرکانو ته «یعنی ناروا دی یا نه دی له شانه د مشرکانو» دا چه ودان کړی مسجدونه د الله «په عبادت په ناسته ولاړه او ورتلو سره» حال دا چه شاهدان وی دوی پر نفسونو خپلو په کفر سره؛ دغه «مشرکان ابته او» خراب دی عملونه د دوی «چه ایمان نه لری» او په اور کښی به دوی همیشه وی. بیشکه هم دا خبره ده چه ودانوی «په عبادت ناسته ولاړه په تعمیر سره» مسجدونه د الله هغه څوک چه ایمان ئی راوړی وی په الله او په ورځی آخری «د قیامت» او قائموی «سم ادا کوی سره له تولو حقوقو» لمونځ او ورکوی زکوة او نه ویریږی «په دینی امورو کښی له هیچا» مگر له الله څخه، نو امید دی چه دغه کسان به وی له سمی لاری موندونکو ځنی.

تفسیر: پخوا ئی فرمایلی وو چه مسلمانان بی له امتحانه هم داسی خوشی نشی پاتی کیدلی بلکه یه لویو لویو کارونو (لکه جهاد او نورو امورو) سره به د دوی ثابت قدمی شکاره او دا به څرګنده شي چه د ګردي (ټولي) دنيا ير تعلقاتو باندي الله او رسول الله صلي لله عليه وسلم ته څرنګه ترجیح ورکوی؟ په دغې رکوع کښې ئې دا راوښوده چه د الله تعالیٰ مساجد «معابد» حقیقتاً د هم داسی اولوالعزمو مسلمانانو به توجه ودان پاتی کیدی شی. د مساجدو حقیقی ودانی دا ده چه په هغو کښې د يوه الله عبادت د هغه له شانه سره لايق وشي د الله جل جلاله ذکر کوونکی یه کثرت سره یکنی موجود وی څو بی له څه ممانعت او تکلیف څخه د الله تعالیٰ به ياد مشغول اوسى، له بربادو او لغوياتو او خرافاتو څخه دغه ياک مقامات محفوظ وي، دغه مقصد له کفارو او مشرکینو څخه کله حاصلیدی شی؟ وګورئ چه د مکی معظمی مشرکینو په ډير فخر سره خپل ځانونه د مسجد الحرام متوليان او خادمان بلل ـ مگر د دوی لوی خدمت دا ؤ چه د تیږو (ګټو) ډیر بتان ئی په کعبی شریفی کښی ایښی وو او د همغو نذرونه او نیازونه به ئی ورکول او د دوی نذرونه به ئی پر خپلو غاړو اخیستل. ډیرو کسانو به لوڅ پوڅ (برېنډ) طوافونه کول ـ د ذکر اللہ په ځای به ئی شپیلی وهل او لاسونه به ئی ټکول، او د اللہ تعالیٰ رښتينو بندګانو ته به ئې اجازه نه ورکوله چه هلته ورشي. د هغوی لوی عبادت هم دا ؤ چه حاجیانو ته به ئی د څښلو اوبه ویړیا ورکولی ـ یا به ئی د حرم شریف ډیوی لګولی ـ یا به ئی په کعبي شریفي پردې ځړولي ـ یا به ئې د ضرورت په وخت کښې د هغې د نړیدلو او لویدلو ځايونو ترميم او ودانولو ته توجه کوله ـ مګر دغه اعمال ګرد (تول) بي روحه او بي معني وو ـ ځکه کله چه مشرک ته د الله تعالیٰ صحیح معرفت نه دی حاصل ـ نو په هیڅ یوه عمل کښی د هغه د توجه قبله او د اخلاص مرکز د وحده لا شریک له د منبع الکمالات ذات نشی کیدی ـ نو ځکه د کافر هیڅ یو عمل د الله تعالیٰ په نزد روح نه لری او د اعتناء وړ (لایق) نه دی هم دغه ئى په ﴿ حَبِطَتُ اَعْمَالُهُمْ ﴾ سره تعبير وفرمايه الغرض هغو كفارو او مشركانو چه په خپل حال او قال سره کی په خپل کفر او شرک هر وخت شهادتونه ورکول د دی وړ (مستحق) او لایق نه دی چه د دوی په لاسونو د مساجد الله بيا خاص د مسجد الحرام حقيقي تعمير (وداني) وكړى شي ـ دغه کار یوازی د هغو کسانو دی چه له زړه ئی پر الله تعالیٰ او د آخرت په لویه ورځ ایمان راوړی دی، په خپلو جوارحو سره د لمونځونو په اقامت کښي تل مشغول دی، له خپلو مالونو څخه سم له شریعته زکوٰة ادا کوی، او له الله تعالیٰ څخه پرته (علاوه) له بل چا څخه له سره نه ویریږی، نو ځکه د مساجدو د صیانت او تطهیر لامله (له وجی) د جهاد له پاره خپل ځانونه تل تیاروی ـ داسی مؤمنان چه یه زړونو او ژبو، یه لاسونو او پښو په مال او دولت په هر شي د الله تعالیٰ مطیع او حکم منونکی دی، د هغو منصبی فرض دا دی چه مساجد ودان وساتی، او به دروغو د مساجدو د تعمير دعوى كوونكي اكر كه ئي خپلوان (اهل القرابت) هم وي، د هغه ځایه دی د باندی وشړی، ځکه چه د دوی له وجوده د مساجد الله ودانی نه، بلکه ورانی ده.

### 

آیا گلمی «گرمحولی» دی تاسی اوبه ورکول حاجیانو ته او ودانول د مسجد حرام په مثل «د ایمان» د هغه چا چه ایمان «او یقین» لری په الله او «په» ورمحی آخری «د قیامت» او جهاد ئی کړی وی په لاره د الله نه دی برابر دوی په نزد د الله او الله نه سیی سمه صافه لاره قوم ظالمانو ته.

تفسیر: د مکی معظمی مشرکانو به دی باندی ډیر افتخار درلود (لرلو) او نازیدل چه مونږ د حاجیانو خدمتونه کوو۔ او دوی ته اوبه او ډوډی او کالی (کېړی) ورکوو۔ د مسجد الحرام ترمیم یا د کعبی شریفی د کسوت (بوښ) یا تیل او باتی او د نورو انتظام کوو. که مسلمانان په خپل جهاد، هجرت او نورو باندی نازیږی، نو له مونږ سره د عبادتونو دغه ذخیره شته په یوه زمانه كښى حضرت عباس رضى الله تعالىٰ عنه له حضرت على كرم الله وجهه سره هم دغه مباحثه په هم دغه شان کړی وه. بلکه په صحیح مسلم کښی راغلی دی چه یو ځلی څو تنو مسلمانانو په خپلو منځو کښي جګړی سره کولي لومړني وويل چه زمايه خيال له اسلام راوړلو نه وروسته حاجیانو ته د اوبو له ورکولو څخه بل ښه کار نشته دوهم وویل چه زما په نزد له اسلام راوړلو نه وروسته ډیر ښه عمل د مسجد الحرام خدمت دی مثلاً د هغه جارو کول، ډیوی ئی لګول، حاجیانو ته اوبه او ډوډی ورکول او نور دريم وويل چه د خدای په لار کښې جهاد له ګردو (ټولو) عبادتونو او اعمالو ځني افضل او اشرف دي. حضرت عمر رضي الله تعاليٰ عنه په دوي باندي په قهر شو، او وئی ویل چه تاسی چه د جمعی د لمانځه دپاره راغلی یئ او د رسول الله صلی الله علیه وسلم منبر ته نژدی ناست یئ ولی سره داسی مباحثی کوئ لږ څه صبر وکړئ ـ کله چه رسول الله صلى الله عليه وسلم د جمعي له لمانځه څخه فارغ شو۔ نو د دغې خبري پوښتنه له رسول الله صلى الله عليه وسلم څخه وكړئ! د جمعى له لمانځه څخه وروسته كله چه له رسول الله مبارك څخه دغه پوښتنه وشوه . نو دغه آيت نازل شو ﴿ اَجَعَلْمُوْسِقَايَةَالْحَالَجُ وَعِمَازَةَ الْسَيْجِيالْحَرَامِ ﴾ الآیة ـ یعنی حاجیانو ته اوبه ورکول او یه ظاهری ډول (طریقه) د مسجد الحرام ترميم او ودانول له ايمان بالله او جهاد في سبيل الله له هيڅ يو سره نشي برابر كيدى (نو د افضلیت یوستنه ولی کوئ؟) دلته له جهاد سره د ایمان بالله ذکر یا د دی لامله (له وجی) راغلی دی چه د مشرکانو د فخر او غرور څواب هم وشی چه په خدای جل جلاله باندی ایمان د گردو (تولو) عبادتونو روح دی ـ بی له دی روح څخه حاجیانو ته اوبه ورکول او په اوبو باندی

د توپیو مرول یا د مسجد الحرام خدمت یو بی تاداوه (بنیاده) او بی روحه عمل دی نو دغه بی روحه او بی سا عمل د یوه ژوندی او دائم عمل سره څرنگه برابری کولی شی ﴿ وَیَایَنتُوی الْحَیَا وَرَالاَمْوَاتُ ﴾ (۲۲ جزء د فاطر ۲۲ آیت ۳ رکوع) او که یواځی د مؤمنانو یو تر بله د اعمالو موازنه کول وی، نو د ایمان بالله ذکر به د جهاد فی سبیل الله د تمهید له پاره وی اصلی مقصود د جهاد او د نورو لویو لویو اعمالو د افضلیت بیان فرمایل دی. د ایمان په ذکر سره ئی تنبیه وفرمایله چه بی له ایمانه د خدای جل جلاله په لار کښی جهاد یا بل کوم عمل هیڅ گته (فائده) نه لری او محض لاشی دی د دغو لویو لویو اعمالو (جهاد او هجرت او نورو) ارزښت هم په ایمان بالله پوری اړه (حاجت) لری. او په دغه نکته همغه خلق پوهیوی چه د سلیم فهم خاوندان وی، د ظالمانو (بی ځایه کار کوونکو) فهم دغو حقائقو ته نشی رسیدی.

### ٱتّذِينَ الْمَنُوْا وَهَاجَرُوْاوَجْهَدُوُا فِي سَبِيْلِ اللهِ بِأَمُوَالِمُ وَانْفُسِهِمُ ۗ ٱعُظَّهُ دَرَجَهُ عَنْدَاللهِ وَالُولِاَّكَ هُمُ الْفَآيِرُوُنَ ۞ يُبَشِّرُهُ وْرَبْهُهُ بِرَحْمَةٍ مِّنُهُ وَرِضُوانٍ وَجَنْتٍ لَهُدُوفِهُمَّا نَعِيْدُ مُّتَقِيدُوُّ الْهِ خِلْدِيْنَ فِيْمَآ اَبْدَارِانَ اللهَ عِنْدَهُ اَجُرُّ عَظِيرُ ۞

هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی «په ټولو مؤمن به شیانو» او هجرت ئی کړی دی او جهاد ئی کړی دی په لاره د الله کښی «د دین د ترقی له پاره» په مالونو خپلو «چه په جهاد کښی ئی لګوی» او په ځانونو خپلو «چه په غزا کښی ئی قربانوی» ډیر لوی دی «له نورو نه» له جهټه د درجی په نزد د الله او هم دغه «ستایل شوی» کسان هم دوی دی په مراد رسیدونکی زیری کوی په دوی رب د دوی په رحمت سره له جانبه خپله او په رضامندی سره او په جنتونو سره چه وی به دوی ته په دغو «جنتونو» کښی نعمتونه همیشه «دائم بلا انقطاع». حال دا چه همیشه به وی دوی په دغو «جنتونو» کښی تل تر تله بیشکه الله هم ده سره دی اجر «ثواب» ډیر لوی.

**تفسیر:** یعنی د الله تعالیٰ په دربار کښی د ثوابونو او درجو څه کمی دی؟ هر چا ته چه هر څومره اراده وفرمائی ورکوی ئی ـ په ړومبنی آیت کښی د دریو شیانو ذکر ؤ «۱»: ایمان. «۲»: جهاد. «۳»: هجرت. پر دغو باندی د دریو شیانو بشارت ئی هم مرحمت وفرمایه: «۱» رحمت. «۲»: د خدای رضا. «۳»: په جنت کښی تل پاتی کیدل. ابوحیان رحمة الله علیه لیکی

چه «رحمت» په ایمان مرتب دی هغه څوک چه ایمان نه لری نو په آخرت کښی د الله تعالیٰ له رحمت او مهربانی څخه بی برخی پاتی کیږی او «رضوان» چه ډیر یو اعلیٰ مقام دی د جهاد فی سبیل الله د نفسانی گردو (ټولو) خوندونو او سبیل الله د نفسانی گردو (ټولو) خوندونو او تعلقانو په ترک سره د الله تعالیٰ په لاره کښی خپل ځان او مال قربانوی او د الله تعالیٰ د خوښی د حصول له پاره خپله انتهائی قربانی وړاندی کوی نو ښائی چه د هغه صله او انعام هم انتهائی وی، او هغه د الله جل وی، او هغه د الله جل جلاله له پاره د کور کورنی او وطن د پریښودلو نوم دی، نو ځکه مهاجر ته زیری ورکړی شوی دی چه ستا له وطنه ډیر ښه وطن او ستا له کوره ډیر ښه کور درکول کیږی چه پکښی همیشه اعلیٰ درجه هوساینه (آرام) او راحت وی او تل به پکښی اوسیږی او له هغه څخه به بیا هجرت کولو ته له سره نه مجبوریږی.

### يَايَهُا الّذِينَ الْمَنُوا الرَّتَةَخِنُ وَالْبَاءَكُمُ وَ اِخْوَا نَكُوُ اوْلِيَاءَ إِنِ اسْتَحَبُّوا الْكُفْرَ عَلَى الْإِبْمَانِ وَمَنُ يَّتَوَلَّهُ مُّمِّنُكُمُ فَأُولِلِكَ هُمُ الظَّلِمُونَ ﴿

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی یعنی «ای مؤمنانو!» مه نیسئ تاسی پلرونه خپل او ورونه خپل دوستان که محبوب کانه دوی کفر پر ایمان او هر چا چه دوستی وکړه له دغو «کفارو» سره له تاسی نو دغه کسان هم دوی دی ظالمان.

تفسیر: په پخوانی آیت کښی ئی دا راښوولی وو چه جهاد او هجرت له ډیرو لویو او افضلو اعمالو ځنی دی. او ډیر ځله په دغو دواړو اعمالو کښی د اقاربو او خپلوانو او کورونو او کهولونو او د ورورګلوی تعلقات خللونه واقع کوی. نو ځکه ئی وفرمایل «هغو کسانو ته چه له ایمان ځنی کفر ډیر عزیز وی، یو مؤمن به هغوی څرنګه خپل عزیزان ګنی؟» د مسلمان له شان سره دغه کار مناسب نه دی چه له هغو سره د رفاقت او دوستی خیال ولری، په تیره بیا چه داسی تعلقات سړی له جهاد او هجرت څخه هم ستون کړی ـ نو دغسی سړی خپل ځان کنهګاروی او په خپل ځان په خپله ظلم کوی.

فَكُ إِنْ كَانَ ابَا فَكُوْ وَابَنَا فَكُوُ وَ إِخُوا نَكُوْ وَ اَزُوا جُكُوْ وَعَشِيْرَتُكُوْ وَ اَمُوَالُ إِفَ تَرَفَّتُوْ هَا وَتِجَارَةٌ تَخْشُونَ كَسَادَهَا وَ مَسْكِنُ تَرْضَوْنَهَا اَحَبَ الْيُكُومِ مِنَ اللهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادِ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَى يَا إِنَ اللهُ بِأَمْرِهُ وَاللهُ لِا يَهُدِى الْقَوْمَ الفسِقِيْنَ ﴿

ووایه «ای محمده! عذر ویونکو ته د هجرت له ترکه» که وی پلرونه ستاسی او ځامن ستاسی او ورونه ستاسی او ښځی ستاسی او خپلوان ستاسی او هغه مالونه چه ګټلی دی تاسی هغه او «هغه» تجارت «سوداګری» چه ویریږئ تاسی د ناچلیدلو د هغی او هغه ځایونه د هستوګنی چه خوښوئ تاسی هغه ډیر محبوب تاسی ته له الله نه او له رسول د الله نه او له جهاده په لاره د الله کښی «له پاره د ترقی د دین» نو انتظار کوئ تاسی تر هغه پوری چه راولی «راولیږی» الله امر «حکم د عذاب» خپل او الله نه ښیی سمه صافه لاره قوم فاسقانو ته.

تفسیر: یعنی که د الله تعالی او د رسول الله صلی الله علیه وسلم د احکامو په اطاعت او د هجرت او جهاد په کولو کښی دغه خیال مانع وی چه کور او کهول مو پاتی کیږی، مالونه مو ضایع کیږی، تجارت مو کوته یا بندیږی ـ د آرام لرونکو ځایونو ځنی به ووځو او په بی راحته او نا آرامو ځایونو کښی به اوسیږو. نو بیا د الله تعالیٰ له لوری د هغی سزا د حکم انتظار وکړئ چه پر داسی لتانو او دنیا طلبانو باندی راتلونکی دی ـ هغه کسان چه د مشرکانو په موالاتو او دوستیو یا په دنیوی غوښتنو کښی اخته شوی وی او د اللهی احکامو تعمیل نه کوی، هغوی ته د حقیقی بری او کامیابی لار نه ښودله کیږی. په حدیث کښی راغلی دی «کله چه تاسی د غوائی په لکئ پسی روان شئ او غویی له لکئ څخه ونیسئ او یواځی په کښت (فصل) او کر باندی راضی شئ ـ او له جهاده غافل شئ ـ نو پاک الله به پر تاسی داسی یو ذلت مسلط کړی چه له هغه څخه به له سره نشئ بچ کیدی ـ تر هغه پوری چه بیا د دین «یعنی فی سبیل کړی چه له هغه څخه به له سره نشئ بچ کیدی ـ تر هغه پوری چه بیا د دین «یعنی فی سبیل الله جهاد» په لوری بیرته وګرځئ!

### لَقَكُ نَصَرَكُمُ اللهُ فِي مَوَاطِنَ كَشِيْرَةٍ وَيَوْمَرُحُنَيْنِ الْذَاعْجَبَتُكُو كَثَرَتُكُو

### فَكُوْتُغُنَّ عَنْكُوْشَيْنًا وَضَاقَتُ عَكَيْكُوُالْكَرُصُ بِهَا رَحُبَّتُ ثُمُّ وَلِيَ ثُوْمُ لَيْ إِينَ ﴿ ثُمَّا اَنْزُلَ اللهُ سَكِيْنَتَهُ عَلْ رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَانْزَلَ جُنُودًا لَكُوتَرَوها وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَانْزَلَ جُنُودًا لَكُوتَرَوها وَعَنْ بَاللَّهِ مِنْ كَفَرُولُ وَذَلِكَ جَزَاءُ الدُّخِيرِينَ ﴾ وَعَنْ بَاللَّه مِنْ كَفَرُولُ وَذَلِكَ جَزَاءُ الدُّخِيرُينَ ﴾

خامخا په تحقیق مدد کړی دی له تاسی سره الله په ځایونو ډیرو کښی او «خصوصاً » په ورځ د حنین کښی کله چه تعجب کښی واچولئ ډیر والی ستاسی نو د فع نه کړ «ډیر والی» له تاسی ځنی هیڅ شی «له حملی د دښمن نه» او تنګه شوه «له ویری» پر تاسو باندی ځمکه سره د ارتوالی د دی بیا شا کړه تاسی «دښمن ته» حال دا چه شا ګرځوونکی «تښتیدونکی» وئ بیا راولیږه الله تسکین خپل «چه د مؤمنانو د زړونو د آرامی سبب شی» پر رسول خپل «چه یواځی د غزا په ډګر ولاړ ؤ» او پر مؤمنانو «چه بیرته وګرځیدل غزا ته» او راولیږلی «الله» لښکری «د ملائکو» چه نه وی لیدلی تاسی دا لښکری او په عذاب ئی کړل هغه کسان چه کافران شوی ؤ او هم دا (تعذیب) سزا ده د کافرانو.

تفسیر: په پخوانی آیت کښی تنبیه شوی ده چه د «جهاد فی سبیل الله» په وخت کښی مؤمنانو ته نه ښائی چه د کور ـ کورنی ـ ورورئ ـ مالونو ـ ملکونو او نورو شیانو څه خیال او پروا وکړی دلته خبرداری ورکوی چه مجاهدینو ته دا هم نه ښائی چه په خپل لښکری جمعیت او کثرت باندی غرور او تکبر وکړی، ځکه چه نصرت او بری یواځی د الله تعالیٰ په مرسته (امداد) او مدد پوری تړلی دی چه دغسی تجربه تاسی پخوا له دی نه په څو څو نورو میدانونو کښی هم کړی ده ـ هغه نتائج چه په بدر، قریظه، نضیر، حدیبیه او نورو کښی ستاسی په برخه شوی دی هغه او نور امداد چه ځینو مفسرینو تر اتیا ځایو پوری شمیرلی دی هغه ګرد (ټول) تش د اللهی امداد او د غیبی تائید محصول ؤ ـ او اوس په آخره کښی د «حنین» د غزا واقعه خو داسی یوه صریحه عجیبه او غریبه د آسمانی نصرت او امداد نښه ده چه پر هغی سختو معاندو دښمنانو هم اقرار کړی دی.

د مکی معظمی له فتحی څخه وروسته رسول الله صلی الله علیه وسلم ته خبر راورسید چه د هوازن او ثقیف او نورو عربی قبائلو یو جرار او قوی لښکر سره ټول او تیار کړی دی، او غواړی چه په ډیره دبدبه او زور سره پر مسلمانانو حمله وکړی ـ نو سم د لاسه له مهاجرینو او انصارو څخه

همغه لس زری زورور لښکر چه د مکې معظمي د فتحې له پاره له مدينې منوری څخه راغلي ؤ، د «طائف» په لوري ور روان شو هغه دوه زره طلقاء «آزاد شوی» چه د مکی معظمی د فتحی په وخت کسی مسلمانان شوی و، هم له دوی سره مله وو \_ دغه اول ځل دی چه دولس زره مجهز عظیم الشان اسلامی لښکر د جهاد د میدان لوری ته (رهی) کیږی ـ د دی منظری د لیدلو څخه ځينو صحابه و خپل ځان د دی خبری د ويلو څخه ونشو ساتلي، او په ښکاره ئي وويل «کله به چه مونږ ډير لږ وو نو په هغه وخت کښي به تل بريالي (کامياب) وو، نن چه مونږ دومره ډير يو نو هیڅوک مونږ ته ماتی نشی راکولی.» د میړنیو (بهادرانو) موحدینو له خولی څخه د دغو جملي وتل د ياک خدای په دربار کښې ناوړه واقع شول دوی لا د مکې معظمي څخه دومره لري نه وو تللی چه دواړه لښکری سره مخامخ شوی چې د مخالفي ډلې لښکر څلور زره تنه وو چه خپل کفنونه ئی پر سر تړلی وو او له خپلو ښځو او کوچنیانو (ماشومانو) سره د جنګ میدان ته چمتو (تیار) او حاضر شول او د یوه فیصله کوونکی جنګ له یاره بیخی تیار او منتظر وو او له اوښانو ـ آسونو ـ مواشيو ـ او د خپلو كورونو ګرد (ټول) ينډ ينډ مالونو او اسبابونو سره د جگړی ډګر ته وتلی وو. د «هوازن» قبیلی د غشو ویشتلو په فن کښی په ګرد (ټول) عربستان کښي شهرت درلود (لرلو)، د دوی ډيرو ماهرو او غښتلو غشو ويشتونکو د «حنين» د وادی په لښکرو او مورچلو کښي ډير تينګ، تينګ ځايونه نيولي او په کښي يټ ناست وو. یه صحیحینو کښي د «براء ابن عازب» روایت دی چه یه ړومېني معرکه او جنګ کښي کفارو ماتی وکره او ډیر زیات مال، اسباب او سامان ورڅخه پاتی شو، او دوی تری وتښتیدل دلته مسلمانان مجاهدین غنیمت او ولجی ته متوجه شول، به دغه ترخ کښی د هوازن غشو ویشتونکو څارونکو له مورچلو څخه په سختو غشو ویشتلو باندی لاسونه یوری کړل او په مسلمانانو پسی ووتل او سخته غلبله او شور ماشور جوړ شو او په يوه شيبه کښې له څلورو خواؤ لکه ډلي غوندي د غشو اوریدل شروع شول خبره تر دی حده یوری ورسیده چه مسلمانانو ته هلته دریدل او پښه تينګول مشکل شول، ړومبي «طلقاء» وتښتيدل ـ وروسته له هغه د نورو پښې هم ولړزيدلي او وښوئيدلي ـ او ځمکه له ارتوالي سره په دوی تنګه شوه ، چه په هيڅ يوه ځای کښې دوی ته د يناه ځای نه ييدا کيده محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم له څو تنو اصحابو سره د دښمنانو تر محاصری لائدی راغلل، حضرت ابویکر، عمر، عباس، علی، عبدالله بن مسعود او نور اصحابان رضى الله تعالىٰ عنهم نژدى اتيا يا سل تنه، بلكه د «اصحاب السير» له تصريح سره سم تول لس تنه یاک ذوات «عشره مبشره کامله» د جنگ یه میدان کښی یاتی شول ـ چه دوی گرد (تول) د غره یه شان تینک او ثابت شکاریدل ـ دغه یوه خاصه موقع وه چه دنیا زموند د یاک رسول الله

محمدی نبوت د ثبات او استقامت مؤثره ننداره ئی په خپلو ستر کو ولیدله. محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم په یوه سپین قچر سور ؤ چه د هغه یو رکاب حضرت عباس او بل رکاب حضرت ابو سفیان بن الحارث تینگ نیولی ؤ۔ د کفارو دغه محلور زره لښکر د

صلى الله عليه وسلم د معجز او محير العقول توكل، صداقت، شجاعت او ديانت نظاره وكره او د

انتقام اخیستلو له پاره په پوره جوش مخ په یرغل او برید دی له څلورو خواؤ څخه د غشو باران وریږی ۔ اسلامی لښکر بیخی خور، وور او تیت پیت (منتشر) شوی دی ۔ مگر یواځی له محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم سره یو رفیق اعلیٰ شته، د ربانی تائید او آسمانی ډاډ غیر مرئی باران پر دوی پر خو تنو غوره اصحابو اوری چه د هغه اثر بالاخر تر تښتیدونکو پوری رسیږی، له هغه لوری چه د «هوازن» او «ثقیف» سیلاو مخ په وړاندی بهیږی، په هغه لوری د محمدی سورلی مخ دی او در ګرده (توله) په هغه طرف روانه او پرله پسی خپل قچر په مهمیز سره وهی په زړه کښی ئی د الهٰی محبت شغلی بلی دی ۔ او په ژبه ئی په نهایت استغناء او اطمینان سره د «اناالنبی لا کذب اناابن عبدالمطلب» وینا جاری ده . یعنی بیشکه زه په رښتیا سره رسول او د عبدالمطلب له اولادی څخه یم ۔

په هم دغه حالت کښی دوی خپلو اصحابو ته ناری کړی «الی عباد الله الی انا رسول الله ـ ای د الله تعالیٰ بندگانو ماته راشئ ! او زما په لوری رادرومئ چه زه د الله تعالیٰ رسول یم.» بیا زمونږ د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم له هدایت سره سم حضرت عباس رضی الله تعالیٰ عنه چه د ډیر لوړ غږ خاوند ؤ «اصحاب السمرة» ته ورناری کړی چه هغوی تر ونی لائدی د رسول الله صلی الله علیه وسلم پر لاس د جهاد بیعت کړی ؤ د مجاهدینو غوږونو ته د دی غږ په رسیدو سره سم دوی د خپلو سورلیو مخونه د جنګ د میدان په لوری وګرځول د هر سړی اوښ چه بیرته کرځیدلو کښی لږ څه معطلی یا ډیل کاوه نو دی به سم د لاسه خپلی وسلی سره د اوښ له شا څخه کوزیده او خپله سورلی او کالی (سامان) به ئی هملته خوشی پریښودل او ځان به ئی رسول الله صلی الله علیه وسلم ته رساوه.

په دغه وخت کښی رسول الله مبارک لو څه خاوری او شکی په لاس کښی واخیستی او د کفارو د لښکرو په لوری ئی وروشیندلی چه هغه د الله تعالیٰ په قدرت د هر کافر په مخ او سترګو کښی ولویدی ـ له بل لوری الله تعالیٰ له آسمانه پرښتی ور ولیږلی چه په غیر مرئی ډول (طریقه) سره د هغوی نزول د مسلمانانو د تقویت او همت زیاتولو او د کفارو د ویری او مرعوبیت سبب شو بیا نو څه وشو؟ کفارو د هغو شګو له اثره خپلی سترګی مښلی او هغه مسلمانان چه دوی ته ورنژدی وو، مخ په بیرته پر هغوی ئی حمله ور وړه او آناً فآناً مطلع صافه شوه، او ډیر تښتیدلی لښکر بیرته ستانه (واپس) او د پاک رسول صلی الله علیه وسلم په حضور کښی ورحاضر شول ـ او وی کتل چه جنګ پای ته رسیدلی او بری د مسلمانانو په برخه شوی دی! ـ او په زرهاؤ بندیان د پاک رسول په مخ کښی تړلی ولاړ دی او د غنیمت او ولجو ډیر مالونه د دوی په شاوخوا کښی پراته دی 
پراته دی 
پراته دی 
پراته دی پر هنوه.

### ثُكَّرَيْتُونُ اللهُ مِنْ بَعُدِ ذَلِكَ عَلَى مَنْ يَتَنَاءُ وَاللهُ غَفُورٌ تُحِيْرُ

او بیا به رجوع و کړی الله «د توبی په قبول» پس له دی «د حنین له جنگه» پر هغه چا چه اراده وفرمائی «د رجوع» او الله ډیر بښونکی (د خطیئاتو) ښه رحم والا دی «په انعام د اجر او ثواب سره»

تفسیر: لکه چه هوازن او نورو ته وروسته له دی نه توبه ورپه برخه شوه او زیاتره مسلمانان شول.

### يَّآيُهُا الَّذِينَ الْمُنُوَّ إِنَّمَا الْمُشُرِكُونَ جَسَّ فَلَا يَقُمَّ بُواالْمَسُجِدَ الْحُرَامَ بَعُنَ عَامِهِمُ هِ نَا وَ إِنْ خِفْتُمُ عَيْلَةً فَسُوْفَ يُغْنِينَكُوُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ إِنْ شَأَمْ ا إِنَّ اللهَ عَلِيُمُ عَكِيْمُ ﴿

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی «یعنی ای مؤمنانو!» بیشکه هم دا خبره ده چه مشرکان نجس «پلیت» دی نو نه دی نژدی کیږی دوی مسجد حرام ته وروسته له کاله د دوی چه دغه «۹ کال د هجرت دی»، او که ویریږئ تاسی له فقره په «سبب د منع د دوی» نو ژر به غنیان کړی تاسی الله له فضله خپله که اراده وفرمائی «د غنا ستاسی»؛ بیشکه چه الله ښه عالم دی «په تولو احوالو» ښه حکمت والا «چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی».

تفسیو: کله چه الله تعالیٰ د شرک زور او قوت مات کر او د جزیرة العرب مرکز «مکه معظمه» ئی د مسلمانانو په لاس فتحه او د اسلام په قبضه کښی ئی راوستله ـ او عربی قبائلو فوځ، فوځ د اسلام په دائره کښی په ننوتلو شروع وکړه، نو د هجرت په نهم کال کښی اعلان وشو چه وروسته له دی نه دی هیڅ یو مشرک یا کافر په مسجد حرام کښی نه داخلیږی، بلکه هغه ته نثردی یعنی د حرم حدودو ته دی هم نه راځی! څکه چه د هغوی زړونه د شرک او کفر له نجاسته دومره پلیت او ګنده شوی دی چه حق نه لری دغه مقدس مقام او د توحید او ایمان مرکز ته داخل شی برسیره په دی له صحیحو احادیثو ځنی هم ثابته ده چه رسول الله صلی الله علیه وسلم د جزیرة العرب ځنی د ګردو (ټولو) مشرکینو او یهودانو او نصرانیانو د ایستلو حکم ورکړی دی. لکه چه زمونږ د پاک نبی له وروستنی وصیت سره سم د حضرت عمر فاروق رضی الله تعالیٰ عنه په خلافت کښی دغه حکم عملاً نافذ شو اوس مسلمانانو ته روا نه دی چه په دی راضی شی چه کفار د عربو په خاوره کښی د استیلاء یاد توطن په ډول (طریقه) پاتی شی بلکه د جزیرة العرب تطهیر د توان په اندازه د مسلمانانو فریضه ده، هو! زمونږ د حنفیانو په نزد که کوم کافر د

امام په اجازه د مسافری په ډول (طریقه) په عارضی صورت د حرم مځکی ته لاړ شی نو تللی شی په دی شرط چه امام دا اجازه خلاف المصلحت ونه ګڼی باقی د حج او د عمری په قصد د هیڅ یو کافر داخلیدل نه دی جائز، کما ورد فی الحدیث «الا لایحجن بعد العام مشرک». ﴿ وَإِنْ خِفْتُوْعَیْلَةٌ ﴾ الآیة ـ او که ویریږئ تاسی له فقره په سبب د منع د دوی نو ژر به غنیان کړی تاسی الله جل جلاله له فضله خپله که اراده وفرمائی د غنا ستاسی بیشکه چه الله ښه عالم دی په ټولو احوالو ښه حکمت والا چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی» حرم شریف ته د مشرکینو د تګ او راتګ له بندیدلو څخه مسلمانانو ته داسی اندیښنه پیدا شوه چه په تجارت او نورو دنیوی چارو کښی به لوی تاوان راورسیږی ـ او هغه شیان چه دغو مشرکینو د تجارت له پاره راوړل، وروسته له دی نه به ئی نه راوړی ـ نو ځکه ئی تسلی وفرمایله چه تاسی له دغو خبرو څخه مه ویریږئ ځکه چه ستاسی غنا یواځی د «رب الاعلیٰ» په مشیت پوری موقوفه ده . که الله

شول ـ ښه بارانونه واوريدل، چه د هغو لامله (له وجی) حاصلات زيات شول، د فتوحاتو او غنائمو دروازی پرانستل شوی. د کتابيانو او نورو ځنی د جزيی پيسی ورجاری شوی، الغرض الله تعالیٰ له مختلفو لارو د مسلمانانو له پاره د غناء اسباب پيدا کړل. بيشکه چه د الله تعالیٰ هيڅ يو حکم له حکمته خالی نه دی.

تعالیٰ اراده وفرمائی نو په هغه کښی به هیڅ ځنډ (تاخیر) رانشی لکه چه هم داسی هم وشول، الله تعالیٰ ګرد (ټول) مسلمانان کړل او له مختلفو ملکونو څخه د تجارتی مالونو راتلل شروع

### قَاتِلُوا الَّذِيْنَ لَايُؤُمِنُونَ بِاللهِ وَلَا بِالْيُؤْمِ الْأَخِرِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَسَرَمَ اللهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَكِينُونَ دِبُنَ الْحَقِّ مِنَ النِّ نِينَ أُوْتُوا الْكِتْبَ حَتَّى يُعْطُوا الْجِزُيةَ عَنْ يَهِ وَهُمُ طَغِرُونَ ۞

وجنگیبرئ تاسی له هغو کسانو سره چه نه راوړی ایمان پر الله او نه په ورځی آخری باندی «ځکه چه په پاک محمد ئی ایمان نه دی راوړی» او نه حرام کنی دوی هغه چه حرام کړی دی الله «په قرآن کښی» او رسول د دغه «الله په حدیثونو کښی» او نه قبلوی دوی دین حق «د اسلام دغه مذکورین» له هغو کسانو نه «دی» چه ورکړی شوی دی دوی ته کتاب «جنګ ورسره کوئ» تر هغه یوری چه ورکړی دوی جزیه له «خپله» لاسه حال دا چه دوی ذلیل وی.

تفسير: كله چه د مشركانو معامله پاكه او د ملك سطحه لد څه هواره او مخه صافه شوه نو حكم وشو چه د كتابيانو «يهودو او نصارى ؤ» شوكت او قوت مات كړئ لومړنى مقصد خو دا ؤ چه

د عربستان خاوره د مشرکانو له وجود محخه بیخی پاکه شی لیکن په دغه وخت کښی د یهودو او نصاری ؤ په حصه کښی دومره خبره لازمه او تر نظر لاندی وه چه دوی د اسلام په مقابل کښی د زور او قوت خاوندان نشی، او د اسلام د خپریدو (خوریدو) او ترقی په لاره کښی خند نشی د نو څکه اجازه ورکړی شوه که دغه کتابیان تر لاس لائدی رعیت پاتی کیږی او جزیه ورکول قبلوی نو هیڅ مضائقه نشته قبول ئی کړئ نو په دغه وخت کښی دی اسلامی حکومت د دوی د ځان او مال ساتنه وکړی ـ که نه د دوی علاج هم همغه دی چه د مشرکانو ؤ «یعنی جهاد او قتال» څکه چه دوی هم لکه چه بنائی په الله او د آخرت په ورځ باندی ایمان نه لری، نه د الله تعالیٰ او نه د رسول الله صلی الله علیه وسلم د احکامو څه خیال او پروا کوی. محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم خو لا څه چه دوی په رښتیا سره د خپل منلی نبی حضرت عیلی علیه السلام په پیړیو کښی راغلی ؤ او نه دغه دین منی چه اوس محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم له خپله ځانه سره راوړی دی، بلکه پر هیڅ یو حقانی دین باندی هم قایل نه دی، او په دغه کوښښ کښی لگیا دی چه د الله تعالیٰ لګولی ډیوه رڼا (رنړا) د خولی په پوکولو سره مړه کړی. لکه چه څښی گڼا دی چه د الله تعالیٰ لګولی ډیوه رڼا (رنړا) د خولی په پوکولو سره مړه کړی. لکه چه قتنی ـ فساد ـ کفر ـ تمرد او بغاوت لمبی پر له پسی پورته کیږی.

### وَقَالَتِ الْيَهُوُدُعُزَيْرُ إِيْنُ اللهِ وَقَالَتِ النَّصْرَى الْمَسِيْحُ ابْنُ اللهِ ذَالِكَ قُولُهُ مُ بِأَنْوَاهِ فِمْ يُضَاهِ عُونَ قَوْلَ الَّذِينَ كَعَمَّ وُا مِنْ قَبُلُ قَاتَكُهُ مُ اللهُ أَنْ يُؤُفَّلُونَ ۞

او وائی یهودان چه عزیر محوی د الله دی او وائی نصرانیان چه مسیح محوی د الله دی دغه چتی (بیکاره) وینا د دوی ده په خولو خپلو سره «چه وائی ئی بی دلیله» مشابه ده «خبره» د دوی له خبرو د هغو کسانو سره چه کافران شوی وو پخوا «له دوی یعنی پلرونه د دوی»؛ هلاک دی کړی دوی له الله چه مخرنگه کرځولی شی دوی «له سمی لاری څخه».

تفسیر: له روایاتو محخه معلومیږی چه په دغه وخت کښی د ځینو یهودانو داسی عقیده وه چه حضرت عزیر علیه السلام د الله تعالیٰ ځوی دی. لیکن دغه عقیده د عامو یهودانو نه وه ـ بلکه په وروستنیو زمانو کښی خو ځینو علماؤ لیکلی دی چه اوس هیڅ یو یهودی پر دغی عقیدی نه دی پاتی که د نبی صلی الله علیه وسلم په عهد کښی د یهودانو کومه فرقه په دی خبری قائله نه وی، نو ضرور به په دغه وخت کښی یهودانو د قرآن د حکایت تکنیب کړی وی ـ لکه چه

د ﴿ اِتَّخَذُوْ اَرْمُبَارَهُمُورُو هُبَاتَهُمُ اَرْبَابًا مِّن دُونِ اللهِ ﴾ له آوریدلو محنی «عدی بن حاتم»
اعتراض کړی ؤ چه «هیڅوک احبار او رهبان رب نه ګنی» چه د هغه محواب نبی کریم علیه افضل
الصلواة والتسلیم داسی ورکړ چه وروسته راځی. یهودو ته د دی عقیدی نسبت کول چه عزیر علیه
السلام د خدای محوی دی او له دی خبری مخخه د هغوی د اعتراض او انکار هیچیری نه منقولیدل
د دی خبری دلیل دی چه ضرور په هغه وخت کښی د دغسی عقیدی خاوندان موجود وو هو!
همغسی چه د زمانی په تیریدو ډیر مذاهب او فرقی محوه شوی او له منځه تللی دی که دغه
عقیده هم له منځه تللی وی نو لری خبره نه ده یو ډیر ثقه بزرگ مرحوم حاجی امیر شاه خان
ویل چه د «فلسطین» او نورو محایونو په سیاحت کښی زما ملاقات له داسی یهودانو سره شوی
دی چه هغوی ته به ئی د دی رنگ عقائدو په نسبت «عزیری» ویل. والله اعلم.

﴿ يُضَاهِ عُونَ قُولَ الَّذِينَ كَنَهُ وَامِنَ قَبَلُ ﴾ مشابه ده خبره د دوی له خبرو د هغو کسانو سره چه کافران شوی وو پخوا له دوی پیعنی د مسیح د ابنیت «مخویتوب» او الوهیت «خدائی» او نوری عقیدی د پخوانیو مشرکینو «چه د دوی پلرونه وو» له عقیدی سره مشابه دی، بلکه د هغوی په تقلید ئی دغه عقیده غوره کړی ده لکه چه د «۲» جزء د المائدة په «۱۲» او «۱۷» آیت «۳» رکوع په تفسیر کښی مو نقل کړی دی.

﴿ قَاتَكَهُوالله ﴾ الآیة \_ هلاک دی کړی دوی لره الله یا لعنت د الله دی وی پر دوی چه نحرنګه کرځولی شی دوی له لاری د حق نه. » یعنی الله تعالیٰ دی دوی ووژنی او غارت دی کړی «او لعنت دی پری نازل کړی » چه سره د توحید د صافی او زوروری رڼا (رنړا) د رسیدلو څخه بیا هم دوی د تیارو په لوری ولی درومی؟.

## اِتَّخَذُوْآآخُبَارَهُمُ وَرُهُبَانَهُمُ آرُبَابًا مِّنُ دُوْنِ اللهِ وَالْمَسِيْحَ الْبَنَ مَرْيِحَ وَمَا أُمُرُوْآ اِللَّالِيَعْبُدُوْآ اِللَّا اللَّهِ اللَّهِ وَالْمَسِيْحَ الْبُنَ مَرْيِحَ وَمَا أُمُرُوْآ اللَّالِيَعْبُدُوْآ اللَّا اللَّهَ اللَّهُ وَمَا أُمُرُونَ اللَّهَ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَال

نیولی دی دغو «کتابیانو» عالمان خپل او عابدان خپل خدایان بی له الله «چه متابعت ئی کوی په تحلیل او تحریم کښی» او مسیح ځوی د مریمی «هم په خدائی نیسی چه د الله ځوی ئی بولی»؛ حال دا چه امر «حکم» نه دی شوی دوی ته «په توریت او انجیل کښی» مگر د دی چه عبادت و کړی دوی د معبود یوه، چه نشته هیڅ برحق معبود مگر خو هم دی دی؛ پاکی ده الله لره له هغه شی نه چه شریکوی دوی «هغه د الله سره».

تفسیر: هره مسئله به چه د دوی علماؤ او مشائخو له خپله ځانه جوړوله، که حلالو ته ئی حرام یا حرامو ته ئی حلالو هم ویل، هغوی به همغه سند گانه؛ او داسی خیال به ئی کاوه چه بس هم دغه مونږ د الله تعالیٰ له پوښتنی څخه ژغوری(ساتی)، او د آسمانی کتابونو له قبلولو سره ئی هیڅ علاقه او معامله نه لرله \_ او یوازی د احبارو او رهبانانو پر حکمونو به ئی عمل کاوه \_ او د دغو عالمانو او عابدانو حال او قال، عمل او کار داسی ؤ چه د لږ دنیوی مال د فائدی او د جاه او رتبی په مقابل کښی به ئی شرعی حکمونه بدلول \_ لکه چه له دوو آیتونو څخه وروسته مذکور دی نو د الله تعالیٰ منصب «یعنی د حلالو او حرامو تشریع» ئی علماؤ او مشائخو ته ورکړی ؤ. نو په دغه ملحوظ ئی وفرمایل چه دوی خپل عالمان او شیخان خدایان درولی ؤ. نبی کریم علیه افضل الصلوٰة والتسلیم د «عدی بن حاتم» د اعتراض د څواب ورکولو په ضمن کښی هم داسی تشریح فرمائلی وه . او له حضرت حنیفه رضی الله تعالیٰ عنه څنی هم داسی منقول دی . حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی د عالم قول تر هغه پوری عوامو ته سند دی چه د شرعی له مخبی خبری کوی کله چه معلومه شی چه هغه عالم له خپله ځانه یا د طمعی یا د نورو شیانو له کبله (وجی) خبری کوی نو بیا د ده قول سند نه دی.

### يُرِينُ وْنَ اَنَ يُطْفِئُوا نُوْرَاللهِ بِأَفُواهِ هِمْ وَيَأَنَى اللهُ إِلَّا اَنْ يُتُعْفِئُوا نُوْرَاللهِ بِأَفُواهِ هِمْ وَيَأْنَى اللهُ إِلَّا اَنْ يَتُرَةً نُورَةً وَلَوْكِرةً النَّا الْحَفِمُ وُنَ الْحَافِرُ وَلَوْكِرةً النَّا الْحَفِمُ وُنَ الْحَافِرُ وَلَوْكِرةً النَّالُ اللهُ اللهُ

اراده لری دغه «کتابیان» دا چه مر کړی نور (رنړا) شریعت د الله په خولو خپلو او منع راوړی «نه خوښوی» الله مګر دا چه پوره کړی نور «رنړا» خپله «چه شعلی ئی په هر طرف خوری شی» او اګر که بد ګڼی «دا کار» کافران

تفسیر: یعنی لکه چه د خالص توحید او د اسلام د لمر پلوشی را خرگندی شوی دی، بیا نو دغه گدی ودی خبری او د شرک دعوی چیری پر مخ تلی او خوریللی شی. دا چه محوک کوښش کوی چه بی حقیقته او بی معنی خبری جوړی کړی، او د بی ځایه بحثونو او مجادلو په زور د حق نور «رڼا» بی رونقه «تته» کړی داسی مثال لری چه کوم ناپوه سړی غواړی د خولی په پوکی د لمر یا د سپوږمی رڼا (رنړا) مړه یا تته کړی هر څومره که دی وسوځی ـ او خپل ځان نینی، نینی کړی ـ مگر بیا هم د الله د دین نور په پوره ډول (طریقه) سره خوریږی ـ او خپلو پلوشو او وړانګو سره نړی روښانوی.

چه رب بل کړی غټ څراغ له ښه تلبيره

چاچه پو کړ ـ نو به سوځی خپله ډيره

او دا ځکه چه د رب څراغ خو نه مری

او چه پو شي نو لنبه شي مستديره.

### هُوَ الَّذِيُ اَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُلَى وَدِيْنِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى اللَّهِ الْمُشْرِكُونَ ﴿ عَلَى الدِّيْنِ كُلِّهِ ۗ وَلَوْكِرَهُ الْمُشْرِكُونَ ﴿

الله هغه ذات دی چه لیږلی ئی دی رسول خپل «محمد» په هدایت سره «چه قرآن دی» او په دین حق سره «چه اسلام دی» دپاره د دی چه غالب کړی دغه «دین» پر نورو دینونو ټولو «اګر که آسمانی هم وی» او اګر که بد کنی «دا کار» مشرکان

تفسیر: پر نورو ادیانو د اسلام غلبه د معقولیت، حجت، برهان او دلیل په اعتبار ده دغه خو په هره زمانه کښی لله الحمد په ښکاره ډول (طریقه) سره حاصله ده. باقی د حکومت او سلطنت په اعتبار دغه غلبه تر هغه وخته پوری حاصله وه او وی به چه مسلمانان پر اسلامی اصولو باندی په ښه شان عاملان ـ او د ایمان او تقوی پر لاره تینګ او سم روان ـ او په جهاد فی سبیل الله کښی ثابت قدمان وو، او وی، او د حق دین داسی غلبه چه باطل ادیان مغلوب، او بیخی ئی د هستی له صفحی څخه محوه کړی، نو دغه د مسیح علیه السلام د نزوله وروسته، چه قبامت نژدی کیږی، کیدونکی دی.

### يَايُهُا الَّذِيُنَ امَنُوْآاِنَّ كَثِيرُامِّنَ الْأَحْبَارِ وَالرُّهُبَانِ لَيَ اكْلُوْنَ الْمُثَالِّ اللهُ الله

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی «یعنی ای مؤمنانو!» بیشکه ډیر له عالمانو «د یهودانو» او عابدانو «د نصرانیانو» خامخا خوری دوی مالونه د خلقو یه باطل «رشوت» سره او منع کوی «خلق» له لاری د الله څخه؛

تفسیر: یعنی روپی آخلی شرعی احکام او الهٰی اخبار بدلوی او له بل لوری عوام الناس «لکه چه پخوا مو ولیکل» دوی ته د الوهیت مرتبه ورکوی. او هر څه غلط ملط چه دوی وایی همغه د هغوی په نزد سند دی. هم داسی د دوی علماء او مشائخ هم د نذر او نیاز اخیستلو په مقابل کښی جعلی اسناد او ساختگی روایات او بدی چاری ورښیی ـ او د خپل سیادت او ریاست د 
تینگولو او ساتلو له پاره عوام الناس د مکر او فریب په جال کښی بندوی او له سمی لاری ځنی 
ئی ستنوی(واپس کوی). ځکه که عوام د دوی له جاله ووځی ـ او حق دین اختیار کړی، نو پر 
دوی گردی (ټولی) گتی دریږی، دغه حال مسلمانانو ته آوراوه شی چه مسلمانان هوښیار او 
خبردار شی، چه د امتونو او د اقوامو د خرابی او تباهی ډیر لوی سبب د دریو جماعتونو خرابی 
او گمراهی او د خپلو فرائضو پر یښودل دی «۱»: علماء «۲»: مشایخ، «۳»: اغنیاء ـ رؤساء 
له دوی ځنی د دوو ډلو ذکر پخوا له دی نه تیر شو د دریم جماعت «رؤساؤ» ذکر وروسته 
راځی، ابن المبارک څومره ښه ویلی دی، «وهل افسدالدین الالملوک واحبار سوء ورهبانها».

### وَالَّذِيُنَ يَكُنِزُونَ النَّهَ هَبَ وَالْفِضَّةَ وَلَائِنُفِقُونَهَا فِيَ سَبِيْلِ اللهُ فَبَشِّرُهُمُ بِعَنَابِ الِيُوِ

او هغه کسان چه خزانه کوی سره زر او سپین زر او نه لګوی هغه په لاره د الله کښی «د دین د ترقی له پاره» نو زیری ورکړه دوی ته په عذاب دردناک سره؛

تفسیر: هغه خلق چه دولت او ثروت تولوی ـ اکر که په حلاله طریقه سره هم وی خو د الله تعالیٰ په لاره کښی ئی نه صرفوی. «مثلاً زکات نه ورکوی ـ واجبه حقوق تری نه باسی» د دوی سزا دغه ده، نو د دی له مخی د هغو احبارو او رهبانانو انجام معلوم کړئ چه حق به ئی پتاوه یا حق به ئی بدلاوه، او بالمقابل به ئی گتی کولی او بډی به ئی خوړی او د خپل ریاست د قیام د حرص او طمعی له پاره به ئی عوام الناس د الله تعالیٰ له لاری څخه ستنول(واپس کول). په هر حال ښه دولت هغه دی چه د آخرت وبال او د ځان جنجال نشی.

# تُوْمِيُعُمى عَلَيْهَا فِي نَارِجَهَتُّمَ فَتُكُولى بِهَاجِبَاهُهُ مُودَجُنُوبُهُمُ وَظُهُورُهُمُّ لَا يُومِكُمُ فَكُولِي بِهَاجِبَاهُهُ مُودَجُنُوبُهُمُ وَظُهُورُهُمُّ اللهُ الله

په هغی ورځی چه سختی سری به کړی شی دغه خزانی په اور د جهنم «دوزخ» کښی نو داغلی به شی په هغه سره وچولی (تندی) د دوی او اړخونه د دوی او شاګانی د دوی «او ویلی به شی ورته» دا هغه شی دی چه خزانه

کړی وه تاسی دپاره د نفسونو «ځانونو» خپلو نو وڅکئ تاسی «خوند د سزا د» هغه «مال» چه وئ تاسی چه خزانه کاوه به مو «په دنیا کښی اوس درته بلا شوه په عقبا کښی».

تفسیر: کله چه بخیل دولتمن ته د الله جل جلاله په لاره کښی د مال د لگولو په نسبت څه وویل شی نو د ده په وچولی (تندی) کښی کونځی پیدا کیږی، او که ډیر ورته ووائی نو اعراض کوی او مخ تری آړوی او خپل اړخ ورګرځوی او که په دغه سره هم خلاص نشو نو خپله شا ورګرځوی او خپله مخه نیسی او ځی ـ نو ځکه سپین او سره زر «طلا او نقره» سره کوی «تودوی» او د ده هم دغه دری ځایونه «وچولی(تندی) ، اړخ ، شا» پری داغوی چه په دی وسیلی سره د خپل د هغه تول کړی مال خوند او مزه په ښه شان سره و څکی ـ او خپله سزا په ښه شان سره ومومی.

إِنَّ عِلَّةَ الشُّهُورِعِنُ كَاللهِ اثْنَاعَشَرَ شَهُرًا فِي كِتْبِ اللهِ يُومَخَلَقَ السَّلْوتِ وَالْأَرْضَ مِنْهُ كَا رَبْعَهُ خُرُمُ ﴿ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَلِيمُ لَا فَكَرْتَظُ لِمُوْا فِيهِ قِنَ انْفُسَكُمُ وَ قَالِتِ لُو الْمُشْرِكِ بَنَ كَا فَتُهُ كَمَا يُقَاتِلُونَكُونَكُونَ أَنْفَ وَقَالِتِ لُو الْمُشْرِكِ بَنَ كَا فَتُهُ كَمَا يُقَاتِلُونَكُونَكُونَا فَهُ مَعَ الْمُتَقِينَ ﴿ وَاعْلَمُوا آنَ اللهَ مَعَ الْمُتَقِينَ ﴾ فَقَاتِلُونَا فَالْمُتَقِينَ ﴾ فَقَاتِلُونَا فَلَهُ مَعَ الْمُتَقِينَ ﴿

بیشکه چه مقدار «شمار» د میاشتو «چه معتبر دی» په نزد د الله کښی دوولس میاشتی دی په کتاب د الله «لوح محفوظ» کښی هغه ورځ «وخت» چه پیدا کړی ئی دی آسمانونه او ځمکه د هغو «له جملی» ځنی څلور میاشتی محرمی دی؛ دغه «حساب یا تحریم» دین دی سم. نو مه کوئ ظلم په دغو کښی په ځانونو خپلو «په کولو د ګناه» او جنګونه کوئ تاسی «ای مؤمنانو» له مشرکانو سره ټول «له څرمی (سیلمی) او په هر حال کښی» لکه چه جنګونه کوی دوی له تاسی سره ټول له څرمی(سیلمی)؛ او پوه شئ چه بیشکه الله سره له پرهیزګارانو دی «په ساتنه، مرسته (مدد) او ثواب ورکولو سره».

تفسیر: زما په فکر د دی مضمون سلسله له پاسه داسی راغلی ده چه په تیره رکوع کښی ئی د مشرکینو څخه وروسته د کتابیانو «یهودانو او نصرانیانو» سره د جهاد کولو حکم ورکړی ؤ بیا

یه دی رکوع کښی ئی راوښوده چه د دوی عقائد او طور او طریقه هم مشرکینو ته ورته ده، ځکه چه هغوی عزیر علیه السلام او میسح علیه السلام ته ابن الله وائی لکه چه مشرکین «ملا ئکة الله» ته د الله تعالىٰ لونى وائى ـ بلكه يه نصارىٰ ؤ كښى د مسيح عليه السلام د «ابنيت ـ ځويتوب» عقيده د مشركانو په تقليد پيدا شوى ده مشركان بتانو ته د خدائى درجه وركوى نصرانیان مسیح او روح القدس یه خدائی منلی دی \_ او د کتابیت له دعوی سره احبارو او رهبانانو د الهیٰ شریعت د احکامو تغییر او تبدیل جائز کړی دی یعنی احبار او رهبانان رشوت «بدی» آخلی \_ او حرام اموال خوری، او بالمقابل ځینی حرام شیان حلالوی او حلالوی شیان حراموی او د آسمانی احکامو په ځای ئی قبلوی، د دوی دغه طریقه بیخی د مشرکینو طریقی ته ورته ده چه د مشرکینو مشرانو به هم هر څه چه غوښتل هغه به ئی حلالوی یا حرام ګرځول او د دغه حل او حرمت نسبت به ئي رب العزت ته كاوه چه د هغه ذكر يه «۸» جزء د الانعام يه ١٣٧ او ۱۳۸ آیت ۱۱ رکوع کښي مفصل تیر شوی دی ۔او دلته هم د هغه یو مثال بیانیږی په عربو کښي له قديمه دغه دود او دستور جاري دي چه د کال د دولسو مياشتو ځني په څلورو مياشتو کښي ويني تويول، جدال او قتال قطعاً بنديږي چه دغو ته به ئي «اشهرالحرم ـ محرم الحرام او رجب المرجب وی» چه یه هغو کښی به ئی د حج او عمری او تجارتی کارونو له یاره یه امن او امان ـ آزادی او اطمینان سره سفر کاوه ـ هیڅ یو سړی به په دغو میاشتو کښی د خپل پلار په قاتل باندی به هم تعرض نه کاوه ، بلکه ځینو عالمانو لیکلی دی چه اصلاً په ابراهیمی ملت کښي دغه خلور مياشتي «اشهر الحرم» مقرري شوي وي. له اسلامه يو څه موده مخکښي کله چه د عربو وحشت او جهالت له حده تير شوى ؤ \_ او يو تر بله په جدال او قتال كښي مشغول وو \_ او د ځینو قبائلو د وحشت او سبعیت او د انتقام جذبات د هیڅ یوه آسمانی یا مځکنی قانون تابع نه وو، نو د «نسيء» رسم ئي وايسته ـ يعني څه وخت به چه کومي زوروري قبيلي په اشهرالحرم کښي د قتال اراده لرله، نو د هغې مشر به داسې اعلان کاوه چه سږکال مونږ دغه «محرم» له «اشهرالحرم» څخه راباسو، او د هغه په ځای د «صفری» میاشت حرام ګرځوو ـ او په بل کال کښی به ئی ویل چه سړکال لکه پخوا مونږ «محرم» حرام، «او صفره» حلاله ګڼو او په دغه ډول (طریقه) به ئې په هر کال کښې د څلورو میاشتو شمیر یوره کاوه، لیکن د هغو په تعیین کښی به ئی له خپلی غوښتنی سره سم تغییر او تبدیل کاوه. د ابن کثیر رحمة الله علیه له تحقیقه سره سم د «نسی، ـ د میاشتو د وړاندی وروسته کولو» رسم یواځی په «محرم» او په «صفره» کښي کيده ـ او د هغه صورت همغه ؤ چه ياس ذکر شو. امام مغازي محمد بن اسحٰق رحمة الله علیه لیکلی دی هغه ړومېی سړی چه دغه رسم ئی جاری کړی دی «قلمس» کنانی ؤ. بیا دغه رسم د ده په اولاده کښې نسلاً بعد نسل جارې شو، په آخر کښې د ده له نسله د «کنانی له قبیلی څخه د ابو ثمامه جناده بن عوف» دا عادت ؤ چه په هر کال کښې به ئي د حج یه موسم کښی اعلان کاوه چه سږ کال به «محرم» او «صفره» کله حلاله او کله حرامه کیدله او په عمومي ډول (طریقه) به خلقو هغه مانه ګواکي د جاهلیت په زمانه کښي د کافرانو

د کفر او گمراهی د زیاتوالی سبب یو دا هم ؤ، چه د الله تعالیٰ د حلالو او حرامو کرو میاشتو د بدلولو حق د «کنانی» یوه سردار ته ورسپارل شوی ؤ. کتمت (هوبهو) هم داسی د یهودانو او نصرانیانو حال ؤ چه هغوی د حل او حرمت واک طمع کوونکو او غرض لرونکو احبارو او رهبانانو ته ورکړی ؤ، دلته د نسی، د رسم ذکر د دی له پاره راغلی دی چه د دغو دواړو ډلو په مینځ کښی مشابهت وښئی او رویوگاهٔ اللهٔ هُرُرِعِنْدَالله ها الآیة ـ د دغه درد تمهید دی. یعنی له نن ورځی څخه نه بلکه له هغه وخته راهیسی چه الله تعالیٰ آسمان او څمکه پیدا کړی ده، د الله تعالیٰ له جانبه د ډیرو شرعی احکامو د جاری کولو په غرض د هر کال له پاره دولس میاشتی مقرری شوی دی چه په هغو کښی څلور میاشتی «اشهرالحرم ـ د ادب میاشتی» دی، او میاشتی مقرری له گناه او ظلم څخه د ځان ساتلو زیات فکر او ډیر اهتمام په کار دی او هم دغه د ابراهیم علیه السلام سم دین دی.

﴿ وَلَلاتَظْلِمُوْافِيهُونَالَشُسَكُوْ وَقَاتِكُواالْمُشْرِكُيْنَكَا وَيَهُ ﴾ الآية - نو مه كوئ تاسى ظلم په دغو كښى پر نفسونو ځانونو خپلو په كولو د گناه او جنگونه كوئ تاسى اى مؤمنانو له مشركانو سره ټول له څرمى (سيلمى) او په هر حال كښى الخ» حضرت شاه صاحب ليكلى چه له دى آيت ځنى دغه مسئله څرگنديږى چه له كافرانو سره هر وخت جنگيدل روا دى، «لكه چه د «تبوك» غزا چه ذكر ئى وروسته راځى د رجب المرجب په مياشت كښى شوى ده.» او يو له بل سره ظلم او تيرى كول د تل له پاره گناه ده ـ او په دغو مياشتو كښى لا زياته گناه لرى، د زياترو علماؤ هم دغه رايه ده ليكن بهتره خو دا ده كه كافر د دغو مياشتو ادب وكړى، نو ښائى چه مونډ هم له هغه سره لومړى په جنگ پيل (شروع) ونه كړو.

إِنْمَاالنَّشِكَى زِيَادَةٌ فِى الْكُفُرِ بُضَلُّ بِهِ الَّذِينَ كَفَرُوْا يُحِلُّونَهُ عَامَا قَ يُحِرِّمُونَهُ عَامَالِيُوا طِنُوا عِدَّةَ مَا حَرَّمَ اللهُ فَيُحِلُّوا مَا حَرَّمَ اللهُ ثُنِينَ لَهُمُ سُوَّءُ اَعْمَالِهِمُ وَاللهُ لايهُ بِي الْقَوْمَ الْكُفِي بْنَ هُ

بیشکه چه دغه تاخیر «د حرمت د یوی میاشتی بلی میاشتی ته» ډیروالی دی په «زمانه د» کفر کښی چه گمراه کاوه شی په دی «عمل» سره هغه کسان چه کافران شوی دی حلالوی دوی دغه «حرامه میاشت» یو کال «پکښی جنګ کوی» او حراموی دوی «پریږدی په حرمت» دغه «حرامه میاشت» بل کال «او دغه د نسیء عمل کوی» له پاره د دی چه پوره کړی دوی شمار د هغو میاشتو چه حرامی کړی دی الله نو حلالوی «په زعم او عمل خپل» هغه میاشتی چه حرامی کړی دی الله ښائسته کړی شوی دی دوی ته ناکاره عملونه میاشتی چه حرامی کړی دی الله ښائسته کړی شوی دی دوی ته ناکاره عملونه

#### د دوی او الله نه ښیی سمه صافه لاره قوم کافرانو ته

تفسیو: یعنی کافران خراب کار ښه گڼی کله چه د دوی پوهه منقلبه او چپه شی نو د نیکی سمه صافه لاره به له کومه ومومی؟ په دغه آیت کښی د «نسیء» د رسم ذکر چه راغلی دی د هغه تفسیل په هغه تفسیر کښی ولیکل شو چه د ﴿ دَلِکَاللّرِینُ الْتَکِیرُ ﴾ تر آیت لائدی شوی دی. تنبیه: هغه اقوام چه د خپلو میاشتو د حساب د سمولو او درست کولو له پاره د «کبیسی» ورځی په هر څلورم کال کښی زیاتوی هغه په «نسیء» کښی نه دی داخل. د اسلافو ځینو اکابرو څخه د «نسیء» په نسبت داسی منقول دی چه عربو به په جاهلیت کښی د کال د میاشتو عددونه بدلول ـ مثلاً له دولسو میاشتو څخه به نی څوارلس میاشتی جوړولی ـ یا به نی په حساب کښی داسی بی انتظامی پیښوله چه له ذی القعدی څخه به ذوالحجه جوړیده تر دی چه د هجری د نهم کال حج پخپله حضرت ابوبکر صدیق رضی الله تعالیٰ عنه هم «چه امیر الحاج ؤ او حضرت ابی کال حج پخپله حضرت ابوبکر صدیق رضی الله تعالیٰ عنه هم «چه امیر الحاج ؤ او حضرت ابی حساب د ذی القعدة الحرام په میاشت کښی اداء کړ او د «ان الزمان قد استدار جاهلیت په حساب د ذی القعدة الحرام په میاشت کښی اداء کړ او د «ان الزمان قد استدار کهیئته ـ الحدیث» تقریر هم سم له هم دغه اصول سره کړی شوی دی. پر دغو گردو (تولو) شیانو حافظ ابن کثیر رحمة الله علیه تعقیب کړی دی. من شاء فلیراجعه. دلته د تفصیل ځای نشته که د قرآن کریم د مستقل تفسیر د لیکلو توفیق را په برخه شو. لکه چه اراده می ده نو هلته به پری مفصلی خبری وشی.

#### يَاكَيُّهَا الَّذِينَ امَنُوْ امَالَكُوْ إِذَا قِيلَ لَكُوُ انْفِرُوْ افِي سَبِيْلِ اللهِ اثَّا قَلْتُوْ إِلَى الْكَرْضِ اَرَضِيْتُهُ بِالْحَيْوِةِ الدُّنْيَامِنَ الْلِخِرَةِ فَمَامَتَاعُ الْحَيْوَةِ الدُّنْيَا فِي الْلِخِرَةِ اللَّ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی «یعنی ای مؤمنانو!» خه باعث دی په تاسی کله چه وویل شی تاسی ته چه ووځئ تاسی په لاره د الله کښی «غزا ته» درانه «او مائل» کیږئ ځمکی ته «او غزا ته نه ځئ» آیا راضی شوی یئ تاسی په دی حیات دنیوی «ژوندون لږ خسیس تیریدونکی» له «نعمتونو» د آخرت نه. او نه دی نفع اخیستل د دی حیات دنیوی «ژوندون لږ خسیس» په «مقابل د نعمتونو د» آخرت کښی مگر لږ «حقیر» دی.

تفسیر: له دی ځایه د تبوک د غزا له پاره مؤمنان تشویق، او جهاد ته تیزاوه شی د تیری رکوع

د ١٠٦٨ مخ كرښى ﴿ قَاتِلُواالَّذِيْنَ الْأَيْمِيْنَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيَوْمِ الَّايِنِيْ ﴾ الآية ـ مخخه د كتابيانو په مقابل کښي د «جهاد» په لوري ترغيب ورکړي شوي ؤ په منځ کښي هغه ضمني مضامين چه راغلی دی، د هغو ربط موقع په موقع ظاهر کړی شوی دی، ګواکی هغه ګرد (ټول) د دغی رکوع تمهید وو. او دغه حاضره رکوع د «تبوک» د غزا د بیان تمهید دی. د مکی معظمی د فتحی او د «حنین» د غزا څخه وروسته د هجرت په نهم کال نبی کریم علیه افضل الصلوة والتسليم ته معلومه شوه چه د شام نصراني باچا د «غسان ملک» د «روم» د قيصر یه مرسته (مدد) یر مدینی منوری باندی د تعرض او یرغل (حمله) یه فکر کښی دی، نو رسول الله مبارک مناسب و کنل چه مسلمانان د مخه د هغوی مخه همغلته د «شام» یه حدودو کښی ونیسی، او پخوا له دی نه چه دوی اسلامی خاوری ته پښه وړاندی کړی د هغوی مدافعه وکړی شي، نو ځکه رسول الله مبارک په عمومي ډول (طريقه) ګردو (ټولو) مسلمانانو ته حکم وکړ چه د «جهاد» له یاره تیار شع! سخته تودوخه او قحطی وه ، خرماوی (کجوری) یخیدو ته نژدی شوی وی سیوری ډیر ښه لګیده، نو په دغسی وخت کښی دومره اوږده مسافه پری کول او نه یواځی د «غسان» له باچا سره، بلکه د روم د قیصر د ډیرو منظمو او مجهزو (تیارو) لښکرو سره د اسلامی مرکز څخه لری، د هغه لوی غلیم (دشمن) په خاوره کښی جګړه کول کوم آسان امر او د لوبو کار نه ؤ. په دغسی يو ستر اقدام او لوی مهم کښی پرته (علاوه) له مخلصو مؤمنانو څخه بل څوک د داسي حوصلي خاوند نه و چه په هسي سر جاروونکي اقدام ځغرد (تينګوالي) او بريد (ابتدا) وکړی. لکه چه منافقانو د دروغو پلمي (منصوبي) او بهاني جوړولي او خپل ځانونه ئي له جنگ څخه ایستل ځینې مسلمانان هم په داسې سخت وخت کښې له داسې یوه اوږده او سخت سفر څخه په ويره کښې وو، چه له هغو نه زياتو کسانو بالاخر له نورو غازيانو سره ملګرتوب وکړ. او یواځی څو تنه په شمار سړی پاتې شول چه سستې او له کار څخه ځان بیرته ایستلو دوی له دغه لوی شرف ځنی بی برخی کړل نبی کریم صلی الله علیه وسلم نژدی له (۳۰۰۰۰) تکړه مجاهدینو سره د «شام» د سرحداتو په لوری رهی (روان) شول، او د «تبوک» په مقام کښی ئی سنگرونه ونیول او د «روم» د قیصر یه نامه ئی یو مبارک لیک واستاوه او د اسلام یه لوری ئی ورته دعوت ورکړ. د رسول الله مبارک مقدس پیغام د قیصر په زړه کښې ځای ونیوه، مګر د قیصر قوم ورسره موافقه ونه کړه ـ نو ځکه د اسلام له قبوله محروم پاتی شو. کله چه د شام خلق د رسول الله صلى الله عليه وسلم له دى ارادى څخه خبر شول نو دغه خبره ئى د «روم» قيصر ته ورښكاره كړه ـ مگر قيصر له هغوى سره مرسته (مدد) ونه كړه نو دغو خلقو د مسلمانانو اطاعت وكر \_ او اسلام ته ايل (مائل) شول. مكر اسلام ئي رانه ووړ\_ لږ څه وروسته رسول الله مبارک وفات شو او د فاروق اعظم رضی الله تعالیٰ عنه به خلافت کښی د «شام» ګرد (ټول) ملكونه د مسلمانانو به لاسونو مفتوح او ونيول شول. لكه چه رسول الله صلى الله عليه وسلم د «تبوک» څخه غالب او منصور بيرته تشريف راووړ ـ الله تعالیٰ په ټولو لويو لويو سلطنتونو د اسلام د رعب شهرت وغورځاوه ـ او د مديني منوري منافقان ډير زيات فضيحت او رسوا شول او

هم هغه غو تنه صادقان مسلمانان چه یواځی د سستی لامله (له وجی) غزا ته نه وو تللی، ډیر زیات پښیمانه ارمانجن او خفه وو. د دی رکوع له شروع څخه تر ډیره ځایه پوری د هم دغو واقعاتو ذکر دی. مگر زیاتره د منافقینو د بدو حرکاتو بیان کړی شوی دی په ځینو ځایونو کښی مسلمانانو ته خطاب او د منافقینو احوالو ته اشاره شوی دی.

په دغه آیت کښی مسلمانانو ته ډیر زیات تشویق، ترغیب، تحضیض ورکړی شوی دی؛ او دا ئی 
ښکاره کړی ده ـ چه د لږ څه عیش او آرام له پاره جهاد پریښودل ګواکی له لوړی څخه د ژوری 
په لوری له لویدلو سره مرادف دی د صادق مؤمن په نظر کښی د دنیا عیش او آرام د آخرت په 
مقابل کښی هیڅ اهمیت او وقعت ښائی ونه لری. په حدیث کښی راغلی دی که د الله تعالیٰ په 
نزد د دنیا وقعت د ماشی د وزر په اندازه وی، نو هیڅ یو کافر ته به ئی یو غړپ اوبه هم نه 
ورکولی.

#### اِلَّاتَنُفِرُوَا بُعَدِّ بُكُمُ عَنَا اِبَالِيُمَالَا وَيَسُتَبُولَ قَوْمُاغَيُرُكُمُ وَلاَتَضُرُّوهُ شَيْئًا ﴿وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْئًا قَدِيرُ۞

که ونه و محمئ تاسی «غزاته او د رسول الله سره لاړ نشئ» نو په عذاب به کړی الله تاسی په عذاب دردناک سره او بدل به راولی «بل» قوم چه غیر له تاسی وی او نه به رسوئ ضرر تاسی دغه الله «یا رسول الله» ته د هیڅ شی؛ او الله پر هر شی «چه اراده وفرمائی» ښه قادر دی.

تفسیو: یعنی د الله تعالیٰ کار پر تاسی نه دی موقوف، که تاسی سستی و کرئ نو الله تعالیٰ به په خپل کامل قدرت سره بل قوم د حق دین د خدمت له پاره ودروی، او تاسی به له دغه سعادت څخه بی برخی پاتی شئ، چه دغه ستاسی زیان دی.

مه ږده ته احسان په چا چه کوم خدمت د ملک ملک ږدی احسان په تا چه کوی خدمت د ملک

#### اِلْاتَنْصُرُوهُ فَقَالُ نَصَرَهُ اللهُ إِذَا خُوَجَهُ الَّذِينَ كَفَرُ وُا ثَانِ اصَّنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي الْغَارِ إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لَا تَعْنَرُنُ إِنَّ اللهَ مَعَنَا قَانُزُلَ اللهُ سَكِينَتَهُ

### عَلَيْهِ وَآتِكَ لَا بِجُنُودٍ لَكُوتَرَوْهَا وَجَعَلَ كَلِمَةَ الَّذِيْنَ كَفَرُوا اللهُ عَزِيْرُ وَكِلمَةُ اللهِ هِيَ الْعُلْيَا وَاللهُ عَزِيْرُ وَكِلمَةُ اللهِ عِنْ اللهُ عَزِيْرُ وَكُولِمَةُ اللهِ هِيَ الْعُلْيَا وَاللهُ عَلَيْهِ وَكُلُولُهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَنْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَوْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا لِهُ عَلَيْهُ وَلَا لِمُ الللّهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلِي عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْهُ وَكُلِكُ الللّهُ عَلَيْهُ وَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا لِللللّهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَاهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْكُ وَاللّهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَيْكُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَاهُ عَل

که ونه کړئ تاسی مرسته (مدد) له دغه «رسول الله» سره «نو الله به ورسره مرسته (مدد) وکړی ځکه چه» پس په تحقیق مرسته (مدد) فرمایلی وه له دغه رسول الله سره الله کله چه راوویست دی «له مکی» هغو کسانو چه کافران شوی وو حال دا چه دی دوهم د دوو ؤ کله چه دوی دواړه په غار کښی وو کله چه ویل «محمد» ملګری خپل «ابوبکر صدیق» ته مه خپه کیږه بیشکه چه الله له مونږ سره دی په ساتنه ثواب ورکولو او نصرت کښی؛ نو نازل کړ «راولیږه» الله تسکین «رحمت ډاډینه» خپل په دغه «محمد یا صدیق» او تائید وفرمایه «الله» د رسول الله په «داسی» لښکرو سره چه نه لیدلی تاسو هغوی او و ګرځوله الله کلمه د هغو کسانو چه کافران شوی دی «چه شرک یا د کفر دعوت دی» ښکته؛ او کلمه د الله «توحید او د اسلام دعوت» هم دغه ده لوړه غالبه «همیشه»؛ او الله ښه غالب قوی دی «د احکامو په انفاذ» ښه حکمت والا «چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی».

تفسیو: یعنی که فرضاً تاسی نبی کریم صلی الله علیه وسلم سره مرسته (مدد) ونه کرئ باک نشته، د رسول الله مرسته (مدد) او بری پر تاسی موقوف نه دی. پخوا له دی نه یو داسی وخت هم تیر شوی دی چه پرته (علاوه) له یو یارغار څخه بل هیڅوک له ده سره نه ؤ څو تنه نور مسلمانان چه وو دوی هم د مکیانو له ظلمونو څخه په تنګ شوی وو، او هجرت ئی کړی وو. بالاخر په خپله په رسول الله صلی الله علیه وسلم هم د هجرت حکم وشو، د مشرکانو وروستنی مشوره او جرګه پر دغی خبری غوته شوی وه چه «له هری قبیلی څخه دی یو یو محلمی منتخب شی! او هغوی تول دی لاسونه سره یو کړی او په یوه وخت کښی دی په خپلو تورو پر محمد باندی ګزارونه وکړی څو چه د محمد صلی الله علیه وسلم له وژلو نه پر تولو باندی دیت واوړی، او ګرد (تول) قومونه هغه دیت په تقسیم سره ورکړی، او د بنی هاشمو له لاسه دا ونشی چه د محمد صلی الله علیه وسلم د وژلو د انتقام له کبله (وجی) د عربو د ګرد (تول) قبائلو سره جنګ وکړی او د ګرد (تول) عربستان د نمنی ځان ته وګتی او قصاص پری واخلی په هغه شپه جنګ وکړی او د ګرد (تول) عربستان د نمنی گان ته وګتی او قصاص پری واخلی په هغه شپه کښی چه د دغو ناپاکو پلمو (منصوبو) د عملی کیدلو له پاره تجویزونو جریان درلود (لرلو)، کښی چه د دغو ناپاکو پلمو (منصوبو) د عملی کیدلو له پاره تجویزونو جریان درلود (لرلو)، رسول الله صلی الله علیه وسلم حضرت علی کرم الله وجهه ته امر وکړ چه د دوی پر بستره باندی ویده شی او مامور شو چه د خلقو هغه امانتونه چه د رسول الله کره ایښودل شوی وو، په ډیر

احتیاط د هغو خاوندانو ته ورسوی، او حضرت علی رضی الله تعالیٰ عنه ته ئی تسلی ورکړه چه ته په ډيره ډاډينه او اطمينان سره زما په بستره څمله او يقين ولره چه ستا يوه ويښته ته به هم څه زیان او ضرر ونه رسیږی. وروسته له دے نه رسول الله صلی الله علیه وسلم یه خپله د ظالمانو د هجوم له منځه په داسي حال کښې ووت چه «شاهت الوجوه»يې ويل او د دوی په سترګو کښې ئى خاورى شيندلى. او حضرت ابوبكر الصديق رضى الله تعالىٰ عنه ئى له خپل ځان سره ملكرى کړ، او له مکې معظمي ځنې څو ميله لري لاړ او د «ثور» په غار کښې ئي «چه سړي په نيم ساعت کښي له مکې معظمي نه هلته رسيږي او پر يوه لوړ غره باندي واقع دي» ځای ونيوه دغه غار د دی غره به سر به یوی لوئی مجوفی تیږی (گتی) کښی دی، چه هغه ته د ننوتلو له باره یواځی «په لاندینی برخه کښی ئی» یوه داسې تنګه لاره وه چه انسان په ولاړی یا ناستې نشو ورننوتلی او تش یه تتر «سینه» سره سری یکنی ننووت نو رومبی حضرت صدیق اکبر رضی الله تعالیٰ عنه یه دغه غار کښی ننووت، او هغه یې ښه پاک او صاف او ګرد (ټول) سورې ئې په زړوکو سره بند کړل چه کوم حشره يا خوځنده تری رسول الله مبارک ته څه ضرر او نقصان ونه رسوی زړوکی خلاص شول او يو سوری ياتي شو، نو په هغه کښې ئې خپله پښه کيښوده کله چه د دی غار کرد (تول) داخلی انتظامات تمام شول، نو د رسول الله صلی الله علیه وسلم حضور ته ئی عرض و کر چه دننه تشریف راوړئ،رسول الله مبارک د صدیق اکبر رضی الله تعالیٰ عنه بر ورانه خپل مقدس سر کیبود، او استراحت ئی وفرمایه یه دی وخت کښی مار د حضرت ابوبکر صدیق رضي الله تعالیٰ عنه پښه وچیچله سره د دی چه د صدیق په پښه بلکه په ګرد (تول) وجود کښي د دی مار د چیچلو څخه ډیر سخت درد او سوی ؤ مګر صدیق رضی الله تعالیٰ عنه خپله پښه نه خوځوله چه د رسول الله مبارک په استراحت کښې څه خلل واقع نشي کله چه ياک رسول الله خپلې سترکی برانستلی،، او دغه پیښه ورته معلومه شوه، نو د خپلی مبارکی خولی ئی لاړی د صدیق رضی الله تعالیٰ عنه بر یښی یوری کړی، چه د هغو په اثر ئی باذن الله سم د لاسه شفا وموندله. له هغه لوری کفار د هغه «قائف ـ يل وهونکی» په لارښوونه چه د قدمونو په پيژندلو کښي ډير ماهر ؤ، د یاک رسول الله یه لتولو یسی رهی (روان) شول. او هغه د دوی د قدمونو نسی تر غاره یوری ورسولی مګر د الله تعالیٰ یه قدرت د هغه غار یه لاره کښی غنی «عنکبوت» خپله لویه تنسته وتحفلوله او هندسی اشکال ئی تری جوړ کړل او وحشی کوتری هلته ځاله جوړه کړه او هګی ئی بکښي وکړي د دې وضعيت له ليدلو څخه ګردو (ټولو) کفارو «قائف» دروغجن وګاڼه، او په خپلو منځونو کښې ئې سره وويل چه دغه د غني ځاله خو دومره پخواني راښکاري چه هډو د محمد صلى الله عليه وسلم له ولادت څخه به هم د مخه او بدلى شوى وى او كه څوك په دغه غار کښي ننوتلي وي، نو دغه تارونه به ولي روغ ياتي کيدل؟ او دغه هګې به څرنګه نه ماتيدلي؟ ابوبکر صدیق رضی الله تعالیٰ عنه ته دننی له لوری د کفارو قدمونه یه نظر ورتلل، او یه دغه فکر او ویره کښي ؤ، چه د ده د ځان څخه محبوب او عزیز آغا او بادار او لوی سردار د سیدالابرار او مخزن الاتوار هغه مبارک ذات ته څه ضرر او نقصان ونه رسیږی، او د دښمنانو بد نظر یری ونه

لگیږی، چه د هغه په مقابل کښی دنیا او مافیها هیڅ دی او په خپله صدیق اکبر رضی الله تعالیٰ عنه هم خپل ټول مال او شته لکه خپل ځان تری جار (قربان) کړی ؤ؛ نو له ډیری ویری ئی وویل «یا رسول الله! که دوی لړ څه ښکته شی \_ او د خپلو قدمونو په لوری وګوری \_ نو مونړ به ووینی» پاک رسول الله وفرمایل «ای ابابکره! ستا خیال د هغو دوؤ په نسبت چه دریم ئی الله تعالیٰ دی، څه دی؟» یعنی کله چه د الله تعالیٰ «نصرت، اعانت، حمایت او حفاظت» له مونړه سره دی نو بیا له چا څخه ویریږی؟» په دغه وخت کښی پاک الله یو خاص قسم سکون او اطمینان د رسول الله صلی الله علیه وسلم پر مبارک قلب، او د ده په برکت ابی بکر صدیق رضی الله تعالیٰ عنه پر پاک قلب نازل کړ، او د پرښتو په فوځ سره ئی د هغوی حفاظت او تائید وکړ. او دغه د الله تعالیٰ د غیبی تائید یوه کرشمه وه چه د غنی په هغو تارونو سره چه آوُهُنَ الْبَیُوْتِ ﴾ ئی فرمایلی دی، د دوی ساتنه وکړه او هغه ئی د ډیرو لویو مضبوطو کلاګانو څخه

زیات د تحفظ ذریعه و گرځول، او په دی ډول (طریقه) الله تعالیٰ د کفارو خبره ښکته، او د دوی گرد (ټول) تدبیرونه ئی له خاورو سره برابر کړل.

دوی تر دریو ورځو پوری په دغه غار کښی اقامت وفرمایه او وروسته له هغه د مدینی منوری په لوری روان شول او په سلامتی او عافیت سره هلته ورسیدل.

بیشکه د کارونو په انجام کښی د الله تعالیٰ کلمه علیا کیږی او الله جل جلاله پر هر شی غالب او قوی دی او د پاک الله هیڅ یو کار له حکمت څخه خالی نه دی.

تنبیه: ځینو د ﴿ وَاَیْکَانُونِهُوْدِ لَوْتُرَوْهَا ﴾ څخه د «بدر» او «حنین» او نوری غزاګانی مراد کړی دی، چه په هغو کښی د ملائکو نزول شوی دی، مګر له ظاهری سیاقه همغه ښکاری، چه مونږ یاس بیان کړل والله اعلم.

#### 

ځځ تاسی (غزا ته) حال دا چه سپک اوسځ او درانه او جهاد کوئ تاسی په مالونو خپلو او په ځانونو خپلو په لاره د الله کښی (د دین د ترقی لپاره) دغه تګ غزا ته) خیر بهتر دی تاسی ته که یځ تاسی چه پوهیږځ (په خپله ګټه (فائده) او تاوان)

تفسیر: (خفافاً وثقالاً) یعنی سواره او پلی (پیاده) ماړه او عاجزان ـ زاړه او محلمیان (سپک او درانه ـ روغ او رنځوران ـ بی وسلی او وسله والا ـ خواران او چاخ ـ مریونه او اصیلان ـ بی ښځی او د ښځو خاوندان) په هر حال کښی چه وئ ښایی چه غزا ته ووځئ! او د عمومی لښکر

کشی په وخت کښی هیڅ یو عذر او پلمه (بهانه) مه وړاندی کوئ! (او غزا کوئ په مالونو خپلو سره په توښه او په وسله او په ځانونو خپلو چه ځان رېړوئ دپاره د اعلاء د کلمة الله ځکه چه دغه ستاسی تک غزا ته ډیر غوره دی تاسی ته) یعنی هم له دنیوی او هم له اخروی حیثه.

#### لَوُكَانَ عَرَضًا قَرِيْبًا وَسَفَرًا قَاصِدًا الْاتَّبَعُوكَ وَلَكِنَ بَعُكَاتُ عَلَيْهِمُ الشُّقَةُ وَسَيَحُ لِفُونَ بِاللهِ لَوِاسْتَطَعُنَا لَخَرَجُنَا مَعَكُمُ أَيْهُ لِكُونَ اَنْفُسَهُ وَ وَاللّهُ يَعُلُوا نَهُمُ لَكُوبُونَ ﴿

که وی مال نژدی (آسان) او سفر سهل (منځنی) نو خامخا متابعت به کړی ؤ دوی ستا ولیکن لری شوی دی په دوی باندی هغه مسافه (نو ځکه ئی مخالفت وکړ) او ژر به قسمونه وکړی منافقان په الله که طاقت وی زمونږ (د سفر) نو خامخا به وتلی وو مونږ له تاسی سره؛ هلاکوی دوی نفسونه خپل (د دروغو په قسمونو)؛ او الله عالم دی چه بیشکه دوی هرومرو (خامخا) دروغجنان دی (په دی اظهار کښی)

تفسیر: دا ئی منافقینو ته وفرمایل چه که سفر سپک وی او بی له ربره غنائم او ولجی د دوی لاس ته ورځی یا ئی توقع وی نو په تلوار سره وردرومی لیکن که کوم سخت او مشکل مزلونه ئی په مخ کښی وی نو ځانونه تری بیرته کاړی او د هغو د طی کولو او وهلو همت په دوی کښی نه وی او ورته دروند او مشکل ښکاری او هغه سفر له دوی نه ممکن نه وی.

(وسیحلفون -الایة - او ژر به قسمونه و کړی منافقین په الله کله چه تاسی دوی ته بیرته راشئ له تبوک نه که طاقت وی زمونږ د سفر نو خامخا به وتلی وو مونږ له تاسی سره غزا ته) یا له وتلو څخه پخوا دغه قسمونه دوی یادوی او راز راز (قسم قسم) حیلی، پلمی (تدبیرونه) او بهانی کوی چه تاسی هغوی ته اجازه ورکړئ چه په مدینی منوری کښی پاتی شی یا ستاسی د بیرته راتګ په وخت کښی په دروغو دروغو قسمونه خوری او له خپله ځانه خبری جوړوی څو په خپل نفاق پرده واچوی حال دا چه له الله تعالیٰ جل جلاه څخه د دوی دروغ او نفاق پټ نشی پاتی کیدی. دغه نفاق او تیرایستل او د دروغو قسمونه بالاخر د دوی په حق کښی د ځان وبال او د روح جنجال گرځی.

### عَفَااللهُ عَنُكَ لِعَ آذِنْتَ لَهُمُ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكَ اللهُمُ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكَ الدِينَ صَدَقُوْا وَتَعْلَمُ الْكَذِبِيْنَ ﴿

عفوه وکړه الله له تا نه، د څه دپاره اذن (اجازه) ورکړه تا دوی ته (د وروسته پاتی کیدلو او ولی دی پری نښودل) تر هغه پوری چه ښکاره شوی وی تاته هغه کسان چه رښتینی دی (په دغه عذر کښی) او معلوم کړی وی تا دروغجنان.

تفسیر: منافقین په دروغو سره عذرونه وړاندی کوی. کله چه دوی مدینی منوری د باتی کیدلو اجازه له تا څخه غواړی نو تاسي د دوی له مکر او کید او نفاق څخه سترګی پتوئ او داسي ګڼئ چه د هغوی په رفاقت او ملګرتوب کښی پرته (علاوه) له فساده بل هیڅ کومه ښیګڼه (نفع) او گته (فائده) نه ده متصوره او د هم دی له امله (وجی) تاسی هغوی ته اجازه ورکړه نو پاک خدای جل جلاله دغه وفرمایل چه که تاسی دوی ته اجازه نه وی ورکړی نو هغه به ډیره بهتره او ښه وه ځکه چه هلته به ظاهره کیده چه د دوی نه ورتګ ستاسی په اجازه یوری موقوف نه **ؤ** بلکه دوی ته د ورتګ توفیق له سره نه ؤ. هو! ستاسی په مخ کښی به د دوی رښتیا او دروغ ښکاره کیدل نو په اجازه ورکولو کښي هیڅ ګناه نه وه خو اجازه نه ورکول د حاضرو مصالحو په اعتبار زیات موزون و نو د دغه اعلیٰ او اکمل صورت د ترک له سببه ئی خطاب یه «عفا الله عنک» سره شروع کړ. دا خبره ضروری نه ده چه د عفوی لفظ خامخا د ګناه په مقابل کښی استعمالیږی. ځینو محققینو د «عفاالله عنک» جمله لکه چه د عربو محاوره ده د کلام په سر کښي يوازی د دعا او تعظيم له پاره بللي ده مګر له اسلافو څخه هغه څه منقول دی چه مخکښي مو بیان کړل او د «لم اذنت لهم» لفظ د هغه تائید کوی. والله اعلم. (محینی مفسرین د «لم اذنت لهم» ترجمه داسی کوی ولی دی اذن ورکړ د پاتی کیللو د غزا نه دوی ته بلکه اذن به دی ورته نه کاوه او ځینې ئې داسې کوي ولي اذن ورکړ تا دوي ته د یاتي کیدلو د غزا نه بې مهلته بلکه مهلت به دی کړی ؤ په دی اذن کښي).

لاَيَنُــَتَأَذِنُكَ الَّذِيْنَ يُؤُمِنُوْنَ بِاللهِ وَالْيُؤْمِ الْاِخِرِ آنَ يُجَاهِدُوْا بِأَمُوَالِهِمُ وَانْفُسِهِمُ وَاللهُ عَلِيْءٌ اِللَّنُتَقِيْنَ ﴿ إِنَّهَا يَسُتَأَذِنُكَ الَّذِيْنَ لاَيُؤُمِنُوْنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْاِخِرِ وَارْتَابَتُ قُلُوبُهُمُ فَهُمُ فِي رَيْبِهِمْ يَتَرَدَّدُونَ ﴿ نه غواړی اجازه له تا نه هغه کسان چه مؤمنان دی په الله او په ورځی آخری (د قیامت په پټه او ښکاره په وروسته پاتی کیدلو له دی نه) چه جهاد وکړی دوی په مالونو خپلو او ځانونو خپلو سره؛ او الله ښه عالم دی په پرهیزګارانو (ځان ساتونکو له بیرته پاتی کیدو څخه) بیشکه هم دا خبره ده چه اجازه غواړی له تا نه (ای محمده د تخلف) هغه کسان چه ایمان نه لری (په پټه) په الله او پر ورځی آخری باندی (چه قیامت دی) او چه شکمن دی زړونه د دوی (د دین په حقانیت کښی) نو دوی په شک خپل کښی سرګردانه (او متحیره)

تفسیر: یعنی هغه کسان چه په زړونو کښی ئی د ایمان او تقویٰ نور او رڼا (رڼړا) ده د هغوی شان دا نه دی چه له جهاده د ځان ژغورنی (محفوظونی) له پاره د مسابقی په ډول (طریقه) دغسی اجازه وغواړی. د هغوی حال خو داسی دی لکه چه د هم دغه (۱۰) جزء «التوبة» په (۹۲) «آیت» (۱۲) رکوع په «تولوا واعینهم تفیض من اللمع حزنا الا یجلوا ما ینفقون» کښی ئی بیان راځی یعنی که د وسائلو او وسائطو د نشتوالی او د نورو معاذیرو له امله (وجی) د «فی سبیل الله جهاد» له شرفه محرومیډی نو د هغه فضل او شرف د فوتیللو له سببه د هغوی سترګی له اوښکو څخه ډکیډی. او بی حیایی سره له جهاده د ځان ژغورنی (ساتنی) اجازه غوښتل د هغو کسانو دود او دستور دی چه د الله تعالیٰ جل جلاله په وعلو یقین نه لری او په اخروی ژوندون ئی څه باور نه وی او د الله تعالیٰ جل جلاله بشارتونو ته چه د اسلام او مسلمانانو د غلبی او بری په نسبت شوی دی تل د شک په نظر ګوری.

# وَلَوْاَرَادُواالنَّحُرُوْجَ لِأَعَثُوالَهُ عُدَّةً وَلَكِنَ كَرِهَ اللهُ انْبِعَا ثَهُمُ وَلَوْنَ كَرِهَ اللهُ انْبِعَا ثَهُمُ وَ فَتَبَطَهُمُ وَقِيلَ اقْعُدُ وَامْعَ الْقَحِيدِيْنَ ﴿

او که اراده وی د دوی د وتلو (غزا ته له تا سره) نو هرومرو (خامخا) تیار کړی به وو دوی دپاره د وتلو غزا ته څه اسباب د تیاری ولیکن نه ؤ غوره کړی الله پورته کیدل د دوی (غزا ته) نو سست کړل (الله) دوی او وویل شول دوی ته چه کینئ تاسی له (کور) کیناستونکیو (ښځو، هلکانو، سپین <sub>ډ</sub>یرو) سره

تفسیر: هغوی هیڅکله د کور څخه د وتلو اراده نه درلوده (لرله) که نه د غزا له پاره به ئی څه

سامان او اسباب تیار کړی وی او د (جهاد) د حکم د اوریدلو په وخت کښی به د دروغو عنرونو پسی مندی نه وهلی، خبره دا ده چه الله تعالی جل جلاله د هغوی اشتراک په غزا کښی نه خوښوی که دوی له غازیانو سره تللی وی نو فتنی او فسادونه به ئی پورته کړی وی او د نه ورتګ په صورت کښی به هغوی ته دغه خبره څرګنده شی چه مؤمنانو ته د الله تعالیٰ په فضل د یوه بڅرکی په اندازه هم د هغوی د نه تللو څخه څه اندیښنه او پروا نه لری، نو ځکه الله تعالیٰ جل جلاله دوی د مجاهدینو په صفونو کښی له شاملیدلو څخه محروم کړل خو د دی راز (قسم) محرومیت وبال د هم دوی په غاړه دی. ګواکی هغوی ته تکویناً وویل شول چه ځی له ښځو ۔ سپین ډیرو کوچنیانو (بچو) او بی کارو او لتانو سره په کورونو کښی ننوځی. او دا چه رسول الله علیه وسلم د هغوی د دروغو عذرونو په ځواب کښی هغوی ته په کور کښی د کیناستلو اجازه ورکړه دا هم د الله تعالیٰ جل جلاله له جانبه یو راز (قسم) امر دی نو ځکه د تکویناً قید هم دومره ضروری نه دی.

#### ڷۅؙؙڂٙۯجُۉٳڣؽؙڰؙۄؙمَّانَ؞ٵۮۉۘڪؙۄ۫ٳڷڒڿؘٮٵؖڰ ۊٞڵڒٛٲۉۻؘۼؙۉٳڿڶڶڰؙۄ۫ؽڹۼٛۏڹؘڰؙۄؙٳڵڣؿؙڹڰ

نو که وتلی وی دغه (منافقان) په (لښکر د) تاسی کښی نو نه به ؤ زیات کړی دوی تاسی ته (هیڅ شی) مګر شر ، خرابی، فساد او چغلی او خامخا چابکی به کړی وه دوی په منځ ستاسی کښی (په چغلی او نورو بدیو کښی) حال دا چه غوښتله به دوی تاسی ته فتنه (ستاسی په منځ کښی د دښمنی په اچولو او له کافرانو څخه ستاسی په ویرولو کښی)

تفسیر: یعنی که منافقان له تاسی سره تللی وی نو د خپل جبن، بی زړه توب او ویری له سببه به ئی د نورو غړی هم سست کړی وی او یو له بل سره به ئی د اچولو له امله (وجی) د مسلمانانو په منځ کښی جدایی او تفریق اچول او د نفاق اچولو په لاره کښی به ئی کوښښونه کول او د دروغو افواهاتو په وسیله به ئی مسلمانان له دښمنانو څخه ویرول الغرض د دغو منافقانو له وجود څخه د ګټی او فائدی هیڅ یوه هیله (ارزو) او امید نه ؤ بلکه زیان او ضرر به زیاتیده او د فتنی اچولو زیاته اندیښنه موجوده وه، نو د هم دغو. سببونو له امله (وجی) الله تعالیٰ جل جلاله هغوی ته توفیق ورنه کړ چه له تاسی سره غزا ته لاړ شی.

#### وَفِيْكُمْ سَمْعُوْنَ لَهُوْرٌ وَاللهُ عَلِيُمُ كِالظَّلِمِينَ ®

واعلموا(١٠) التوبة(١)

او شته په تاسی کښی جاسوسان د دوی دپاره (یا آوریدونکی د خبرو د دوی په ضرر ستاسی) او الله ښه عالم (پوه) دی په (نیتونو د) ظالمانو.

تفسیو: یعنی اوس هم جاسوسان یا ځینی داسی ساده او احمقان په تاسی کښی شته چه د هغوی خبری اوری او لد دیر تری متاثر کیډی «ابن کثیر۔ رحمة الله علیه» اگر که دوی هغسی فتنه او فساد نشو اچولی چه د دغو بدانو له وجوده هیله (امید) کیدی شوه بلکه له تاسی سره د داسی جاسوسانو یو ځای تلل له یوه حیثه مفید دی، څو هغوی په خپلو سترګو د مسلمانانو تینګ عزم، شجاعت میرانه (بهادری)، زړورتوب او نور محامد وګوری او خپلو مشرانو او امیرانو ته ئی خبر ورکړی څو د هغوی پر زړونو ئی د مسلمانانو ویره او هیبت هم پیدا او ځای ونیسی.

#### لَقَدِابُتَغُواالْفِتْنَةَ مِنْ مَبْلُ وَقَلَبُوالكَ الْأُمُورَ حَتَّى جَاءَ الْحَقُّ وَظَهَرَ آمُرُاللهِ وَهُ وَكُرِهُونَ ۞

خامخا په تحقیق لتولی وه دوی فتنه (خرابی) پخوا (له دی نه په احد او خندق کښی) او اړولی ئی وو تاته ټول کارونه (په تدبیرونو او حیلو ستا د دین د ابطال له پاره) تر هغه پوری چه راغی حق (رښتیا وعده ـ د الله نصرت) او ظاهر (ښکاره غالب) شو امر (حکم ـ دین) د الله حال دا چه دوی بد ګنونکی وو (نارضا په زړه او ظاهراً په اسلام کښی داخل شول)

تفسیر: څه مهال چه رسول الله صلی الله علیه وسلم مدینی منوری ته تشریف راؤړ، د مدینی منوری یه یهودانو او منافقانو د حضرت پیغمبر علیه السلام په مخالفت کښی راز راز (قسم قسم) فتنی، حیلی او پلمی (منصوبی) جوړولی او د اسلام د ورځ په ورځ او زیاتو ترقیاتو د مخ نیوی له پاره ئی ډیر تدبیرونه او چلونه وکړل مگر څه وخت چه په بدر کښی د کفر او شرک ډیری لویی ستنی ولویللی او د کفارو غتان او مشران ووژل شول او په یوه حیرانوونکی ډول (طریقه) سره د الله تعالیٰ جل جلاله په فضل د اسلام فتح او غلبه ښکاره شوه نو (عبدالله بن ابی) او نورو وویل «ان هنا امر قد توجه ـ یعنی داسی ښکاری چه نور د دی کار مخه نیول گران او مشکل دی.» لکه چه ډیر خلق وویریدل او د ویری له امله (وجی) ئی تش په خوله د کلمی په ویلو پیل (شروع) وکړ مگر څرنګه چه د دوی په زړونو کښی کفر پټ ؤ نو ځکه هر چیری چه به ئی د اسلام او مسلمانانو بری او غلبه لیدله نو دوی به د غیظ او غضب، بغض او حسد په اور کښی سوځیدل. الغرض د هغوی دغه مکاری او فتنه او شرارت کومه نوی خبره نه وه له شروع څخه د هغوی

بیرته را گرځیدلی وو او د «خندق» په غزا کښی به ئی ویل «یا اهل یثرب لا مقام لکم فارجعوا» مگر په پای (اخر) کښی دوی ولیدل چه حق په څه ډول (طریقه) غلبه او نصرت وموند؟ او باطل په څه ډول (طریقه) ذلیل، سپک، خوار او رسوا شو.

## وَمِنْهُوْمِّنُ يَقُولُ ائْنَ لِلَّ وَلِا تَفْتِنِيُّ اللَّ فِي الْفُونِيُّ اللَّالِمِ فِي الْفُونِيُّ اللَّالِمِ اللَّهِ الْفُونِيُّ وَالَّ جَهَتُمُ لَمُحِيْطَةٌ لِاللَّالِمِ الْنَيْنِ ﴿ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللْمُ

او ځینی له دغو (منافقانو) څخه هغه څوک دی چه وائی اذن (اجازه) راکړه ماته (د پاتی کیدلو) او مه اچوه ما په فتنه (ګمراهی) کښی (نو الله وفرمایل چه) خبردار شئ چه په ګمراهی کښی (لا له پخوا) لویدلی دی دوی او بیشکه چه جهنم (دوزخ) هرومرو (خامخا) محیط (چاپیر کیدونکی) دی په کافرانو.

تفسیر: یو لوی منافق (جد بن قیس) وویل چه ما هم دلته په مدینه کښی پریپدئ چه د روم ښځی دیری ښکلی او پیمخی دی که زما سترګی په هغوی ولګیږی نو ځان به تری نشم ساتلی نو هلته می مه بیایئ چه د ګمراهی په کوهی کښی ونه لویږم. نو الله تعالیٰ جل جلاله وفرمایل چه هغه د دی لفظ په ویلو او په خپل بی زړه توب، ویری، کفر او په دروغجنی پرهیزګاری باندی د پردی په اچولو سره لا د ګمراهی په کنده کښی لویدلی دی او له دی نه وروسته هم د کفر او نفاق په سبب د دوزخ په کنده کښی لویدونکی دی. ځینو دغه آیت د ګردو (ټولو) منافقانو په حق کښی کښی کښی دی او له دی چه «مونډ له خپلو ځانونو سره مه بیایئ! او د مالونو او نورو شیانو په زیان کښی مو مه اخته کوئ!» نو د دی ځواب ئی سره مه بیایئ! او د مالونو او نورو شیانو په زیان کښی مو مه اخته کوئ!» نو د دی ځواب ئی

# إِنْ تُصِبُكَ حَسَنَةٌ شَرُؤُهُ وَ وَإِنْ تُصِبُكَ مُصِيْبَةٌ يَعُونُ وَالْ تُصِبُكَ مُصِيْبَةٌ يَعُونُونَ ﴿ يَتَعُولُوا وَهُمُ فَرِحُونَ ﴿ يَتَعُولُوا وَهُمُ فَرِحُونَ ﴿ وَيَتَعُلُوا وَهُمُ فَرِحُونَ ﴿

که ورسیږی تاته (په کومه غزا کښی لکه بدر) کومه ښیګټه (لکه نصرت یا غنیمت) نو خفه کوی دوی (دغه نیکی له ډیره حسده) او که ورسیږی تاته (په کومه غزا کښی لکه بدر) کومه سختی (لکه زخم یا مرګ) نو وایی دوی په تحقیق نیولی ؤ مونږ کار (د احتیاط) خپل لا له پخوا څخه (چه جنګ ته

لاړ نشوو) او شا ګرځوی دوی (ځی ستا له مجلسه) حال دا چه دوی خوشحاله وی (ستاپه مصیبت)

تفسیر: د منافقانو عادت داسی ؤ کله به چه فتح او بری د مسلمانانو په برخه کیده نو ډیر به خفه کیدل، کړیدل او سوځیدل او که کوم وخت به دوی ته کوم تکلیف او زحمت ورپیښیده مثلاً ځینی مسلمانان به شهیدان یا تپیان (زخمیان) کیدل نو په ډیر فخر، کبر او لوئی سره به ئی ویل چه شکر مونږ د خپلو وړاندینیو تدابیرو او احتیاط له امله (وجی) په امن او خوندی پاتی شو مونږ لا له پخوا څخه د خپلو ځانونو د ساتنی فکر او انتظام کړی ؤ، مونږ پوهیدو چه په پای (آخر) کښی هم داسی یوه بلا راتلونکی ده نو ځکه مونږ له هغوی سره لاړ نشوو. مطلب دا چه هم داسی تکبر او لویی به ئی ښکاره کوله او لاپی به ئی وهلی او له ډیری خوښی او خوشحالی څنی به ئی اتنونه اچول او له خپلو مرکو (مجلسونو) څخه په برابر خپلو کورو ته تلل.

قُلُ لَآنُ يُصِيبُ نَآلِ لا مَا كَتَبَ اللهُ لَنَا هُوَ مَولُ لَنَ يُصِيبُ نَآلِ لا مَا كَتَبَ اللهُ لَنَا هُوَ مَلُ تَرَبِّصُونَ بِنَآلِ لا إِلَّهُ اللهُ يَعَنُ الْمُسْتَكِيْنِ وَغَنُ مَنَ تَرَبُّصُ بِكُوْلَ آنَ يُصِيبُ كُوُ اللهُ بِعَذَابٍ مِّنَ عِنْدِةٍ نَ تَرَبُّصُ بِكُوْلَ آنَ يُصِيبُ كُوُ اللهُ بِعَذَابٍ مِّنَ عِنْدِةٍ اوْ بِاكِ لِينَا إِنَّ فَا رَبُّصُولَ إِنَّا مَعَكُو مُّتَرَبِّصُونَ ﴿

ووایه (ای محمده! دوی ته) له سره به ونه رسیږی مونږ ته مگر همغه چه لیکلی دی الله زمونږ له پاره هم دغه (الله) دی مولا (کار جوړوونکی) زمونږ، او (خاص) پر هم دغه الله باندی دی نو توکل (اعتماد) کوی مؤمنان (د هیلو په تر سره کیدلو، د اړتیاؤ (احتیاج) په پوره کیدلو او د آفتونو څخه په ژغورلو (محفوظولو) کښی ووایه (ای محمده دغو منافقانو ته) چه آیا انتظار کوئ مونږ ته(یعنی نه کوئ) مگر د یوی له دوو نیکیو څخه (چه شهادت یا نصرت دی) او مونږ انتظار کوو تاسی ته (د یوی له دوو بدیو څخه) چه ورسوی تاسی ته الله کوم قسم عذاب (خاص) له خپلی خوا (لکه څخه) چه ورسوی تاسی به لاسونو زمونږ (لکه قتل، شړل، جزیه یا نور) او انتظار کوئ تاسی بیشکه چه مونږ هم له تاسی سره انتظار کونکی یو.

تفسیر: یعنی سختی او اسانی چه د کوم وخت له پاره مقدره ده هغه له سره بیرته گرځیدونکی

واعلموا(١٠) التوبة(٩)

نه ده او نه یه دنیا کښي د هغه چاره کیدي شي مګر څرنګه چه مونډ یه ظاهر او باطن کښي خپل حقیقی مولیٰ او رب، الله تعالیٰ جل جلاله گنو، نو ځکه موند خپلی غاړی د ده د فیصلی او حکم په مقابل کښي ايښي دی او هيڅ يوه سختي مونږ د ده د حکم له منلو څخه نشي منع کولی او موند یوازی یه هم دغه الله تعالیٰ جل جلاله توکل او اعتماد لرو چه الله تعالیٰ جل جلاله دغه عارضی سختی یه آخرت کښی یه یقینی ډول (طریقه) او ډیر ځله یه دنیا کښی هم یه راحت او خوښي سره بدلوي. په دغه صورت کښي تاسي زمونږ په نسبت د دوو نيکيو څخه ضرور د يوي نیکی هیله (ارزو) او امید کولی شئ! که د الله تعالیٰ جل جلا له یه لاره کښی ووژلی شو، نو شهادت او جنت را یه برخه کیږی او که بیرته روغ رمت راغلو، نو د غازی لوی خطاب او اجر یا غنیمت او ولجه مو ضرور به برخه کیږی لکه چه به صحیح حدیث کښی راغلی دی چه الله تعالیٰ جل جلاله د مجاهدینو په نسبت د دغو شیانو ذمه وهلی ده، د دی په خلاف موندِ ستاسی په برخه کښي داسي انتظار لرو چه د دوو خرابيو ځني به يوه خرابي هرومرو (خامخا) تاسي ته رسیږی، یا به د قدرت له خوا په تاسی د نفاق او شرارت له امله (وجی) بلا واسطه کوم عذاب مسلط شی یا به الله تعالیٰ جل جلا له تاسی ته زموند په لاس سخت عذاب درکری چه په هغه به رسوا شع او ستاسی د نفاق او شقاق برده به بورته شی، به هر حال موند او تاسی دواړه يو د بل د یای او انجام د لیدلو له یاره انتظار باسو، آخر به معلومه شی چه په موند او تاسی کښی د کوم یوه خاتمه او انجام به دی؟ او کوم یو ډیر محتاط او د عاقبت په فکر کښي دي.

#### قُلُ اَنْفِقُوا طَوْعًا اَوْكَرْهًا النَّ يُتَقَبَّلَ مِنْكُوْ إِنَّكُوْكُنْتُو قَوْمًا فْسِقِينَ®

ووایه (ای محمده! منافقانو ته) چه لګوئ (خپل مالونه په هر شان ئی چه لګوئ) په رضا یا په زور (د اسلام) له سره به قبول نه کړی شی له تاسی؛ بیشکه چه تاسی یئ یو قوم فاسقان (د اسلام له دائری نه وتونکی)

تفسیر: (جد بن قیس) منافق چه د رومی ښځو فتنه ئی پلمه (بهانه) کوله دا ئی هم ویلی ؤ چه یا رسول الله صلی الله علیه وسلم! زه په خپله د (تبوک) جهاد ته نشم تلی ـ لیکن مالی مرسته (مدد) درسره کولی شم نو ځواب ئی داسی ورکړ چه د بی اعتقادانو مال نه قبلیږی، په خوښی سره ئی لگوی یا په ناخوښه ځکه په خوښی سره د الله تعالیٰ جل جلاله په لاره کښی د مال لگولو توفیق په دوی کښی نشته! «ولاینفقون الا وهم کارهون» خو سره له هغه هم که بالفرض په خوښی سره څه مال د الله تعالیٰ جل جلاله هغه نه قبلوی او سبب ئی په وروستنی آیت کښی راښوول شوی دی.

#### وَمَامَنَعَهُمُ آنُ ثُقُبَلَ مِنْهُمُ نَفَقْتُهُمُ إِلاَ الْآ اَنَّهُمُ كَفَرُ وَالِاللَّهِ وَبِرَسُولِهٖ وَلا يَاثَنُونَ الصَّلُوةَ إِلَّا وَهُمُ كُنْسَالِي وَلا يُنْفِقُونَ إِلَّا وَهُمُ كُلِرِهُونَ ﴿

او نه دی منع کړی دوی له دی چه قبول کړی شی له دوی نفقی (ورکړی) د دوی (هیڅ شی) مگر هم دی خبری چه بیشکه دوی کافران شوی دی په الله او په رسول د دغه (الله) او نه راځی دوی لمانځه ته مگر په دی حال چه دوی سست وی او نه لګوی دوی (د الله په لاره کښی هیڅ مال) مګر په دی حال کښی چه دوی ناخوښه وی

تفسیر: د نه قبلیدلو اصلی سبب خو د هغوی کفر دی لکه چه موند پخوا له دی نه په متعددو ځایونو کښی د څو آیتونو په تفاسیرو کښی ورته اشاره کړی ده چه د کافرانو هر یو عمل مړ او بی روحه وی. باقی په اخلاص سره لمانځه ته نه راتلل یا په بد زړه سره مال لګول دغه ګرد (تول) د کفر ظاهری آثار دی.

# فَلَانْجُبُكَ آمُوالْهُمُ وَلَا آوُلِادُهُمُ [اتَّمَايُرِيُدُاللَّهُ لِيُعَدِّبُهُمُ فِلَانُجُبُكُمُ بِهَا فِي اللَّهُ لِيُعَدِّبُهُمُ بِهَا فِي الْحَيْوِةِ اللَّهُ لَيْهَا وَتَزْهُقَ آنُفُنُّكُهُمُ وَهُمُ كُفِرُونَ ۞

نو په تعجب کښی دی نه آچوی تا (ډیر) مالونه د دوی او نه (ډیر) اولاد د دوی (ځکه چه دغه ګرد (ټول) استدراج دی)؛ بیشکه هم دا خبره ده چه اراده لری الله د دی چه عذاب ورکړی دوی ته په سبب د هغو (شیانو) په دغه ژوندانه دنیوی کښی او (په سختی او غم) راووځی ارواح (ساوی) د دوی حال دا چه دوی کافران وی (او په کفر کښی مړه شی)

تفسیر: داسی شبهه پیدا کیدی شوه هر کله چه دوی دومره مردود دی نو په مالونو او اولادونو او نورو در در یا به مالونو او نورو نممتونه و نورو نممتونو ولی بریالی (کامیاب) شوی دی؟ نو د هغه ځواب ئی ورکړ چه دغه نممتونه د هغوی په حق کښی لوی عذاب دی لکه چه یوه خوندوره لذیذه غذا د روغ رمت سړی صحت، روغتیا او قوت زیاتوی او فاسدالانحلاط رنځور هلاکت ته ورنژدی کوی، هم دغه حال د هغو دنیوی نعمتونو (مالونو، اولادونو او نورو) و کنئ! د یوه کافر په حق کښی دغه شیان د هغوی د بدو مزاجونو له امله (وجی) د هلاهلو زهرو په شان دی، څرنگه چه کافران د دنیا په حرص او

مینه کښی غرق او ډوب وی نو ځکه لومړی د هغی په ټولولو کښی بی حده رېړونه (تکلیفونه) گالی (برادشت کوی)، بیا که لږ څه زیان ورورسیږی نو څومره مینه او محبت چه له دغو شیانو سره لری هم هغومره غم او درد هم ور رسیږی او هیڅ وخت یی د هغه له فکر، اندیښنی او خفگان څخه زړه نه خالی کیږی نو بیا کله چه مرګ دوی له دغو محبوبو شیانو څنی جلا (جدا) کوی نو د دغه وخت د صدمی، حسرت او افسوس کولو اټکل ډیر ګران او مشکل کار دی.

مطلب دا چه د دنیا عاشق او حریص ته هی خکله حقیقی هوسایی (ارام) اساسی اطمینان نه په برخه کیږی لکه چه د (اروپا) او (امریکا) او نورو ډیرو لویو لویو پانگو (سامایه) لرونکو (سرمایه دارانو) ویناوی په دغی خبری شاهدی دی. پاتی شول مؤمنین چه مال او اولاد او نور دنیوی شیان خپل معبود او د ژوندون اصلی نصب العین نه گنی، غرنگه چه د دوی په زړونو کښی د دنیا د محبت مرض نه وی نو ځکه دغه شیان د هغوی په حق کښی نعمت او له دین سره د مرستی (مدد) ذریعه گرځی، برسیره په دی زیاتره کافران د مال او اولاد په ډیر والی مغروریږی او په کفر او طغیان کښی ئی لا پسی شدت او زیاتوالی راځی او د دی خبری سبب گرځی چه هغوی تر آخری سلگی پوری کافر پاتی وی او د مدینی منوری د منافقانو حال چه د هغو په حق کښی دغه آیتونه نازل شوی دی هم داسی ؤ چه په ناخوښی سره به ئی په جهاد او نورو ځایونو کښی د ریاء او نفاق له پاره مالونه لگول او د دوی په اولادونو کښی ځینی داسی مخلصان مسلمانان هم وو چه له نبی کریم علیه افضل الصلوة والتسلیم سره به ئی یو ځای په مخلصان مسلمانان هم وو چه له نبی کریم علیه افضل الصلوة والتسلیم سره به ئی یو ځای په جهاد کښی گډون کاوه. دغه دواړه شیان د منافقانو د زړه له هیلو څخه بیخی مخالف وو نو ځکه مالونه او اولادونه د هغوی له پاره په دنیا کښی عذاب گرځیدلی وو.

حضرت شاه صاحب لیکی (یعنی تعجب مه کوه چه بے دینانو ته ولی الله تعالیٰ جل جلاله مال او نعمت ور په برخه کړی دی؟ د بے دینانو په حق کښی اولاد فساد او مال وبال او دولت زحمت دی او د هغه په نسبت د دوی زړونه تل پریشان اوسیږی او له سره تر مرګه پوری د هغه له فکره او ذکره نه خلاصیږی څو چه توبه وکړی یا نیکی او تقویٰ ځان ته غوره کړی).

وَيَعُلِفُونَ بِإِللهِ إِنَّهُمُ لِمِنْكُمُ وَمَاهُمُ وَمِّنُكُمُ وَلِكِنَّهُمُ قَوُمُّ يَّفُهُ قُونَ ﴿ لَوْ يَجِدُونَ مَلُجَأَا وَمَغْرِبَ اَوْمُتَ خَلَا لَوْكُو اللَّيْهِ وَهُمُ يَجْمَعُونَ ﴿

او قسمونه کوی په الله چه بیشکه دوی خامخا له (ډلی) ستاسی (مسلمانانو) څخه دی حال دا چه نه دی دوی له (ډلی) ستاسی څخه (د باطنی کفر په

سبب) ولیکن دوی (داسی یو) قوم دی چه ویریږی (له تاسی نو ځکه تش په ژبو سره اسلام ښکاروی) که ومومی دوی ځای د پناه یا غارونه (چه پکښی پټ شی) یا بل کوم ځای د ننوتلو(او د پناه نو) خامخا ګرځیدلی به وو دوی هغه ته حال دا چه دوی به منډی وهلی (له ویری د مسلمانانو لکه ېړی شکولی آسونه چه هیڅ شی به دوی نشو راګرځولی)

تفسیر: منافقانو یوازی د دی ویری له امله (وجی) که مونږ د خپل کفر اظهار وکړو نو له مونږه سره همغسی معامله کیږی لکه چه له کفارو سره کیدونکی ده نو دوی به قسمونه خوړل چه مونږ ستاسی «مسلمانانو» له ډلی څخه یو! حال دا چه د دوی دغه وینا بیخی غلطه ده. که چیری هغوی ته د پناه کوم ځای په لاس ورشی یا په کوم غار کښی په پتیدلو سره خپل ژوندون په سر ورسولی شی یا لږ تر لږه د سر ننه ایستلو کوم ځای په لاس ورشی، لنډه دا که د اسلامی حکومت خوف نه وی نو له ګردو (ټولو) دعوو څخه دوی لاس اخلی او همغه لوری ته منډی وهی څرنګه چه دوی نه د اسلامی حکومت په مقابل کښی څه زور او طاقت لری او نه د پناه کوم ځای موندلی شی نو ځکه قسمونه خوری او دروغو پلمی (تدبیرونه) جوړوی.

## وَمِنُهُمُ مِنْ اللَّهِ لَهِ فِي الصَّدَفَٰتِ فَإِنَ الْعُطُوا مِنْهَا وَمِنْهَا وَمِنْهَا وَمِنْهَا وَمِنْهَا وَمُنْهَا وَمُنْهَا وَمُنْهَا اللَّهِ وَمُنْفَاؤُنَ ﴿ وَمُنْهَا إِذَا هُمُ وَيُسْخُطُونَ ﴿ وَمُنْهَا إِذَا هُمُ وَيَسْخُطُونَ ﴿ وَمُنْهَا اللَّهِ مُنْهَا إِذَا هُمُ وَيَسْخُطُونَ ﴿ وَمُنْهَا اللَّهِ مِنْهَا إِذَا هُمُ وَيَسْخُطُونَ ﴾

او ځینی له دغو (منافقانو) څخه هغه دی چه عیب وائی ستاپه (تقسیم) د صدقاتو (او د غنائمو) کښی نو که ورکړه شی دوی ته (د دوی له غوښتنی سره سم) له هغی څخه راضی کیږی (په دی قسمت سره) او که ور نه کړی شی دوی ته له هغه څخه (د دوی په غوښتنی) نو هغه وخت دوی په قهریږی

تفسیر: ځینو منافقانو او ځینو اعرابو (باڼده چیانو) به د صدقاتو او ولجو (غنیمتونو) د ویش په وخت کښی د دنیوی حرص او شخصی عرضونو له امله (وجی) د رسول الله صلی علیه وسلم په نسبت د طعن ژبی خوځولی چه د تقسیم په وخت کښی د انصاف لحاظ نه دی شوی مگر دغه اعتراض به تر هغه وخت پوری ؤ چه هغوی ته د دوی د غوښتنی سره سم صدقی او خیراتونه نه ورکول کیدل که هغوی ته د دوی د طمعی او حرص سره سم برخی ورکولی کیدی نو خوشالیدل او هیڅ اعتراض به ئی نه کاوه ، گواکی له هر حیثه مال او دولت ئی د خپل مقصود قبله گڼله. وروسته دا څرگندیوی چه د ایمان مدعی لره نه ښائی چه داسی غوښتنی وکړی یا مد نظر ئی داسی وی.

# وَلَوْ اَنَّهُ مُ رَضُوا مَا الله مُوالله وَرَسُولُه وَ وَالله وَكُوالله وَ الله وَالله وَ الله وَالله والله وَالله وَالله

او که په تحقیق دوی راضی شوی وی په هغه (مقدار د ولجی (غنیمت) او صدقی) چه ورکړی ؤ دوی ته الله او رسول د دغه (الله) او ویلی وی دوی کافی (بس) دی مونږ ته الله ژر به راکړی مونږ ته الله له فضل (احسان رحمت) خپل او رسول د دغه (الله له بل غنیمته) بیشکه مونږ الله ته رغبت (تمه) کوونکی یو (چه پخپل فضل سره مونږ له صدقاتو بی پروا وګرځوی نو دا به ورته بهتر ؤ)

تفسیر: یعنی ډیره ښه طریقه خو دا ده هر شی چه الله تعالیٰ جل جلاله د خپل رسول صلی الله علیه وسلم په لاس چا ته ورکړ سړی دی پر همغه راضی او قانع اوسی! او یواځی په الله تعالیٰ جل جلاله دی توکل کوی! او داسی عقیده دی ولری که د پاک الله جل جلاله اراده وی نو په آینده کښی به د خپل فضل او مرحمت نور ډیر شیان هم ورته ورکوی. مطلب دا چه نه ښائی دنیوی فانی متاع ته سترګی ونیسی او لازم دی چه هر انسان یوازی د مهربان الله جل جلاله غوښتونکی وی او هر هغه ظاهری او باطنی دولت چه د الله تعالیٰ جل جلاله او د رسول الله صلی الله علیه وسلم له درباره ورته ورسیږی په هغه دی خوشاله او ډاډه اوسی.

### إِنَّمَا الصَّكَ أَنْ عَلَيْهُا وَالْمَسْكِيْنِ وَالْغِيلِيْنَ عَلَيْهُا وَالْمُؤَلِّفَةِ قُلُوبُهُ مُ وَفِى الرِّقَابِ وَالْغَرِمِيْنَ وَفَى سَبِيلِ اللهِ وَابْنِ السَّبِيْلِ فَرِيْضَةً مِّنَ اللهِ وَاللهُ عَلِيْهُ عَكِيْهُ وَكَيْدُ

بیشکه هم دا خبره ده چه صدقی (زکات صرفیږی) لپاره د فقیرانو او مسکینانو او عاملانو (مقررو) پر هغه (تحصیل د صدقی) او هغو ته چه الفت (آشنائی) اچولی شی په زړونو د دوی کښی (له اسلام سره) او (صرفیږی) په (خلاصولو د) غاړو (د نادارو مکاتبانو) کښی او پور وړو (تاوان موندونکو) او (صرفیږی) په لاره د الله کښی او (صرفیږی لپاره د) مسافرانو (چه مال ورسره نه وی)؛ (مقرره او لاژم کړی شوے ده دغه) فریضه (زکات) له

(جانبه) د الله (دغو مصارفو لره)؛ او الله په هر څه ښه پوه او د حکمت خاوند دی.

تفسیر: خرنگه چه د صدقو په ویش کښی په رسول الله صلی الله علیه وسلم طعن شوی ؤ نو ځکه خبرداری ورکوی چه د صدقو طریقه د الله تعالیٰ جل جلاله له جانبه مقرره کړی شوی ده . او پاک الله جل جلاله د صدقو او د نورو د لګښت ځایونه تاکلی (مقرر کړی) او د هغه فهرست ئی د نبی کریم علیه افضل الصلوٰة والتسلیم په لاس ورکړی دی چه له هغه سره ئی سم ویشی او د هیچا د غوښتنی تابع نشی کیدی. په حدیث کښی رسول الله صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی «الله تعالیٰ جل جلاله د صدقو (زکات) د ویش اختیار نبی ته نه دی پریښی بلکه بالذات ئی په خپله د هغه د لګښت ځایونه ټاکلی (مقرر کړی) چه دغه اته دی

۱ فقراء (چه له هغوی سره څه شي نه وی)

۲ـ مساکین (چه له هغوی سره په اندازه د حاجت د دوی څه شی میسر نه وی. څینو علماؤ د
 فقیرانو او مساکینو تعریف د دی په عکس کړی دی).

۳ـ عاملین (چه د اسلامی حکومت له لوری د صدقو د راټولولو او په نورو خدمتونو او چارو باندی مامور شوی وی).

٤- مؤلفة القلوب (هغه كسان چه د دوى د اسلام راوړلو هیله (امید) كیږى یا په اسلام كښى كمزورى وى یا نور داسى. د اكثرو علماؤ په نزد د رسول اكرم صلى الله علیه وسلم له وفاته وروسته مؤلفة القلوبو ته د زكات وركولو حكم نه دى یاتى.)

ه ـ فى الرقاب (يعنى د مريانو د مكاتب والى بدل اداء او آزاد ئى كړى يا ئى وپيرى (واخلى) او بيا ئى آزاد كړى يا د بنديانو ـ قيديانو ـ فديه وركړى او خوشى ئى كړى.)

۲- غارمین (هغه کسان چه پر دوی کومه حادثه راغلی وی او د هغی په اثر پور وړی شوی وی یا
 د کوم ضمانت یا د نورو عواملو له امله (وجی) تر بار لاندی لویدلی وی.)

۷ فی سبیل الله (په جهاد او نورو ښو کارو پسی د تلونکو سره مرسته (مدد) وکړی شی.)

۸- ابن السبیل (د هغه مسافر او پردیسی سره مرسته (مدد) کول چه د سفر په حالت کښی د نصابو مالک نه وی. اگر که په خپل کور کښی د مال او شتو خاوند هم وی.)

د حنفیانو په نزد تملیک په هر صورت کښی ضروری او فقر شرط دی. د دغو مسائلو تفصیلات دی د فقهی په کتابونو کښی وکتل شی!.

#### وَمِنُهُ مُ الَّذِينَ يُؤُذُونَ النَّبَىَّ وَيَقُولُونَ هُوَاذُنُّ قُلُ أَذُنُ خَيْرٍ لَكُمُ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَيُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِيْنَ

#### وَرَحْمَةُ لِكَذِينَ الْمَنْوُامِنَكُمُ وَالَّذِينَ يُؤْذُونَ رَسُولَ اللهِ لَهُمُ عَنَاكِ اللَّهُ و

او ځینی له دوی هغه کسان دی چه آزار رسوی دوی نبی ته او وائی چه دغه (رسول ټول) غوږونه دی (چه هره خبره آوری او تصدیق پری کوی) ووایه (ای محمده! دوی ته) چه دی آوریدونکی د نبی نیکی (خبری) ستاسی دی باور یقین لری دی په (کلام د) الله او باور کوی دی په (خبرو د خالصو) مؤمنانو او (دی) رحمت دی دپاره د هغو کسانو چه (یواځی ئی په ژبه سره ظاهراً) ایمان راوړی دی له تاسی او هغه کسان چه آزار رسوی رسول الله (محمد) ته مقرر دی دوی ته عذاب دردناک (په آخرت کښی)

تفسيو: منافقان به چه يه خپلو منځونو كښي سره كيناستل اسلام او د اسلام پيغمبر صلى الله علیه وسلم ته به ئی بد ویل، که چا به هغوی ته وویل چه داسی خبری مه کوئ! نه چه ستاسی دغه خبری رسول الله صلی الله علیه وسلم ته ورسولی شی، نو دوی به ویل چه هیڅ پروا نشته مونږ به د هغه په مخکښي د خپلو دغو خبرو د دروغو تاويلونه وکړو او د خپلو ځانونو ياکي او براءة به ورڅرګند کړو ځکه چه هغه خو ټول غوږونه دی، هره خبره چه اوری سم د لاسه ئی منی، په خبرو د ده تیرایستل دومره گران نه دی. خبره داسی وه چه حضرت محمد رسول الله صلی الله عليه وسلم د خپلي حيا، وقار او کريم النفسي له کبله (وجي) سره له دی چه دروغ به ورته څرګند معلومیدل خو بیا به ئی هم د هغه د ویونکی پت او عزت ساته او نه به ئی رسوا کاوه او د خپل عظیم خلق په بناء د مسامحت او تغافل له لوری به ئی له هغه سره معامله کوله خو دغو احمقانو به داسی گنل چه گواکی رسول الله صلی الله علیه وسلم له سره زموندِ یه دغو دروغو، نه دی یوهیدلی، نو الله تعالیٰ جل جلاله د دوی ځواب داسی ورکوی «که دی بیخی غوږ دی خو ستاسي د خير او ښيګټې له ياره دی، د نبي الله صلى الله عليه وسلم دغه صفت خو ستاسي دياره ډير ښه دی او که نه ړومېي نه تاسي نيول شوی وی او دغه هم ممکن دی چه د رسول الله صلي الله علیه وسلم یه دغه اغماض او لوی خلق به کله نا کله تاسی په خپله پوه شنځ او د هغه له امله (وجی) به د هدایت یه لاره راشع! د نبی صلی الله علیه وسلم سکوت او اغماض ستاسی پر دروغو خبرو د دی له پاره نه ده چه دوی په رښتيا ستاسي خبری يقيني او واقعي ګڼې بلکه د هغوی يقين او باور د الله تعاليٰ جل جلاله او د مؤمنانو ير خبرو دی. هو! ستاسي په منځ کښي د هغو کسانو یه حق کښي چه د ایمان مدعیان دی د رسول الله صلى الله علیه وسلم سکوت او اغماض یو قسم رحمت دی ځکه چه سم د لاسه د هغوی تکذیب نه کوی او نه ئی رسوا کوی مګر د منافقانو بد كارونه د الله تعالىٰ جل جلاله نه يت نه دى، يسى شا چه رسول الله صلى الله عليه وسلم ته بد وائي يا د دوى يه نسبت «هواذن» وائي او ځوروى ئي نو د سختو سزاؤ منتظر اوسي!.

### يَحُلِفُونَ بِاللهِ لَكُمُ لِلْبُرُضُوكُمُ وَاللهُ وَمَاسُولُهُ اللهُ وَمَاسُولُهُ اللهُ وَمَاسُولُهُ الْحَقُ أَن يُرْضُوهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَمَاللهُ وَمِنْ اللهُ وَمَاللهُ وَمِنْ إِلَيْ اللهُ وَمِنْ إِلَا لَا اللهُ وَمِنْ إِلَيْ اللهِ وَمِنْ إِلَا اللهُ وَمِنْ إِلَا لَا مُؤْمِنِهُ وَمِنْ إِلَا لَا مُؤْمِنِهُ وَمِنْ إِنْ مِنْ وَاللّهُ وَمِنْ إِلّهُ وَمِنْ إِلّهُ وَمِنْ إِلّهُ وَمِنْ إِلّهُ وَمِنْ إِلّهُ وَمِنْ فَاللّهُ وَمِنْ فَاللّهُ وَمُؤْمِنِهُ وَمُؤْمِنِهُ وَاللّهُ وَمِنْ إِلّهُ وَاللّهُ وَمِنْ إِلّهُ وَاللّهُ وَمُؤْمِنِهُ وَمُؤْمِنِهُ وَمُؤْمِنِهُ وَمُواللّهُ وَمُؤْمِنِهُ وَاللّهُ وَمِنْ إِلَا لَا مُؤْمِنِهُ وَمُؤْمِنِهُ وَمُؤْمِنِهُ وَمُؤْمِنِهُ وَمُؤْمِنِهُ وَمُؤْمِنِهُ وَاللّهُ وَمُؤْمِنِهُ وَاللّهُ وَمُؤْمِنِهُ وَاللّهُ وَمُؤْمِنُومُ وَمُؤْمِنُومُ وَمُؤْمِنُومُ وَاللّهُ وَمُؤْمِنُومُ وَمُؤْمِنُومُ وَمُؤْمِنُومُ وَمُؤْمِنُومُ وَمُومُ وَمُؤْمِنُومُ وَمُؤْمُومُ وَمُؤْمِومُ وَاللّهُ وَمُؤْمُومُ وَمُواللّهُ وَمُؤْمُومُ وَمُومُ وَمُؤْمُومُ وَمُومُ وَمُؤْمُومُ وَمُ

قسمونه خوری دوی په الله تاسی ته (چه مونږ منافقان نه یو) دپاره د دی چه راضی کړی دوی تاسی، او الله او رسول د دغه (الله) ډیر حق دار (لائق) دی دی خبری چه راضی کړی دغه (منافقان) هغه (رسول الله) که وی دوی ایمان راوړونکی (په حقه سره)

تفسیر: حضرت شاه صاحب لیکی «که کوم وخت به رسول الله صلی الله علیه وسلم د دوی مکر او دغابازی ښکاره کوله نو دوی به د مسلمانانو په مخکښی قسمونه خوړل چه زمونږ په زړونو کښی کومه بده خبره او خراب نیت نه ؤ څو مسلمانان له خپلو ځانونو څخه خوښ او د ځان طرفداری کړی او نه پوهیږی چه دغه چل بازی له الله جل جلاله او له رسول الله صلی الله علیه وسلم سره بیخی نه پکاریږی» که دوی د ایمان په دعوی کښی رښتینی وی نو نور خلق دی پریږدی او یوازی د الله تعالیٰ جل جلاله او د رسول الله صلی الله علیه وسلم یوازی د الله تعالیٰ جل جلاله او د رسول الله صلی الله علیه وسلم خوښی او رضا پسی دی ولویږی.

## ٱلَمۡ يَعۡلَمُوۡۤ ٱَنَّهُ مَنۡ يُتُحَادِدِ اللهَ وَرَسُولَهُ فَاَنَّ لَهُ نَارَجَهَ تُمَ اللهِ وَرَسُولَهُ فَانَّ لَهُ نَارَجَهَ تُمَ خَالِدًا فِيْهَا وَٰ فِي الْحَظِيْمُ ﴿

آیا نه دی پوه شوی دوی په دی چه بیشکه شان دا دی هر نخوک چه مخالفت کوی د الله او (مخالفت کوی) د رسول د الله پس بیشکه مقرر دی ده ته اور د دوزخ حال دا چه همیشه به وی دی په دغه دوزخ کښی او هم دغه (خلود) رسوائی ده ډیره لویه.

تفسیر: یعنی له هغی رسوائی څخه چه د ځان د ژغورلو (محفوظولو) له امله (وجه) دوی نفاق اختیار کړی دی د هغی نه دا رسوایی لویه ده.

يَحُذَرُ الْمُنْفِقُونَ آنُ تُنَزَّلَ عَلَيْهِمُ سُورَةٌ تُنَتِّئُهُمُ بِمَا فِي قُلُوبِهِمُ ﴿ يَحُدُ اللَّهُ مُخْرِجٌ مَّا عَنْدُرُونَ ۞

ویریږی دغه منافقان له دی نه چه نازل کړی شی پر دغو (مومنانو د قرآن داسی یو) سورت چه خبروی دغه (مومنان) په هغه (کفر او نفاق) چه په زړونو د دوی کښی دی (خو سره له هغه هم استهزاء کوی)؛ ووایه (ای محمده! دوی ته توبیخاً) چه کوئ تاسی (دغه) مسخری (چه په سزا ورسیږئ) بیشکه چه الله ښکاره کوونکی دی د هغو (خبائثو ستاسی) چه ویریږئ (له ښکاره کولو نه د هغو)

تفسیو: منافقینو به په خپلو مجلسونو کښی د اسلام او د اسلام د پیغمبر علیه السلام بد ویل او په رښتینو مومنانو پسی به ئی د تمسخر غږونه کول. د دین په مهمو مسئلو به ئی توکی کولی هر کله چه به دوی ته داسی خیال پیدا شو چه ممکن دغه خبری به د رسول الله صلی الله علیه وسلم غوږونو ته ورسیږی نو داسی به ئی ویل چه هیڅ مضایقه نشته، هغه خو بیخی غوږ غوږ دی مونږ د ده په مخکښی هر هغه تاویل او خپلو خبرو ته رنگ ورکړو هغه ئی اوری او هرومرو (خامخا) ئی قبلوی هم. مگر څرنګه چه زیاتره وخت د الله تعالیٰ جل جلاله د وحی په وسیله د دوی د نفاق او بدنیتی قلعی لری کیده نو ځکه دوی ویریدل نه چه کوم داسی قرآنی سورت نازل شی چه زمونږ پتی خبری او نیتونه څرګند کړی. اصلی خبره دا ده چه د منافقینو زړونه د ویری بی زړه توب او کمزوری له امله (وجی) په هیڅ یوه لوری ثابت ولاړ نه وو او د دوی زړونه به تل لرزیدل او که له یوی خوا به د حضرت پیغمبر صلی الله علیه وسلم د اغماض او نفسی کرامت له لیدلو څخه ډاډه کیدل مګر له بلی خوا به د قرآن د صاعقی او تنهار له ویری به پریشانی کښی لیدلو څخه ډاډه کیدل مګر له بلی خوا به د قرآن د صاعقی او تنهار له ویری به پریشانی کښی لویدل نو ځکه ئی وفرمایل چه ښه خو داسی ده چه تاسی هم داسی توکی کوئ! او ملندی وهئ! او په خپل تمسخر او استهزاء باندی دوام ولرئ! او د رسول الله صلی الله علیه وسلم په نسبت «هواذن» ووایئ! او ډاډه اوسئ! لیکن پاک الله جل جلاله هغه شی ضرور څرګندوی چه تاسی تری وریږئ! و هغه ستاسی د مکر او فریب او خداع ګرد (ټول) تارونه شلوی.

#### وَلَإِنْ سَالْتَهُمُ لَيَقُولُنَّ إِنَّمَا كُنَّا غَنُونُ وَنَلْعَبُ

او قسم دی خامخا که پوښتنه وکړی ته له دوی نه (چه تاسی ولی استهزاء کوئ په دی حال چه دوی تبوک ته تلل) نو ضرور به وائی خامخا دوی چه بیشکه هم دا خبره ده چه وو مونږ چه مجلس او لوبی مو کولی؛

تفسیر: د (تبوک) غزا ته د تللو په وخت کښی ځینو منافقانو د تمسخر او استهزا<sub>ء</sub> په طریقه داسی وویل «دغه سړی محمد صلی الله علیه وسلم ته وګورځ چه د شام د قصرونو او د روم د واعلموا(١٠) التوبة(٩)

بارونو د فتح کولو خوبونه وینی ده د رومیانو سره جنگ هم د عربو په جنگونو قیاس کړی دی، مونږ یقین لرو چه سبا به تول د رومیانو په مخ کښی لاس تړلی ولاړ یو. دا زمونږ قاریان صحابه رضی الله تعالیٰ عنهم چه خیته ور، ډارن او دروغ جنان دی څرنگه به د رومیانو له منظمو او مسلحو او باتورو لښکرو سره وجنگیږی» وغیر ذلک من الهفوات. دوی دا ډول (طریقه) ویناوی د دی له پاره کولی چه مسلمانان له رومیانو څخه وویروی او زړونه ئی مات کړی کله چه دغه خبری رسول الله صلی الله علیه وسلم ته ورسیدی نو دوی منافقان جلب او احضار کړل او له هغوی څخه ئی د دی حقیقت پوښتنه وکړله دوی وویل (یارسول الله صلی الله علیه وسلم که رښتیا مو پوښتی نو مونږ دغسی عقیده کله لرله خو داسی ویناوی مونږ یوازی د توکو او ساعت تیری په ډول (طریقه) کولی او غوښتل مو چه په دی توګه په آسانی سره مزل ووهو او لار لنډه شی.

#### قُلُ إِبَاللهِ وَالِيتِهِ وَرَسُولِهِ كُنْ تُوْسَنَتُهُ زِءُونَ ®

ووایه (ای محمده! دوی ته چه) آیا په الله او په آیتونو (حکمونو) د الله او په رسول د الله پوری وئ تاسی چه استهزاء به مو کوله.

تفسیر: یعنی آیا د توکو او مسخرو او ساعت تیرولو موقع او محل هم دا دی چه د الله تعالیٰ جلا به الله الله علیه وسلم او د هغو په احکامو استهزاء او تمسخر وشی؟ په الله جل جلاله او رسول الله صلی الله علیه وسلم پوری استهزاء او د اللهی احکامو سپکاوی داسی شیان دی که یوازی په ژبه د توکو په ډول (طریقه) هم وی لوی کفر دی، بالخاصه چه د منافقانو له خوا د شرارتونو او د باطنی پلیتی له امله داسی حرکت صادر شی.

### ڵڒؾؘؙؾ۬ڔ۬ۯؙؙ۠۠ٳڡؘۜڎؙػڡٛۯؾؙۄٛڔۼۘۘۘؽٳؽؠٵؽڬٛۯٵۣڽؙؾؙڡٛؽؙۼؽؘڟٳ۪ٚڣٙڐؚؚڝؚۧڬؙڬٛۄٛ ٮؙٛۼڽۜڹڟٳ۪ٚڣڐؙٙڔۣٲڹٛۿؙۮؚػٵڹٛۅٛٵۼؚٛڔؚڡؚؽڹؖ

عذرونه مه کوئ تاسی (موند ته په دروغو سره) په تحقیق (ظاهراً هم) کافران شوی یئ (د اسلام په طعن سره) وروسته له (اظهار د) ایمان ستاسی که عفوه وکړو موند له یوی ډلی له تاسی څخه نو ضرور عذاب به (هم) ورکړو بلی ډلی ته په سبب د دی چه دوی بیشکه وو ګناهګاران.

تفسیر: یعنی د دروغو له عذره، حیلو، پلمو (تدبیرنو) او بهانو جوړولو څخه هیڅ فائده په لاس نه ورځی څوک چه د نفاق او استهزاء د سزا وړ لایق) وی هغه به خامخا ور رسیږی هو! که اوس

هم څوک د زړه په صدق توبه وکړی او له خپلو جرمونو څخه لاس واخلی الله تعالیٰ جل جلاله هغه بښی یا که ئی له ابتداء څخه د کفر او نفاق سره سره، له داسی فتنه اچولو او استهزاء څخه ځان ساتلی وی، نو هغو ته به د استهزاء او تمسخر سزا نه ورکوله کیږی.

### ٱلْمُنْفِقُونَ وَالْمُنْفِقْتُ بَعُضُهُ وُمِّنَ بَعُضِ يَامُرُونَ بِالْمُنْكِرِ وَيَنْهَونَ عَنِ الْمُعُرُوفِ وَيَقْمِضُونَ آيُدِيهُ وُشُوا اللهَ فَنَسِيَهُ وَالنَّ الْمُنْفِقِيْنَ هُو الْفْسِقُونَ ﴿

سری منافقان او ښځی منافقاتی ځینی د دوی له ځینو نورو دی (او په کفر او نفاق کښی ګرد (ټول) سره یو شان دی) امر (حکم) کوی پر منکراتو (بدیو چه ښیی ئی نورو ته) او منع کوی دوی (خلق) له نیکیو څخه او کلک نیسی دوی لاسونه خپل (له خیرات او دعا او مناجات نه) هیر کړی دی دوی الله (او طاعت ئی) نو (الله) بی برخی کړی دی دوی (له خپل رحمت نه) بیشکه چه منافقان هم دوی دی فاسقان (یا دوی هم دغه وتونکی دی له دائری د ایمان نه)

تفسیر: یعنی له تولو څخه لوی یاغیان او غاړه غړوونکی نافرمانان هم دغه بد باطنان منافقان دی چه د دوی نارینه او ښځی سره له دی چه په ژبو د اسلام اظهار کوی، شپه او ورځ په دی هڅه کښی دی چه هر ډول (طریقه) حیلی او پلمی (تدبیرونه) جوړی کړی او خلق په خپلو خبرو اترو سره له ښو کارونو څخه بیزاره او بدو کارونو ته ئی تیار کړی، د پیسو لګولو په اصلی ځایونو کښی خپل موتی کلک نیسی. مطلب دا چه دوی کلمه وایی لیکن نه د دوی له ژبی چاته څه خیر او ښیګنه رسیږی او نه له ماله. هر کله چه دوی د الله تعالیٰ جل جلاله لاره داسی پری ایښی ده نو پاک الله جل جلاله هم دوی پری ایښی دی، د دغو پریښودلو څخه وروسته دا چه دوی چیری غورځول کیږی د هغه ذکر په وروستنی آیت کښی راځی.

وَعَكَاللهُ الْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقْتِ وَالْكُفَّارَ نَارَجَهَ تَوَخْلِدِينَ فِي عَكَاللهُ وَلَكُفَّارَ نَارَجَهَ تَوَخْلِدِينَ فِيهَا هِي حَسُبُهُ وَلَعَنَهُ واللهُ وَلَهُمْ عَذَابٌ مُقِيدُونَ

وعده کړی ده الله له منافقانو سړيو سره او له منافقاتو ښځو سره او له (ټولو) کفارو سره اور د دوزخ تل به وی (دوی) په دغه (دوزخ) کښی هم دغه دوزخ بس دی دوی ته (د عذاب او سزا له مخی)؛ او لعنت کړی دی په دوی الله او مقرر دی دوی ته عذاب تل مدام (برقرار پاتی کيدونکی).

تفسیر: یعنی دغه داسی یوه کافی سزا ده چه وروسته له هغه بلی کومی سزا ته هیڅ ضرورت نه پاتی کیږی (لعنهم الله) ښایی چه مطلب ئی داسی وی چه په دنیا کښی به هم د الله تعالیٰ جل جلاله د لعنت اثر دوی ته برابر رسیږی یا به دغه جمله د پخوانی جملی تاکید وی والله اعلم.

### ٚػؘٲڷڹؽڹ؈ؙ قَبُلِكُمْ كَانُوۡاَلۡشَكَّمِنْكُمُ قُوَّةً وَّٱكُثْرَ ٱمُوَالاً وَاوْلَادًا فَاسْتَمْتَعُوا بِعَلا قِهِمْ

(تاسی ای منافقانو) په شان د هغو کسانو یئ چه پخوا له تاسی ځنی وو؛ وو هغوی سخت له تاسی له جهته د زوره او زیات له جهته د مالونو او اولادونو؛ نو نفع واخیسته دوی په برخی خپلی (له دنیوی لذتونو)

تفسیر: یعنی د دنیوی خوندونو کومه برخه چه د دوی له پاره مقدره وه له هغی څخه ئی گته (فائده) او د عاقبت هیڅ یو خیال او فکر ئی ونه کړ.

#### فَاسُتَمْتَعُثُورُ بِعَلَاقِكُمُ كَمَا اسْتَمْتَعَ الَّذِينَ مِنْ قَبُلِكُوْرِبِخَلَاقِهِمْ وَخُضْتُو كَالَّذِي خَاضُوا "

نو ګټه (فائده) واخیسته تاسی په برخی خپلی لکه چه ګټه (فائده) آخیستی وه هغو کسانو چه پخوا وو له تاسی څخه په برخی خپلی سره او ډوب شوی تاسی په باطلو کښی په باطلو کښی پخوا له تاسی

تفسیر: یعنی تاسی هم لکه هغوی د عاقبت له تصوره غافل شوی یئ! او له فانی متاع څخه څومره برخه چه ستاسی دپاره مقدره ده همغه دررسیږی او ستاسی تول کارونه بیخی د هغوی په شان دی، نو سه وپوهیدئ چه ستاسی حشر هم د هغوی په شان دی. له هغوی سره مال، اولاد او جسمانی قوتونه له تاسی څخه زیات ؤ خو سره له هغه هم د الله تعالیٰ جل جلاله د انتقام او نیونی څخه ئی ځان ونشو ژغورلی(ساتلی) ، نو تاسی پر کوم شی باندی ډاډینه او اطمینان لرئ چه په داسی اندازه د الله تعالیٰ جل جلاله له سزا او پوښتنی څخه بی پروا ناست یئ؟.

#### اُولِلِكَ حَبِطَتُ اَعْمَالُهُ مُ فِي النَّانْيَا وَالْإِخِرَةِ وَاُولِلِكَ هُمُ الْخَلِيرُونَ ®

دغه کسان باطل (خراب محو) شو عملونه د دوی په دنیا او آخرت کښی او دغه کسان هم دوی دی زیانکاران (یا دوی هم دغه بی برخی دی له هره بابه).

تفسیر: یعنی هیڅ یو دنیوی او اخروی برکت او کرامت د هغوی په برخه نشو، باقی د دنیوی لذتونو هغه حصه چه ظاهراً د هغوی په برخه شوه هغه فی الحقیقت د دوی په حق کښی استدراج او عذاب و لکه چه دوه رکوع ډومبی په (۱۴) آیت کښی د (فلا تعجبک اموالهم ولا اولادهم) په تفسیر کښی تیر شو او له هغه محخه پخوا هم په مخو نورو ځایونو کښی هم لیکلی شوی دی.

# ٱلَمْ يَاتِهِمْ نَبَا اللَّذِينَ مِنْ قَبُلِهِمْ قَوْمِ نُوْجِ وَعَادٍ وَتَهُوُدَ لَا وَقُومِ اللَّهِ عَادٍ وَتَهُوُدَ لَا وَقُومِ اللَّهِ يَعَادٍ وَتَهُودُ لَا وَقُومِ اللَّهِ يُعَادِ وَالْمُؤْتِفِكَةِ اللَّهِ عَالَمُ وَالْمُؤْتِفِكَةِ

آیا نه دی راغلی دوی ته خبر (د عذاب د) هغو کسانو چه پخوا وو له دوی نه قوم د نوح او عاد او ثمود. او قوم د ابراهیم او څښتنان د (ښار د) مدین او چپه شوو آړول شوو کلیو (د لوط)؛

تفسیو: د نوح علیه السلام قوم په طوفان، د (عاد) قوم په صرصر باد (سیلئ) د (ثمود) قوم په صیحه (غیبی چغه) هلاک شول، الله تعالیٰ جل جلاله د حضرت ابراهیم علیه السلام تائید په عجیب او غریب ډول (طریقه) وفرمایه چه د هغه په لیدلو سره د هغه قوم ذلیل او ناکام شو، د دوی باچا (نمرود) په ډیر بد حال او خراب مرګ سره وواژه شو، د مدین د ښار اصحاب په صیحه او زلزله او نورو سره تباه شول، د لوط علیه السلام د قوم کلی بیخی په بل مخ واډول شول او د کاڼو باران پری وشو. د دغو ګردو (تولو) اقوامو قصی بی د ابراهیم علیه السلام له قومه د

الاعراف په سورت کښي تيرې شوی دی.

#### اتَتُهُمُ رُسُلُهُمُ بِالبُيِّنَتِ فَمَاكَانَ اللهُ لِيَظْلِمَهُمُ وَلكِنْ كَانُوْ اانْفُسَهُمُ يَظْلِمُوْنَ ©

چه راوړی وی دوی ته رسولانو د دوی ښکاره معجزی (نو تکذیب وکړ دوی د رسولانو، نو هلاک شول) نو نه ؤ الله چه ظلم به ئی کاوه په دوی ولیکن وو دوی چه په ځانونو خپلو به ئی ظلم کاوه (په کفر او تکذیب سره).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ جل جلاله هیچا ته بی سببه او بی ځایه سزا نه ورکوی، دغه خلق په خپله په داسی ګناهونو بوخت (مشغول) او لګیا دی چه د هغو په اثر پر دوی د الله تعالیٰ جل جلاله د عذاب راتلل ضروری دی.

وَالْمُؤُمِنُونَ وَالْمُؤْمِنْتُ بَعْضُهُ مُ اَوْلِيَا اَهُ الْمُنْكُرِ
بَعْضِ يَامُرُونَ وَالْمُؤْمِنْتُ بَعْضُهُ وَيَنْهُونَ عَنِ الْمُنْكُرِ
وَيُقِيمُونَ الصَّلُوةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَيُطِيعُونَ اللهُ
وَرُسُولَةَ اوللِكَ سَيَرُحَمُهُ واللهُ إِنَّ اللهَ عَزِيْزُ خُكِيُهُ وَرَسُولَةَ اوللِكَ سَيَرُحَمُهُ واللهُ إِنَّ اللهَ عَزِيْزُ خُكِيُهُ وَرَسُولَةَ الْوَلِلِكَ سَيَرُحَمُهُ واللهُ إِنَّ اللهَ عَزِيْزُ خُكِيُهُ وَاللهُ إِنَّ اللهَ عَزِيْزُ خُكِيدُونَ

او سری مؤمنان او ښځی مؤمنانی ځینی د دوی دوستان دی د ځینو نورو (او په ایمان کښی ټول سره یو شان دی) حکم کوی دوی په نیکیو (چه د الله او د رسول الله نه د رسول الله اطاعت دی) او منع کوی له بدیو چه (د الله او د رسول الله نه مخالفت دی) او دروی (له ټولو حقوقو سره سم ادا کوی) لمونځ او ورکوی دوی زکات او حکم منی د الله او (حکم منی) د رسول الله دغه کسان ژر به رحم وکړی په دوی الله؛ بیشکه چه الله ښه غالب قوی دی (د حکمونو په جاری کولو کښی) ښه د حکمت خاوند (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی).

تفسیو: د دغی رکوع په سر کښی د منافقانو صفتونه بیان شوی وو، دلته د مقابلی په ډول (طریقه) د مؤمنانو د صفتونو ذکر هم وکړی شو یعنی منافقان خلق له نیکی څخه منع کوی، او د بدی په لوری ترغیب ورکوی او مومنان خلق له بدی نه ژغوری (بچ کوی) او د نیکی په لوری ئی تشویق کوی د منافقانو موتی کلک دی او د مومنانو لاسونه پرانیستی دی. منافقان د شومتیا له امله (وجی) خپل مال نه لګوی او مومنان د الله تعالیٰ جل جلاله له حکمه سره سم د خپلو مالونو څخه زکات، صدقی او خیرات ورکوی، له منافقانو څخه بیخی الله تعالیٰ جل جلاله هیر دی ولی مومنان هره ورځ پنځه وخته لمونځ کوی او په تولو معاملو کښی د الله تعالیٰ جل جلاله او د رسول الله صلی علیه وسلم له حکمونو سره سم تګ کوی، نو ځکه منافقان د الله تعالیٰ جل جلاله د عذاب او د لعنت مستحقان شول او مومنان د پاک خدای جل جلاله د ثواب او خصوصی رحمت وډ (لائق) او مستحق وګرځیدل.

#### وَعَدَاللهُ الْمُؤْمِنِيُنَ وَالْمُؤُمِنْتِ جَنْتٍ تَجْرِي مِنْ عَنْهَا الْأَنْهُ رُخْلِدِيْنَ فِيهَا وَمَسْكِنَ طِيّبَةٌ فِي جَنْتِ عَدُرِنْ وَرِضُوانٌ مِّنَ اللهِ ٱكْبُرُ لا لِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴿

وعده کړی ده الله له نارينه ؤ مؤمنانو او له ښځو مؤمناتو سره د جنتونو چه بهيږی له لاندی (د ماڼيو او ونو) د هغو (څلور قسمه) ويالی تل به وی دوی په دغو (جنتونو) کښی او (وعده کړی ده الله) د ځايونو ياکو (چه ثابت دی) په جنتونو د تل اوسيدلو کښی؛ او رضاء له (جانبه د) الله ډيره لويه ده (له جنتونو او نعمتونو او نورو څخه)؛ دغه (رضاء د الله) هم دغه بری دی ډير لوی.

تفسیر: یعنی د تولو دنیوی او اخروی نعمتونو څخه ډیر لوی نعمت د الله تعالیٰ جل جلاله رضاء او خوښی ده جنت هم له هم دی امله (وجی) غواړی چه هغه د الله تعالیٰ جل جلاله د رضاء مقام دی. او حق سبحانه وتعالیٰ جل جلاله به په جنت کښی مومنانو ته هر ډول (طریقه) جسمانی او روحانی نعمتونه او خوشالی ورکوی مگر د تولو څخه لوی نعمت به د حقیقی محبوب دائمی رضاء وی. په صحیح حدیث کښی راغلی دی چه حق تعالیٰ جل جلاله به جنتیانو ته غړ کوی چه (ای جنتیانو ا) جنتیان به په ځواب کښی عرض وکړی (لبیک) بیا به پوښتنه وکړی چه (هل رضیتم \_ آیا اوس خوښ شوی یئ؟) جنتیان به داسی عرض کوی (ای پروردګاره! ولی به نه یو خوشاله حال دا چه تا خپل انتهائی انعام او مهربانی پر مونډ کړی ده) بیا به داسی پوښتنه وشی

واعلموا(١٠) التوبة(٩)

(هل اعطیتم افضل من ذلک؟ \_ هر هغه شیان چه تر اوسه پوری تاسی ته در کړی شوی دی آیا د هغو شخه د بل کوم ښه شی د موندلو اراده او غوښتنه لرئ؟) جنتیان به سوال وکړی چه (یاالله جل جلاله له دغو نعمتونو او مهربانیو شخه به بل کوم غوره، اعلیٰ او خورا (ډیر) ښه نعمت وی؟) دلته به الله تعالیٰ جل جلاله فرمائی \_ (احل علیکم رضوانی فلا اسخط علیکم بعده ابدا \_ خپله دائمی رضاء او خوښی تاسی ته درلیږم چه له هغه وروسته به هیش خفګان او ناخوښی نه وی.

#### رزقنا الله وسائر المؤمنين هذه الكرامة العظيمة الباهرة

#### 

ای نبی (محمده!) جهاد کوه ته له کفارو سره (په توره) او له منافقانو سره (په حجت او اقامت د حدودو) او سختی کوه پر دوی؛ او (آخری) ځای د ورتلو د دوی دوزخ دی؛ او بد ځای د بیرته ورتلو دی (دا دوزخ).

تفسیو: د (جهاد) معنی د کوم ناکاره شی په دفع کولو کښی انتهائی کوښښ کول دی، دغه کوښښ کله په وسله، کله په ژبه، کله په قلم او کله په بله کومه طریقه وی. د منافقانو مقابل کښی (چه په ژبه د اسلام اظهار کوی او له زړه مسلمانان نه دی) د محمدی امت د جمهورو په نزد (جهاد بالسیف) مشروع نه دی او نه د نبوت په زمانه کښی داسی واقع شوی دی. نو ځکه د جهاد لفظ په دغه آیت کښی عام دی. یعنی په توره، په قلم، په ژبه، په هر وخت، په هر ډول (طریقه) مقابلی سره چه مصلحت وی، جهاد دی وشی! د ځینو علماؤ دا رایه ده که د منافقانو نفاق بیخی شکاره او عیان شی نو پر دوی باندی هم (بالسیف) جهاد کیدی شی. په هر حال څرنګه چه د ـ تبوک په غزا کښی د منافقانو نفاق بیخی شکاره شوی و نو ځکه په دغه آیت کښی د دوی سره د لړی سختی رویی غوره کولو هدایت ورکړی شوی دی زمونږ نبی کریم علیه افضل الصلوة والتسلیم فطرتاً ډیر حلیم او خورا (ډیر) نرم خویه او مهربان ؤ لکه چه په خپله پاک الله جل جلاله فرمایی ﴿ فَهَارَعُهُوْسُ الْمُوانُ الله بانه پری خکم شوی ؤ «واخفض جناحک لمن اتبعک من المؤمنین (۱۹ جزء د الشعراء د الشعراء (۲۱۵ آیت ۱۱ رکوع»

غرنگه چه منافقان هم په ښکاره د مؤمنانو په ډله کښی شامل وو. نو ځکه رسول الله صلی الله علی الله علی الله علی و م علیه وسلم هم د هغوی له کارونو مخخه اغماض او عفوه کوله او ورنه تیریده او نرمی به ئی ور سره کوله (د تبوک) په غزا کښی کله چه منافقانو په پوره ښکاره ډول (طریقه) سره بیحیائی، عناد، عداوت او دښمنی اختیار کړه نو داسی حکم وشو چه اوس د منافقانو په مقابل کښی سختی اختیار کړئ! ځکه چه دغه شریر خلق په ښو اخلاقو او نرمی سره په لاره نه راځی.

#### يَعُلِفُونَ بِاللهِ مَاقَالُولِ

وَلَقَنُ قَالُوْا كَلِمَةَ الْكُفْرِ وَكَفَرُوْا بَعُنَ السَلَامِهِمُ وَهَنُوُا بِمَالَمُ يَنَالُوْا وَمَانَقَهُوَ الآكَانَ اَغُنْهُ وَاللهُ وَرَسُولُهُ مِنْ فَضَلِهُ فَإِنْ يَنُونُوا يَكْ خَيْرًا لَهُمُ وَإِنْ يَتَوَكُوا يُعَنِّرِ بُهُ وَاللهُ عَذَا بَا الْمِنْ إِن اللهُ نَيَا وَالْإِخْرَةِ وَمَا لَهُمُ فِالْارْضِ مِنْ قَلِ وَلانصِدُو

قسمونه خوری دوی په الله باندی چه نه دی ویلی دوی (دا خبری چه تاته دررسیدلی دی) او خامخا په تحقیق ویلی وو دوی کلمه (الفاظ) د کفر او کافران شوی دی دوی (ظاهراً هم) وروسته له (اظهار د) اسلام خپل او قصد ئی کړی ؤ د هغه شی چه ور ونه رسیدل دوی (هغه ته). او عیب نه لګاوه دوی (په الله او رسول الله) مګر له دی جهته چه غنیان کړل دوی الله او رسول د الله له فضله خپله؛ نو که توبه وویسته دوی (له دغه نفاقه) نو وی به (دغه توبه غوره) خیر دوی ته، او که بیرته وګرځی دوی (له توبی) نو عذاب به ورکړی دوی ته الله په عذاب دردناک سره په دنیا کښی (په وژلو) او په آخرت کښی (په سوځولو سره)؛ حال دا چه نه به وی دوی ته په (تمامه) ځمکه کښی هیڅ ولی (دوست ساتونکی له بلاګانو) او نه مدد ګار (خلاصوونکی له عذابونو څخه).

تفسیر: منافقانو به پسی شا په خپلو منځونو کښی یو تر بله د نبی کریم صلی الله علیه وسلم او د اسلامی دین سپکاوی کاوه لکه چه د (المنافقون) په سورت کښی به راشی کله چه کوم مسلمان د منافقانو دغه خبری رسول الله صلی الله علیه وسلم ته رسولی نو منافقانو به هغه دروغجن گانه او

قسمونه به ئی خوړل چه مونږ داسی خبری نه دی کړی الله تعالیٰ جل جلاله د مسلمانانو د روایتونو تصدیق وکړ چه بیشکه منافقانو هم داسی خبری کړی دی او د اسلام له دعوی څخه وروسته ئی هم داسی کلمی د اسلام او د اسلام د نبی صلی الله علیه وسلم په نسبت ویلی دی چه داسی وینا یوازی د هم دغو منکرانو له خولو څخه راوتلی شی.

«و هموابمالم ینالوا» ـ او قصد ئی کړی ؤ د هغه شی چه ور ونه رسیدل دوی هغه ته) یعنی د (تبوک) د غزا څخه د بیرته راتللو په وخت کښي حضرت رسول الله صلي الله علیه وسلم له لښکره بیل شوی ؤ او په هغه لاره تلو چه په غره کښی تیره شوی وه، تقریباً دولسو تنو منافقانو خپل اربوزونه (مخونه) تړلی وو،د شپی په تیاره کښې ئې غوښتل چه رسول الله صلی الله علیه وسلم ته لاس واچوی او معاذ الله محمد صلی الله علیه وسلم له کومی لوړی څخه ژوری ته وغورځوی د رسول الله صلى الله عليه وسلم سره حذيفه او عمار رضي الله تعالىٰ عنهما وو منافقان د عمار نه چپ چاپيره شول، مګر حذیفه په وهلو وهلو د منافقانو د اوښانو مخونه بل لوری ته واړول. څرنګه چه د هغو مخونه یت وو، حذیفه رضی الله تعالیٰ عنه او نورو هغوی ونه پیژندل وروسته رسول الله حذیفه او عمّار رضی الله تعالیٰ عنهما ته د هغوی ټولو نومونه او شهرتونه وروښودل او يوره ئی ورمعرفی کړی. مگر تاکید ئی وکړ چه دا حال چاته مه وایئ، د دغی واقعی په لوری په (و هموا بمالم ینالوا) کښی اشاره ده چه هغه ناپاک قصد چه هغو کړی ؤ د الله تعالیٰ جل جلاله په فضل او مرحمت سره سر ته ونه رسید، ځینو علماؤ لیکلی دی چه یه یو ځای کښی د اسلامی لښکرو په منځ كښى څه كورنى جگړه او جنګ نښتى ؤ منافقانو دلته په شيطانى او اغواء باندى لاسونه يورى کړل او غوښتل ئي چه د انصارو او مهاجرينو په منځ کښي د نفاق او اختلاف په اچولو کښي کوښښ وکړی ولی ناکامه پاتی شول او رسول الله صلی الله علیه وسلم د هغو په منځ کښی جوړه وكړه لكه چه د (المنافقون) په سورت كښي ئي تفصيل راځي.

﴿ وَمَانَقَتُهُوا ﴾ الآیة \_ او عیب نه لگاوه دوی په الله او رسول الله صلی الله علیه وسلم مگر له دی جهته) یعنی د رسول الله صلی الله علیه وسلم د دعا په برکت الله تعالیٰ دوی بدایان (مالدار) کړل. د پور له باره ئی اوږی سپکی شوی، مسلمانانو سره د ناستی او ولاړی له امله (وجی) په ولجو (غینمت) کښی د حصو او برخو خاوندان شول او د نبی کریم صلی الله علیه وسلم د دعا په برکت د دوی حاصلات او پیداوار ښه شوی وو نو دوی د دغو نعمتونو په بدله کښی له الله تعالیٰ جل جلاله او رسول الله صلی الله علیه وسلم سره، چل، فریب او تکی کوله او په هر ډول (طریقه) د رسول الله صلی الله علیه وسلم او مسلمانانو ربړولو (تکلیفولو) ته ئی ملاوی تړلی وی نو که دوی اوس هم توبه وباسی او له خپلو شرارتونو او احسان هیرولو څخه لاس واخلی نو دغه کار به د دوی په حق کښی ډیر ښه وی که نه الله تعالیٰ جل جلاله به په دنیا او عقبا کښی دوی ته داسی سزا ورکړی چه د ځمکی په مخ به هیڅوک نه موندل کیږی چه له هغی څخه دوی خلاص د اسی سزا ورکړی چه د ځمکی په مخ به هیڅوک نه موندل کیږی چه له هغی څخه دوی خلاص کړی، په ځینو روایتونو کښی راغلی دی چه (جلاس) نومی یو سړی د دغو آیتونو د اوریدلو په اثر د زړه له اخلاصه توبه وویستله او خپل پاتی ژوند ئی له اسلامه جار کړ.

#### وَمِنْهُوْمِ مِنْ عُهَدَاللهَ لَيِنَ

### الناكمِنُ فَضُلِهِ لَنَصَّدَّ قَنَّ وَلَنَكُونِنَّ مِنَ الصَّلِحِيْنَ ﴿ فَالْمُونِ الصَّلِحِيْنَ ﴿ فَكَلَّا النَّهُمُ مِنْ فَضُلِهِ بَخِنُو اللهِ وَتَوَكُّواْ وَهُمُ مُّمُونُونَ ﴿ فَكَلَّا النَّهُمُ مِنْ فَضُلِهِ بَخِنُو اللهِ وَتَوَكُّواْ وَهُمُ مُّمُعُوضُونَ ﴾

او ځینی له دغو (منافقانو) څخه هغه دی چه عهد ئی کړی ؤ له الله سره قسم دی چه خامخا که راکړی (الله) مونږ ته (مال) له فضله خپله نو خامخا خیراتونه به ورکوو هرومرو (خامخا) (زکوه به تری باسو) او خامخا به شو مونږ هرومرو (خامخا) له صالحانو څخه نو کله چه ورکړ(الله) دوی ته (مال) له فضله خپله نو بخل ئی اختیار کړ په هغه (مال) او بیرته وګرځیدل دوی حال دا چه دوی څخه کوونکی ؤ (له حقه).

تفسیر: (ثعلبه بن حاطب) نومی انصاری د رسول الله صلی الله علیه وسلم په حضور کښی عرض وكر چه (يا رسول الله صلى الله عليه وسلم! زما به حق كښى دعا وكړئ چه مالدار او شتمن شم!) رسول الله صلى الله عليه وسلم وفرمايل (اى ثعلبه! هغه لږ شى چه ته يرى د الله تعالىٰ شكر ادا. کړی ښه دی له هغه ډير شي څخه چه ته د هغه حقوق اداء نشي کړی) ده بيا همغسي غوښتنه وكړه، رسول الله صلى الله عليه وسلم وفرمايل (آيا ته دا نه خوښوى چه زما د سنت او د عمل طریقه غوره کړی؟) څومره چه نبی کریم صلی الله علیه وسلم دی منع کاؤ د ده تینګار (ضد) لا زیاتیده او وعده ئی وکړه (که الله تعالیٰ جل جلاله ما د مال او د شتو خاوند کړی. نو زه به د هغو يوره حقوق اداء كوم) بالاخر رسول الله صلى الله عليه وسلم د ده يه حق كښى دعا وكړه چه د هغی په اثر د ده په بیزو کښی دومره برکت او کثرت بیدا شو چه دی د خپلو ډیرو رمو له امله (وجی) له مدینی منوری څخه د باندی ووت او په یوه کلی کښی ئی هستوګنه غوره کړه او د ډيرو مالونو او شتو له امله (وجي) دومره مصروف او مشغول شو چه ورو ورو ئي د جومي او جمعی لمونځونه پریښودل، څو ورځی وروسته د رسول الله صلی الله علیه وسلم له خوا د زکات اخیستلو عامل ورغی نو ده وویل چه (زکات خو د جزیی خور ښکاری) یو دوه ځلی ئی نن او سبا وویل او بهانه به ئی کوله بالاخر ئی د زکات له اداء څخه په صاف ډول (طریقه) سره انکار وكړ. رسول الله صلى الله عليه وسلم د دى وضعيت (حالت) په مقابل كښى درى ځلى (ويح ثعلبه) وفرمایل او دغه آیتونه نازل شول کله چه د ده ځینو خپلوانو ده ته دغه خبر ورساوه نو هغه نازړه، سره له زكوته ورحاضر شو، خو رسول الله صلى الله عليه وسلم وفرمايل «زه الله تعالىٰ جل جلاله ستا د زکات له قبلولو نه منع کړی يم!» ده د دی خبری په اوريدلو په شور ماشور او ژړا او واويلا

شروع وکړه ځکه چه د رسول الله صلی الله علیه وسلم له لوری د ده د زکات نه قبلیدل، د لوی عیب، عار، شرم او د ننګ خبره وه (ثعلبه) د بدنامی له امله (وجی) په خپل سر باندی خاوری بادولی مګر په زړه کښی ئی نفاق پټ ؤ، د رسول الله صلی الله علیه وسلم د رد کولو نه وروسته، دی سره له زکاته حضرت ابی بکر صدیق رضی الله تعالیٰ عنه ته ورغی. صدیق اکبر رضی الله تعالیٰ عنه هم د هغه له قبلولو انکار وکړ، بیا د حضرت عمر فاروق رضی الله تعالیٰ عنه او د حضرت عثمان ذی النورین رضی الله تعالیٰ عنه حضور ته هم ورغی مګر دوی هم د ده د زکات له قبلولو انکار وکړ او هر یوه به هم داسی ویل (هغه شی چه د رسول الله صلی الله علیه وسلم له حضوره مردود شوی وی مونږ له سره هغه نشو قبلولی) بالاخر (ثعلبه) د هم دی نفاق په حالت کښی د حضرت عثمان رضی الله تعالیٰ عنه په خلافت کښی مړ شو.

### فَاعَقَبَهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمُ إلى يَوْمِ يَلْقَوْنَهُ بِمَا اَخْلَفُوا اللهُ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُوْ الكَّذِبُونَ @

پس و گرځاوه (الله) عاقبت (د فعل) د دوی نفاق په زړونو د دوی کښی (چه هیڅ به لری نشی) تر (هغی) ورځی پوری چه یو ځای کیږی به له الله سره (په قیامت کښی) په سبب د هغه چه مخالفت کړی ؤ دوی له الله د هغی خبری چه وعده کړی وه دوی له الله سره او په سبب د دی چه وو دوی چه دروغ به ئی ویل.

تفسیر: یعنی له الله تعالیٰ جل جلاله سره د څرګندی وعده خلافی او دروغ ویلو په سبب د دوی د بخل او اعراض اثر داسی شو چه د تل له پاره د نفاق ونه، د دوی په زړونو کښی قایمه شوه او تر مرګه پوری لری کیدونکی نه ده او د خدای جل جلاله عادت په دی جاری دی چه که کوم سړی ښه یا بد خصلت ځان ته غوره کوی نو د بیا بیا کولو له امله (وجی) هغه دایمی ګرځی. د خراب خصلت له دغه دوام او استحکام څخه کله کله په ختم او طبع (مهر لګولو) سره تعبیر کیږی.

### ٱلمُربَّعُ لَمُوْاَانَ اللهَ يَعُلُوسِ وَهُمُ وَنَجُولِهُمُ وَاَنَّ اللهَ عَلَامُ الْغُيُوبِ ٥٠

واعلموا(١٠)

آیا نه دی پوهیدلی دغه (وعده خلافان) چه بیشکه الله عالم دی په پتو (نیتونو) د دوی او په پتو مجلسونو د دوی او (نه دی پوهیدلی دوی په دی خبره چه) بیشکه الله ښه عالم دی په ټولو پتو (خبرو هم).

تفسیر: یعنی هر قسم وعدی چه و کړی او هر ډول (طریقه) خبری چه جوړی کړی یا د مجبوریت له امله (وجی) مال وړاندی کړی، الله تعالیٰ جل جلاله د دوی په ارادو او نیتونو باندی ښه پوهیږی! او له خپلو ملګرو سره کومه مرکه، جرګه او مشوره چه کوی پر هغو باندی په ښه صورت سره خبر دی الله تعالیٰ جل جلاله ته ښه معلوم دی چه د (لنصدقن و لنکونن من الصالحین) وعده او بیا په ویره سره د زکات وړاندی کول په کوم قصد، اراده نیت او زړه سره وو.

#### ٱلّذِينَ كَلِبِزُوْنَ الْمُطُوِّعِينَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ فِ الصَّدَةُتِ وَالَّذِينَ لَا يَجِدُونَ إِلَّاجُهُ مَ هُمُ فَيَسْخَرُونَ مِنْهُمُ الشِخْرَالِلهُ مِنْهُمُ وَلَهُمُ عَذَابُ الِيُمُّ

هغه منافقان چه عیب وائی په (ډیرو) خیرات کوونکو باندی له مؤمنانو په (اداء د) صدقاتو کښی او (بل) د هغو (بی وزلو عیب وائی) چه هیڅ نه مومی دوی مګر په قدر د وس (او زیار (کوشش) خپل پس مسخری کوی دغه (منافقان) په دوی پوری؛ سزا به ورکړی الله دوی ته (د مسخرو). او شته دوی ته عذاب دردناک.

تفسیو: یو محلی رسول اکرم صلی الله علیه وسلم مسلمانانو ته د صدقی ورکولو په نسبت ترغیب ورکړ «چه په دغو صدقاتو د تبوک د لویی غزا تیاری وکړی، حضرت ابوبکر صدیق رضی الله تعالیٰ عنه هر څه چه به کاله کښر موندل هغه ئی تول ورکړا، حضرت عسر فاروق رضی الله تعالیٰ عنه دری سوه اوښان له عنه خپل نیمایی مال ورکړ، حضرت جامع القرآن عثمان رضی الله تعالیٰ عنه دری سوه اوښان له بارونو سره ورکړل، حضرت علی مرتضیٰ رضی الله تعالیٰ عنه زر اشرفی ورکړی، حضرت عبد الرحمن بن عوف رضی الله تعالیٰ عنه خلور زره درهم (یا دینار) ورکړل. عاصم بن عدی رضی الله تعالیٰ عنه سل وسقه خرما (چه قیمت ئی محلور زره درهم کیده) ورکړی.» نو منافقانو د دغو صدقی ورکونکو بد ویل شروع کړل او ویل به ئی چه دغو نوموړو معظمو اصحابو دغه ډیری روپی او زیات مال په ریا او محال بو حقیل حبحاب چه

واعلموا(١٠)

په خواری او مزدوری او مشقت سره به ئی لو شی گتل یوه پیمانه خرما صدقه کړه ، نو منافقانو پر ده باندی خندل او ملندی به ئی پری وهلی چه دی خامخا په زور سره خپل ځان ښیی او ځان په وینو لړلو شهیدانو کښی داخلوی که نه یوی پیمانی خرماؤ ته د الله تعالیٰ جل جلاله او د رسول الله صلی الله علیه وسلم څه احتیاج؟ خو نوم ئی کاوه . مطلب دا چه له او ډیر شی ورکوونکی دواړه د دوی له ژبو څخه نه ؤ خلاص . ځینو ته به ئی پیغورونه ورکول او په ځینو به ئی مسخری کولی . نو الله تعالیٰ جل جلاله به د دی پیغورونو او مسخرو سزا ورکړی) که څه هم ظاهراً دوی څو ورځی د توکو ، مسخرو او ملنډو پیغورونو او مسخرو او ملنډو (توقو) له پاره آزاد پریښودلی شوی وو ، خو په حقیقت کښی په پته کښی د دوی د امن او هوسایی (ارام) تولی ریښی او رګونه پری کیږی او دوی ته ډیر دردناک عذاب تیار دی .

#### ٳۺؾۼٛڣؠٛڵۿؙۄؙٲٷڵٳؾؘٮؙؾۼؙڣؚۯڵۿؙۄؙٝٳؽؾؽؾۼٛڣۯڵۿۄؙڛؠؙۼؠ۬ؽٙ؞؆ۜۊ ڬڶؽؿۼ۫ڣۯٳٮڵۿڵۿؙۄٞڎٳڮؽٳؽۜۿؙۄؙػۼۜۯٷٳڽٳؽڵٙۅۅٙؠڛٛۅ۫ڸ؋ ۅؘڶڵۮؙڵٳؠۿۮؚؽٳڷڣۊؙۄؙڔٳڷڡٚڽڣؠڹٛ<sup>۞</sup>

بښنه وغواړه دپاره د دغو(منافقانو) يا مه غواړه بښنه (دپاره د دغو (منافقانو)؛ که بښنه وغواړی ته دوی ته اويا کرته نو له سره به بښنه ونه کړی الله دوی ته؛ دغه (نه بښل) په سبب د دی دی چه بيشکه دوی کافران شوی دی په الله او په رسول د الله؛ او الله نه ښيی سمه صافه لاره قوم فاسقانو ته.

تفسیر: یعنی د منافقانو له پاره چه تاسی هر محومره استغفار او ببننه وغواړئ هغه د دوی په حق کښی بیخی بی اثره او بی فائدی ده الله تعالیٰ جل جلاله دا بدبخته کافران او نافرمانان هیڅکله نه بښی. دا پیښه داسی وشوه چه په مدینه منوره کښی د منافقانو رئیس عبدالله ابن ابی مړ شو، رسول الله صلی الله علیه وسلم د کفن دپاره خپل مبارک کمیس ورکړ او د خپلی خولی مبارکی لاړی ئی په خوله کښی ورواچولی او د ده د جنازی لمونځ ئی اداء کړ او د مغفرت دعا ئی ورته وکړه، حضرت عمر رضی الله تعالیٰ عنه په دغه معامله کښی مداخله او مخالفت وکړ او وی ویل چه یا رسول الله صلی الله علیه وسلم دا خو همغه خبیث دی چه په هغه او دغه وخت کښی ئی دغسی او هغسی ناولی کارونه کړی وو او تل د کفر او نفاق مشر او بیرغ پورته کوونکی ؤ، آیا الله تعالیٰ جل جلاله نه دی فرمایلی ﴿ اِسْتَغْفِرُ اَلْمُنْ اَلَّهُ اِللّهُ تَعَالیٰ جَل جلاله نه دی فرمایلی ﴿ اِسْتَغْفِرُ اَلْمُنْ اَلَهُ اَلَهُ اَلَهُ اَلَهُ اَلَهُ اَلَهُ اَلَهُ الله علیه وسلم وفرمایل «ای عمره! زه له استغفاره نه

یم منع شوی بلکه آزاد پریښودل شوی یم چه بښنه وغواړم یا ونه غواړم او دغه د الله تعالیٰ جل جلاله کار دی چه بښنه ورته کوی که ئی نه کوی یعنی که زما استغفار هغه ته ګټه (فائده) ونه کړی نو ودی نه کړی ښايي چه زما دا کار د نورو په حق کښي ګټور ثابت شي. که د اسلام لوی دښمنان د رسول الله صلی الله علیه وسلم د ښو اخلاقو وسعت او عام رحمت ووینی نو مسلمانان به شي لکه چه هم داسي هم وشول. د صحيح بخاري شريف يه يو روايت رسول الله صلى الله علیه وسلم فرمایلی دی (که زه پوهیدی چه یه اویا ځلی استغفار سره هغه ته بښنه کیدلی نو ما به له اویا محلمی څخه هم زیات استغفار ورته غوښتلی وی) ګواکی په دغی جملی سره رسول الله صلى الله عليه وسلم تنبيه وفرمايله چه د حضرت عمر رضى الله تعالىٰ عنه يه شان ده هم هغه ته خپل استغفار ګټور نه ګاڼه یوازی دومره قدری فرق شته چه د حضرت عمر رضی الله تعالیٰ عنه نظر یوازی د (بغض فی الله) له کبله (وجی) یه هم دغی نه بهنی یوری مقصور ؤ مکر نبی کریم صلی الله علیه وسلم د مری د گتمی (فائدی) څخه صرف نظر کړی د نبوت د عمومی شفقت اظهار او د ژوند یو فائده ئی یه نظر کښی نیولی وه بالاخر د الله تعالیٰ وحی «ولا تصل علیٰ احد منهم مات ابدا ولا تقم علیٰ قبره » یه تصریح سره د منافقانو د جنازی کولو یا د دوی یه تکفین، تدفین او تجهیز کښی له برخی اخیستلو څخه ئی منع کړ، ځکه چه له دغه وضعیت (حالت) څخه د منافقانو د لا زړور کیدلو او د مسلمانانو د زړونو د ماتیدلو احتمال ؤ، نو د دی آیت له نزوله وروسته بيا رسول الله صلى الله عليه وسلم د هيـڅ يـو منافق جنازه ادا۔ نه كړه.

#### فَرِحَ الْمُخَلِّفُونَ بِمَقْعَدِهُمُ خِلْفَ رَسُولِ اللهِ وَكَرِهُوَ اَلَنَ يُجَاهِدُوا بِأَمُوالِهِمْ وَانْفُسِهِمُ فِي سَبِيلِ اللهِ وَقَالُوا لاَ تَنْفِرُوا فِي الْحَرِّ قُلُ نَارُجَهَ تَمَالَثُ لَى حَرَّ الْوَكَانُوا يَفْقَهُونَ ٥٠

خوشاله شوی وو بیرته پاتی شوی (له غزا د خپل نفاق له امله (وجی) په کیناستو خپلو بیرته له رسول د الله څخه او بده ګڼله دوی دا چه جهاد وکړی دوی په مالونو خپلو او په ځانونو خپلو په لاره د الله کښی او ویل به دوی (پخپلو منځونو کښی یا مؤمنانو ته) چه مه ځئ تاسی (د تبوک دی غزا ته) په دغی ګرمی کښی ووایه (ای محمده! دوی ته) چه اور د دوزخ ډیر سخت دی له جهته د ګرمی (دوی ته له دی حرارته) که وی دوی چه پوهیدی (نو نافرمانی به ئی نه وه کړی)

تفسیر: دا د هغو منافقانو په متعلق دی چه د (تبوک) په غزا کښې ئې ګډون نه و کړی یعني د

واعلموا(١٠)

منافقانو دغه حال چه د بدو او عیب جنو کارونو په کولو خوښیږی او له ښو کارونو څخه کرکه کوی او لری تری تښتی لکه چه زیاتره ښو خلقو ته پیغورونه ورکوی او مسخری پری کوی، دغسی قوم ته د پیغمبر صلی الله علیه وسلم له استغفاره څه ګټه (فائده) رسیدی شی؟ له دی ځایه د ګنهګارو او بد اعتقادو په منځ کښی فرق پیدا کیږی.

داسى هيـغ يوه كناه نشته چه د رسول الله صلى الله عليه وسلم په استغفار ونه بــــــله شى. ﴿ وَلَوْ اَتَّهُمُ إِذْظَلُهُوْ اَنْشَاهُمُ مِا مُرَّدُوكُ فَاسُتَغْفَرُ واللهَ وَاسْتَغْفَرُ لَهُمُوالتَّسُولُ لَوَجَدُوااللهَ تَوَابَاتَ حِيْمًا ﴾

«ه جزء د النساء (٦٤) آیت (٩) رکوع» لیکن بد اعتقاد ته د رسول الله صلی الله علیه وسلم د اویا محلی استغفار څخه هم څه فائده نه ور رسیږی.

(وقالوا لا تنفروا فی الحر ۔ او ویل به دوی په خپلو منځونو کښی مؤمنانو ته چه مه ځئ تاسی دغی غزا د تبوک ته په دغی ګرمی کښی) یعنی یا منافقانو دغسی ویناوی په خپلو منځونو کښی سره کولی یا خو ئی ځینو مؤمنانو ته، څو د دوی زړونه مات او همتونه ئی سست شی.

#### فَلْيَضْحَكُوا قِلِيلًا وَلْيَبُكُوا كَثِيرًا وَجَزَاءً بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ

نو ودی خاندی دوی لږ (په دنیا کښی) او ودی ژاړی ډیر (په آخرت کښی له جهته د جزاء په سبب د هغه عمل چه وو دوی چه کاوه به ئی

تفسیر: یعنی دوی دی څو ورځی په خپلو دغو حرکاتو خوښ او خوشحال اوسی! او ودی خاندی! بیا به دوی د دغو چارو په سزا کښی تل تر تله وژاړی!.

#### فَإِنُ تَرَجَعَكَ اللهُ إِلَى طَآيِفَ قِيِّنُهُمُ فَالْسَتَأَذُنُوْكَ لِلْحُرُّوْجِ فَقُلُ لَّنُ تَخَرُّجُوْا مَعِي اَبِكَا وَكَنْ ثُقَاتِلُوْا مَعِي عَنْ وَالْآئُكُوْ رَضِيْتُمُ رِبِالْقُعُوْدِ الَّالِ مَرَّةٍ فَاقْعُكُ وَامَعَ الْخَلِفِيْنَ ۞

نو که بیرته راوستی ته الله (مدینی ته) یوی طایفی ته له دغو وروسته پاتی شو یو خلقو څخه (چه منافقان دی) نو بیا اجازه وغواړی دوی له تا څخه د وتلو (بلی غزا ته) نو ووایه (ای محمده! دوی ته) چه له سره به ونه وځئ تاسی له ما سره هیڅکله (هیچیری جنګ ته) او له سره به ونه جنګیږئ په ملګرتیا زما د هیڅ دښمن سره؛ بیشکه چه تاسی راضی شوی یئ په کیناستو (او بیرته پاتی کیدلو) اول واری (په غزا د تبوک کښی) نو بیا ناست اوسئ تاسی سره د بیرته پاتی شویو (ښځو او هلکانو)

تفسیو: رسول الله صلی الله علیه وسلم په (تبوک) کښی او منافقان په مدینه منوره کښی وو ممکن ؤ چه ځینی منافقان د رسول الله صلی الله علیه وسلم له راتګه پخوا مړه شی نو ځکه ئی «الی طائفة منهم» وفرمایل یعنی که اوس دغه منافقان بلی کومی غزا ته د تلو اجازه وغواړی نو ته دوی ته داسی ووایه بس دی ستاسی میرانه (بهادری) او توره ښه راڅرګنده شوه او ستاسی د زړونو حال لا ړومبی له دی ښکاره شوی دی نو وروسته تر دی له مونډه سره وتلی نشئ! او نه د اسلام د دښمنانو په مقابل کښی څه میرانه (بهادری) ښوولی شئ نو د بی لاسو او بی پښو ضعیفانو او ناتوانو سپین ډیرو او هلکانو، جونو او ښځو سره په خپلو کورونو کښی کینئ او هغه شی چه اول ځلی تاسی د خپلو ځانونو له پاره غوره کړی ډیر ښه دی چه پر همغه حالت باندی ومرئ! څو د الله تعالیٰ جل جلاله د عذاب خوند ښه وڅکئ!.

#### وَلَاتُصَلِّ عَلَى اَحَدِيمِنْهُمُ مِّنَاتَ اَبَدُ اوَّلَا تَقَدُّعُلَ قَدُرِهُ ۗ إِنَّهُمُ كَفَرُ وَالِمِاللهِ وَرَسُولِهِ وَمَاتُواْ وَهُمُ فِلْلِقُونَ ۞

او مه کوه لمونځ (د جنازی) په هیڅ یو تن له دغو (منافقانو) چه مړ شی هیڅکله او مه دریږه په قبر د ده (د دعا، استغفار، یا د تدفین د اهتمام له

پاره) بیشکه چه دغه (منافقان) کافران شوی دی په الله (چه شرک ئی کړی دی) او په رسول د الله (چه له زړه ئی نه دی منلی) او مړه شول حال دا چه دوی فاسقان وو

تفسیر: دغه آیت د عبد الله ابن ابی له واقعی شخه وروسته نازل شوی دی لکه چه د هم دی سورت د (۸۰) آیت په تفسیر کښی مونږ هغه په تفسیل سره لیکلی دی. د دی آیت له نازلیدلو نه وروسته د منافقینو جنازه کول بیخی منعه شوه. حضرت عمر فاروق رضی الله تعالیٰ عنه به احتیاطاً د هغه سری په جنازه کښی ګډون نه کاوه چه د هغه په جنازه کښی به حضرت حنیفه رضی الله تعالیٰ عنه ګډون نه ؤ کړی ځکه چه حنیفه رضی الله تعالیٰ عنه ته رسول الله صلی الله علیه وسلم د ډیرو منافقانو نومونه ورښوولی وو او ښه ورمعرفی کړی وو نو ځکه د ده لقب (صاحب سر رسول الله علیه وسلم) ؤ.

#### وَلاَثْتُجِبْكَ اَمُوَالْهُمُ وَاَوْلاَدُهُمُ اِثَمَا يُرِيُنُ اللهُ اَنْ يُّعَذِّبَهُمُ بِهَا فِي اللَّهُ نَيَا وَتَزْهِقَ اَنْفُنْهُمُ وَهُمُ وَلِمْ وَنَ

او نه دی په تعجب کښی اچوی تا مالونه د دغو (منافقانو که څه هم ډیر وی) او اولادونه د دوی (که څه هم قوی او زورور وی) بیشکه هم دا خبره ده چه اراده لری الله د دی چه په عذاب کړی دوی په دغو (مالونو او اولادونو) په دغه دنیا (لږ خسیس ژوندن) کښی او ورځی (له بدنه ساوی) ارواح د دوی (په ډیر سختی او غم سره) حال دا چه دوی کافران وی (او په کفر ومری)

تنبیه: په هم دی جزء د (التوبة) په (هه) آیت ۷ رکوع کښی په هم دی مضمون یو بل آیت هم تیر شوی دی، دلته دی همغه تفسیر بیا وکتل شی.

#### وَإِذَا أُنْزِلَتُ سُورَةٌ أَنْ المِنْوُا بِاللهِ وَجَاهِدُ وَامَعَ رَسُولِهِ اسْتَاذَنَكَ اولُوا الطَّوْلِ مِنْهُمْ وَقَالُوْ اذَرْنَا نَكُنْ مَعَ الْقَعِدِ أَنْ

او کله چه نازل کړ شی کوم سورت په دی خبره چه ایمان راوړئ تاسی په الله او جهاد وکړئ تاسی په ملګرتوب د رسول د الله نو غواړی اجازه له تا نه (د بیرته پاتی کیدلو) خاوندان د قدرت (د مال) له دوی او وائی دغه (منافقان) پریږده مونږ چه اوسو سره د (کور) کیناستونکو (ښځو، هلکانو)

تفسیر: کله چه د قرآن کریم په کوم سورت کښی خبرداری ورکول کیږی چه په پوره اخلاص او په تینگه ایمان راوړئ! ښایی د هغه پوره اثر داسی ښکاره شی چه له نبی صلی الله علیه وسلم سره یو ځای شئ! او د الله تعالیٰ په لاره کښی جهاد وکړئ! نو دغه منافقان تری ځان په څنګ کوی او په دوی کښی د توان او قدرت خاوندان هم د دروغو پلمی (تدبیرونه) او بهانی جوړوی او له رسول الله صلی الله علیه وسلم مونږ ته اجازه راکړئ چه هم دلته په مدینه کښی پاتی شو، ګواکی د ډیری بی غیرتی او نامردی له امله اجازه راکړئ چه هم دلته په مدینه کښی پاتی شو، ګواکی د ډیری بی غیرتی او نامردی له امله (وجی) پر دغه باندی راضی شوی دی چه د جنګ یا د خطری د نامه له اوریدلو څخه لکه په پرده کښی کیناستونکو ښځو غوندی په کورونو کښی ننوځی، هر کله چه د جنګ خطر له منځه لاړ شی او د اطمینان او آرامی وخت راشی نو بیا په خبرو جوړولو کښی لکه بیاتی (قینچی) غوندی په ژبه ښورولو له تولو ځنی وړاندی وړاندی ځی ﴿ وَإِدَامِالُوالُونُ الْاَیْکُونُ الْاَیْکُهُ مُنْ اَلْاَیْکُونُ الْایْکُونُ الْایْکُونُ الْایْکُونُ الْایْکُونُ الْایْکُونُ اللّایْکُونُ الْایْکُونُ الْایْکُونُ الْایْکُونُ الْایْکُونُ اللّایْدی څخه د د الا حزاب (۱۹) آیت (۲) رکوع)

#### رَضُوا بِأَنْ يَكُونُوْ امَعَ الْخَوَ الِفِ وَطْبِعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمُ لَا يَفْقَهُونَ<sup>®</sup>

راضی شول په دی چه وی دوی سره له بیرته پاتی شوو (ښځو، جونو) او مهر لګولی شوی دی په زړونو د دوی (د کفر او نفاق) نو نه پوهیږی دوی (د جهاد په اجر)

تفسیر: یعنی د دروغو، نفاق، له غزا څخه د ځان ژغورلو (بچ کولو) او د پیغمبر څخه د بیرته پاتی کیدلو له شامته د دوی په زړونو مهر لګولی شوی دی چه اوس ډیر لوی لوی عیبونه هم هغو ته د عیب په شان نه ښکاری او د دی په ځای چه په دغه بی غیرتی وشرمیږی ناز او خوشالی پری کوی.

#### الكِن الرَّسُولُ وَالَّذِينَ الْمَنْوُ الْمَعَةُ جَهَدُوا بِأَمُو الْهِمْ وَانْفُسِهِمْ وَاوْلَإِكَ لَهُمُ

#### الُخَيْرِتُ وَالْوَلَإِكَ هُمُ الْمُفُلِحُونَ الْعَكَاللَّهُ لَهُمُ جَنَّتٍ تَجَرِى مِنَ تَحْتِهَا الْاَنْهُ رُخِلِدِينَ فِيْهَا ذٰ إِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيْمُ

لیکن رسول (د الله) او هغه کسان چه ایمان لرونکی دی له ده سره جهاد ئی وکړ په مالونو خپلو او ځانونو خپلو؛ او دغه کسان هم دوی لره دی ښیګنی (فائدی) او دغه کسان هم دوی دی په مراد رسیدلی (بریالیان). تیار کړی دی الله دوی ته جنتونه چه بهیږی له لائدی (د ماڼیو او ونو) د هغو (مخلور قسمه) ویالی تل به وی دوی په دغو (جنتونو) کښی؛ دغه (ننوتل د جنت) بری دی لوی (په نفس او شیطان).

تفسیر: دلته الله تعالیٰ جل جلاله د منافقینو په مقابل کښی د مخلصینو بیان فرمایی چه وګورئ دغه دی د الله تعالیٰ جل جلاله وفادار بندګان چه د پاک الله جل جلاله په لاره کښی نه په خپل ځان اړ (ایسار) دی او نه خپل مالونه منع کوی بلکه له سر او مال دواړو تیر دی او که هر څومره سخت خطرونه موجود وی، دوی د اسلام حمایت او د رسول الله صلی الله علیه وسلم ملګرتیا کوی او هر ډول (طریقه) قربانی او ځان جارولو ته حاضر او تیار وی. نو بیا که د داسی خلقو له پاره فلاح او بری نه وی نو د چا له پاره به وی؟.

## وَ جَأَءُ الْمُعَذِّرُوْنَ مِنَ الْكَفْرَابِ لِيُؤْذَنَ لَهُمُووَقَعَدَ الَّذِينَ كَذَبُوا اللهُ وَ الْمِنْهُمُ عَذَابُ الدِينُ كَفَرُوا مِنْهُمُ عَذَابُ الدِيْنُ كَفَرُوا مِنْهُمُ عَذَابُ الدُيْنُ

او راغلل د دروغو عذر کوونکی له (صحرائی) اعرابو څخه دپاره د دی چه اذن ورکړ شی (د پاتی کیدلو) دوی ته او کیناستل هغه کسان چه دروغ ئی ویلی وو الله ته او رسول د الله ته (په دعوی د ایمان کښی)؛ ژر به ورسیږی هغو کسانو ته چه کافران شوی دی له دوی ځنی عذاب دردناک.

تفسیو: یعنی همغسی چه د مدینی منوری په اوسیدونکو کښی منافقان هم شته او مخلصان هم، داسی په کلیوالی ناپوهو اعرابو کښی هم هر راز (قسم) خلق پیدا کیږی. له هغو ځنی ئی دلته دوه قسمه ذکر دی. د مخلصینو کلیوالو ذکر د دغی رکوع په پای (اخر) کښی په ﴿ وَمِنَ الْاَعْرَاكِ مَنُ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْبُورِ الْرُخِرِ ﴾ الآیة \_ (۹۹) آیت کښی راځی دلته د کلیوالو د هغو

دوو ډلو ذکر دی چه معذرون او قاعدون دی. د معذرونو د ډلی په مصداق کښې د سلفو مفسرينو یه منځ کښي اختلاف دی چه آیا له هغو ځني د دروغو، بهانو او پلمو (تدبیرونو) جوړوونکي منافقین مراد دی (لکه چه له ترجمی څخه سکاری) یا په رستیا سره عدر کوونکی مسلمانان مقصود دی چه واقعاً د جهاد له ګډون څخه معذور وو که ړومېني شق اختيار کړ شي نو په آيت کښي به د منافقانو د دواړو قسمونو بيان وي او معذرون هغه کسان شول چه سره له نفاقه تش د ظاهری رسم او سودانی له یاره ئی یه دروغو یلمی (تدبیرونه) او حیلی جوړولی او له رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم څخه ئی اجازی غوښتلی او له (قاعدون) څخه به هغه منافقان مراد وی چه هغو ړومبي د ايمان په دعوی کښي دروغ ويل او بيا ئې د ظاهري رسم او د ريائي دستور يروا هم دومره ونه کړه او د جهاد د نفير (اعلان) د اوريدلو سره هم په خپلو کورونو کښي کيناستل، بى باكه او بى حيا شول او د عذر كولو له پاره هم رانغلل نو په دى تقدير به ﴿ سَيُصِيبُ ٱلَّذِينَ ا كَفُرُوْامِنْهُمُ ﴾ د منافقانو دغو دواړو ډلو ته شامل وی او معنی به ئی داسی كيږی هغه كسان چه له دغو دواړو ډلو څخه په خپل کفر باندی تر آخره قائم یاتی کیږی دوی ته دردناک عذاب مقرر دی او هغه کسان چه د توبی توفیق ور په برخه کیږی تر دغه وعید لاندی نه راځی. که له (معذرون) څخه مخلصان مؤمنان مراد شي چه واقعاً معذور وو نو له (قاعدون) څخه به منافقان مراد وی او د ﴿ سَيُصِيبُ الَّذِينَ كَقَرُوْامِنْهُمُ ﴾ وعيد به يواځی د هم دوی په حق کښی وی. نو ګواکی د ړومېني ډلی ذکر به د عذر د قبول په ډول (طريقه) وی.

#### ڵۺؙۜۜۼڶٙٵڵڞؙۼڡؘٚٳٙٷۘڵٳۼڵٲڷؠۯۻؽۅؙڵٳۼڵٵڷڹؠؙؽ ڵٳۼٟۮؙۅؙڹؘڡٵؽؙڹٛڣڠؙۅؙڹۘڂڔڿٛٳۮٙٳڹڝٛٷٳڸڸڮۅؘڛٛۅؙڸ؋ ڡٵۼڶٙٳڷؠؙڰڛؚڹؿڹؘڡؚڹٛڛؚؽڸۣٷٳؠڵڎؙۼؘڡؙٛۅٛۯ۠ڗۜڿؽۄٞ۠

نشته په ضعیفانو او نه په رنځورانو او نه په هغو کسانو چه نه مومی دوی هغه (مال) چه ئی ولګوی دوی (په غزا کښی) هیڅ ګناه (له غزا څخه په وروسته پاتی کیدلو کښی) کله چه اخلاص کوی دوی له الله او له رسول الله سره (او زړونه ئی صاف وی)؛ نشته په نیکو کارانو هیڅ لاره (د الزام او عتاب) او الله ښه بښونکی (د ګناهونو) ډیر رحم والا دی (د اجر او ثواب په انعام سره).

تفسیر: له دروغو عذر کوونکو څخه وروسته د رښتینو معذورینو عذر بیانوی. حاصل ئی دا دی چه عادتاً په چه عذر خو کله په شخصی ډول (طریقه) لازم بالذات وی مثلاً لکه د زړښت کمزوری چه عادتاً په

هیڅ صورت له سړی څخه نشی بیلیدی او کله عارضی وی بیا عارضی یا بدنی وی لکه ناجوړتیا او نور یا مالی وی لکه افلاس او د سفر د اسبابو نشتوالی څه رنگه چه د تبوک په غزا کښی مجاهدین ډیر لری او اوږده سفر ته تلل او په جبری ډول (طریقه) سره ئی هلته خپل ځانونه رسول نو ځکه د سورلی د نشتوالی عنر هم معتبر او معقول گاڼه کیده لکه چه وروسته ئی ذکر راځی. واله مختورتورو هی او الله جل جلاله به بښونکی د گناهونو ډیر رحم والا دی د اجر او ثواب په انعام سره) یعنی هغه کسان چه واقعاً معنور دی که د هغوی زړونه صاف وی او له الله تعالیٰ جل جلاله او رسول الله صلی الله علیه وسلم سره سمه او بنه معامله کوی او د اسلام تول احکام منی مثلاً که دوی په خپله د تللو قدرت او طاقت نه لری خو د نورو حوصله او همت زیاتوی او له خپل طاقت سره سم تل د نیکی کولو او د صدق او اخلاص د اثبات له پاره خپل زیاتوی او له خپل طاقت سره سم تل د نیکی کولو او د صدق او اخلاص د اثبات له پاره خپل همت او استعداد جکاره کوی نو په دوی باندی په جهاد کښی د نه ګډون له امله (وجی) هیڅ الزام نشته که له داسی مخلصانو څخه د بشریت په اقتضاء کومه کوتاهی او تقصیر هم وشی نو د بښونکی او مهربان خدای جل جلاله له دربار څخه هیله (ارزو)، امید او توقع شته چه وبښل شی بېنونکی او مهربان خدای جل جلاله له دربار څخه هیله (ارزو)، امید او توقع شته چه وبښل شی او له گناهونو څخه یی تیر شی.

#### ٷٙڵٵٚڵٳڵؽؽٳۮؘٳڡۜٵۘڷٷٷٳؾؘڂؙؠڵۿؙؗٛۄٛڰؙڵؾٙڵۘٳۜٲڿؚٮؙ مٵۧڂؠڵڴ۬ۅ۫ۼڵۑٛ؋؆ٞٷڰٷٵٷٵؙؽؙڹؙۿؙۄٛڗٙڣؽڞؙڡؚؽٵڵڰڡٝۼ ڂۘڒٵؙٲڵٳۼؚٮؙۉٳڡٵؽڹٛڣڠؙۅٛؽ<sup>۞</sup>

او نشته (گناه په وروسته پاتی کیدلو له غزا نه) په هغو کسانو کله چه راغلل دوی تاته دپاره د دی چه سورلی ورکړی ته دوی ته نو وویل تا ورته چه نه مومم زه (هم اوس) هغه شی چه سواره کړم تاسی په هغه نو بیرته وګرځیدل دوی حال دا چه سترګی د دوی بهیدی (یعنی تویولی) له اوښکو له جهته د غمه له دی وجی چه نه مومی دوی هغه څه چه ئی ولګوی (په جهاد کښی).

تفسیر: سبحان الله! د نبی کریم صلی الله علیه وسلم د صحبت فیض د اصحابو کرامو رضی الله تعالیٰ عنهم په زړونو کښی له الله تعالیٰ جل جلاله سره داسی عشق او مینه او نشه پیدا کړی وه چه مثال ئی د بل هیڅ قوم او ملت په تاریخ کښی نشته. هغو د قدرت او شتو خاوندانو اصحابو ته وګورئ چه خپل ځانونه، مالونه او ګرد (تول) شیان ئی د الله تعالیٰ جل جلاله په لاره کښی بیخی لګول او هر راز اسلامی خدمت ته هر وخت تیار او په انتظار کښی وو، او ډیرو لویو لویو ځان جارولو او قربانی ورکولو ته لاس په نامه ولاړ وو، او په ډیر شوق، ذوق، ولوله او اشتیاق

واعلموا(١٠)

سره په دغسی مواردو کښی يو پر بل باندی وړاندی کيدل او مسابقه ئی کوله، او بی قدرت او ناتوانه اصحابو رضی الله تعالیٰ عنهم له ډير غم، انديښنی او ژړا څخه خپل ځانونه له لاسه ورکړی وو چه په مونږ کښی ولی دومره استطاعت نشته چه د هغه په وسيله د خپل حقيقی محبوب په لاره کښی د ځان جارولو او قربانی ورکولو له پاره خپل ځانونه وړاندی کړو. په صحيح حديث کښی راغلی دی چه رسول الله صلی الله عليه وسلم د (تبوک) مجاهدينو ته وويل تاسی په مدينه کښی داسی يو قوم پريښی دی چه له تاسی سره د هر قدم په اجر او ثواب کښی شريک دی، هر هغه قدم چه تاسی د الله تعالیٰ جل جلاله په لاره کښی اخلئ يا له کومی بيديا څخه تيريږئ يا چه په کومه لوړه خيژئ! يا کومی ژوری ته ښکته کيږئ! نو هغه قوم په دغو ګردو (تولو) مواقعو کښی کومه لوړه خيژئ! يا کومی ژوری ته ښکته کيږئ! نو هغه قوم په دغو ګردو (تولو) مواقعو کښی ستاسی له ملګرتوبه بيرته پاتی شوی دی د (حسن) په (مرسل) کښی د دغه مضمون له بيان څخه وروسته رسول الله صلی الله عليه وسلم د هم دغه آيت تلاوت کړی دی و و وکرکل الزين ادام اله ويان څخه وروسته رسول الله صلی الله عليه وسلم د هم دغه آيت تلاوت کړی دی و وکرکل الزين ادام اله اوړه واله اله واروسته رسول الله صلی الله عليه وسلم د هم دغه آيت تلاوت کړی دی هو وکرکل الزين ادام اله عليه وسلم د هم دغه آيت تلاوت کړی دی هو وکرکل الزين ادام اله وليه الآية .

## إِنَّمَا السَّبِيْلُ عَلَى الَّذِيْنَ فَيَ الْمَالِيِّيْلُ عَلَى الَّذِيْنَ الْمُعَلِّمُ وَهُمُ اَغُنِيا الْمُ عَلَى قُلُوْبِهِمُ فَهُمُ لِالْيَعْلَمُونَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمُ فَهُمُ لِالْيَعْلَمُونَ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى

خبره هم دا ده چه لاره د ملامتی په هغو کسانو ده چه اذن (د بیرته پاتی کیدلو) غواړی له تا نه حال دا چه دوی غنیان وی، راضی شول په دی چه وی دوی (ناست) سره له بیرته شوو(ښځو، جونو) او مهر لګولی دی الله په زړونو د دوی نو دوی نه پوهیږی (په خپلی بدی خاتمی).

تفسیر: یعنی له قدرت او وس سره سره له جهاد څخه څنګ کوی او په ډیره بی غیرتی دغه شرم او عار په ځان اخلی، د ښځو په شان په کور کښی ناست باهوګان په لاس کوی، په تل او همیشه ګناه کولو سره د انسان زړه داسی مسخ او توریږی چه په کښی د ښو او بدو عیب او هنر، پوهه او تمیز نه پاتی کیږی کله چه د ډیری بی شرمی او بی عزتی له سببه کوم انسان په دغی اندازی لیونی او پاګل شی چه د ندامت او تأسف په ځای بالعکس په ګناه فخر کوی او خوښیږی نو دلته ښائی وپوهیږئ چه د ده په زړه باندی د الله تعالیٰ جل جلاله مهر لګیدلی دی العیاذ بالله.

#### يَعْتَنِ رُوْنَ إِلَيْكُوْ إِذَارَجَعُتُمُ اللَّهِمِ مُّ فَكُلُ لِآكِ تَعْتَنِدُوْ النَّ تُؤُمِنَ لَكُوْ قَلُ نَبَّا كَاللَّهُ مِنْ اَخْبَارِ كُوْ وَ سَيَرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ ثُكَّ تُرَدُّوْنَ إِلَى غِلِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيُنِتَّ عُكُوْ بِمَا كُنْ تُوْتَعُمَكُونَ اللَّهِ عَلَيْ الْفَيْبِ

عذرونه به کوی دغه (منافقین) تاسی ته (د بیرته پاتی کیدو خپلو د غزا نه)
کله چه بیرته راوگرځځ تاسی (له تبوکه) دوی ته ووایه (ای محمده دوی ته
مه) کوئ دا عذرونه (د دروغو مونږ ته) له سره به باور ونه کړو مونږ ستاسی
په تحقیق خبر کړی یو مونږ الله له (ځینو) احوالو ستاسی (چه شر او فساد
د زړونو ستاسی دی) او ژر به ووینی الله (په علم الشهود سره هم) عملونه
ستاسی او رسول د ده (به هم ووینی چه له خپل نفاقه راګرځی که نه ګرځی
بیا به بیرته بوتلی شئ تاسی (په قیامت کښی هغه) عالم د پټو او ښکاره ؤ
(الله) ته نو خبر به درکړی تاسی ته په هغو کارونو چه وئ تاسی چه کول به
مو (له اخفاء د نفاق او اظهار د وفاق).

تفسیو: یعنی لکه چه د «تبوک» د تلو په وقت کښی منافقینو راز راز (قسم قسم) حیلی او پلمی (بهانی) جوړولی کله چه تاسی مدینی ته راستانه (راواپس) شئ، نو هلته به هم دغه منافقین هم داسی باطل عذرونه دروړاندی کوی، او غواړی چه تاسی مطمئن او ډاډه کړی، او قسمونه به خوری چه :«یا رسول الله! زمونږ نیت هم دا ؤ چه له تاسی سره لاړ شو، مگر هغه او دغه موانع او عوائق راوړاندی شول، او مونږ دلته مجبوراً پاتی شو.» تاسی هغوی ته ووایئ چه د دروغو جوړولو هیڅ فائده نشته، ستاسی دغه ګرد (ټول) عذرونه لغو، چتی (فضول) او بیکاره دی، مونږ د الله تعالیٰ له جانبه ستاسی پر دغه کذب او نفاق خبر او مطلع کړی شوی یو، نو ستاسی پر دغو لغویاتو او چتی (بیکاره) خبرو څرنګه باور کولی شو؟ اوس هغه تیری خبری هیری کړئ! وروسته له دی نه به ستاسی طرز عمل ولید شی، چه تاسی دغه خپله دعوی تر کومی اندازی پوری تر پای (انجام) رسولی شی؟ آیا دغه ګرد (ټول) دعاوی به په رښتینی صورت سره ظاهریږی یا خیر؟ په هر حال د هغه «عالم الغیب والشهادة» څخه ستاسی هیڅ یوه پټه خبره او عمل یا نیت پټ پاتی کیدی نشی د الله تعالیٰ حضور ته (په قیامت کښی) د ګردو (ټولو) عمل یا نیت پټ پاتی کیدی نشی د الله تعالیٰ حضور ته (په قیامت کښی) د ګردو (ټولو) خلقو ورتګ دی، او د جزا ورکولو په وخت کښی ستاسی د هر وړوکی او لوی او ظاهری عمل خلقو ورتګ دی، او د جزا ورکولو په وخت کښی ستاسی د هر وړوکی او لوی او ظاهری عمل

هغه په ښکاره ډول (طریقه) سره درظاهروی، او د هغه سره موافق به تاسی سره معامله او جزا سزا به درکړه شی.

#### ڛۜؽڂڵؚڡؙٛۏٛڹٙؠؚٲٮڵٷڵػؙۯٳۮٵڶؙڡؘۜڶڹڗؙۯٳڵؽۿٟ؞ٛٳڷۼڔۣ۠ۻؙۉٵۼڹٛۿؗڎٝٷؘٵٞۼڔۻٛۅٵۼڹۿۄؗڗ ٳٮۜۜۿۮ۫ڔؚۻۛڽؙٷۜؠٵٛۏٮۿؙۮؚڿۿڎۜٷ۫ۼڒؘٳٷؠؠٵػٲٮٛۉٵؽکڛڋۏؽ۞

ژر به قسمونه خوری دوی پر الله تاسی ته کله چه بیرته راشی تاسی (له غزا نه) دوی ته دپاره د دی چه مخنگ وکړئ تاسی له (عتاب د) دوی نه، نو خنگ وکړئ تاسی له (عتاب د) بیشکه چه دوی پلیت دی او ځای د ورتلو د دوی جهنم (دوزخ) دی، دپاره د جزا ورکولو په هغو کارونو چه وو دوی چه کول بی ئی (له کفره او نفاقه).

تفسیو: د «تبوک» د بیرته راتلو په وقت کښی به منافقینو د دروغو قسمونه خوړل، او له هغو دروغو پلمو (تدبیرونو) او حیلو (بهانو) جوړولو څخه د دوی دغه غرض ؤ چه رسول الله صلی الله علیه وسلم او مسلمانان پخپلو قسمونو او ملمع ویلو سره راضی او مطمئن کړی، چه د رسالت له درباره پر دوی باندی څه عتاب او ملامتیا او پوښتنه عائده نشی. او د پخوا په شان هم داسی معامله په ابهام کښی پته پاتی شی، او مسلمانان له هغو سره څه تعرض ونه کړی، حق سبحانه وتعالیٰ فرمائی چه دغه بهتر دی چه تاسی له هغو سره څه تعرض مه کوئ! لیکن دغه اغماض او تعافل (تعرض نه کول) پر دغه بنا نه دی چه مسلمانان له هغوی ځنی راضی او مطمئن دی. بلکه د دوی د نهایت پلیتی او شرارت لامله (له وجی) دی. دغه خلق دومره نجس او پلیت واقع شوی دی، چه د هغوی د پاکی او صفائی هیڅ توقع نشی کیدی (او په وینځلو سره نه پاکیږی، نو ستاسی عتاب هم دوی ته هیڅ فائده نه رسوی) لهذا د غلاظت او د نجاست دغه پوستکی ښائی بیخی لری وغورځولی شی! او له دوی څخه بیلتون ډیر ښه دی، پاک الله به دوی د دوی د مستوګنی ځای ته هرومرو (خامخا) رسوی.

### يَحْلِفُونَ لَكُوْلِتَرْضُواعَنُهُوْ فَإِنْ تَرْضُواعَنُهُمْ فَإِنَّ اللَّهُ لَا يَحْلِفُونَ لَكُوْلِ اللَّهُ لَا يَرْضُواعَنُهُمْ فَإِنَّ اللَّهُ لَا يَرْضَى عَنِ الْقَوْمِ الْفَسِقِيدُنَ اللَّهُ

قسمونه خوری دغه (منافقان په دروغو سره) تاسي ته لپاره د دی چه راضي

يعتذرون(١١) التوبة(١)

شئ تاسی له دوی نه، نو که راضی شئ تاسی له دوی نه (په قسم سره) نو بیشکه الله نه راضی کیږی له قومه فاسقانو

تفسیر: د منافقینو لوی کوښښ په دی کښی دی چه په مکر او فریب او کذب سره مسلمانان له خپلو ځانونو څخه خوښ او خوشال کړی، فرض ئی کړئ که په چل او فریب او بهانو سره مخلوق راضی شی نو له هغه ځینی څه فائده در رسیدی شی؟ کله چه پاک الله له ده څخه راضی نه وی. د الله تعالیٰ په دربار کښی هیڅ قسم چل ول، مکر فریب، نه چلیږی ګواکی تنبیه فرمائی له هغه قوم ځنی چه الله تعالیٰ راضی نه وی، نو هیڅ یو قانت مؤمن هم له هغه ځنی له سره راضی کیدی نشی، نو ځکه ښائی چه دغه خبری او خبط او خطا د هغو له دماغو څخه وویستلی شی. چه په دروغو خبرو او پلمو (بهانو) د رسول الله صلی الله علیه وسلم او د نورو مسلمانانو خوښی غواړی که له دوی سره د تغافل او اعراض معامله شوی ده نو دغه اغماض له سره د دی خبری دلیل کیدی نشی چه مسلمانان له منافقانو څخه خوشال او مطمئن هم وی. حضرت شاه صاحب لیکی: «د هر هغه سړی حال چه معلوم وی چه منافق دی، نو د ده له لوری تغافل روا دی. لیکن دوستی، محبت، خپلوی او اتحاد ورسره ناروا دی.)»

### الْأَعُوَابُ أَشَكُ كُفُوًا وَ نِفَاقًا وَآجُدَدُ اللهُ عَلِيمُ لَهُوَا مَا اللهُ عَلِيمُ كَلَوُا حُدُودَ مَا آنُوزُلَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ وَاللهُ عَلِيمُ حَكِيدُهُ ۗ

(ځینی له صحرائی) اعرابو ډیر سخت دی له جهته د کفره او له جهته د نفاقه (له ښاریانو نه) او ډیر لائق دی له دی سره چه پوه نشی دوی په حدودو د هغو (احکامو) چه نازل کړی دی الله پر رسول خپل، او الله ښه عالم دی (په ټولو احوالو) ښه حکمت والا (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی)

تفسیر: تر دی گای پوری د مدینی منوری د منافقینو او د مخلصینو مؤمنینو احوال بیان شو، اوس د کلیوالو صحرائیانو د څه حال ذکر فرمائی چه په دوی کښی هم څو ډوله (قسمه) خلق دی: کفار، منافقین، مخلصین مسلمانان څرنگه چه د کلی اوسیدونکی په قدرتی ډول (طریقه) سره عموماً تندخوی او سخت مزاج وی، (لکه چه په حدیث کښی راغلی دی: «من سکن البادیة جفا» او د علم او د حکمت د مجالسو ځنی د لریوالی لامله (له وجی) د تهذیب او تمدن اثر او د علم او عرفان رڼا (رنړا) ډیره لږه قبلوی، نو د هغوی کفر او نفاق د ښارونو د کفارو او منافقینو څخه ډیر سخت دی. هغو ته داسی مواقع ډیر لږ په لاس ورځی چه د علم او د صلاح د خاوندانو په صحبت کښی پاتی شی او د دیانت او د تهذیب هغه قوانین او قواعد زده کړی، چه خاوندانو په صحبت کښی پاتی شی او د دیانت او د تهذیب هغه قوانین او قواعد زده کړی، چه

يعتذرون(۱۱) التوبة(١)

د الله تعالیٰ له جانبه پر رسول الله صلی الله علیه وسلم نازل شوی دی علم او معرفت هم داسی یو شی دی چه د انسان زړه نرموی، او مهذب ئی گرځوی هغه خلق چه په دغی اندازی سره په جهالت کښی غرق وی نو ضرور دی، چه د هغوی زړونه هم سخت وی او د کفر او نفاق پر هری یوی لاری چه رهی (روان) وی، د بهائمو او سباعو په شان بی له عقله او بی له فکره په پتو سترګو تګ کوی. د اعرابو د بی رحمی او غټ زړهتوب ذکر په متعدو احادیثو کښی راغلی دی. په یو حدیث کښی دی چه یوه اعرابی له رسول الله صلی الله علیه وسلم څخه پوښتنه وکړه: «تاسی له هلکانو (بچو) سره مینه او محبت هم کوئ» خدای ګو چه مونږ هیڅ کله له خپلو هلکانو سره مینه او محبت نه کوو!»رسول الله صلی الله علیه وسلم وفرمایل: «زه څه وکړم چه پاک الله ستا له زړه څخه خپل رحمت ایستلی دی» «والله علیم حکیم» او الله ښه عالم دی په تولو احوالو ښه حکمت والا چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی) یعنی د الله تعالیٰ علم د بنیآدمانو پر ګردو (تولو) طبقاتو محیط دی، او دی سم له خپله حکمته د هری طبقی سره د دوی د استعدادو او قابلیتونو سره موافقه معامله کوی. حضرت شاه صاحب لیکی: «د اعرابو په طبیعت کښی بی حکمی غرض خوښول او جهالت شدید وی، نو الله تعالیٰ حکمت والا دی چه له دوی څخه هغه مشکل کار نه خوښول او بهالت شدید وی، نو الله تعالیٰ حکمت والا دی چه له دوی څخه هغه مشکل کار نه

#### وَمِنَ الْاَعْوَابِ مَنْ يَتَخِنُ مَا يُنْفِقُ مَغْرَمًا وَيَتَرَبُّصُ بِكُوُ اللَّهَ وَآبِرَ عَلَيْهِمُ دَآبِرَةُ السَّوْءِ وَاللهُ سَبِيعٌ عَلِيُرُ®

او ځینی له (صحرائی) اعرابو هغه دی چه نیسی (ګڼی شمیری) هغه شی چه لګوی (ئی په لاره د الله کښی (محض یو) تاوان او انتظار کوی په تاسی د ګردشونو د زمانی (چه ګوندی درباندی چپه شی) پر هم دوی دی وی ګردش د بدی (نه په تاسی)، او الله ښه اوریدونکی دی (د تولو اقوالو) ښه عالم دی (په ګردو (ټولو) احوالو).

تفسیر: یعنی په «منافقینو اعرابو» کښی هغه خلق هم شته چه کوم وقت د الله تعالیٰ په لاره کښی څه شی ولګوی. نو په داسی کراهیت سره ئی لګوی، لکه چه دوی کومه جریمه (جرمانه) ورکوی یا تاوان ګالی (برداشت کوی)، دوی تر اوسه پوری هم منتظر دی چه مسلمانان د دهر په حوادثو کښی په کوم ګردش او آفت کښی مبتلا او اخته شی، چه مونډ پر دوی باندی خوښی وکړو، او د خوشالی اتنونه واچوو او له دغو تاوانونو څخه خلاص شو، او په دی نه دی خبر چه پخپله د دوی، په قسمت کښی ګردشونه راتلونکی دی. اسلام خو تل غالب او فائق اوسیډی او دغه منافقان ډیر سخت ذلیل او رسوا کیدونکی دی. الله تعالیٰ د هر یوه خبری او دعاوی

يعتذرون(١١)

آوری، او ښه ورته معلوم دی چه کوم يو د عزت او د بری اهل دی؟ او کوم يو د ذلت او رسوائی وړ (لاکق) او مستحق دی؟.

#### وَمِنَ الْاَعْرَابِ مَنْ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَؤْمِرِ الْلِخِرِ وَيَتَّخِذُ مَايُنُفِقُ قُرُبُتٍ عِنْدَاللهِ وَصَلَوْتِ الرَّسُولِ الْآلِائَهَا قُرْبَةٌ لَهُمُو سَيُدُخِلُهُمُ اللهُ فِي رَحْمَتِهُ إِنَّ اللهَ غَفْوُرُ رَّحِيهُ وَ ۚ

او ځیني له (صحرائی) اعرابو څخه هغه دی چه ایمان لرونکی دی په الله او په ورځی آخری (چه قیامت دی) او نیسی (ګڼی شمیری) هغه شی چه لګوی (ئی په لاره د الله کښی) (اسباب) د نژدی والی په نزد د الله او (سبب د) دعاؤ د رسول د الله، خبردار شئ چه دغه (نفقات یا صلوٰة سبب د) نژدی والی دی دوی ته، ژر به داخل کړی دوی الله په رحمت خپل کښی بیشکه چه الله ښه مغفرت کوونکی (د متصدقانو) ډیر مهربان دی (پر متقربانو)

تفسیر: دلته ئی د قرآن کریم معجزانه تاثیر، او د نبی کریم صلی الله علیه وسلم د حیرت غورځوونکو تعلیماتو ننداره راښوولي ده، چه په هم دغه ځیږو مزاجو، غټ زړو، تندخویو او بیلارو کلیوالو او صحرائیانو کښی چه د کفر او نفاق، جهل او طغیان لامله (له وجی) د دی خبری له سره لائق او وړ (مستحق) نه وو چه د الله تعالیٰ په ښوولو آدابو او قواعدو باندی ویوهیدی شی، د نبی کریم صلی الله علیه وسلم د تعلیمه او د قرآن عظیم له غیر او تفهیمه یه دوی کښي داسي عارفان او مخلصان مسلمانان پيدا شول چه ير مبدأ او معاد او نورو ګردو (ټولو) مؤمن به شیانو ایمان لری، او د پاک الله په لاره کښی هر شی چه لګوی. خالص د الله تعالیٰ د قرب د حاصلولو او د رسول الله صلى الله عليه وسلم د دعا د ګتلو په غرض ئى کوى. الله تعالىٰ دوی ته زیری او بشارت ورکوی چه بیشکه دوی یه دغو خپلو امیدونو او هیلو (ارزوگانو) کښی حق بجانب دی. یقیناً دوی ته همغه شی ور په برخه کیږی، چه د هغه نیت ئی په خپلو زړونو کښي کړی وی (یعنی د الله تعالیٰ قرب) او پاک الله خامخا دوی پخپل رحمت کښي داخلوی. یاتی شوه د رسول الله صلی الله علیه وسلم دعا، هغه خو دوی یخپلو غوږونو سره آوری، او یخپلو سترګو ئی ګوری، چه هر کله کوم سړی ښه کار کوی او سم له اسلامي احکامو سره زيار (کوشش) کوی، یا صدقات او نور خیرات ورحاضروی (او مستحقینو ته ئی ورکوی)، نو رسول الله صلى الله عليه وسلم د هغو يه حق كښي دعاء كوي. د رسول الله صلى الله عليه وسلم د دغي دعاء ثمره هم همغه د الله تعالىٰ رحمت او تقرب دى، چه د هغه وعده لا له يخوا څخه شوى ده.

#### وَالسِّبِهُونَ الْرَوْلُونَ مِنَ الْمُهْجِرِيْنَ وَالْاَنْصَارِ وَالَّذِيْنَ اتَّبَعُوهُمُ بِإِحْسَانِ رَّضِيَ اللهُ عَنْهُمُ وَرَضُولَعَنْهُ وَاعَنَ لَهُمُ جَنْتٍ تَجُرِي تَعُتَهُمَّا الْرَنْهُ رُخْلِدِيْنَ فِيْهَا آبَدًا وَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴿ وَا

او هغه وړاندنی اولنی (ایمان لرونکی) له مهاجرینو نه او له انصارو نه او (نور) هغه کسان چه متابعت کړی دی دوی د (سابقانو) په احسان (نیکی) سره راضی شوی دی الله له دوی نه (په قبول د طاعت سره) او راضی شوی دی دوی له الله نه (په اعطاء د نعمت) او تیار کړی دی (الله) دوی ته جنتونه چه بهیږی لاندی د (ونو او ماڼیو د) دوی (څلور قسمه) ویالی چه تل به وی دوی په هغو کښی همیشه، دغه (رضا او جنت) بری دی ډیر لوی.

تفسیو: د «اعرابو مؤمنانو» د ذکر څخه وروسته دا مناسبه معلومه شوه چه د مؤمنینو د زعماؤ او اعیانو او مشرانو څه ذکر هم وکړ شي یعني هغه مهاجرین چه په هجرت کښي ئې د سبقت او اولیت او اولویت شرف حاصل کړی دی، او هغه انصار چه په نصرت او اعانت کښی د سبقت او اولیت او اولویت افتخار لرونکی دی. الغرض هغو کسانو چه د حق یه قبولیت، او د اسلام یه خدمت کښي هومره چه د تقدم او وړاندې والي حصه او برخه آخيستي ده، بيا هغه خلق چه له *ښو کارونو او حسن نیت د اسلام د دغو مقتدایانو متابعت او پیروی کوی، هم دغو ګردو* (تولو) ته درجه به درجه د الله تعالیٰ رضا او خوسی او حقیقی بری حاصل شوی دی، همغسی چه هغوی په يوره خوښي او خوشالي او د قلب په انشراح سره د الله تعالیٰ د تشريعي احکامو او د تکوینی قضاؤ یه مقابل کښی خپلی غاړی ږدی، په همغه ډول (طریقه) الله تعالیٰ هم دوی ته د خپلی خوښی او رضا سند ورعطا کوی، او په غیر محدود انعام او اکرام ئی سر لوړوی. تنبیه: د اسلافو مفسرینو اقوال د «والسابقون الاولون» به تعیین کښی مختلف دی. ځینی وائی چه هغه مهاجرین او انصار مراد دی چه پخوا له هجرته په اسلام سره مشرف شوی دی د ځینو په نزد هغه ذوات مراد دی چه د دواړو قبلو (بیت الحرام او بیت المقدس) په لوری ئی لمنځونه کړی دی ځينې وائي د «بدر» تر غزوي يوري ګرد (تول) مسلمانان «سابقين الاولين» دي. ځينې تر «حدیبیی» یوری اسلام لرونکی د ده مصداق دروی. او ځینو مفسرینو دا رأیه ده چه ګرد (ټول) مهاجرین او انصار د اطرافیو او وروستنیو مسلمانانو او راتلونکو نسلونو یه اعتبار سابقین الاولین دی. زموند یه نزد یه دغو اقوالو کښی دومره تعارض نشته «سبقت» او «اولیت» خو اضافی شیان دی. يو سړی يا يو جماعت د يوه شي په اعتبار سابق، او د بل شي په نسبت لاحق کيدي شي. لکه چه موند پاس په دغه تفسیر کښی اشاره وکړه ، هر هغه شخص یا جماعت په هره درجه کښی چه سابق او اول شو په همغه اندازه د الله تعالی د رضاء مستحق او په حقیقی بری کښی ئی برخه موندلی ده ځکه چه د «سبقت» او «اولیت» په شان په رضاء او بری کښی هم ډیر مدارج پیدا کیدی شی. والله اعلم.

#### ۅؘڡؚ؆ؖؽ۫ػۅٛڷڴۄ۫ڝۜٵڷڒۘڠۯٳٮۭڡؙڹڣۣڨؙۅٛؽؗ۫ۅٙڡؚؽ ٲۿؙؚڸٵڷؠڮؽڹڎؚٙ؞ٛٚڡۘڒۮؙۉٵٸٙٙؽٵڵؾڣٵۊ؆ڵڗۼۘڬؠۿؙۄ۫؇ڹؘڞؙ ٮؘۼؙڶؠۿؙۄٛ۫ۺؽ۫ۼڎؚۨؠۿؙۄٛ؆ۜڗؿڹۣڽؿؙۊؿؽڒڎ۠ۅٛڹٳڵۼۮٳۑۼڟۣؿٛؖ

او ځمینی له هغو کسانو چه په شاؤخوا د تاسی (اهل المدینی) کښی دی له (صحرائی) اعرابو ځنی منافقان دی، او ځمینی له خلقو د مدینی نه (یو قوم دی چه) عادت ئی نیولی دی پر منافقت نه پیژنی ته دوی، مونږ عالمان یو پر (نفاق د) دوی، ژر به په عذاب کړو مونږ دوی دوه کرته بیا به بوتلل شی دوی عذاب ډیر لوی ته.

تفسیو: پخوا له دی نه د کلیوالو اعرابو ذکر جاری ؤ، په منځ کښی د مؤمنینو اعرابو له تذکر څخه د مهاجرینو او انصارو په لوری کلام منتقل شو اوس په دغه آیت کښی خاص د «مدینی» او د هغی د شاؤخوا د هغی چارچاپیر د اوسیدونکو بیان دی، یعنی ځینی له اهل المدینی او د هغی د شاؤخوا ساکنین په نفاق سره عادی او روږدی شوی دی. او پر هغه تینګ ولاړ دی لیکن دغه نفاق دومره غریق او عمیق دی چه سره له دغه قرب مکانی او د نبی کریم صلی الله علیه وسلم د کمال فطانت او فراست هم تاسی بالتعبین او په قطعی طور سره په محض علاماتو او قرائنو سره د هغو پر نفاق نشی، مطلع کیدی. د هغو په پوره ډول (طریقه) سره تعیین او معلومول یواځی د الله تعالیٰ په علم کښی شته. څرنګه چه د عامو منافقینو پته او سراغ له مخیرو شونډو، لهجو، خبرو اترو او نورو څخه موندل کیږی ﴿ وَلَوَنَشَاءُ لِلْمُالْمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُونَالُمُتَعَالُمُهُ و معمدی الله دوی پرده نه لری کیږی.

«سنعذبهم»الایت ژر به په عذاب کړو مونږ دوی دوه کرته بیا به بوتلل شی عذاب ډیر لوی ته چه هغه) لوی عذاب د دوزخ دی: ﴿ إِنَّ الْمُنْوَقِيْنَ فِاللَّرُاكِ الْاَسْفَلِ مِنَ النَّارِ ﴾ (٦ جزء د النساء (١٤٥) آیت (۲۱) رکوع) پخوا له هغه لړ تر لړه خامخا دوه ځلی په عذاب کښی مبتلا کیږی یو د قبر عذاب او دوهم هغه عذاب چه په دغه دنیوی ژوندون کښی ور رسیدونکی دی مثلاً

يعتذرون(١١)

مبتلا شوی د ذلت په مرګ سره مری، یا د اسلام د ترقی او عروج د لیدلو څخه د حسد او رخی (کینی) او غیظ په اور کښی سوځی او غاښونه او ګوتی سره چیچی، چه هغه هم د دوی په حق کښی (د روح د سوان په شان ؤ. زما په نزد دغه ګرد (ټول) اقسام عذاب د «مرتین» په احاطه کښی داخل دی او دغه عدد یا خو د مطلق تعداد لپاره دی لکه په «ثم ارجع البصر کرتین» کښی یا له دوو ځلی څخه نوعی اثنینیت مراد دی. یعنی «عذاب القبر» او د «قبل الموت» عذاب والله اعلم).

## وَاخَرُونَ اعْتَرَفُوا بِنُ نُوبِهِمُ خَلَطُوا عَلَاصَالِكَا وَانْوَسِيِّكَا عَسَى اللهُ اَنْ يَتُوبَ عَلَيْهِمُ إِنَّ اللهَ غَفُورُ رَّحِينُونَ

او (ځینی) نور (خلق) دی چه قائلان شوی دی په ګناهونو خپلو (چه عذر د تخلف ئی وړاندی نه کړ) ګډ کړی دی دوی نیک عمل (چه توبه او پښیمانی ده) او بل بد عمل (چه تخلف عن الجهاد دی)، قریب دی چه الله به رجوع وکړی په دوی باندی (په قبول د توبی)، بیشکه چه الله ښه بښونکی د خطیاتو ډیر رحم والا دی (پر تائبانو).

تفسیر: په اهل المدینه کښی که له یوه لوری دغه منافقین او متمردین دی چه خپل شرارتونه او جرمونه د نفاق په پرده کښی پتوی، او په هغو باندی په سختی سره ولاړ دی نو د بل لوری ځینی هغه مسلمانان دی چه له هغو ځنی د بشریت په مقتضیٰ که کومه خطا او قصور واقع کیږی، نو نادمان کیږی او بلا تامل پخپلو ګناهونو اقرار کوی، د دوی نیکی او بدی سره ګډوډ (مخلوط) دی. بدی خو مثلاً دغه ده چه سره د (جهاد) د عام نفیر د نبی کریم صلی الله علیه وسلم په دعوت د «تبوک» غزا ته حاضر نشول بیا په دغه غیر حاضری باندی له زړه پښیمانیدل او متاسف کیدل او ظاهراً او باطناً توبه ایستل او د نورو صالحه ؤ اعمالو لکه لمونځ، روژه، زکوة، حج یا په نورو غزواتو کښی شرکت او نور په ځای راوړل، دغه ګرد (تول) د دوی د نیکیو په فهرست کښی داخل دی نو داسی حضراتو ته الله تعالیٰ د معافی امید ورکړی دی.

يعتذرون(۱۱) التوبة(١)

مفسرینو لیکلی دی چه دغه آیت د حضرت ابولبابه او د ده د څو نورو ملګرو په حق کښی نازل شوی دی چه محض د کسل (راحت) او د هوسائی (ارام) خوښولو لامله (له وجی) «تبوک» ته حاضر نه شول لیکن کله چه د «تبوک» نه د پاک رسول صلی الله علیه وسلم د بیرته راتګ څخه خبر شول، نو په ډیر ندامت او افسوس سره دوی ګردو (تولو) خپل څانونه د مسجد تر ستنو پوری کلک وتړل، او ګردو (تولو) قسم سره یاد کړ، تر څو چه مو رسول الله صلی الله علیه وسلم پخپل مبارک لاس خلاص نه کړی او ګناهونه مو ونه بښی مونږ به هم داسی کلک تړلی ولاړ اوسو، کله چه رسول الله صلی الله علیه وسلم دوی په داسی حال کښی ولیدل نو ئی وفرمایل والله تر څو چه الله تعالیٰ د دوی د پرانیستلو حکم را نه کړی زه ئی نشم پرانیستلی بالاخر دغه آیت نازل شو نو رسول الله صلی الله علیه وسلم د هغو غوتی وپرانیستلی او د توبی د قبول بشارت ئی ورکړ، وائی چه دغه کسان له خلاصیللو څخه وروسته د توبی د تکمیل په ډول (طریقه) له څه اموالو سره حاضر شول چه د الله تعالیٰ په لاره کښی ئی تصدق کړی، نو په دی مناسبت دغه وروستنی آیت نازل شو.

#### خُنْ مِنَ آمُو الِهِوْصَدَقَةُ

واخله (ای محمده !) له مالونو د دوی صدقه (زکوه یا خیرات)

تفسیر: محقق شیخ الهند د «صدقی» ترجمه په «زکوه » سره کړی ده لیکن که د «صدقی» لفظ عام واخسته شی چه زکوه او نورو نافله ؤ صدقاتو لره هم شامل شی نو ښه به وی څکه چه له اکثرو روایتونو سره سم دغه آیت د هم هغو سړیو په حق کښی نازل شوی دی چه وروسته له معافی د توبی د تکمیل په ډول (طریقه) له صدقاتو سره حاضر شوی وو لکه چه اوس په دومبنی فائدی کښی نقل شوی دی هو د الفاظو د عمومیت په لحاظ د دغه حکم مقصوریت او حصرولو ته د نص په مورد کښی څه ضرورت نشته نو ځکه اسلاف رضی الله تعالیٰ عنهم د زکات په مسئله کښی هم دغه آیت وړاندی کوی.

### ثُطُهِّرُهُمُ وَتُرَيِّيُهِمْ بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلُوتَكَ سَكَنَ لَهُمْ وَاللهُ سَبِيعٌ عَلِيُدُ<sup>®</sup>

چه ښه پاک کړی ته دوی له ګناهونو (یا له محبته د مال) او بابرکته کړی ته دوی د هغه په وسیله او دعا (د نیکی) دوی ته، بیشکه چه دعا ستا تسکین دی دوی ته، او الله ښه آوریدونکی (د ټولو اقوالو) ښه عالم دی (په ګردو

#### (ټولو) احوالو).

تفسیر: په «توبه» سره ګناه معافیږی، یعنی مؤاخذه د عذاب نه پری پاتی کیږی لیکن یو قسم باطنی کدورت او ظلمت او نور (چه د ګناه د طبیعی اثراتو څخه ده) ممکن دی چه پاتی وی، چه بالخصوص له صدقی او عموماً د حسناتو په کولو سره زائله کیږی، نو په دی لحاظ سره ویلی شو چه صدقه د ګناهونو له اثراتو څخه سری بیخی پاک او صاف ګرځوی او د اموالو برکت زیاتوی. (د «زکوة» لغوی معنی «نمای» یعنی زیاتیدل دی) او په صدقه کولو کښی یوه لویه فائده دغه وه چه متصدقینو ته به رسول الله صلی الله علیه وسلم دعاوی کولی چه په هغو سره به د متصدق زړه ډاډه، او قلبی سکون او اطمینان به ورحاصلیده، بلکه د نبی کریم صلی الله علیه وسلم د دعا اثرات او برکات به د متصدقینو تر اولادو او احفادو پوری هم رسیده، اوس هم د ائمه ؤ په نزد مشروعه ده چه امام المسلمین د صدقه کوونکو په حق کښی په دی حیث چه دی د نبی صلی الله علیه وسلم وارث دی دعاء وکړی، البته د جمهورو په نزد دا ده چه د «صلوة» د نبی صلی الله علیه وسلم مخصوص حق ؤ.

### اَلَهُ بِعِلْكُوْ آَانَ اللهَ هُوَيَقُبُلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِ ﴿ وَيَا خُنُ الصَّدَ الْهُ وَيَا خُنُ

آیا نه پوهیدل دغه (تائبان) په دی چه بیشکه الله هم دی قبلوی توبه له بندگانو خپلو او آخلی ، قبلوی، صدقات (زکوتونه خیراتونه) او (نه پوهیږی په دی چه) بیشکه الله هم دی ښه توبه قبلوونکی ښه رحم والا دی.

تفسیر: یعنی د توبی او د صدقاتو قبلول یواځی د الله تعالیٰ په اختیار کښی دی. ځکه چه همغه ته ښه معلوم دی چه کوم یوه د زړه په اخلاص او د قبول د شرائطو له رعایته سره سمه توبه ایستلی، یا صدقه ئی ورکړی ده. لکه چه پخوا له دی نه پر ځینو باندی عتاب صادر شوی دی او د همیشه لپاره د دوی د صدقاتو منل مردود درولی شوی دی. او د دوی په حق کښی دعا او استغفار هم بی فائدی ښوولی شوی دی. بلکه د دوی جنازه کول هم ممنوع ګرځولی شوی دی د دغو کسانو ذکر چه دلته کړی شوی د هغو توبه ئی منظوره او د صدقاتو د قبولیت حکم ئی ورکړ چه رسو ل الله صلی الله علیه وسلم د دوی په حق کښی (حیاً او میتاً) دعا وکړی.

#### وَقُلِ اعْمَلُوْا فَسَيْرَى اللهُ عَمَلُكُمُ ورَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ

#### وَسَتُرَدُّوْنَ إِلَى عِلْمِ الْعَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيُنَتِّئُكُوْ بِمَا كُنْتُوْتَعْمَكُوْنَ ٥

ووایه (ای محمده! دوی ته) عمل کوئ تاسی (د څه شی چه مو زړه وی) نو ژر به ووینی الله عمل ستاسی (پعلم الشهودهم) او رسول د ده (به هم ووینی) او مؤمنان (به هم ووینی نیک او بد عملونه ستاسی)، او ژر به بیا بوتلی شئ تاسی (په بعث سره) عالم د پتو او ښکارهؤ (الله) ته نو خبر به کړی (الله) تاسی په هغه سره چه وئ تاسی چه کول به مو (نو جزا به درکړی).

تفسیر: یعنی په توبه او نورو شیانو سره ستاسی تیر تقصیرات معاف شول وروسته به ولیده شی چه تاسی تر کوم محای پوری د صدق او استقامت عملی ثبوت راوړاندی کوئ؟ که په دغه جهاد کښی له تاسو څخه قصور صادر شوی دی، وروسته له دی نه نور جهادونه هم کیدونکی دی، او د رسول الله صلی الله علیه وسلم د راشدینو خلفاؤ په مخ کښی به له تاسی څخه امتحان واخیسته شی او وبه کتل شی، چه تاسی څه ډول (طریقه) عمل کوئ؟ بیا به په قیامت کښی له پاک الله سره مخامخ کیږئ، او د خپل د هر عمل پوره بدل به ومومئ ځکه چه همغه پر گردو (تولو) پتو او شکارهؤ شیانو او ظاهرو اعمالو او باطنی نیاتو باندی خبردار او مطلع دی. او له هر یوه سره د ده د واقعی حالت سره موافق معامله کوی (د دی آیت دغه تقریر د حضرت شاه صاحب د مذاق سره سم کړی شوی دی، څکه چه اوفق بالسیاق دی والله اعلم).

#### وَاخْرُوْنَ مُرْجَوْنَ لِأَمْرِاللهِ إِمَّا يُعَدِّ بُهُمْ وَ إِمَّا يَتُوْبُ عَلَيْمٍ وَاللهُ عَلِيْهُ عَكِيم

او نور کسان دی (له دغو پاتی شویو له غزا نه) چه وروسته کړی شوی دی (له قبول د توبی) دپاره د امر (حکم) کولو د الله (په دوی کښی) یا به په عذاب کړی (الله) دوی یا به مهربانی وکړی پر دوی (په عطا د توفیق د توبی)، او الله ښه عالم دی (په ټولو احوالو) ښه حکمت والا (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی).

تفسیر: د اهلالمدینی څخه دلته د یوه وړوکی جماعت ذکر فرمائی. اصلی خبره دا ده چه د «تبوک» د غزوی متخلفین یعنی هغه کسان چه په «تبوک» کښی نه ؤ شریک شوی دری قسمه وو: (۱): منافقین چه د شک او نفاق لامله (له وجی) بیل پاتی شوی وو. (۲): هغه لټان چه د يعتذرون(١١) التوبة(١)

سستی او ځان هوسائی (اسانتیا) لامله (له وجی) په غزا کښی نه ؤ شریک شوی، بیا په دوی کښی هم دوه قسمه سړی وو علیالاکثر هغه کسان وو چه د پاک رسول صلی الله علیه وسلم د بیرته راتللو په وقت کښی دوی خپل ځانونه د مسجد په ستنو پوری تړلی ؤ چه د هغو ذکر په پخوانیو آیتونو کښی تیر شو. یواځی یو جماعت د دری سریو داسی ؤ چه نه دوی خپل ځانونه په ستنو وتړل او نه کوم عذر او بهانه ئی وروړاندی کړه او یواځی همغه حقیقی واقعه ئی بی له تزئیده او تنقیصه په صافو صافو الفاظو د رسول الله په مخ کښی عرض کړه . نو د دوی په باره کښی دغه د «واخرون مرجون لامرالله» الآیة ۔ آیت نازل شو . یعنی د دوی په معاملی کښی اوس تعطیل او انتظار دی . تر څو ورځو پوری د پاک الله حکم ته منتظر اوسئ یا به الله تعالیٰ هغو ته سزا ورکوی یا به ئی بښی او معافوی بی ئی د دغو واقعاتو او د دری واړو نومونو تفصیل د وروستنی رکوع په خاتمه کښی شروع کیږی .

#### وَالَّذِيْنَ النَّخَذُوْامَسُجِدًا ضِمَارًا وَكُفُرًا وَّتَفُرِيْقَا اَبَيْنَ الْمُؤْمِنِيْنَ وَارْصَادًا لِمَنْ حَارَبَ اللهَ وَرَسُولُهُ مِنْ قَبُلْ وَلَيَحْلِفُنَّ إِنْ اَرَدُنَاۤ الْآلِالْحُسُنِیْ وَاللهُ يَشْهُ لَكُ إِنَّاهُ مُلَا مُؤْنَ

او (ځینی) هغه (منافقان) دی چه نیولی (جوړ کړی) دی دوی مسجد دپاره د ضرر رسولو (مؤمنانو ته) او دپاره د کفر او دپاره د بیلتون آچولو په منځ د مؤمنینو کښی او دپاره د انتظار دپاره د هغه چا چه جنګ ئی کړی دی له الله سره او له رسول د دغه (الله) سره پخوا (له دی نه) او خامخا قسمونه خوری هرومرو (خامخا) دوی چه اراده نه ده کړی مونږ (په جوړولو د مسجد سره) (د هیڅ څیز) مکر د (خصلت) نیک، او الله شاهدی اداء کوی چه بیشکه دوی هرومرو (خامخا) دروغجنان دی (په دغو خپلو قسمونو کښی).

تفسیر: پخوا له دی نه د هغو کسانو ذکر ؤ چه له دوی محنی په ظاهر کښی یو خراب کار (تخلف عن الجهاد) شوی ؤ. مگر د اعتقاد په صحت او د خطاء د اعتراف په وسیله هغو ته معافی او بښنه وشوه . دلته د داسی یوه جماعت ذکر دی چه په ښکاره سره هغوی ښه کار (تعمیر د مسجد) کړی دی، لیکن د بد اعتقادی لامله (له وجی) هغه د دوی د ځان وبال و گرځیده . دغه واقعه داسی وه کله چه نبی کریم صلی الله علیه وسلم له مکی څخه هجرت وکړ ، او مدینی ته ئی عزیمت او قصد وفرمایه ، نو د مدینی څخه د باندی د «بنی عمرو بن عوف» په محلی کښی ئی واړول او څو ورځی وروسته ئی د مدینی منوری ښار ته تشریف راوړ او (د نبوی مسجد) ئی

تعمير كړ په هغي محلي كښي چه پخوا دوى آړولي ؤ او لمونځ ئي كړى ؤ خلقو يو مسجد ودان کر چه د «قباء د مسجد» په نامه مشهور دی رسول الله صلی الله علیه وسلم به علیالاکثر د خالی په ورځ کښي هلته تله، او دوه رکعته لمونځ به ئي کاوه او د هغه ډير فضايل به ئي بيان فرمايل. ځينو منافقينو نه غوښتل چه د پخوانيو په خلاف او په ضد هغه مسجد ته نژدې يو بله وداني د مسجد یه نامه جوړه کړی. او خپل جماعت سره بیل کړی. او ځنی نایوه او ساده مسلمانان یی هم د مسجد قباء محخه بيل او له خپلو ځانونو سره يې مل کړل في الحقيقت د دغه ناياک تجويز اصلی محرک یو (خزرجی) سری (ابو عامر) راهب ؤ یخوا له هجرته دغه سری نصرانی شوی ؤ. او د راهبانو ژوندون ئی غوره کړی ؤ. د مدینی منوری د شاؤخوا خلق خصوصاً د (خزرج) قبیله د ده د زهد او فقیری معتقدان وو او د ده ډیر زیات عزت، تعظیم او احترام به ئی کاوه. د رسول الله د بختور قدوم څخه وروسته چه په مديني منوري کښي د ايمان او عرفان لمر راوخوت، او د اسلام په پلوشو سره شاوخوا رڼا (رنړا) شوله، نو د داسې فقیرانو کلائین هم ویلی شو. ځکه چه د لمر د روښانه نور او رڼا (رنړا) په مقابل کښي د مړی شوی ډيوی په رڼا (رنړا) پسي څوک ګرځی؟ ابو عامر د دغو اوضاعو د لیدلو څخه ډیر زیاد خفه شو، او د حسد او رخی (کینی) یه اور کښی نینی نینی شو. هغه ته رسول الله صلی الله علیه وسلم د اسلام راوړلو دعوت ورکړ او وئى فرمايل چه: «ماله خپله محانه سره حقيقى او صحيح ابراهيمى ملت راوړى دى.» ابو عامر وویل چه «زه لا له پخوا څخه پر هغه ملت قایم وم، لیکن تا له خپل لوری په ابراهیمی ملت كښى مخالف شيان كډ كړى دى. رسول الله صلى الله عليه وسلم په ډير زور سره د هغه ترديد وفرمايه. بالاخر د ابوعامر له ژبې دغه خبره ووته «هر يو چه له مونډ ځنې دروغجن وي پاک الله دی هغه له وطنه لری یواځی او ګوښی (بیل) یه غربت او مسکنت کښی مړ کړی!» رسول الله مبارک وفرمایل « آمین» یعنی الله تعالیٰ دی هم داسی وکړی. د «بدر» د غزوی څخه وروسته چه د اسلام اساس لا مضبوط او کلک شو او د مسلمانانو عروج او فروغ د حاسدانو سترکی وسوځولی نو ابوعامر وارخطا شو او مکی معظمی ته وتښتید د دی دیاره چه کفار د رسول الله صلى الله عليه وسلم يه مقابل ولمسوى او يورته ئى كړى. او د اسلام د جنګ لپاره ئى تيار كړى لکه چه د «احد» یه غزوه کښي هم دغه ابو عامر هم له قریشو سره راغلي ؤ او د مقابلي د شروع کیدلو څخه پخوا راوړاندی شو او د مدینی انصارو خصوصاً خزرجیانو ته ئی چه د جاهلیت به عهد کښی د ده لوی مریدان ؤ خطاب وکړ او په خپل لوری ئی د دوی میلان وغوښت مگر دغه احمق یه دی نه یوهیده چه د یاک رسول د تصرف یه مقابل کښی هغه پخوانی جادو او کوډي کله چليدي شي، بالاخر انصاريانو چه پخوا له دې نه ده ته «راهب» ويل داسي جواب ئي ورکړ او فاسقه! او د پاک الله دښمنه! الله تعالیٰ دی ستا سترګی له سره نه رنوی! مونډ به څرنګه رسول الله صلى الله عليه وسلم يرييدو؟ او له تا سره به ملكرتوب كوو؟ د انصارو د دغه مايوس کوونکی جواب له اوریدلو څخه ابو عامر سخت په قهر شو او داسې ئې وویل ای محمده وروسته له دی نه هر هغه قوم چه ستا مقابلی ته راشی، او ستا یه مخ کښی ودریږی، زه به برابر د هغو په

مرسته (مدد) ستا جنګ ته حاضریږم لکه چه د «حنین» تر جنګه یوری دی بی له ناغی د کفارو په ملکرتوب له مسلمانانو سره جنګیده په «احد کښی د هم ده د شرارت لامله (له وجی) رسول الله صلى الله عليه وسلم ته بدى سترګی ورسیدی ځکه چه ابو عامر د دواړو صفو په منځ کښې په يته سره يوه كنده كنستلي وه چه همغلته د رسول الله صلى الله عليه وسلم مباركه څيره ژوبله، او مبارک غاښ ئي په شهادت ورسيده د (حنين) څخه وروسته چه ابو عامر محسوس کړ چه اوس هیڅ یوه عربی قوه د مسلمانانو په مخ کښی نشی دریدلی نو په تیښتی سره ئی ځان (شام) ته ورساوه او د مدینی منوری منافقانو ته ئی خط ولیکه چه زه به د (روم) له قیصر سره ملاقات کوم، او د هغه د یوه زورور لښکر سره د محمد صلی الله علیه وسلم مقابلی ته راتلونکی یم چه د ستر کو په رېيدو کښې به ئې د ده ګردې (تولي) هيلې (اميدونه) او چارې له خاورو سره برابره وی، او مسلمانان به بیخی لتار او خواروزار کری (العیاذ بالله) تاسی فیالحال یو عمارت د مسجد یه نامه ودان کړئ چه هلته د لمانځه یه یلمه (بهانه) سره راتول شئ او د اسلام یه مخالفت هر قسم یه زړه یوری خبری او مشوری وکړی شئ او زما قاصدان هملته تاسی ته خطونه او پیغامونه دررسوی او که زه هم بالذات پخپله درشم نو هم دغه به یو موزون ځای د کتنی او د هستوګني لپاره وی د هم دغو خبیثو مقاصدو په اقتضاء د قباء د مسجد په مقابل کښې د ضرار مسجد ودان شو. او د رسول الله یه مخ کښی داسی بهانه وکړه شوه چه «یا رسول الله! قسم یه الله تعالیٰ چه زموند نیتونه بد نه دی خو د باران او یخنی او نورو لامله (له وجی) او بالخصوص د رنگورانو او ناتوانانو او اربابالحوائجو ته «د قباء» تر مسجده یوری تلل دیر سخت او مشکل دى. نو ځکه دغه مسجد ودان کړ شو، چه لمونځ کوونکو ته سهولت او د قباء د مسجد د تنګی شکایت لری شی، که تاسی یو ځلی هلته ولاړ شئ او لمونځ ادا کړئ نو ستاسی دغه مرحمت به زمونږ دیاره د سعادت او برکت موجب شی» او دغه غوښتنه ئی د دی لامله (له وجی) وکړه چه ځينې ساده او نايوه مسلمانان د رسول الله صلى الله عليه وسلم د دې طرز عمل د ليدلو څخه د حسن ظن په بناء د دوی د مکر او فریب په جال کښې ونښلي. رسول الله صلي الله علیه وسلم په دغه وقت کښی د «تبوک» د تللو لپاره تيار ؤ. نو وئی فرمايل که الله تعالیٰ اراده وکړی نو د بيرته راتک يه وقت کښي به داسي کيدي شي. کله چه رسول الله صلى الله عليه وسلم د «تبوک» څخه فارغ او بیخی مدینی ته نژدی شو نو جبرئیل علیه السلام دغه آیت راوړ چه په دی کښی ئی د منافقینو پر ناپاکو اغراضو باندی رسو ل الله صلی الله علیه وسلم مطلع کړ او د ضرار د مسجد غوته ئى ويرانستله رسول الله صلى الله عليه وسلم محلورو تنو (١)مالك بن خشم (٢) معن بن عدی (٣)عامر بن سکن (٤)وحشی ته حکم ورکړ چه دغه عمارت (چه نوم ئی د خداع او فریب له لوری مسجد ایشود شوی دی) ونړوی او له ځمکې سره ئې بیخې هوار کړئ دوی علیالفور د هغه حکم په تعمیل په هغه عمارت اور ولګاوه، او له هغه څخه ئی د ایرو او سکرو لوئی ډیری جوړی کړی په دی ډول (طریقه) د منافقینو او د فاسق ابو عامر ګرد (تول) ارمانونه د دوی په زړونو کښي ياتي شول او ابو عامر پخپلي دعا او د رسول الله صلي الله عليه وسلم له آمينه سره سم د

(شام) په (قنسرین) کښی یواځی او ګوښی (بیل) د پردیسی توب په مرګ سره مړ شو ﴿ نَعُوْلِمَ دَابُرُالْقَوْمِالَّذِیْنَ طَلَبُوْالْوَالْمَهُمُولِلُونِ الْعَلَمِیْنَ ﴾ .
په دی آیت کښی د «لمن حارب الله ورسوله» څخه هم دغه فاسق ابو عامر مراد دی.

### لِاتَقَتُّرُ فِيْهِ اَبِكُأْ لَسَجِكُ أُسِّسَ عَلَى التَّقُوٰى مِنْ اَوَّلِ يَوْمِ اَحَقُّ أَنْ تَقُوْمَ فِيْهُ

#### ر صوری و به به مسوده وسل می محوی رف و و یویو می ای صور دی یو فیه رجال یُجبُّون آن یَتَطَهَّرُوْا وَاللهُ یُحِبُ الْمُطَّهِّرِیْنَ ©

مه دریږه ته په دغه (مسجد کښی دپاره د لمانځه) له سره هیڅکله، خامخا هغه مسجد (د قباء) چه ایښی شوی دی (تاداو «بنیاد» ئی) پر تقوی (پرهیز گاری) له اولی ورځی ډیر لایق د دی دی چه ودریږی ته په هغه کښی (لپاره د لمانځه)، په دغه (مسجد) کښی هسی سړی دی چه خوښوی دوی دا چه ښه پاک وساتی دوی (ځانونه خپل د ګناهونو او نجاساتو نه)، او الله خوښوی ښه ځان پاکوونکی (چه ډیر ثواب ورکوی).

تفسیر: یعنی په دغه مسجد کښی چه د هغه تاداو (بنیاد) محض په ضد، کفر، نفاق او د اسلام په عداوت او د الله تعالی او د رسول الله صلی الله علیه وسلم په مخالفت باندی ایښی شوی دی تاسی له سره د لمانځه لپاره مه دریږئ» ستاسی د لمانځه وړ (لائق) هغه مسجد دی چه د هغه تاداو (بنیاد) له اولی ورځی راهیسی پر تقوی او پرهیز گاری قائم شوی دی (اعم له دی چه د نبوی مسجد وی که د قباء مسجد وی) چه د هغو لمونځ کوونکی له هر راز (قسم) ظاهری او باطنی نجاستونو او گناهونو او شرارتونو څخه د خپلو ځانونو د پاکولو او صاف ساتلو اهتمام کوی، نو ځکه پاک الله هم دوی خوښوی. په حدیث کښی راغلی دی چه رسول الله صلی الله علیه وسلم د اهل قباء څخه پوښتنه وکړه چه: «تاسی د طهارت او پاکیزه کی څه خاص اهتمام کوئ چه پاک الله ستاسی د تطهیر مدح فرمایلی ده؟» دوی وویل چه «مونډ وروسته د لوتی د استعمالولو څخه په اوبو سره هم استنجاء کوو» یعنی چه له عمومی ظاهری او باطنی طهارت څخه برسیره دغو خلقو د دی شی اهتمام د عادت څخه زیات کاوه . له دی نه ظاهریډی چه په دغه برسیره دغو خلقو د دی شی اهتمام د عادت څخه زیات کاوه . له دی نه ظاهریډی چه په دغه آیت کښی د قباء د مسجد ذکر دی لیکن په ځینو روایتونو کښی بالتصریح راغلی دی چه مونډ د صحیح مسلم شریف په شرح کښی د دی په متعلق خپل ناقص خیال ظاهره او په روایتونو کښی سره تطبیق کړی دی دی د ده تو بیاناتو د تذکر ځای نشته .

## ٱفۡمَنۡٱشَسَ بُنْيَانَهُ عَلَ تَقُوٰى مِنَ اللهِ وَرِضُوَانٍ خَيُرُّامُ مِّنَ ٱسَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَى شَفَا عُرُفٍ هَارِفَانُهُ اَرْبِهِ فِي نَارِجَهَ فَرَواللهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظّلِمِينَ ۞

آیا نو هغه څوک چه ایښی ئی وی تاداو «بنیاد» (د ودانی د دین) خپل پر تقوی (ویری) باندی له الله څخه او په رضا (د الله سره) خیر غوره دی یا هغه څوک چه ایښی ئی وی تاداو، «بنیاد» (د ودانی د دین) خپل په غاړی د کندی باندی (هسی غاړه چه تری لائدی سیند بهیږی او وی) نړیدونکی نو ونړیږی (دا غاړه د کندی په سیند کښی) سره له جوړوونکی په اور د دوزخ کښی او الله نه ښیی سمه صافه لاره قوم ظالمینو ته

تفسیر: یعنی د هر هغه کار تاداو او بنیاد چه په تقوی، یقین، اخلاص او د الله تعالی پر رضاء غوښتلو باندی وی، هغه ډیر مستحکم او تینګ وی. په خلاف د هر هغه کار چه بنا ئی په شک، نفاق، مکر، خداع او فریب باندی وی، هغه د خپلی ناپایداری، سستی او بدانجامی په لحاظ داسی دی لکه چه کوم عمارت د یوه داسی خاورین پاڼ (کمر) په سر باندی ولاړ وی، چه د رود اوبو د هغه بیخ بیخی وړی وی چه که لړ شانی دغه په یوه ویښته ولاړ پاڼ (کمر) وخوځیږی، یا د سیلاب کومه چپه ورورسیږی، نو دغه عمارت سره له پاڼه (کمره) یو ځای لاندی په اوبو کښی لویږی، او بالاخر د دوزخ کندی ته وررسیږی 
و کالهٔ لایهٔ یو کوم ښه عمل هم وکړی (لکه د بیبی سمه صافه لاره قوم ظالمانو ته) یعنی که په ظاهر سره کوم ښه عمل هم وکړی (لکه د مسجد جوړول) نو د ظلم او بهانصافی له شامته هغه سر ته نه رسیږی، او همغسی ویجاړ او شاړ پاتی کیږی.

#### ٙڒؖؽڗؘٳڵؙڹؙؽٳڹۿؙؙؙؙۄؙٳڰڹؚؽؘڹٮٛۅٛٳڔؽڹڐؘؽ۬ڠؙڷۅڽؚڡؚؚۄ۫ٳڵٚٳٲڽؙٙؿۘڡۜڟۼڠؙڵۏٛڹؙٛٛٛؗٛؠٛ ۅؘڶٮڵۿۘۼؚڶڹڠؚ۫ڮڵؽۿ<sup>ؙ</sup>

همیشه به وی ماڼی (د نفاق د) دوی هغه چه بناء کړی ده دوی موجب د شبهی، د شک او د نفاق په زړونو د دوی کښی مګر چه توتی توتی شی زړونه د دوی (یعنی چه مړه شی) او الله ښه عالم دی (په ټولو احوالو) ښه حکمت والا دی (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی) يعتذرون(١١)

تفسیر: د «رببت» ترجمه ئی په «شبهه» سره کړی ده چه له هغی څخه مراد نفاق دی. یعنی د دغه بد عمل اثر داسی شو چه تل د هغو په زړونو کښی (تر هغه پوری چه مرګی دوی توتی توتی نه کړی) نفاق تینګ او قایم پاتی کیږی لکه چه د دی سورت په ابتدا کښی تیر شوی دی ﴿ فَاَعْتَهُمُ نِفَاقَائِتُو وَمُ لِلْوَيُومُ لِلْوَيَ الله مَاوَمَدُوهُ وَبِمَا کَافُوا کَافُوا کَافُوا کَافُوهُ مَنِهُ عَلَیْ الله مَاوَمَدُوهُ وَبِمَا کَافُوا کَافُوا کَافُوا کَافُوا کَافُوهُ کَلَیْ الله تعالیٰ حَبِل پاک رسول مطلع کړ، او عمارت چه دوی د ناپاکو مقاصدو ته ئی خاتمه ورکړه . چه د هغه خیال د تل دپاره د هغو په زړونو کښی لکه اغزی غوندی چخیده . والراجح عند السلف هوالاول کما حکی ابن کثیر

رحمة الله عليه.

إِنَّ اللهَ اللهُ عَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ وَآمُوالَهُمُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَال

بیشکه چه الله پیرودلی (آخیستلی) دی له مؤمنینو څخه نفسونه د دوی او مالونه د دوی (چه خپل ځان او مال په جهاد کښی ښندی (قربانوی) په عوض د دی چه بیشکه شته (په بدل د دغه جهاد) دوی ته جنت، (دغه پیرودل (اخیستل) په دی شان دی چه) جنګونه کوی دوی په لاره د الله کښی نو کله) وژنی مؤمنان دا (کفار) او (کله د کفارو له لوری) وژلی شی دغه مؤمنان وعده ده په دغه (الله) باندی وعده حقه په توریت کښی او په انجیل کښی او په قرآن کښی، او څوک دی ښه وفا کوونکی په وعدی خپلی سره له الله څخه (بلکه هیڅوک نشته) نو خوشاله شئ تاسی (ای مؤمنانو) په بیع ستاسی باندی هغه چه معامله کړی ده تاسی له الله سره په هغی (بیع او شری سره)، او دغه (بیعه چه ده) هم دغه بری دی ډیر لوی.

تفسیر: له دی نه زیات کتور او فائده من تجارت او عظیم الشان بری به څه شی وی چه زموند د حقیرو ځانونو او فانی مالونو خریدار الله قدوس کرځیدلی دی. زموند ځان او مال چه يعتذرون(۱۱) التوبة(۱)

فیالحقیقت د همغه پاک الله مملوک او مخلوق دی. محض په ادنی ملابست سره زموند په لوری نسبتوی او (مبیعه) ئی دروی چه په «عقد د بیع» کښی مقصود بالذات وی او د جنت په شان یو ډیر اعلیٰ مقام ئی د هغه «ثمن» راوښود چه «مبیعی» ته د رسیللو وسیله ده. په حلیث کښی نبی کریم علیه افضل الصلوٰة والتسلیم فرمایلی دی چه «په جنت کښی به هسی نعمتونه وی چه سترګو به هغه له سره نه وی لیللی، او غوړونو به ئی وصف نه وی آوریللی، او نه به د کوم بشر پر قلب د هغه کیفیاتو خطور کړی وی» اوس خیال وکړئ چه ځان او مال ئی چه هسی تش د پر قلب د هغه کیفیاتو خطور کړی وی» اوس خیال وکړئ چه ځان او مال ئی چه هسی تش د نامه لپاره زموند باله شی د جنت «ثمن» ونه دراوه او نه ئی داسی وفرمایل چه الله تعالیٰ «بایع» او موند مشتریان کیدو نو په دغه کښی د الله تعالیٰ تلطف او نوازش له حده تیر دی چه د دغه لا و وړوکی یوه شی په معاوضه کښی ئی (چه هغه هم فی الحقیقت د همغه الله دی) د جنت په شان یو بیزواله او قیمتداره شی زموند لپاره مخصوص ګرځولی دی لکه چه د «بالجنة» په ځای شان یو بیزواله او قیمتداره شی زموند لپاره مخصوص ګرځولی دی لکه چه د «بالجنة» په ځای «بان لهم الجنة» له فرمایلو څخه دغه راښکاری.

نیمه سا مو آخلی او سل سا ببنی نور شیان بی حده او ویریا ببنی الله نی زموند بیا داسی هم نه دی کله چه زموند ځان او مال له موند وبیری (واخلی)، نو سم د لاسه ئی زموند له تصرف او قبضی څخه وباسی. بلکه د ده جل وعلا مطلوب یواځی هم دغه شی دی، کله چه موقع او وقت راشی نو ځان او مال د پاک الله په لاره کښی په اخلاص سره وړاندی کړئ. او د دغه عالی مقصد دپاره مو ځانونه او مالونه تل تیار او مهیا ولرئ! او د هغو په ورکولو کښی بخل، او شومتیا مه کوئ! اعم له دی نه چه هغه ئی واخلی که ئی وانه خلی. ښائی چه هغه د ده په دربار کښی تل حاضر او تیار اوسی. نو ځکه ئی وفرمایل ﴿ یُکَایَاتُونَ اَسْمِیْلِالله مِیْقَاتُونَ وَیُقْتَاتُونَ وَیَقْتَاتُونَ وَیَقْتَاتُونَ وَیَقْتَاتُونَ وَیَقْتَاتُونَ وَیَقْتَاتُونَ وَیَقْتَاتُونَ وَیَقْتَاتُونَ وَیَقْتَاتُونَ وَیَقْتَاتُونَ وَیُقْتَاتُونَ وَیَقْتَاتُونَ وَیَقْتَاتُونَ وَی مقصود د الله تعالیٰ په لاره کښی د ځان او مال حاضرول دی. وروسته له هغه که

په ډیر تاکید او اهتمام سره پوخ سند او دستاویز لیکلی دی چه د هغه خلاف غیر ممکن دی آیا له الله تعالیٰ څخه بل څوک صادق القول، رښتین، او پخپلی پخی وعدی باندی کلک ولاړ شته؟ له سره نشته! نو ځکه د الله تعالیٰ پور (قرض) د نورو څخه په زرهاؤ درجو غوره او پوخ دی. نو بیا مؤمنانو لره د خوښیدلو او پر خپلو قسمتونو باندی د نازیدلو لپاره له دی نه به کومه یوه موقع په لاس ورنشی چه بالذات پخپله رب العزت د دوی خریدار شی او په هسی شان او شوکت سره ئی وپیری (واخلی) عبدالله بن رواحه رحمت الله علیه څرنګه به او رښتیا فرمایلی دی «دا هغه بونو نه غواړو چه هیڅ یو صورت د اقالی پاتی وی» الله تعالیٰ دی پخپل فضل اوکرم سره مونو ناتوانان د دغو مسلمانانو په ډله کښی محشور وفرمائی آمین ثم آمین

يعتذرون(۱۱)

(اوس الله تعالیٰ د دغو مؤمنانو مدح او ستاینه (صفت) په دغو نهو راتلونکو خصلتونو سره فرمائی چه پاس ئی د دوی د جهاد تمثیل په بیع او شری سره فرمایلی)

# التَّآبِبُوْنَ الْعَبِدُونَ الْحَمِدُونَ السَّآبِحُونَ الرَّكِعُونَ التَّابِمُونَ الرَّكِعُونَ السَّآبِ مُونَ الرَّكِعُونَ الشَّامُ وَنَ السَّامُ وَالتَّاهُ وَنَ عَنِ الْمُثَكِرِ الشَّحِدُونَ وَالتَّاهُ وَنَ اللَّهُ وَمَنْ مِنْ اللَّهُ وَمَنْ اللَّهُ وَمَنْ مِنْ اللَّهُ وَمَنْ اللَّهُ وَمَنْ اللَّهُ وَمَنْ اللَّهُ وَمَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمَنْ اللَّهُ وَمَنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمُنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمُنْ اللَّهُ وَمُنْ اللَّهُ وَمُنْ اللَّهُ وَمُنْ اللَّهُ وَمُنْ اللَّهُ وَمُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللِّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ الْمُواللِمُ الللِّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالْمُولِي اللِلْمُولُ وَاللْمُولُولُ وَاللَّهُ وَالْمُولِمُ الْمُولِقُولُ وَاللَّ

(دوی) توبه کوونکی دی (له معاصیو) عبادت کوونکی شکر کوونکی (الله ته په اخلاص) بی تعلق پاتی کیدونکی دی (د دنیوی لذائذو نه) رکوع کوونکی دی سجدی کوونکی دی (په لمونځونو خپلو کښی حکم کوونکی دی په معروف (ښیګڼو۔ ښو) او منع کوونکی دی (خلقو لره) له منکرو (بدو کارونو (او ساتونکی دی د حدودو د الله (یعنی د احکامو ئی چه عمل پری کوی) او زیری ورکړه (ای محمده) مومنینو ته (چه موصوف دی په دغو صفاتو په جنت سره)

تفسیر: گینی له «السائحون» څخه «روژه نیوونکی» مرادوی، گکه چه روژه دار د خوړلو او شیبلو او نورو شهوانیو لذائذو، نفسانی مرغوباتو گئی بی تعلقه وی او د روحانی مدارجو او ملکوتی مقاماتو سیر کوی. د گینو نورو په نزد د دغه لفظ مصداق «مهاجرین» دی چه د خپلو کررونو او کهولونو څخه بی تعلقه شوی دی، او په «اسلام» کښی ئی هستوگنه کړی ده. گینی له دی څخه «مجاهدین» اراده کوی گکه چه مجاهد له خپله گانه بی تعلقه کیږی، او د الله تعالیٰ په لاره کښی د سر جارولو (قربانولو) لپاره راوځی. د گینو په رایه کښی دغه لفظ د علم د طالبانو لپاره دی چه وطن، کور، کهول، راحت او نورو گردو (تولو) شیانو څخه تیریږی، او د علم د طلب لپاره پردیسی کیږی، او د مسافری سختی، ستومانی، گالی (برداشت کوی) په هر حال سره هغه ترجمه چه محقق شیخ الهند رحمة الله علیه فرمایلی ده په هغه کښی د دغو گردو (تولو) اقوالو گنجایش شته. مگر د اکثرو اسلافو په نزد هغه اوله ترجمه مختاره ده. والله اعلم، حضرت شاه صاحب فرمایلی دی «ښائی د بی تعلقه پاتی کیدلو څخه دا مراد وی چه په اعلم، حضرت شاه صاحب فرمایلی دی «ښائی د بی تعلقه پاتی کیدلو څخه دا مراد وی چه په دنیا یوری زړه ونه تړی».

( ﴿ الْوَهُوْنَ اللَّهِوْدُونَ الْزُمُرُونَ بِالْمُعُرُّوْفِ وَالتَّاهُونَ عَنِ النِّئُمِّ ﴾ دوی سجده کوونکی دی په لمونځو خپلو کښی امر، حکم کوونکی دی په معروف او ښیکنو (نیکو) او منع کوونکی دی خلقو لره له منکرو او بدو کارونو ځنی) یعنی د خپلو ځانونو د اصلاح او سنبالولو سره د نورو يعتذرون(١١) التوبة(١)

گانونه هم اصلاح کوی او سنبالوی. کواکی د دوی کار د خالق تعالیٰ عبادت او د خلق الله خیر غوښتنه ده ( ﴿ وَالْمُوْفِوْنُ لِمُدُوْوِاللهُ وَكَبْلِوالْمُؤْمِنِيْنَ ﴾ او دوی ساتونکی دی د حدودو د الله یعنی د احکامو ئی چه عمل پری کوی. او زیری ورکړه ای محمده مومنینو ته چه موصوف په دغو صفاتو دی په جنت سره) یعنی د نیکی او بدی هغه حدود چه الله تعالیٰ معین فرمایلی دی له هغه څخه دی تجاوز ونه کړی لنډه ئی دا چه بی له شرعی حکمه دی هیڅ یو کار ونه کړی. دغه کرد (تول) صفات د هغو مؤمنینو دی چه خپل ځانونه او مالونه ئی پر الله تعالیٰ پلوردلی (خرڅ کړی) دی.

#### مَاكَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِيْنَ الْمَنُوَّا اَنْ يَّسُتَغُفِرُوْ الِلْمُشْرِكِيْنَ وَلَوْكَانُوُّا اوُرِلَ قُرُ بِي مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ اَنَّهُوْ اَصْحِبُ الْجَحِيْمِو

نه دی (لایق او روا) نبی ته او (نه دی لایق او روا) هغو کسانو ته چه ایمان لرونکی دی دغه چه مغفرت وغواړی دوی دپاره د مشرکانو او اګر که وی دا (مشرکان) خاوندان د خپلوی وروسته له دی خبری چه ښکاره شی دوی ته چه بیشکه دوی صاحبان دی د دوزخ (او په کفر مړه دی)

تفسیو: هر کله چه مؤمنینو خپل مجانونه او مالونه پر الله تعالیٰ پلورلی (خرخ کړی) دی، نو دغه خبره ضروری ده چه له نورو ګردو (تولو) مخنی مجانونه راتول کړی او یواځی پاک الله ته خپل معلوم شوی دی، د اعدایالله و محبت سلسله وشلوی. اګر که دغه د الله تعالیٰ دښمنان د ده معلوم شوی دی، د خپلو مهربانیو او محبت سلسله وشلوی. اګر که دغه د الله تعالیٰ دښمنان د ده مور او خور، پلار او بادار (مالک)، ترور او نګور، تره او تربور، نیکه او نیا او نور مخصوص خپلوان هم وی. محکه هغه چه له الله تعالیٰ مخخه باغی او د ده دښمن وی نو هغه د مؤمنانو مجرنګه دوستان او خپلوان کیدی شی؟ نو د هر هغه چا په نسبت چه داسی معلومات حاصل شی چه بالیقین دوزخی دی اعم له دی چه د الله تعالیٰ په وحی سره وی یا چه په ښکاره ډول (طریقه) سره پر کفر او شرک کښی مړ شی نو د دوی په حق کښی استغفار او د بښنی غوښتنه منع ده سره پر کفر او شرک کښی مړ شی نو د دوی په حق کښی استغفار او د بښنی غوښتنه منع ده بی بی آمنی په باره کښی نازل شوی دی، په محینو احادیثو کښی راغلی دی چه د رسول الله مبی راغلی دی چه د رسول الله مبی بی آمنی په باره کښی نازل شوی دی، په محینو داحدیثو کښی راغلی دی چه مسلمانانو مبارک د تره ابوطالب په حق کښی نازل شوی دی، او محینو داسی نقل کړی دی چه مسلمانانو وغوښتل چه د خپلو هغو مشرکینو پلرونو لپاره چه مړه شوی دی استغفار وغواړی. نو په دغه آیت سره دوی د هغوی له استغفاره منع شول. په هر حال د دی آیت شان نزول هر څه چه وی حکم ضو هم دغه دی چه د هغو کفارو او مشرکینو په حق کښی چه د هغوی خاتمه پر کفر او شرک

يعتذرون(١١) التوبة(٩)

باندی معلومه شی، استغفار ناجائز دی.

تنبیه: د رسول اکرم د والدینو په نسبت د اسلامی علماؤ اقوال ډیر سره مختلف دی. ځینو د دوی پر ایمان او نجات باندی مستقلی رسالی لیکلی دی. او د حدیثو شارحانو پری محدثانه او متکلمانه بحثونه کړی دی. د احتیاط او سلامتی ښه طریقه او لاره په دغی مسئلی کښی دا ده چه سری پکښی چپ وی، او سکوت غوره کړی، او په داسی دقیقو، باریکو مباحثو کښی دی د ډیری څیړنی (تحقیق) څخه احتراز وکړی، او ځان دی وساتی. د داسی مسائلو حقیقت یواځی پاک الله ته معلوم دی. او همغه د ګردو (تولو) مسائلو په ښه ډول (طریقه) سره فیصله کوونکی

#### وَمَاكَانَ اسْتِغْفَارُ إِبُرْهِيُمَ لِلَهِيْءِ الْآلِعَنُ مُّوْعِدَةٍ وَّعَدَهَ آايَّاهُ ۚ فَكَتَاتَبَيْنَ لَهُ اَنَّهُ عَدُوُّ تِلْهِ تَكَبَرَ آمِنُهُ إِنَّ إِبُرْهِيْءَ لِاَ وَاهُّ حَلِيُوْ

او نه وه بښنه غوښتل د ابراهيم دپاره د پلار خپل مګر په سبب د وعدی چه کړی وه (پلار) هغه وعده له دغه (ابراهيم) سره (چه مسلمانيږم)، نو کله چه معلومه شوه ابراهيم ته چه بيشکه دغه پلار د ده دښمن دی د الله (چه مړ شو په کفر کښی) نو بيزاره شو له هغه، بيشکه ابراهيم خامخا ډير آه کوونکی (په زړه پوست) ډير تحمل والا ؤ.

تفسیر: (د «وعدها ایاه» ترجمه ځینو داسی کړی ده: کړی وه دغه وعده ابراهیم د خپل پلار د سره لکه چه) د «مریم» په سورت کښی راغلی دی کله چه د حضرت ابراهیم علیه السلام پلار د حق له قبوله اعراض وکړ او د ضد او عناد له سببه ئی حضرت ابراهیم علیه السلام په وژلو سره ویراوه نو د خپلو والدینو د ادب په ملاحظه ئی وفرمایل: ﴿ سَلْمُوَلِّیُكُوْ اَلَّهُ كُانَ اِنْ كُوْلُو سَره یعنی زه د الله تعالیٰ له درباره ستا دپاره استغفار غواړم نو دوی سم له دغی وعدی سره تل استغفار کاوه، لکه چه په بل ځای کښی د «واغفرلابی» د فرمایلو تصریح هم شته د دی مطلب داسی نه دی چه ابراهیم علیه السلام د یوه هسی مشرک لپاره بښنه غواړی چه هغه د شرک په حالت کښی قایم ؤ. نه غرض ئی داسی ؤ چه هغه ته داسی یو توفیق ور په برخه شی چه د شرک له حالته ووځی، او د اسلام په غیږ کښی ننوځی او د اسلام قبول د هغه د خطاؤ د معافی سبب شی. «ان الاسلام یهدم ماکان قبله» کله چه لویو اصحابو د ابراهیم علیه السلام دغه استغفار په قرآن کښی ولوست نو د دوی په زړونو کښی هم دغه خیال پیدا شو چه مونږ ته هم ائی چه د خپلو مشرکینو پلرونو په حق کښی استغفار وکړو. د دی خبری جواب الله تعالیٰ داسی ورکړ چه ابراهیم علیه السلام د خپلی یوی وعدی یه بناء یواځی تر هغه وقته یوری د خپل

يعتذرون(۱۱) التوبة(١)

پلار لپاره بښنه غوښتله، چه په يقيني ډول (طريقه) سره ورته دا خبره نه وه واضحه شوی چه د ده پلار (آزر) پر کفر او شرک او د الله تعالیٰ پر دښمنی باندی مری ځکه چه پخوا له مرګه احتمال و چه توبه وباسي، او به اسلام مشرف شي، او وبښلي شي. نو کله چه ابراهيم عليه السلام ته دغه خبره څرګنده (ښکاره) شوه چه د هغه خاتمه په کفر او شرک سره وشوه او تر مرګه پوری ئی د الله تعالیٰ د دښمنی څخه لاس وانه خیست نو ابراهیم علیه السلام هم تری بیخی بیزاره شو. او دعاء استغفار او نور ئی ترک کړل. پخوا ئی د زړه د نرمی او شفقت لامله (له وجي) دعا کوله. کله چه د توبي او د رجوع ګرد (ټول) احتمالات منقطع شول، نو ده هم د هغه د خير غوښتلو څخه لاس واخيست او دغه حادثه ئي د نبوت په صبر او تحمل سره وڅغمله. په حديث کښي راغلي دی چه په محشر کښي به حضرت ابراهيم عليه السلام عرض کوی چه :يا اله العلمينه! تا زما سره داسي وعده فرمايلي وه چه ابراهيم به نه رسوا كوم مكر له دى نه به بله کومه رسوائی وی چه نن زما یلار د ګردو (ټولو) خلقو په مخ کښی په دوزخ کښی غورځاوه شی یه دغه وخت کښې به د ده د پلار څیره مسخ کیږی، او د کوږ (ضبع) په شکل به اوړی او پرښتي به په کشولو (راښکلو) سره هغه د جهنم په لوري بيائي. ښائي دغه به د دې لامله (له وجي) وي چه خلق ئي ونه پيژني. ځکه چه د رسوائي دار او مدار ير پيژندلو باندي دي. کله چه د پیژندګلوی آثر په منځ کښې یاتي نشي او څوک ونه پوهیږي چه څه شي ئي په دوزخ کښي وغورځاوه نو بيا به د هغه ځوی ولي رسوا کيږي؟

#### وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِلَّ قَوْمًا بَعَنَ الدُّهَا لَهُمُ حَتَّى يُبَيِّنَ لَهُ مُ مَّا يَثَقُونَ إِنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيُّ عَلِيُرُّ

او نه دی الله چه بی لاری کړی هیڅ یو قوم وروسته له هغه وقت چه لاره ئی وښووله دوی ته (د اسلام) تر هغه یوری چه بیان کړی دوی ته هغه څیز چه ځان تری وساتی (او دوی بیا ځان ونه ساتی)، بیشکه الله پر هر څیز باندی ښه عالم دی.

تفسیر: یعنی د حجت له اتمامه و اندی او د حق له اظهاره پخوا پاک الله هیخوک نه گمراه کوی. گمراه کوی. گمراه کوی. گمراه دغه ده کله چه الله تعالیٰ خپل احکام په صاف او ښکاره ډول (طریقه) بیان کړی او بیا د هغه امتثال ونشی، گواکی اشاره ئی وفرمایله هغو کسانو چه پخوا له ممانعته ئی د مشرکینو لپاره بښنه غوښتلی ده پر هغو باندی هیڅ یوه مؤاخذه نشته. لیکن وروسته له خبریدلو څخه داسی کار کول گمراهی ده.

### إِنَّ اللهَ لَهُ مُلْكُ السَّلْوَتِ وَالْأَرْضِ يُحْى وَيُمِينُ ثُوَّ اللهِ مِنْ وَالْأَرْضِ يُحْى وَيُمِينُ وَ

بیشکه چه الله (خاص) ده لره دی سلطنت د آسمانونو او د ځمکی، ژوندی کول او مړه کول کوی، او نشته تاسی ته بی له الله څخه هیڅ ولی (دوست ساتونکی له آفاتو) او نه مددګار (خلاصوونکی له بلیاتو).

تفسیر: کله چه سلطنت د ده دی نو ښائی چه د هغه حکم هم پری وچلیږی دی په خپل محیط علم او کامل قدرت سره هر هغه احکام چه نافذ کړی د بندګانو تکلیف او کار دا دی چه بی خوفه او بی خطره د هغه په تعمیل او اجراء کښی بوخت (مشغول) او لګیا شی. او په هغه کښی د هیچا خاطر او لحاظ ته موقع او ځای ورنه کړی. ځکه چه بی له الله تعالیٰ څخه بل هیڅوک پکار راتلونکی نه دی.

#### لَقَنُ ثَنَابَ اللهُ عَلَى النَّبِيِّ وَالْمُهْجِرِيِنَ وَالْأَنْصَارِ النِينَ التَّبَعُومُ فِي سَاعَةِ الْعُسُرَةِ مِنْ بَعُهُمَا كَادَ يَزِيْغُ قُلُوبُ فَرِيْقٍ مِّنْهُمُ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمُ التَّهُ بِهِمُ زَءُونَ تَحِيْمٌ فَيْ

خامخا په تحقیق رجوع کړی ده الله پر نبی باندی او (پر) مهاجرینو او انصارو هغو کسانو باندی چه متابعت کړی وو دوی د نبی په وقت د تنګسی (او سختی) کښی وروسته له هغه چه نژدی شوی وو چه کاږه شی زړونه د یوی ډلی له دوی (له متابعته د نبی) بیا رجوع په رحمت سره وکړه (الله) پر دوی! بیشکه چه الله یر دوی باندی ډیر مهربان زیات رحم والا دی.

تفسیر: (یعنی خامخا په تحقیق قبوله کړه الله تعالیٰ توبه او مهربانی ئی وفرمایله پر نبی چه اذن ئی ورکړی ؤ منافقانو ته د بیرته پاتی کیدو او په مهاجرینو او په انصارو چه نفرت ئی کیده له غزا اما طبعی نه عنادی هغه مهاجرین او انصار چه پیروی ئی کړی وه د رسول صلی الله علیه وسلم په وقت د تنګسی کښی هم له طرفه د مرکب چه په لسو تنو یو اوښ رسیدلی ؤ، او هم له طرفه د توښی چه دوو تنو به په یوه دانه د خرما ورځ تیروله، او هم له طرفه د اوبو چه سره له قلته د

يعتذرون(١١)

مرکب اوښ به ئي حلال کړ، او د هغه په رطوباتو به ئي ساعت تيراوه، لنډه ئي دا چه) د دي مشکل ساعت څخه مراد د «تبوک» د غزوی زمانه ده چه په هغی کښی څو ډوله (قسمه) مشكلات راتول شوى ؤ، سخته گرمي، اوږده مسافه، د خرماؤ موسم د هغى زمانى د عظيم الشان یو سلطنت سره مقابله او یری د اسلامی لښکر تعرض بیا د ظاهری بی سروسامانی داسی حالت و چه یوه یوه دانه خرما به هر ورځ یر دوو تنو غازیانو باندی ویشله کیده یه آخره کښی دی خبری ته هم وار ورسیده چه ډیرو مجاهدینو به فقط یوه دانه خرما یه خوله ځبیښله او بیا به ئی یری اوبه څښلی بیا د اوبو د فقدان او نشتوالی لامله (له وجی) د اوښانو د فضلاتو په لندېلو (رطوباتو) به ئي ساعت تيراوه . سورلي په دغه اندازه لږه وه چه په لسو لسو تنو به يو اوښ وررسیده چه په نوبت سره به یو سوریده او بل به تری شکته کیده. د همغه ایثار جذبه او د ځان جارولو (قربانولو) جوش ؤ چه د اسلامی ډیر یو وړوکی جماعت ته داسی قوت او قدرت ور په برخه کړی شوی ؤ چه په هغه سره د دنیا پر ګردو (ټولو) اقوامو باندی غالب او ګرد (ټول) جهان د علم او عرفان او عدل او احسان يه رنما (رنيرا) سره روني شو. لله الحمد والمنه! ﴿ مِنْ)بَعُهِمُ مَا كَادَ يَزِيُغُونُكُونِ فَرِيْقِ مِنْهُمُو ﴾ الآية \_ وروسته له هغه چه نبژدی شوی و چه کاږه شی زړونه د یوی ډلی له دوی له متابعته د نبی صلی الله علیه وسلم بیا رجوع یه رحمت سره وکړه الله پر دوی بیشکه چه الله پر دوی باندی ډیر مهربان دی زیات رحم والا په انعام د اجر او ثواب سره) د الله تعالیٰ مهربانی او مراحم په محمد صلی الله علیه وسلم بیشماره دی او د دوی له برکته پر مهاجرینو او انصارو هم د الله تعالیٰ مخصوصه توجه او مهربانی ده چه دوی ئی په ایمان او عرفان مشرف فرمایلی دی د نبوی اتباع او د فی سبیل الله جهاد او د مهمو امورو، د لویو عزائمو په پای (انجام) رسولو همت او توفیق ئی وربښلی دی. بیا په هسی مشکل وقت کښی چه د ځینو مؤمنینو زړونه هم د مشکلاتو او صعوباتو سختیو له هجومه یړکیدل او لړزیدل او نژدی ؤ چه د نبی له رفاقته وروسته یاتی شی. الله تعالیٰ بیا پر دوی مهربانی وکړه او لاسونه ئی ونیوه چه دوی له سره پر داسی خطراتو او وساوسو باندی عمل ونه کړی او محفوظ تری پاتی وی او د مؤمنینو همتونه ئی مضبوط او د دوی ارادی ئی لوړی کړی.

# وَعَلَى الشَّلْتُةِ الَّذِينَ خُلِفُوا حَتَّى إِذَا ضَاقَتُ عَلَيْهِمُ الشَّلْتُةِ الَّذِينَ خُلِفُوا حَتَّى إِذَا ضَاقَتُ عَلَيْهِمُ الْكَرْضُ بِمَارَعُبَتُ وَضَاقَتُ عَلَيْهِمُ النَّهُمُ أَنْفُسُهُمُ وَظَنُّوْ اَكَ لَامَلْجَامِنَ الْأَرْضُ بِمَارَعُبَتُ وَضَاقَتُ عَلَيْهِمُ لِيَتُوبُواْ إِنَّ اللهَ هُوَالتَّوَّابُ الرَّحِيْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الرَّحِيْمُ اللهُ الرَّحِيْمُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

او (خصوصاً) پر هغو دری تنو چه بیرته پاتی شوی وو (له قبوله د توبی) تر هغه پوری چه تنگه شوه پر دوی ځمکه (په سبب د بی التفاتی د خلقو) سره

له ارتوالی د دی (ځمکی) او تنګ شو پر دوی زړونه د دوی (له ډیره غمه) او یقین ئی وکړ چه نشته ځای د پناه له (قهره د) الله (هیچا ته) مګر هم ده ته دی، بیا رجوع وکړه (الله) پر دوی (په توفیق د توبی سره) دپاره د دی چه توبه وباسی دوی، بیشکه چه الله هم دی دی ښه توبه قبلوونکی ډیر رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره)

تفسیر: (یعنی بیشکه الله پر دوی باندی ډیر مهربان دی بالخاصه پر هغو دریو تنو چه بیرته پاتی شوی وو له تبوک نه او د الله تعالیٰ حکم ته منتظر او حیران ناست وو، او هیچا به ورته التفات نه کاوه تر څلویښتو ورځو پوری او بیا خپلی ښځی هم تری منع کړی شوی هم داسی رټلی ترتلی به کرځیدل تر هغه یوری چه تنګه شوه یر دوی ځمکه) دغه دری سړی کعب بن مالک، هلال بن امیه او مرارة بن الربیع دی چه سره له دی چه مؤمنان او مخلصان و خو د ځان آسانی او هوسائی (ارام) خوښولو په اثر بي له شرعي عذره د «تبوک» د غزوي له شرکته محروم ياتي شول کله چه رسول الله صلی الله علیه وسلم بیرته تشریف راوړ نو دوی نه د منافقینو په شان د دروغو عذرونه وړاندی کړل او نه ئې د ځينو صحابه ؤ غوندی خپل ځانونه په ستنو وتړل، بلکه هغه حقیقی واقعه ئی یه صافو الفاظو سره عرض کړه او یخپل قصور او کوتاهی باندی ئی یه ښکاره او علانيه ډول (طريقه) اعتراف او اقرار وکړ. نتيجه داسي شوه چه د منافقينو له لوري يه ښکاره ډول (طريقه) سره اغماض وکړ شو، او د هغوی بواطن الله تعاليٰ ته وسپارلي شول او د «اصحاب السواري» يعني هغو كسانو چه خپل ځانونه ئي ير ستنو يوري تړلي وو، توبه قبوله كړه شوه او د دغو دری واړو فیصله د څه مدی لپاره تادیباً ملتوی یاتی شوه وروسته د ینځوسو ورځو د تیریدلو څخه د دوی توبه هم قبوله شوه د بیرته یاتی کیدلو څخه یه «الذین خلفوا» کښی هم دغه مطلب دی لکه چه یه بخاری شریف کښی د هم دغه کعب بن مالک رضی الله تعالیٰ عنه څخه نقل شوی دی.

له دغو دری واړو څخه کعب بن مالک رضی الله تعالیٰ عنه خپله واقعه په ډیر ښه شرح او بسط او په خورا (ډیر) مؤثر طرز سره بیان فرمایلی ده چه په صحیح بخاری شریف او نورو کښی دی وکتله شی دلته د هغه ځینی اجزاء نقل کاوه شی:

کعب بن مالک فرمائی: « غرنگه چه د تبوک مهم جنگ ډیر سخت او ربړ پیښوونکی ؤ، نو رسول الله صلی الله علیه وسلم کردو (تولو) اصحابو ته د عمومی تیاری حکم ورکړ، کرد (تول) خلق د خپل طاقت او استطاعت سره موافق د سفر په سامان او اسباب جوړولو کښی مشغول او لګیا وو مگر زه قرار بیفکره او بی اندیښنی ناست وم او داسی می له خپله ځانه سره غوټه کړی وه هر کله چه وغواړم نو سم د لاسه به ځان تیاروم او له نورو غازیانو سره به ګه حرکت کوم ځکه چه د الله تعالیٰ په فضل او کرم سره په هغه وقت کښی له ما سره هر راز (قسم) سامان او اسباب تیار و او د یوه په ځای دوه سورلی له ماسره موجودی وی زه د هم دغه غفلت په نشه کښی

يعتذرون(۱۱)

ډوب تللي وم چه د نبي کريم عليه افضل الصلوة والتسليم له حضوره د ديرش زرو اسلامي مجاهدینو د کوچیدلو (روانیدلو) حکم صادر شو، یه دغه وقت کښی هم زه یه دغه چرت (خیال) کښی وم اګر که رسول الله صلی الله علیه وسلم تللی دی، خو زه هغوی سره ملګری یم هره ورځ به می ویل چه نن به ځم او صبا به ځم یه هم دغه نن او صبا کښی ډیری شپی تیری شوی کله چه رسول الله صلی الله علیه وسلم (تبوک) ته ورسید نو ئی وفرمایل «مافعل کعب بن مالک څه وکړه کعب ځوی د مالک؟» د بنی سلمه یو سړی وویل «یا رسول الله عیش او عشرت او اعجاب او غرور هغه ته اجازه نه ورکوی چه له کوره د باندی ووځی» معاذ بن جبل رضی الله تعالیٰ عنه وویل چه «تا ډیره بده خبره وکړه قسم په الله خورم چه مونږ په کعب کښي پرته (علاوه) له نيكي بل هيغ شي نه دى ليدلي» رسول الله صلى الله عليه وسلم دغه كردى (تولي) خبری یه سکوت واوریدی کعب رضی الله تعالیٰ عنه وائی چه د رسول الله صلی الله علیه وسلم د تشریف وړلو څخه وروسته ډیر زیات وحشت ماته له دغی خبری څخه بیدا شو چه په ګردی (تولی) مدینی منوری کښی برته (علاوه) له منافقینو او معذورانو مسلمانانو څخه بل هیڅوک په نظر نه راته یه هر حال دلته زما یه زړه کښی راز راز (قسم قسم) خبری تیریدی او پرله یسی هر قسم یلمی (بهانی) می جوړولی چه د رسول الله مبارک په حضور کښې به داسې وایم هغسې به وایم او یه یوه عذر سره به خپل ځان خلاصوم څه مهال (وخت) چه دا رامعلومه شوه چه رسو ل الله صلی الله علیه وسلم یه خیر او عافیت سره بیرته تشریف راوړونکی دی. نو زما له زړه څخه ګرد (ټول) دروغ او فريب محوه شو او دغه مي په خپل زړه کښې غوټه کړه چه يرته (علاوه) له رښتيا څخه بل هيڅ شي د ده په دربار کښي په کار نه راځي او نه مي ژغورلي (بچ کولي) شي رسول الله صلی الله علیه وسلم یه مسجد کښی تشریف درلود (لرلو) د دوی یه حضور کښی د اصحابو لویه مجمع مشرف وه منافقینو د دروغو راز راز (قسم قسم) یلمی (تدبیرونه) او بهانی جوړولی او په هغو سره بی ئی خپل ځانونه له تنقیداتو څخه ژغورل (ېچ کول) دلته زه د پاک رسول الله صلى الله عليه وسلم سره مخامخ شوم دوى ماته به غضب سره گد مسكى شول او به تبسم سره ئی زما د غیر حاضری یوښتنه وکړه ما عرض وکړ یا رسول الله صلی الله علیه وسلم که یه دی وقت کښي زه د دنيادارانو ځني د کوم يوه دنيادار په مخ کښي وي نو تاسي به ليده چه په څه طلافت او سلاست او غوړی ژبې سره به مې د دروغو پلمې (بهاني) او حیلي او حوالي جوړولي او ځان به مي بيخي صاف و ياک ګرځولي و مګر دلته خو معامله داسې يوه ياک ذات سره ده چه که زه یه دروغو سره هغه له خپله ځانه موقتاً خوښ هم وګرځوم، نو لږه موده وروسته الله تعالیٰ ئی له رستیا خبری ځنی خبروی او په ګردو (ټولو) حقائقو ئی مطلع کوی او له ما ئی خفه کوی یه خلاف د هغه یه رښتیا ویلو کښی اګر که لږه شیبه تاسی له ما څخه خفه کیږئ او زه هم ناچاره ستاسی دغه خفګان پر ځان آخلم لیکن هیله (خواهش) او امید لرم چه د الله تعالیٰ له لوری به د دغه خاتمه ښه کیږی او بالاخر هم دغه رښتیا ویل به می د الله تعالیٰ او د رسول الله له قهره او غضبه وژغوری (بچ کړی) يا رسول الله! اصلي واقعه دغه ده چه ما سره د

يعتذرون(۱۱) التوبة(١)

دغی غیرحاضری هیڅ یو عذر نشته. په هغه وقت کښی چه زه ستاسی د هم رکابی له شرفه محروم شوم له هغه وقته څخه ماسواء په بل وقت کښي ماته هغسي دولت، شته فراخي او مقدرت نه ده په برخه شوی ، زه مجرم یم! تاسی واک (حق) او اختیار لرئ چه هر ډول (طریقه) حکم زما یه نسبت صادروئ رسول الله صلى الله عليه وسلم وفرمايل چه «هم دغه يو سرى دى چه رښتيا خبره ئى وكره سه ده! محه! او د الله تعالى فيصلى ته منتظر اوسه!»، زه يامحيدم او له تحقيقه راڅر کنده (ښکاره) شوه چه (هلال بن اميه) او (مرارة بن الربيع) دغه دواړه سړی د واقعی په اظهار کښی ما غوندی دی نو زمونږ دری واړو په نسبت رسول الله صلی الله علیه وسلم امر صادر کړ چه هیڅوک دی له دوی سره خبری نه کوی او ټول دی تری بیل شی. لکه چه وروسته له دی نه هیڅ یوه مسلمان له مونږ سره خبری نه کولی او نه ئی زمونږ د سلام جواب راکاوه هغه دواړه خو یه خپلو کورونو کښی کیناستل او هلته شپه او ورځ په ژړا او واویلا بوخت (مشغول) وو. زه لدٍ سخت او قوی وم نو د لمانځه لپاره مسجد ته حاضریدم او رسول الله صلی الله علیه وسلم ته به می سلام اچاوه او د دوی مبارکو شونډو ته به می کاته چه آیا زما د سلام د جواب یه مقابل کښي خوځیږي که نه؟ کله چه ما رسول الله صلي الله علیه وسلم ته کتل نو هغو به ماته نه کتل، مخصوص اقارب، خورا (ډير) محبوب دوستان او خپلوان هم له ما څخه پردی شوی وو په دی منځ کښي يو ورځ يوه سړی د «غسان» د باچا خط ماته راکړ چه په هغه کښي زما په دغه مصيبت باندی د همدردی او خواخوږی اظهار کړی شوی وو. او ماته ئی بلنه راکړی وه چه د هغه ملک ته ورشم چه هلته به زما ډير ښه «هرکلي» او «ښه راغلي» او عزت او احترام کيږي کله چه مي هغه خط له سره تر یایه ولوست یه زړه کښې مې وویل چه یه دغه کښې هم زما بله آزموینه او مستقل امتحان دی یه یای (انجام) کښی می هغه خط وسوځاوه وروسته له څلویښتو ورځو د رسالت له درباره یو نوی بل حکم راورسیده چه زه می له خپلی ښځی څخه هم بیل شم لکه چه خپلی کډی ته می وویل چه ته دی خبلی پلارگنی کره لاړه شه! او تر هغه پوری چه د پاک الله له درباره زما به نسبت کومه فیصله صادریږی ته هملته اوسه له ګردو (ټولو) څخه لویه اندیښنه او فکر ماته له دغی خبری څخه وه چه که زه په هم دغه حالت کښی مړ شم، نو رسول الله مبارک به می جنازه نه کوی او که بالفرض به هم دغو ورمحو کښي (الله تعالیٰ دی نه کوی) یاک رسول الله وفات شي مسلمانان به محما تر مرینی پوری له ما سره هم دغه وضعیت (حالت) کوی، او محما مری ته به هی څوک نه نژدی کیږی لنډه دا چه تر ینځوسو ورځو بوری زه یه هم دغه مصیبت او ابتلا کښی اخته وم د یاک الله ځمکه سره له ډیر ارتوالی پر ما تنګه شوه بلکه د ژوندانه ډګر هم پر ما باندی بیخی تنګ شوی ؤ. ژوندون ماته له مرګ څخه سخت ښکاريده. چه يو ناڅايه د «سلع» د غره له لوری یوه چغه وشوه «یا کعب بن مالک! ابشر یا کعب ځوی د مالک زیری دی یه تا خوشاله اوسه» د دی غږ اوریدلو څخه سم د لاسه زه په سجده ولویدم، معلوم شو چه د شپی په آخره شومه کښی د پاک الله له لوری نبی علیه السلام ته خبر ورکړی شوی دی چه زمونږ توبه مقبوله شوه د رسول الله صلى الله عليه وسلم له حضوره وروسته د صبا له لمانځه لويو اصحابو ته دغه اطلاع وركړه شوه يو

يعتذرون(١١)

سور زما یه لوری یه منده راغی، او دغه بشارت ئی ماته ورساوه مگر بل یوه سری یه ډیر اوچت آواز سره د غره له لوری هم دغه زیری راباندی وکړ. چه دغه غږ ماته د سور له راتللو څخه مخ کښي رارسیدللي وو، ما کالي (جامي) له ځانه وویستل او زیرې راکوونکي ته مي ورکړه او هغه می تینگ یه غیر کښی ونیوه بیا د نبی کریم صلی الله علیه وسلم یه خدمت کښی حاضر شوم خلق ډلى ډلى راتله او ماته ئى تبريكات راكول له مهاجرينو څخه حضرت طلحه رضى الله تعالىٰ عنه زما مخ ته ودریده، او مصافحه ئی راسره وکړه. د رسول الله څیره له ډیری خوشالی لکه سپوږمي داسي ځليده . او وئي فرمايل چه: «الله تعاليٰ ستا توبه قبوله کړه » ما عرض وکړ چه : «د دغی توبی تتمه دا ده چه زه خپل ګرد (ټول) مال او شته د الله تعالیٰ یه لاره کښی صدقه كوم» دوى وفرمايل چه: «ټول نه لږ څه د ځان لامله (له وجي) هم وساته!» لكه چه ما د خيبر برخه رابیله، او نور ګرد (تول) می صدقه کړل څرنګه چه یواځی د رښتیا ویلو له برکته ماته نجات یه برخه شوی و. نو ځکه می له خپله ځانه سره عهد وکړ چه په هر حال او هر وقت کښی به تل رستیا وایم، او له سره به دروغ نه وایم د دغه عهد څخه وروسته ډیر لوی او سخت امتحانات راته ييس شول. مكر لله الحمد زه تل رستين وم، او له رستياؤ څخه مي ژبه نه ده آړولي. او انشاء الله تر هغه يوري چه ژوندي يم له رښتيا څخه به خوله نه اړوم د هم دغې واقعي یه لوری یه دغو آیتونو کښی اشاره کړی شوی ده. ګواکی یر دغو دری واړو باندی د الله تعالیٰ ړومېنې مهرباني دغه وه چه ايمان او اخلاص ئې ورېښلي ؤ، او له نفاقه ئې ساتلي ؤ اوس نوي مهربانی پری دا وشوه چه د نصوح د توبی توفیق ئی هم ور په برخه کړ او بیا ئی خپل لوری ته وبلل، او د هغو کرد (ټول) تقصيرات ئي ورمعاف کړل.

### يَأَيُّهُا الَّذِينَ امْنُوا اتَّقَوُا الله وَكُونُوْ امْعَ الصَّدِقِينَ اللهُ وَكُونُوْ امْعَ الصَّدِقِينَ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مومنانو) وویریږئ تاسی له الله (او هسی مخالفت مه کوئ!) او اوسئ سره له صادقانو (چه محمد او اصحاب ئی دی)

تفسیو: یعنی له رښتینو سره صحبت و کړئ! او د هغو په شان کارونه کوئ! او وګورئ چه دغه دری سړی د رښتیا ویلو په سبب وبښل شول او مقبول وګرځیدل ( او همیشه اوسئ تاسی له رښتینو سره په ایمان یا په عهد یا نیت او قول یا په دین د خدای یا په توبه کښی ) منافقانو دروغ وویل او د الله تعالیٰ ویره ئی له خپلو زړونو څخه وویستله نو د (درک اسفل) مستحقان شول. (له صادقینو څخه مقصد پخپله رسول الله او د ده لوی اصحاب دی یعنی له رسول الله او د ده لوی اصحاب دی یعنی له رسول الله او د ده لویو اصحاب دی یعنی له رسول الله او د ده لویو اصحابو رضی الله تعالیٰ عنهم او ملګرو سره ملګری اوسئ! او مخالفت تری مه کوئ! ځینی وائی چه صادقین ابوبکر الصدیق او عمر الفاروق دی. ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه وائی

چه حضرت على ترى مطلوب دى. علىالاكثر دغه صادقين، راشده خلفاء بولى په تفسير وحيدى كښى ليكلى دى چه سيد علامه رحمة الله عليه ويلى دى له دى آيت نه معلومه شوه چه اجماع حجت دى).

### مَاكَانَ لِاَهْلِ الْمَدِينَةُ وَمَنُ حَوْلَهُمُ مِّنَ الْاَعْوَابِ اَنْ يَتَخَلَّفُوْ اعَنُ رَّسُولِ اللهورَ لا يَرْغَبُوا بِالْفُنِيهِ مُرَعَنُ ثَفْسِهِ ذٰ لِكَ بِالنَّهُ وُلا يُصِيبُهُمُ ظَمَأْ قَالاَنْصَبُ قَلا عَنْمَصَةً فَى سَبِيلِ اللهو وَلا يَطَوُنَ مَوْطِئًا يَعْيُظُ الْكُفّارَ وَلا يَنَالُونَ مِنْ عَدُو تَنْ يُلا اللاكْتِبَ لَهُمُ بِهِ عَمَلٌ صَالِحٌ إِنَّ الله لا يُضِيعُ أَجُوالْمُحْسِنِينَ فَى لَا يَعْدَلِهُ مَا لَهُمُ الله وَالمُحْسِنِينَ فَى لَا الله وَالله وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا يَالهُ وَالله وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّه

نه دی روا دپاره د خلقو د مدینی او هغه چاته چه چاپیر د دوی دی له (صحرائی) عربو څخه دا کار چه بیرته پاتی شی دوی (یعنی نه دی بیرته پاتی کیږی) له رسول د الله نه (په تلو د غزا کښی) او نه (دا چه) مینه به کوی دوی په ځانونو خپلو له نفسه د رسول نه (چه خپل ځانونه د رسول له ځانه زیات وبولی او خپل ځانونه د جهاد له شدائدو څخه وساتی) دغه (وجوبی متابعت او نهی د مخالفت) په سبب د دی دی چه بیشکه دوی چه دی نه رسیږی دوی ته تنده او نه ستومانی او نه لوږه په لاره د الله کښی او نه پدی دوی قدمونه پر کوم ځای (له ځایونو د کفارو داسی قدمونه) چه په قهر سره راولی (دغه قدمونه) کفارو لره او نه رسیږی دوی هیڅ دښمن ته په رسیدلو سره (چه وژل یا بندیان کول یا لوټ کول د هغو دی) مگر لیکلی شوی دی دوی ته په سبب د هر یوه له دغو مذکورهؤ شیانو عمل نیک، بیشکه شوی دی دوی اجر (ثواب) د نیکی کوونکو.

تفسیر: یعنی داسی نه دی په کار چه رسول الله صلی الله علیه وسلم تکلیفونه او ربرونه (زحمتونه) و کالی (برداشت کړی) او مونډ په آرامی او هوسائی (آسانئ) سره کینو. په حدیث کښی راغلی دی چه ابوخثیمه رضی الله عنه هم د «تبوک» له غزوی مخخه بیرته پاتی شوی ؤ. او د رسول الله علیه وسلم د روانیدلو مخخه وروسته خپل باغ ته ولاړ او هلته په یوه کن یخ

يعتذرون(١١)

سوری کښی پر خپل پالنگ باندی وغځیده د ده خپله ښځه چه ډیره حسینه او جمیله وه په مخ کښی گرځیدله او په شاؤخوا ځمکی باندی ئی اوبه شیندلی او ښه ئی یخه کړی وه او بیا ئی پری پوځی (بوریا) وغوړوله د خرماؤ تازه واښکی (وړی) ئی په مخ کښی ورته کیښودل یخی اوبه او نور خوندور خواړه ئی ورحاضر کړل یو ناڅاپه ابوخثیمه رضی الله تعالیٰ عنه د دی عیش او استراحت د سامان د لیدلو څخه وترهیده او د بریښنا په شان د ده په وجود کښی یو اور بل شو او له خپله ځانه سره ئی وویل: توبه له دغسی ژوندون چه زه په یخ سوری کښی ناست یم او یخی اوبه غښم او د یخی ویالی او سیوری او باغ او میوی څخه مستفید کیږم او د پاک الله محبوب سول صلی الله علیه وسلم په داسی سخته گرمی او تودی سیلی کښی د تندی او لوړی په شدت په ډاګ او چول بیابان، کندو او رغو کښی غزا ته رهی (روان) دی. په مجرد د پیدا کیدلو د دی خیال سم د لاسه خپل د سورلی اوښه ئی وغوښتله او چاړه ئی په خپل غاړه کښی واچوله او نیزه ئی په لاس کښی واخیوستله او د غازیانو د پلو په کرښو رهی (روان) شو. د ده اوښه ډیره گرندی د باد په شان تله بالاخر د غازیانو له لښکر سره یو ځای شو، رسول الله صلی الله علیه وسلم له لری څخه ولید چه یو سور د شګو پر کړیو ډیر ژر ژر رادرومی نو وئی فرمایل: «کن ابا خثیمه ـ شه ابو خثیمه» یعنی ابو خثیمه دی وی، لړ څه وروسته گردو (تولو) ولیده چه همغه سور ابوخثیمه ووت رضی الله تعالیٰ عنه وعن سائرالصحابة و رضوا عنه.

﴿ ذَٰلِكَ بِالْتُمْرُلِا يُعِينِهُمُ ﴾ الآية - دغه وجوبی متابعت او نهی د مخالفت په سبب د دی دی چه بیشکه دوی چه دی نه رسیږی دوی ته تنده او نه ستومانی او نه لوږه په لاره د الله کښی او نه پدی دوی قدمونه په کوم ځای له ځایونو د کفارو داسی قدمونه چه په قهر راولی دغه قدمونه کفارو لره او نه رسیږی دوی هیڅ دسمن ته په رسیلو سره چه وژل یا بندیان کول یا لوټ کول د هغو دی مگر لیکلی شوی دی دوی ته په سبب د هر یوه له دغو مذکورهؤ شیانو عمل نیک بیشکه چه الله نه خرابوی اجر او ثواب د نیکی کوونکو.) سره له دی چه په دغو پیښو کښی اکثره شیان لکه لوږی، تندی رسیدل او تکالیف او ربړونه (زحمتونه) گالل (برداشت کول) اختیاری امر نه دی. سره له دی د جهاد د نیت په برکت د دغو غیراختیاری شیانو په مقابل کښی هم صالحه اعمال د دوی د حسناتو په دفتر کښی لیکلی کیږی او په هغو باندی پاک الله دوی ته لوی ثواب او ښه اجر مرحمت فرمائی

#### وَلاَيُنْفِقُونَ نَفَقَةً صَغِيرَةً وَلاكِمِيرَةً وَلاَيَفَظَعُونَ وَادِيًا إِلَّا كُنِبَ لَهُمُ لِيَجُزِيَهُمُ اللهُ آحُسَنَ مَا كَانُوْ ا يَعْمَلُونَ اللهُ الْحُسَنَ مَا كَانُوْ ا يَعْمَلُونَ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ ال

او نه لګوی دوی (په جهاد کښی) هیڅ یوه نفقه وړه (یعنی لږه) او نه لویه او نه قطع کوی هیڅ یو میدان (یا کنده یعنی ځمکه په کفارو پسی) مګر خو لیکلی شی (ثواب د) هغه دوی ته (دغه لیکل) لپاره د دی دی چه جزا ورکړی دوی ته الله د هغو ډیرو ښو نیکو کارونو چه وو دوی چه کول به ئی (په لاره د الله کښی)

تفسیر: (یعنی نه صرفوی دوی صرفول له لکه پاتی تمرّی، یا نعل د آس یا کوم پاو غله یا میوه لکه ابو عقیل رضی الله ابو عقیل رضی الله ابو عقیل رضی الله تعالیٰ عنه و به تعالیٰ عنهما پشان او نه قطع کوی دوی کومه کنده په کفارو پسی مگر چه لیکلی کیډی دوی ته ثواب د هغه او دا لیکل لپاره د دی دی چه جزا ورکړی دوی ته الله د هغو ډیرو غورو او نیکو کارونو چه وو دوی چه کول به ئی په لاره د الله کښی) یعنی د ډیر ښه عمل به ډیره ښه جزا ورکوی.

ښکاره دی د غازيانو لوی عزت په ژوندون د دی دنيا او آخرت

کله چه پر متخلفینو د جهاد دغسی عتابونه راغلل نو مومنانو پخپلو منځونو کښی سره وویل چه که پس له دی نه بیا غزا پیښه شوه نو ټول به څو له څرمی (سیلمی) غزا ته نو په دغه مناسبت دغه آیت نازل شو:

### وَمَاكَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَآفَةٌ فَكُولَانَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمُ طَلَافَ ثُلِّيَتَفَقَّهُوا فِي السِّيْنِ وَ لِيُنْ نِرُوْا قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُواۤ النَّهِمُ لَعَلَّهُمُ يَعُنَ رُونَ ﴿

او نه دی مؤمنان داسی چه ووځی ټول له څرمی «سیلمی» (غزا یا د علم طلب ته په هر وقت کښی)، نو ولی نه ځی له هری ډلی له دی مؤمنانو نه یو ټولی (او نور دی پاتی شی په کور) دپاره د دی چه پوه پیدا کړی دغه (تلونکی) په دین کښی او دپاره د دی چه خبر ورسوی قوم خپل ته کله چه بیرته راشی دوی په لوری د هغوی لپاره د دی چه هغوی وویریږی (له الله او ځانونه وژغوری (بچ کړی) له معاصیو)

تفسیر: په تیرو رکوعاتو کښی «جهاد» ته د تللو فضیلت او «جهاد» ته د نه تللو د ملامتی ذکر ؤ. ممکن ؤ چه چا داسی ګڼلی وی چه تل په هر جهاد کښی د ګردو (تولو) مسلمانانو وتل فرض العین دی، په دغه آیت کښی ئی وفرمایل چه تل دغسی عمومی وتلو ته څه ضرورت نشته.

او نه مصلحت دی چه ټول مسلمانان سره يو دم د جهاد لپاره ودريږي او ور ووځي بلکه دا مناسب دی چه له هری قبیلی او هر قوم ځنی یو ډله «جهاد» ته ووځی او نور ګرد (ټول) دی بخپلو کارونو او ضروریاتو کښي مشغول او لګیا اوسي. اوس که نبي کریم صلي الله علیه وسلم په خپل نفيس نفس «جهاد» ته تشريف يوسى، نو له هر قومه څخه هغه جماعت چه له رسول الله صلی الله علیه وسلم سره ځی دوی به د نبی الله په صحبت کښی په سلهاؤ حوادثو او واقعاتو عبور کوی او د دینیه ؤ احکامو پوه او علم به حاصل کړی، او د بیرته راتګ په وخت کښې به خپلو پاتی شویو اقوامو ته د خپل زیات علم او تجربی په بناء له نیکی او بدی ځنی خبر ورکوی او فرض ئی کرئ که رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یہ خپلہ یہ مدینی منوری کہنی تشریف ولری نو هغه خلق چه جهاد ته نه دی تللی. د دوی له صحبته مستفید کیږی، او دینی خبری ورځنی زده کوی. او د مجاهدینو یه غیاب کښی به هغه د وحی او معرفت خبری چه اوریدلی او زده کړی ئی دی، هغه به مجاهدینو ته د بیرته راتک یه وقت کښی آوروی، او دوی به بری بوهوی د آیت په الفاظو کښې د عربي ترکیب په اعتبار دواړه احتماله شته کما في روح المعاني وغیره. حضرت شاه صاحب لیکی: «ښائي چه له هره قومه ځني څه خلق او سړی د پاک رسول صلي الله عليه وسلم په صحبت کښي واوسي چه ديني علم زده کړي. او نورو پاتي شويو ته ئي هم وروښيي. اوس رسول الله مبارک به دغی دنیا کښی نه دی موجود لیکن دینی علوم او علماء موجود دی. او د علم طلب فرض کفائی دی. او جهاد هم فرض کفائی دی. هو! که په کوم وقت کښی د امام له لوری نفیر عام وشی، نو فرض العین گرځی یه «تبوک» کښی هم دغه صورت ؤ نو ځکه د هغو کسانو ځنی چه بیرته پاتی شوی وو پوښتنه وشوه والله اعلم. د ابو حیان رحمة الله علیه په نزد دغه آیت د «جهاد» لپاره نه دی بلکه د علم د طلب یه مورد کښی دی د جهاد او طلب العلم د آیتونو به منځ کښې دا مناسبت دی چه په دواړو کښې خروج في سبيل الله دی او د دواړو غرض او غایه د دین احیاء او د کلمة الله اعلاء ده. په یوه کښی (چه جهاد دی) د توری په ذریعه او په بل کښي (چه د علم طلب دی) د قلم او ژبي او نورو په وسيله.

### يَاكَيُّهُا الَّذِيْنَ الْمَنُوُ اقَاتِلُوا الَّذِيْنَ يَلُوْنَكُمُ مِّنَ الْمُنُوا قَاتِلُوا الَّذِينَ يَلُوْنَكُمُ مِِّنَ اللَّهُ مَعَ الْمُتَّقِينَ اللهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ اللهُ مَعَ الْمُتَّقِينَ اللهُ مَعَ الْمُتَّقِينَ اللهُ مَعَ الْمُتَّقِينَ اللهُ اللهُولِينَ اللهُ اللهُ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) جنگ کوئ تاسی له هغو خلقو سره چه نژدی (او څرمی) دی تاسو ته له کفارو او ودی مومی دوی په تاسی کښی کلکوالی (زیږ والی، تندی په اقوالو او افعالو)، او پوه شئ (ای مؤمنانو) چه بیشکه الله له پرهیزگارانو سره دی (په اثابت، حفاظت او اعانت کښی)

تفسیو: جهاد فرض کفائی دی چه له طبیعی ترتیبه سره موافق پومبنی له هغو کفارو سره و کم شی چه مسلمانانو ته ډیر نثردی وی، بیا له هغو سره چه دوی ته نثردی وی، هم داسی درجه په درجه ښائی چه د جهاد حلقه او دائره وسیعه او ارته شی. د نبی کریم علیه افضل الصلوة والتسلیم او د راشده و خلفاؤ رضی الله تعالیٰ عنهم جهاد په هم دغه ترتیب سره شوی دی. په دفاعی جهاد کښی هم د فقهی عالمانو هم دغه ترتیب غوره کړی دی. چه پر هغه اسلامی ملک باندی چه کفار چپاو (حمله) وروړی د هغه ملک په مسلمانانو واجب دی چه د هغو دفاع وکړی. که هغوی کافی نه وی یا لتی (ناراستی) یا سستی کوی، نو په هغو مسلمانانو جهاد واجبیړی چه دوی ته متصل او نثردی پراته وی که هغه هم کافی نه وی. نو بیا پر هغو هم لارمیږی چه له دوی سره متصل پراته وی هم داسی که ضرورت واقع شی نو درجه په درجه له مشرقه نیولی تر مغرب پوری به جهاد پرله پسی فرضیږی.

(ولیجدوا فیکم غلظة \_ او ودی مومی دغه کفار په تاسی کښی ای مسلمانانو کلکوالی تندی زیږ والی او هم په اقوالو هم په افعالو کښی او د جنګ په وقت کښی ښائی چه بالخاصه له تاسی څخه صبر او شجاعت او میرانه (بهادری) ښکاره شی او سختی راولئ تاسی پر کفارو باندی. په رښتیا سره چه) د مؤمن شان دا دی چه د خپل اسلامی ورور په مقابل کښی نرم بردبار وی او د الله تعالیٰ او د رسول الله د دښمنانو په معاملی کښی ډیر کلک، تند، څیږ او شدید وی. تر څو د هغه د نرمی او سستی له لیدلو څخه دښمنان پری زړور او جرئ نشی: ﴿ إِذَلَوْمَا الْنُونِيَّنَ اَعِزَّوَمَا الْلَهٰيَاتُنَ الْمَالِيٰنَ ﴾ (۲٦ جزء د الفتح (۲۰ جزء د المائدی ٤٥ آیت (۸) رکوع) ﴿ وَالَّذِیْنَ مَعَالِیْمَا الْمَالُومَا اَنْهَالُومَا اَنْهَالُومَا اَنْهَالُومَا اَنْهَالُومَا اَنْهالُومَا اللهُ اِللهُ اللهُ الله مَنْها اللهُ اِللهُ الله مَنْها الله الله مَنْها الله الله مَنْها الله سَنْها الله الله مَنْها الله الله الله مَنْها الله الله الله الله منظمان و اعانت کښی) یعنی د الله تعالیٰ ځینی ویریدونکو کسانو ته نه ښائی سره دی په اثابت حفاظت او اعانت کښی) یعنی د الله تعالیٰ ځینی ویریدونکو کسانو ته نه ښائی څومره چه مسلمانان د الله تعالیٰ څخه وویریږی، تر هغه وقته پوری او په همغی اندازی دوی په څومره چه مسلمانان د الله تعالیٰ څخه وویریږی، تر هغه وقته پوری او په همغی اندازی دوی په کفارو باندی بری او غلبه مومی ای پاک الله ته زمونږ زړونه له خپلی ویری او مینی څخه ډک کړی!

وَإِذَامَآ النِّزِلَتُ سُورَةٌ فَمِنْهُمُ مِّنَ يَقُولُ اَيَّكُمُ زَادَتُهُ هُلِهُمُ مِّنَ يَقُولُ اَيَّكُمُ زَادَتُهُ هُلِهِ اَيْكُمُ أَلَا اللَّذِينَ الْمَنْوَا فَزَادَتُهُمُ اِيُمَانًا وَهُلُو يَهِمُ وَاسًا الَّذِينَ فِي قُلُو يِهِمُ

#### المَرَضُ فَزَادَتَهُمُ رِجُسًا إلى رِجْيهِمْ وَمَاتُوْا وَهُ وَكَفِرُونَ ١٠٠

او کله چه نازل کړی شی کوم سورت (برخه د قرآن) نو ځینی له دغو منافقانو هغه دی چه وائی (په منځ خپل کښی تمسخراً) کوم یو دی له تاسو چه زیات کړ هغه ته دی سورت ایمان (وفرمایل الله) نو هر څه هغه کسان چه ایمان لرونکی دی نو زیات کړ (دغه سورت) دوی ته ایمان حال دا چه دوی خوشالیږی. او هر څه هغه کسان چه په زړونو د دوی کښی مرض (د نفاق، شک او کفر) دی نو زیاتوی (دا سورت) دوی ته ګندګی پر ګندګی د دوی (چه کفر او شک دی) او مری دوی په دی حال چه دوی کافران دی.

تفسیو: هر کله چه کوم قرآنی سورت نازلیده نو منافقینو به په خپلو منځونو کښی یو له بله سره، یا له څینو ساده او ضعیف الاعتقادو مسلمانانو سره د استهزاء او تمسخر له لوری ویل: څرنګه صاحبه! په تاسی کښی د کوم کوم سړی ایمان دغه سورت در زیات کړ؟ مطلب به ئی داسی ؤ چه معاذ الله په دغه سورت کښی څه شی ایښی دی؟ او کوم حقائق او معارف پکښی شته چه د ایمان او ترقی موجب و گڼل شی؟ پاک الله د دوی د دغی وینا داسی جواب وفرمایه: بیشکه چه د مؤمنانو ایمان ته د الله تعالیٰ د کلام له آوریدلو څخه ترقی، تازه ګی او تزئید ور په برخه کیږی او د هغو زړونو کښی چه د کفر او کیږی او د هغو زړونو کښی چه د کفر او نفاق رنځوری او ګندګی کښی تزئید کیږی، تر دی حده پوری چه دغه رنځوری به د دوی ساه وباسی بیا به ئی پریږدی.

د باران طبع شکاره ده بی له ده نه هیڅ ژوند نشته باغ کښی کل تری زرغونیږی په ښوری کښی ئی خوند نشته

حضرت شاه صاحب په بل ډول (طریقه) سره د دی آیت تقریر کړی: «یعنی د الله تعالیٰ کلام چه د هر مسلمان د زړه د خطری سره موافق واقع کیږی، نو دوی خوښیږی، او وائی سبحان الله! دغه آیت زما ایمان او یقین لا زیات کړ. هم داسی کله چه په کوم سورت کښی د منافقینو پت عیوب ښکاره شی، نو دوی له ډیری شرمندگی ځانونه ناغرضه اچولی وائی بیشکه دغه کلام زمونږ یقین او ایمان زیات کړی دی. لیکن څرنگه چه دغه وینا له خوښی او انشراح څخه نه وه او یواځی د خجالت د لری کولو لپاره ئی ویل نو ځکه ئی داسی توفیق ونه موند چه وروسته توبه وکړی او په اخلاص د زړه او رښتیا سره د حق پیروی وکړی. بلکه لا له پخوا څخه زیات د خپل عیب د پتولو په فکر او تدبیر کښی لویدل. هم دغه دی په ګندگی باندی ګندگی عیب والاؤ ته لازم دی چه د نصیحت له آوریدلو څخه وروسته د خپل ځان اصلاح وکړی نه دا چه بالمکس له ناصحه خپل ځان پت کړی.

### اَوَلا يَكُونُ اَنَّهُمُ يُفْتَنُونَ فِي كُلِّ عَامِ مَّرَةً اَوْ مُرَّتَيْنَ كُرُونَ وَلا هُمُ يَكُرُونَ وَلا هُمُ مِي كُرُونَ ﴿ مَرَّتَ يُنِ كُرُونَ ﴾ مَرَّتَ يُنِ كُرُونَ ﴿ يَتُوبُونَ وَلا هُمُ مِي كُرُونَ ﴾

آیا (فکر نه کوی) او نه گوری دوی چه بیشکه دوی مبتلا کولی شی (په ډول ډول (قسم قسم) مصائبو) په هر یوه کال کښی یو کرت یا دوه کرته بیا له سره هغوی نه کوی توبه (له نفاقه) او نه دوی پند اخلی (په دی ابتلاء)

تفسیر: یعنی لر تر لره په هر کال کښی یو ځلی یا دوه ځلی دغه منافقین په فتنه او آزموینه کښی غورځول کیږی مثلاً قحط رنځوری او په نورو ارضی یا سماوی آفتونو کښی مبتلا کیږی. یا د پاک رسول الله په مبارکه ژبه د دوی نفاق علانیه او ښکاره څرګندیږی یا د جنګ او جهاد په وخت کښی د دوی ویره، بیزړه توب او نفاق او د زړه څیره ښکاره کیږی مگر دوی داسی بی حیا او بدباطن واقع شوی دی چه له سره ئی سترګی نه شرمیږی، او سره له تنبیهاتو بیا هم په سمه لاره نه راځی او نه له خپلو پخوانیو خطاؤ څخه توبه وباسی او نه وروسته له دی نه پند او نصیحت قبلوی.

### وَإِذَامَا أَنْزِلَتُ سُورَةٌ نَظَرَبَعُضُهُمُ إِلَى بَعْضٍ هَلْ يَرْبِكُوْمِ أَحَدٍ ثُوَّ الْمُورَةُ نَظر بَعُضُهُمُ إلى بَعْضٍ هَلْ يَرْبِكُوْمِ أَحَدٍ ثُوَّ اللهُ قُلُوْ بَهُمْ بِأَنَّاهُ مُ قَدْمٌ لَا يَفْقَهُونَ اللهُ قُلُوْ بَهُمْ بِأَنَّاهُ مُ قَدْمٌ لَا يَفْقَهُونَ اللهُ قُلُوْ بَهُمْ بِأَنَّاهُ مُ قَدْمٌ لَا يَفْقَهُونَ اللهُ قُلُو بَهُمْ بِأَنَّاهُ مُ قَدْمٌ لَا يَفْقَهُونَ اللهُ قَلُو بَهُمْ بِأَنَّاهُ مُ اللهُ قَلْوا اللهُ قُلُو اللهُ قَلْو اللهُ قُلُو اللهُ اللهُ قَلْو اللهُ اللهُلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُل

او کله چه نازل کړی شی کوم سورت (چه پکښی عیب وی د منکرینو) نو وګوری ځینی د دوی ځینو نورو ته ( په قهر له آوریدلو د عیبونو خپلو، حال دا چه وائی) آیا وینی تاسی کوم یو (د مسلمانانو که چا دوی نه لیدل نو پاڅیدل به) بیا به لاړل (له مجلسه)، ګرځولی دی الله زړونه د دوی (له تولو نیکیو) په سبب د دی چه دوی هسی قوم دی چه نه پوهیږی (په ګټه (فائده) او تاوان خپل)

تفسیو: یعنی د نبی صلی الله علیه وسلم له مجلسه څه ګرځی الله تعالیٰ د دوی زړونه ګرځولی دی چه دوی له خپله جهله او حماقته د ایمان او عرفان د خبرو پوهیدل او قبلول نه غواړی.

#### لَقَنْجَاءَ كُوْرَسُولٌ مِّنْ اَنْفُسِكُوْ عَزِيْرٌ عَلَيْهِ

### مَاعَنِتْثُوْ حَرِيْصٌ عَلَيْكُوْ بِالْمُؤْمِنِيْنَ رَءُوْفٌ رَّحِيْدُ®

خامخا په تحقیق راغلی دی تاسی ته یو رسول له جنسه ستاسی چه ډیر سخت دروند دی پر ده باندی هغه کار چه تاسی تکلیف مومئ (له هغه) ډیر حرصناک دی په (هدایت د) تاسی خاص پر مؤمنینو باندی نهایت شفیق ډیر مهربان دی.

تفسیو: (یعنی خامخا په تحقیق راغلی دی تاسو ته ای انسانانو له جنسه د تاسی، یا خامخا په تحقیق درغلی دی تاسی تحقیق درغلی دی تاسی ته ای عربو له هم ژبی د تاسی، یا خامخا په تحقیق درغلی دی تاسی ته ای قریشو له نسب د تاسی څخه رسول او استاځی) چه د هغه حسب، نسب، اخلاق، اطوار، دیانت او امانت او نور ګرد (تول) صفات تاسو ته معلوم دی، او ښه پری پوه او واقف یئ (چه ډیر سخت او دروند دی په ده هر هغه کار چه په محنت او مشقت کښی لویږئ پری تاسی) یعنی له هر هغه شی څخه چه تاسی ته تکلیف یا سختی رسیږی، هغه پر ده باندی ډیر سخت او دروند دی په هری ممکنی طریقی سره رسول الله هم دا غواړی چه د ده پر امت باندی آسانی وی. او دنیوی او اخروی عذاب څخه محفوظ پاتی وی نو ځکه هغه دین چه دوی له خپله ځانه سره راوړی دی هغه سهل او آسان او بی تکلیفه او پوست دی. او خپلو کاردارانو ته هم دغه نصیحت کوی چه «یسروا ولا تعسروا آسانی کوئ! سختی مه کوئ پر خلقو».

«حریص علیکم» الایه \_ ډیر حرصناک دی په هدایت د تاسی ای مؤمنانو یعنی په ایمان او صلاحیت د تاسی پر مؤمنانو باندی که له تاسی وی که له پخوانیو امتونو وی نهایت شفیق او مهربان دی) یعنی ستاسی د خیر غوښتلو او نفع رسولو خاص اشتباق او بیقراری د دوی په زړونو کښی شته هغه خلق چه د دوزخ په لوری منډی وهی هغوی له ملاوو څخه پرله پسی نیسی او د هغه څخه ئی ستنوی (منع کوی). د ده لوی کوښن او آرزو دا ده چه د الله تعالیٰ بنده گان اصلی ښیکټو (نیکو) ته ورسیږی، او حقیقی بری ومومی د جهاد او د نورو مقصد هم یواځی وینی تویول نه دی. بلکه د مجبوریت په حالت کښی د ډیری سختی جراحی (آپریشن) په وسیله د بنی نوع انسانی فاسد او مسموم اعضا پری کاوه شی. او خراب جراثیم تری تعقیم او رتل کیږی او د عمومی مزاج په صحت او اعتدال سره ساتی.

کله چه رسول اکرم په دغی اندازی پر گرد (ټول) عالم مهربان او د دوی خیر غوښتونکی دی، نو ظهر دی چه دوی مخصوص د ایماندارانو پر حال بیاندازی شفیق او مهربان دی.

### فَإِنُ تُوَكُّوْا فَقُلُ حَشِي اللهُ المعرف عَلَيْهِ اللهُ العَرفِين الْعَظِيمُونَ اللهُ الله

نو که وګرځیدل دا (خلق له ایمان راوړلو په تا باندی) نو ووایه کافی دی ماته الله نشته هیڅ لایق د عبادت مګر هم دی، (خاص) پر هم ده توکل (اعتماد) کړی دی ما حال دا چه هم دی رب (مالک) د عرش عظیم دی.

تفسیر: یعنی که ستاسی د دی عظیم الشان شفقت او خیر غوښتلو او زړه سوی قدر، خلق ونه کړی نو هیڅ پروا نشته فرض ئی کړئ که ګرد (ټول) جهان له تاسی څخه مخ وګرځوی نو یواځی پاک الله تاته بس او کافی دی، چه ماسوا له هغه بل هیڅوک نه د عبادت او د بنده ګی وړ (مستحق) او لائق، او نه د توکل او اعتماد مستحق کیدی شی، ځکه چه د ځمکی او آسمان سلطنت او د عرش عظیم (شهنشاهی تخت) مالک هم دی دی او ګردی (ټولی) نفعی او اضرار، هدایت او ضلالت د هم ده په قدرت کښی دی.

فائده: په ابو داؤد شریف کښی له ابوالدرداء رضی الله تعالیٰ عنه څخه روایت دی: هر هغه سړی چه صبا او بیګاه اوه اوه ځلی ﴿ حَشِیَالله ۖ لَالله َ الله الله وَکَلْتُ وَهُوَرَبُ الْعَرْشِ الْعَظِیمُو ﴾ ولولی، الله تعالیٰ به د ده د ګردو (ټولو) همومو او غمومو دپاره کافی شی باقی د

عرش د عظمت په متعلق که مو د تفصیلاتو د لوستلو شوق وی، نو د هم دی آیت په ذیل او لمن کښی دی د «روح المعانی» مضامین ولوستل شی!

تمت سورة التوبة بفضل الله تعالى وحسن توفيقه اللهم تب علينا واجعل لنا براءة من النار انك انت التواب الرحيم .

> سورة یونس مکیة وهی مائة وتسع آیات واحد عشر رکوعا عدد تلاوتها «۱۰» وعدد نزولها «۱۱» نزلت بعد بنی اسرآئیل

د «یونس» سورت مکی دی یو سل او نهه آیتونه او یوولس رکوع لری. په تلاوت کښی (۱۰) او په نزول کښی (۱۰) سورت دی د «بنی اسرائیل»

له سورت څخه وروسته نازل شوی دی

#### بِنُ سِيرِ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيمُون

شروع په نامه د الله چه خورا (ډير) مهربان ډير رحم والا دی.

#### الرَّتِ تِلْكَ الْبُ الْكِتْبِ الْكِكِيْدِ

دغه (سورت) آیتونه دی د کتاب (قرآن) ډک له حکمته

يعتذرون(١١)

تفسیر: دغه آیتونه د داسی مضبوط او محکم کتاب دی چه د هغه هره خبره پخه او مضبوطه ده الفاظ ئی د دی لامله (له وجی) محکم او مضبوط دی. چه تل له تبدیلی او تحریفه محفوظ دی علوم ئی له دی جهته مضبوط او پاخه دی چه ډیر زیات سم له عقله او حکمته سره دی احکام ئی له دی سببه ښه او جید دی چه وروسته له دی بل کوم ناسخ کتاب راتلونکی نه دی اخبار او قصص ئی هم بیخی ښه او درست او د واقعی سره موافق دی. کله چه علیم او حکیم الله دغه پاک کتاب د خپل کامل علم په زور رانازل کړی دی نو ولی به هم داسی نه وی.

### ٱػٵؽڸڵؾۜٳڛۼۘۘڹؙٵؽؙٲۅؘؙؚۘۘۘۘڲؽؙڹۜٛٵۧ ٳڵڕڿڸٟڝٞڹٛۿ۠ڂٳڹٛٲڹ۫ۮؚڔٳڵؾٵڛٙۅؘڽؿؚڔٳڷۮؚؽؙؽٵڡؘڹؙۏؙٳٲؾٞڶۿۄٛ ۊؘۘػؘڡؘڝؚۮ۬ڽؚ۬ۼڹ۫ۮڒؠۣۜۿٟٷۧٷٲڶٵڰڵڣۯؙۏؽٳؿٙۿؽؘڶڵٮۣؗٷ۠ۺؙؚؽؙڽٛ

آیا دی خلقو ته تعجب (له دی خبری) چه وحی وکړه مونږ یو سړی ته له (رښتینو د) دوی نه چه وویروه خلق (کفار له عذاب د الله) او زیری ورکړه هغو کسانو ته چه ایمان ئی راوړی دی چه بیشکه شته دوی ته مرتبه لویه رښتینی (د قول او د عمل خپل) په نزد د رب د دوی، نو وائی دا کافران چه بیشکه دغه (محمد) خامخا کوډګر دی ښکاره

تفسیر: یعنی په دغه کښی د حیرانتیا او تعجب څه خبره ده ؟ چه پاک الله د انسانانو د اصلاح او هدایت لپاره همغسی یو انسان مامور کړی، او هغه ته ئی خپل داسی پیغام ورلیږلی وی چه پر هغه نور کسان بلاواسطی خبر نشی او دغه رسول صلی الله علیه وسلم ګرد (تول) مخلوق د خالق د نافرمانی د مهلکو نتائجو او عواقبو څخه خبروی او د الله تعالیٰ د احکامو منونکو ته زیری او بشارت ورکړی چه د رب العزت په دربار کښی د صالحو نیکو اعمالو په برکت په ایمان او طاعت او شفاعت د حضرت او نورو ډیرو لویو مرتبو او خورا (ډیرو) هسکو درجو ته رسیږی، او ډیر اعلیٰ سعادت او اقصی کرامت او ازلی فلاح او ابدی صلاح د دوی په برخه کښی لیکلی شوی ده . (نو وائی کافران پس له راتلو د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم چه په تحقیق دا سړی خامخا ساحر او کوډ ګر دی ښکاره) یعنی قرآنی وحی ته د ده د فوق العاده مؤثریت او بی نهایته بلاغت له سببه کوډی (جادو) او د هغه راوړونکی ته ساحر (کوډ ګر) وائی.

#### اِتَّ رَتَّكُوُ اللهُ الَّذِي خَكَقَ السَّلْوِتِ وَالْأَرْضَ فِي سَِّتَهُ الْيَامِ تُتَّ استَوْى عَلَى الْعَرْشِ يُكَبِّرُ الْأَمْرُ مُنَامِنُ شَفِيْعِ الِّا مِنَ بَعُدِ اِذْ نِهِ ذَٰلِكُوُ اللهُ رَبُّكُوْ فَاعْبُكُو وَالْفَلاَتَكُرُونَ ۞

بیشکه چه رب ستاسی الله دی هغه (الله) چه پیدا کړی ئی دی آسمانونه او ځمکه (په کامله قدرت خپل سره) په شپږو ورځو کښی بیا ئی استوی وکړه پر عرش باندی تدبیر کوی د تولو کارونو (په بالغه حکمت خپل سره)، نشته هیڅ شفیع (چه شفاعت وکړی شی په ورځ د قیامت کښی) مګر وروسته له اذنه د الله دغه الله (چه موصوف دی په دی صفاتو) رب ستاسی دی نو عبادت کوئ تاسی د هم ده، آیا (فکر نه چلوئ) نو پند نه اخلئ؟

تفسیر: (فی ستة ایام) یعنی په دومره یوه مدت کښی چه د شپږو ورځو سره برابر ؤ (په تعین د مقدار د دغو (۱) ورځو کښی د علماؤ په منځ کښی سره اختلاف دی د اکثرو علماؤ په نزد له دغو ایامو څخه مراد مقدار د ایام د ورځو د دنیا دی چه متقرر ؤ په علم د الله کښی ) او یوه ورځ د (ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه) د تفسیر سره موافق د یو زر کلونو سره برابره اخیسته کیږی. ګواکی په شپږو زرو کالو کښی اسمان او ځمکه او نور ګرد (ټول) سره تیار شوی دی. بلاشبه پاک الله قادر ؤ چه په یوه آن کښی ئی ګرد (ټول) مخلوقات پیدا کړی وی، لیکن د ده د حکمت اقتضاء هم داسی وشوه چه په تدریج سره ئی پیدا کړی ښائی چه خپلو بندګانو ته په دی سره ښوونه کوی چه سره له قوته او قدرته لاژم دی چه هر کار دی په پوهی تأنی او متانت سره وکړی، او هم په تدریجی تخلیق کښی د یو ناڅاپه او دفعتاً پیدا کولو په نسبت د دغی خبری اظهار په ښه ډول (طریقه) سره کیږی چه الله تعالیٰ بالاضطرار بلا اختیار نامه نه دی بلکه د هر څیز وجود بالکلیه د ده له مشیت او اختیار سره تړلی دی هر کله چه وغواړی او په هر ډول (طریقه) چه وغواړی همغسی ئی کوی.

«ثم استوی علی العرش» بیا ئی استویٰ وکړه په عرش باندی) د الاعراف د سورت د (۷) رکوع کښی هم داسی آیت تیر شوی دی، دلته دی هم د هغو فوائدو څخه فائده واخیستله شی.

«یدبرالامر » تدبیر کوی د تولو کارونو په بالغه حکمت خپل سره) یعنی د گردو (تولو) مخلوقاتو تدبیر او انتظام د الله تعالیٰ په بالغه حکمت او قاهره قوت کښی دی.

«ما من شفیع الامن بعد اذنه »نشته هیڅ شفیع چه شفاعت وکړی شی په ورځ د قیامت کښی مګر شفاعت کولی شی وروسته له اذنه د الله) یعنی شریک او حصه دار د ده په الوهیت کښی څوک چیری کیدی شی هم دغه تش سپارش هم د ده په لوی دربار کښی بی د ده د حکم او اجازی څخه امکان نه لری او هیڅوک بی د الله تعالیٰ د ارادی څخه د سپارښت دپاره هم شونډی نشی خوځولي.

«ذلكم الله ربكم» الايه دغه الله چه موصوف دى په دى صفاتو رب ستاسى دى نو عبادت كوئ د هم ده، آيا فكر نه چلوئ نو پند نه آخلئ تاسو) يعنى بنه فكر وكړئ چه د داسى رب څخه ماسواء چه صفات ئى پاس بيان شول، بل څوك شته چه هغه د بندگى او عبادت وړ (لائق) وى؟ بيا نو تاسى څرنگه جرائت او څغردى (ضد) كولى شئ چه د هغه خالق، مالك، مطلق شهنشاه او برحق حكيم له احكامو او د ده د رسول له احكامو څخه محض د وهمونو او گمانونو په اثر انكار، او هغه كرد (ټول) سره دروغجن كوئ؟

# الَيْهِ مَرْجِعُكُهُ جَمِيْعًا وَعُدَاللهِ حَقًّا أَنَّهُ يَبِدُوُ الْخَلْقَ ثُمَّيُعِيدُهُ لَا لَيْهُ وَكُلُوا اللهِ حَقًّا أَنَّهُ يَبِدُوُ الْخَلْقَ ثُمَّا يُعِيدُهُ لَا اللهِ وَيَعْدُوا السَّلِخْتِ بِالْقِسُطِ وَالَّذِيْنَ كَمَرُوْا لَيْمُ وَيَا الشَّلِخُتِ بِالْقِسُطِ وَالَّذِيْنَ كَمَرُوْا لَلْهُ وَيَعَالُوا الشَّلِخُونِ مِنْ اللهِ مُنْدُوا يَكُفُرُونَ ﴾ لَهُمُ شَرَاكِ مِنْ وَيَعْدُوا كَانُولُوا يَعْمُرُونَ ﴾ لَهُمُ شَرَاكِ مِنْ وَيَعْدُوا وَعَذَاكِ اللهُ وَيَعَاكُوا وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَعَنَاكُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللل

خاص هم ده ته ورتله ستاسی دی د ټولو وعده کړی ده الله وعده حقه، بیشکه دی اول پیدا کوی دا مخلوق بیا ژوندی کوی ئی (پس له مرګه) لپاره د دی چه جزا ورکړی هغو کسانو ته چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) په عدل، انصاف سره (چه خورا (ډیره) وړه نیکی هم نه ضائع کیږی)، او هغه کسان چه کافران شوی دی شته دوی ته څښل له ایشیدلو اوبو او عذاب دی دردناک په سبب د دی چه وو دوی چه کافران کیدل.

تفسیر: یعنی له هم ده څخه ستاسی ابتدا و او د هم ده په لوری ستاسی انتها و ده او په آخر کښی تول د ده په لوری ورتلونکی یځ بیا د ده او د ده د رسولانو د احکامو څخه څرنګه غاړه غړوځ.

> هُوَالَّذِي جَعَلَ الشَّهُسَ ضِيَاءً وَالْقَهُرَنُورًا وَقَكَّرَ وَهُمَنَازِلَ لِتَعْلَمُوْاعَدَدَ السِّنِينِينَ وَالْحِسَابُ مَاخَلَقَ اللهُ ذَلِكَ اللهِ الْالِالْحُقِّ يُقَصِّلُ الْإِيْتِ لِقَوْمِ تَعِلْمُونَ •

الله هغه ذات دی چه گرځولی ئی دی (تکلئ د ) لمر روڼ (ځلیدونکی) او (تیکلئ د) سپوږمی روښانه او مقدر (مقرر) کړی ئی دی هر یوه ته منزلونه لپاره د دی چه پوه شئ تاسی په شمیر د کلونو او په حساب (د میاشتو او ورځو او نورو)، نه دی پیدا کړی الله دا څیزونه مګر په حقه (او تدبیر) سره، په تفصیل سره بیانوی (ظاهروی الله) دلائل (د قدرت خپل) دپاره د قوم چه پری پوهیږی

تفسیو: د ځینو په نزد «نور» له «ضیاء» څخه عام دی. «ضیاء» خاص هغه «نور» ته وائی چه زیات روڼ او ځلیدونکی وی. ځینی وائی هغه چه رڼا ئی ذاتی وی «ضیاء» ده، او هغه چه له بل شی مستفاد او مستنار او رڼا (رنړا) کیږی هغه «نور» دی. د لمر رڼا (رنړا) په دغه عالم الاسباب کښی د بلی کری ځنی نه حاصلیږی، د سپوږمی رڼا (رنړا) البته د لمر له رڼا (رنړا) څخه مستفاده ده او ځینو محققانو په دواړو کښی دغه فرق راښوولی دی چه «نور» مطلق رڼا (رنړا) ته وائی «ضیاء» او »ضوء» د هغی د انتشار (خوریدلو) نوم دی. د لمر د رڼا (رنړا) انتشار څرنګه چه زیات دی نو ځکه هغه ئی په «ضیاء» سره تعبیر وفرمایه والله اعلم بمراده. «وقدره منازل» و مقدر او مقرر کړی دی الله تعالیٰ دی هر یوه ته منزلونه) یعنی هره ورځ ئی په تدریج سره تنقیص او تزئید کوی. ﴿ وَالْفَرَ وَلَائُونُهُونِ الْفَرْقُونُ الْفَرْقُ وَالْفَرُ عُونُ الْفَرْقُونُ الْفَرْقُونُ الْفَرْقُونُ الْفَرْقُونُ الْفَرْقُونُ الْفَرْقُونُ الْفَرْقُونُ الْفَرْقُونُ الْفَرْقُ مَادُكُ الْفُرْقُونُ الْفَرْقُ وَالَالْفَرْقُ وَالْفَالْفُرُونُ الْفَرِقُ وَالْفَالُونُ وَالْفَرُ وَلَالَهُ مَادُكُ الْفُرُونُ الْفَرْقُ وَالْفَالُ وَلَالَهُ وَالَالُونُ وَاللهُ مِنْ دوری ورته مقرر کړی دی چه پر دوولسو برجونو منقسم دی. په قرآن کریم کښی خاص د هغو مصطلحات نه دی مراد بلکه مطلق سیر، او د مسافت مدارج تری مراد دی.

«لتعلمواعددالسنین والحساب» ـ لپاره د دی چه پوه شئ تاسی په شمیر د کلونو او په حساب د میاشتو او ورځو وړوکی او لوی شمیر ګرد (ټول) د لمر او سپوږمی په حرکاتو تړلی دی. که لمر او سپوږمی نه وی، نو شپه او ورځ، قمری او شمسی میاشتی، کال او نور به څرنګه متعین کیدل؟ حال دا چه برسیره پر دنیوی ژوندون او د معاشی چارو، د ډیرو شرعیه ؤ احکامو د اوقاتو تاکل (مقررول) او تعین هم په هم دغه لمر او سپوږمی سره کیږی (اسلام وقت ته ډیر قیمت او اهمیت ورکوی او د اکثریه ؤ شرعیه ؤ امورو ادا یو انجام په اوقاتو پوری منوط دی.)

«ما خلق الله ذلک الا بالحق» \_ نه دی پیدا کړی الله تعالیٰ دا څیزونه مگر په حقه او تدبیر سره) یعنی د فلکیاتو سلسله هم داسی خوشی چتی (بیکاره) شی او کیف ما اتفق نه ده بلکه له ډیر عظیم الشان نظام او تدبیر لاندی چلیډی، او په زرهاؤ فوائدو او حکمتونو باندی مشتمله ده. «یفصل الآیات لقوم یعلمون» \_ په تفصیل سره بیانوی الله تعالیٰ دلائل د قدرت خپل دپاره د قوم

چه پری پوهیږی) یعنی پوه خلق او عقلاء د مصنوعاتو د دغه نظام له کتلو څخه د پاک قادر حکیم الله سراغ او پته لګوی او د مادیاتو له انتظامه د روحانیاتو د عالم په متعلق هم اندازه لګوی، چه په هغی روحانی دنیا کښی څرنګه لمر او سپوږمی پاک الله پیدا کړی دی او هم دغو ته انبیاء او مرسلین وائی.

### إِنَّ فِي اخْتِلَافِ الَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَمَاخَلَقَ اللَّهُ فِي السَّمَاوْتِ وَالْأَرْضِ لَالْيَتِ لِقَوْمِ تَتَتَقَوُّنَ ۞

بیشکه په اختلاف د شپی او ورځی کښی (چه تل اوږدیږی او لنډیږی او یوه په بلی پسی راځی یخ او کرمیږی او په هغو څیزونو کښی چه پیدا کړی دی الله په آسمانونو کښی او ځمکه کښی خامخا دلائل دی (د قدرت) دپاره د قوم چه ویریږی (له رحمانه او ځان ساتی له عصیانه).

تفسیو: بلا شبهه د دنیا په هر وړوکی او لوی شی کښی د الله تعالیٰ د وجود او د وحدانیت دلیل موجود دی

وفی کل شئ له آیة تدل علیٰ انه واحد په هر شی کښی دی دلیل چه الله دی بی مثیل هم داسی یو بل آیت په (۲) جزء د «البقرة» په (۱۹٤) آیت (۲۰) رکوع کښی تیر شوی دی چه د هغه په ذیل کښی په بسط او تفصیل دغه د قدرت نښی بیان شوی دی.

## إِنَّ الَّذِيْنَ لَايَرُجُونَ لِقَاءَ نَا وَرَضُوا بِالْحَيْوةِ الدُّنْيَا وَالْمَاثُوْلِ الْحَيْوةِ الدُّنْيَا وَاطْمَا ثُوْلِيَا الْحَيْدِةِ الدُّنْ الْمُوعِنَ الْيَتِنَا غَفِلُونَ الْوَلِيْكَ مَا وَلَهُمُ النَّارُ بِمَا كَانُوْلِيكُمْ بُونَ ۞

بیشکه هغه کسان چه نه لری امید د ملاقات زمونږ (او له آخرته منکران دی) او خوښ دی په دی ژوند لږ خسیس او آرام ئی نیولی (راضی شوی دی) په دی (ژوند پوری او له حشره غافلان دی) او هغه کسان چه دوی له آیتونو (دلائلو د قدرت) زمونږ نه غافلان دی. دغه مذکوره کسان ځای د ورتلو د

#### دوی اور (د دوزخ) دی په سبب د هغه چه وو دوی چه کول بی ئی.

تفسیر: یعنی له دنیا سره ئی داسی زړه ونښلاوه او هسی په کښی مشغول او لګیا شول چه له آخرته او د الله تعالیٰ د مخامخ کیدلو او لیدلو څخه بیخی بیپروا شول او هم دغه د څو ورځو ژوندون ئی د ځان مقصود او معبود وګرځاوه او د قدرت په هغو نښو او دلائلو ئی چه پاس یاد شول له سره هیڅ غور او تامل ونه کړ چه داسی مضبوط او حکیمانه نظام خو هم داسی بیکاره او چتی (فضول) نه دی جوړ کړی شوی، او ضرور د دی لویی کارخانی څخه کوم خاص مقصد او مدعا شته. بیا نو هغه ذات چه اول ځلی ئی داسی عجیبه او غریبه کارخانه او مخلوقات پیدا کړی دی هغه ته د هغه بیا ییدا کول هیڅ ګران او مشکل نه دی.

«اولئک مأوٰهم النار» الایه ـ دغه مذکوره کسان ځای د ورتلو د دوی اور د دوزخ دی په سبب د هغه چه وو دوی چه کول به ئی) یعنی هر هغه شی چه دوی په زړه او دماغ سره او په ژبو او لاسو او پښو سره ګټلی دی، د هغه بـــل د دوزخ اور دی.

### إِنَّ الَّذِينَ الْمَنُوْاوَ عَمِلُواالصَّلِطَٰتِ يَهُدِيهُهُ وَرَبُّهُمُ الْحَالِمُ الْحَالِمُ الْمَانِهُ وَ النَّعِيمُ الْحَالُونُ فَي جَنْتِ النَّعِيمُ الْحَالُهُ وَيُ جَنْتِ النَّعِيمُ فَي الْحَالُمُ وَيُحَالِّتُ النَّعِيمُ الْحَالُمُ وَيُحَالِّتُ النَّعِيمُ الْحَالُمُ وَيُحَالِّتُ النَّعِيمُ الْحَالُمُ وَيُحَالُنُ النَّعِيمُ الْحَالُمُ وَيُحَالِمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ وَيَعْمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ وَالْحَالُمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ اللَّهُ النَّعِيمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ اللَّهُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ اللَّهُ اللَّهُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ اللَّهُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ اللَّهُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ اللَّهُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ اللَّهُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ اللَّهُ الْحَالُمُ اللَّهُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ اللَّهُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ اللَّهُ الْحَالُمُ اللَّالَّكُ اللَّهُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ اللَّهُ الْحَالُمُ اللَّهُ الْحَالُمُ الْحَالِمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ الْحَالِمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ الْحَالِمُ الْحَالِمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ الْحَالَمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ الْحَالُمُ ال

بیشکه هغه کسان چه ایمان ئی راوړی او کړی ئی دی ښه (عملونه) وبه ښیی دوی ته رب د دوی (په آخرت کښی) لاره د جنت په سبب د (نور د) ایمان د دوی، چه بهیږی له لاندی (د کورونو او باغونو) د دوی (څلور قسمه) ویالی په باغونو د آرامی (ډک له نعمتونو)

تفسیر: یعنی د ایمان په برکت او د هغه په رڼا (رنړا) کښی پاک الله مؤمنین خپل اصلی مقصد ته (چه جنت دی) رسوی.

### دَعُولُهُمْ فِيهُا سُبُحٰنَكَ اللهُ مَّ وَ يَحِيَّتُهُمْ فِيهُا سَلاَ اللهُ مَّ وَيَحِيَّتُهُمْ فِيهَا سَلاَ ا

دعاوی (ویناوی) د دوی په دی جنتونو کښی (دا وی) چه په پاکی سره یادوو تا ای الله او پیشکشی د دوی به په دغه (جنت) کښی سلام وی، او خاتمه د دعا (وینا) د دوی به دا وی چه کردی(تولی) ثناوی ستاینی (صفتونه) خاص الله لره دی چه رب (پالونکی) د تولو عالمیانو دی.

تفسیر: یعنی کله چه جنتیان د جنت نعمتونو او د الله تعالیٰ فضل او احسان ته گوری «سبحان الله» به ووائی، او کله چه د پاک الله محخه د کوم شی د غوښتلو مینه او آرزو کوی مثل که کوم مرغه (طیر) یا میوه یا بل شی ئی ولید او ورته ئی رغبت پیدا شو نو «سبحانک اللهم» به وائی د دی الفاظو د آوریدلو سره متصل پرښتی به هم همغه شی علیالفور ورحاضر کړی. گواکی هم دغه لفظ به د گردو(تولو) دعاؤ قائم مقام وی. په دنیا کښی هم د لویو سریو کره داسی دود (رواج) او دستور دی چه که کوم شی د میلمه خوښ شی او تش ئی ستاینه (صفت) وکړی، نو غیرتمن کوربه زیار(محنت) کوی او کوښښ به کوی چه هغه شی سم د لاسه خپل دغه میلمه ته ورحاضر کړی.

«دعوهٔم فیها سبحنک اللهٔم» \_ وینا د دوی به په دی جنتونو کښی دا وی چه په پاکی سره یادوو تا ای الله! او پیشکشی د دوی به په دی جنت کښی سلام وی.) یعنی جنتیان به د ملاقات په وقت کښی یو بل ته سلامونه اچوی. لکه چه په دنیا کښی هم د مسلمانانو دغه عادت او دستور دی. او هم د پرښتو سلام اچول جنتیانو ته بلکه بالذات د الله تعالیٰ له لوری د سلام تحفی راتلل په پاک قرآن کښی منصوص دی: «سلام قولاً من رب رحیم» (۲۳ جز، د یٰسین شریف (۸ه) آیت ؛ رکوع «والملئکة یدخلون علیهم من کل باب سلام علیکم بما صبرتم فنعم عقبی الدار» (۲۳ جز، د الرعد (۲۳) آیت ۳ رکوع).

«وآخر دعوهم ان الحمد لله رب العلمين» ـ او خاتمه د دعا او وينا د دوی به دا وی چه گردی(تولی) ثناوی او ستاينی (صفتونه) خاص الله لره دی چه رب او پالونکی د تولو عالميانو دی.) وروسته د جنت له رسيدلو څخه دنيوی تفکرات او کدورات خاتمه مومی، او تش په يوه «سبخنک اللهم» ويلو سره هر شی سم د جنتيانو له غوښتنی سره وررسيږی، نو د دوی د هری دعا او وينا خاتمه به په «الحمد لله رب العلمين» سره وی، او ښائی چه طبعادی هم داسی وی.

### وَلَوْيُعَجِّلُ اللهُ لِلتَّاسِ الشَّرَّاسُتِعْجَالُهُمُ الْخَيْرِ لَقُضِى اليَهِمُ اَجَلُهُمْ فَالْكَانِ لَقُضَى اليَهِمُ اَجَلُهُمْ فَانَدُرُ الَّذِينَ لَا يَرُجُونَ لِقَاءُ نَا فِي طُغْيَا نِهِمُ يَعْمَهُونَ ﴿ فَانَدُرُ اللَّذِينَ لَا يَرُجُونَ لِقَاءُ نَا فِي طُغْيَا نِهِمُ يَعْمَهُونَ ﴿

او که جلت ورسوی الله خلقو ته بدی په شان د جلتی د غوښتنی د دوی نیکی لره نو خامخا رالیږلی شوی به ؤ دوی ته اجل (موت) د دوی، نو پریږدو مونږ هغه کسان چه نه لری امید دوی د ملاقات زمونږ (په قیامت کښی) په سرکشی د دوی کښی چه سرګردانه به وی دوی.

تفسیر: دوه آیته پخوا له دی نه ئی فرمایلی ؤ، هغه کسان چه په غفلت کښی لویللی دی، او زمونږ د اخروی ملاقات هیله(آرزو) او امید نه لری، د هغوی د هستوګنی ځای دوزخ دی. دلته دا ښوول کیږی چه الله تعالیٰ په دنیا کښی دا مجرمین فوراً نه نیسی بلکه مهلت ورکوی. حال دا چه د نورو خلقو عادت داسی دی چه ډیر ځلی بیباکه او بی حیا کیږی او پر خپلو ځانونو د عذاب د نزول مطالبه کوی مثلاً وائی ﴿ اللّٰهُمُ إِنّ گَانَ هَذَا اللّٰهُ مُوّ اللّٰهُمُ إِنّ گَانَ هَذَا اللّٰهُ مُوّ اللّٰهُمُ اللّٰهُ مُوّ اللّٰهُمُ اللّٰهُ مُوّ اللّٰهُمُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللللّٰهُ اللّٰهُ الللللّٰ

کیږی او د خپل ځان یا د اولاد او نورو په حق کښی ښیری کوی. لکه چه له تجربی څخه ظاهر دی نو اوس که الله تعالیٰ سم د دوی له غوښتنی سره فوراً لاس په لاس عناب یا بدی ژر هغو ته ورورسوی، څومره چه دوی ژر د نیکی د رسیدلو غوښتنه کوی، نو د بدی له وبال څخه یوه لحظه هم فرصت نه مومی او د ژوندون مزی به ئی هغه ګړئ وشلیږی مګر د الله تعالیٰ له درباره په نیکی او بدی کښی مصلحت سره موافق تاخیر او تحمل کیږی څو نیکان تربیت ومومی او بدکاران په غفلت کښی ولویږی او د هغو د شرارت جام تر څنډو (غاړو) پوری ډک شی.

# وَإِذَامَسَّ الْإِنْسَانَ الصُّرُّدَعَانَا لِجَنْبِهَ اَوْقَاعِدًا اَوْقَالِمًا ﴿ فَلَتَاكَثَنَفُنَا عَنْهُ ضُرَّرَهُ مَرَّ كَانَ لَكُوْ يَكُ عُنَا اللَّ صُرِّمَتَهُ ۗ كَذَالِكَ زُيِّنَ لِلْمُسْرِفِيْنَ مَا كَانُو ايَعْمَلُوْنَ ﴿

او کله چه ورسیږی انسان ته ضرر (تکلیف) نو بولی مونږ (لپاره د دفعی د ضرر) (پروت) په اړخ خپل یا ناست یا ولاړ (یعنی په هر حال)، نو کله چه لری کړو له ده څخه ضرر تکلیف د ده نو درومی (پاتی کیږی په کفر خپل باندی) لکه چه نه ئی وو بللی مونږ (دفع کولو د) هغه ضرر (تکلیف) ته چه رسیدلی ؤ ده ته، هم داسی (په مثل د دی تزئین) ښائسته کړی شوی دی دغو اسراف کوونکو ته هغه(عصیان) چه وو دوی چه کاوه به ئی (چه دعا ده په شدت کښی او ترک ئی دی په راحت کښی).

تفسیر: یعنی انسان اول د خپلی بیباکی څخه پخپله د علابونو غوښتنه کوی او پخپلی ژبی بدی غواړی مگر دومره کمزور او ناتوانه هم دی، چه که لړ څه تکلیف ور ورسیډی نو ژر تر ژره ویریډی، او زمونډ په بللو سره پیل (شروع) کوی. او تر هغه وقته پوری چه پری مصیبت وی. په ولاړه ناسته ملاسته او په هر حالت کښی پاک الله یادوی او تری استملاد غواړی مگر کله چه تکلیف تری لری کر شی نو تری هغه گردی(ټولی) ویناوی او حذر او زاری هیریپی او داسی یو وضعیت ښکاروی چه گواکی ده له سره الله تعالیٰ ته خپل احتیاج او اړتیا (مجبوری) نه وه وروړاندی کړی او پخپل همغه تکبر، غرور، لوئی، غفلت او د ځانمنی(خودنمائی) په نشو کښی مست گرځی او په همغه ضد، عناد لگیا اوسیږی، چه پخوا له دی نه پکښی اخته او مبتلا ؤ. په حدیث کښی راغلی دی چه ته په عیش او عشرت هوسائی (خوشالی) او آرامی کښی خپل الله یادوه! نو الله تعالیٰ به هم تا په سختیو او مصیبت او تکلیف کښی (په اثابت حفاظت اعانت او نورو سره) یادوی. د مؤمن له شانه دا دی چه په هیڅ وقت کښی پاک الله نه هیروی، تل په سختی او مصیبت کښی صابر او په وقت د عیش او فراخی او وسعت کښی شاکر اوسیږی او د سختی او معلا حمد او ثناء اداء کوی. دا همغه شی دی چه د هغه توفیق پرته(علاوه) له مؤمنه د بل چا په برخه نه کیږی.

### وَلَقَتُ اَهُلَكُنَا الْقُرُونَ مِن تَبُلِكُو لَتَّاظَلَمُوُ الْوَجَاءَ تَهُوُرُسُلُهُمُ بِالْبَيِّنَتِ وَمَاكَ انْوُا لِيُوْمِنُوا كَنَالِكَ نَجُزِى الْقَوْمَ الْمُجْرِمِيْنَ®

او خامخا په تحقیق هلاک کړی ؤ مونږ اهل د زمانو چه وو پخوا له تاسو (ای مکی والو) کله چه ظلم ئی کړی ؤ او حال دا چه راوړی وو هغو ته رسولانو د هغو ظاهری معجزی او له سره نه وو دوی چه ایمان ئی راوړی وی، هم داسی (په مثل د دغی سزا) سزا ورکوو مونږ قوم مجرمانو(کافرانو) ته.

تفسیر: یعنی که سم د هغو د غوښتنی سره ژر عذاب ورنشی یا خو تری تکلیف او مصیبت لری شی، نو ښائی چه بی فکره نشی ځکه د ظلم او شرارت او بی ایمانی سزا هرومرو(خامخا) ژر یا په ځنډ(ایسارتیا) وررسیدونکی ده. سنت الله له قدیمه راهیسی په هم دی باندی جاری دی، کله چه خلقو سره له دی چه د انبیاؤ او مرسلینو ښکاره دلایل او محجزی ئی وکتلی، خو وروسته له هغه ئی هم ظلم او تکذیب ته ملاوی و تړلی او په هیڅ ډول(طریقه) د ایمان او تسلیم په لوری متمائل نشول، نو هغوی آسمانی عذاب هلاک کړی دی. او تل مجرمینو ته په یوه قسم نه په بل قسم سزا رسیدلی ده.

### ثُوَّجَعَلْنَاكُةُ خَلَيِّفَ فِي الْأَرْضِ مِنْ بَعْدِ هِمْ لِنَنْظُرِ كَيْفَ تَعْمَلُوْنَ ®

بیا مونږ و گرځولئ تاسی (ای محمدی امته!) خلیفگان په ځمکه کښی وروسته له (هلاک د) هغو څخه دپاره د دی چه وګورو مونږ (په ښکاره هم) چه

#### څرنګه عمل کوئ تاسی (د نیکی که د بدی).

تفسیر: یعنی د پخوانیو په ځای تاسو ته ئی د ځمکی په سر هستوګنه درکړه. تر خو وکتل شی چه تاسی تر کومه حده پوری د خالق او د مخلوق حقوق پیژنځ، او اداء کوئ ئی؟ او د الله تعالیٰ له رسولانو سره څرنګه معامله کوئ؟ نیک که بد؟ هر ډول(طریقه) عمل چه وکړئ سم له هغه سره تاسی سره مناسبه معامله کوله کیږی وروسته له دی نه د هغی معاملی ذکر دی چه کفارو او منکرانو له پاک قرآن عظیم یا له رسول کریم یا له الله قدوس سره کړی وه.

### 

او کله چه ولوستل شی پر دغو (کفارو) آیتونه (د قرآن) زمون حال دا چه واضح دی نو وائی هغه کسان چه نه لری امید د (اخروی) ملاقات زمون چه راوړه یو (بل) قرآن چه غیر وی له دی قرآن نه یا ئی بدل کړه (چه د بتانو عیبونه او دغه احکام پکښی نه وی)، ووایه (ای محمده دوی ته) چه نه ښائیږی ماته دا چه بدل کړم دغه (قرآن) له ځانه خپله متابعت نه کوم زه مگر د هغه (حکم) چه رالیږلی شوی دی ماته (بی له زیادت او نقصان)، بیشکه زه ویریږم که بی فرمانی وکړم د رب خپل (په تبدیل د قرآن سره) له عذاب د ورځی لوئی.

تفسیر: د پاک قرآن عمومی پند او نصیحت خو کفار ډیر خوښوی لیکن هر کله چه د بت پرستی یا د کفارو د مخصوصو عقائدو او نورو تردید کاوه شی نو کفار متوحش او ترهور کیږی. او په ډیر نفرت او کراهیت سره رسول الله ته وائی چه پاک الله ته ووایه چه «بل کوم هسی قرآن درکړی چه پکښی دغسی مضامین نه وی او که هم دغه قرآن پاتی کیږی نو دومره برخه ئی ښائی چه هرومرو(خامخا) اصلاح او ترمیم وکړئ چه بت پرستی او نورو په متعلق پکښی خبری شته» د هغو خلقو له ذهنیت څخه دغه غوښتنی دومره زیاتی مستبعدی نه ښکاری چه د تیږو(گتو) او لوتو په بتانو باندی ئی د خدائی تصرفات، اختیارات تقسیم کړی ؤ چه یو رسول

هم د داسی تصرفاتو او اختیاراتو مالک فرض کړی. یا به دغه وینا تشه د الزام او استهزاء په ډول (طریقه) وی. په هر حال د دی تحقیقی جواب دا دی چه پخپله ئی پاک الله داسی فرمائی: (ووایه ای محمده دوی ته چه نه ښائیږی ماته چه بدل کړم دغه قرآن بیشکه زه ویریږم که نافرمانی و کړم د رب خپل په تبدیل د قرآن سره د عذاب د ورځی لوئی) یعنی د کومی پرښتی یا رسول کار دا نه دی چه له خپل لوری د الله تعالیٰ په کلام کښی ترمیم و کړی. یا ئی یو تکی یا حرکت تبدیل یا لائدی باندی کړی. د رسول الله صلی الله علیه وسلم وظیفه دا ده هغه وحی چه الله تعالیٰ له لوری راشی هغه بی له تزئیده او تنقیصه د ده د حکم سره موافق ورسوی او تعمل ئی و کړی رسول الله صلی الله علیه وسلم د الله تعالیٰ د رسول تابع نه دی چه څرنګه کلام چه تاسی غواړئ همغسی د الله تعالیٰ له درباره ئی راوړی د الله تعالیٰ په وحی کښی له ادنیٰ ځنی ادنیٰ تصرف قطع او پریکول ډیر لوی معصیت او سخته گناه ده بیا هغه معصوم بنده گان انبیاء علیهم السلام چه له گردو(تولو) څخه زیات له الله تعالیٰ څخه ویریږی هغوی داسی معصیت ربی او نافرمانی ته کله نژدی ورتلی شی په ﴿ اِنْاَکَانُ مُعَیائُونُ عَمَانُونَ عَمَانِیَ عَمَانِیُوهِ عَالَیْهِ ﴾ داسی معصیت ربی او نافرمانی ته کله نژدی ورتلی شی په ﴿ اِنْاَکَانُ اَنْ عَمَانُی تُوهِ عَونِی بنائی د لویی ورځی له عذابه ډیر زیات وویریږی .

### قُلُ لُوْشَاءُ اللهُ مَا تَلُوْتُهُ عَلَيْكُمُ وَلِاَ ادْرِيكُمُ وِهِ ﴿ فَقَدُ لَكُونَ اللهُ مَا تَلُونُهُ عَلَيْكُمُ وَلِاَ ادْرِيكُمُ وَهِ ﴿ فَقَدُ لَهِ الْفَلَا تَعْقِلُونَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّالِمُ اللَّهُ اللّل

ووایه (ای محمده! دوی ته) که اراده فرمایلی وی الله نو ما به نه ؤ لوستی دا (قرآن) پر تاسی او نه به عالمان کړی وی (الله) تاسی په دی (قرآن) نو په تحقیق اوسیدلی وم زه په تاسی کښی ډیر عمر (چه ٤٠ کاله ؤ) پخوا له (نزوله د) قرآنه، آیا نو عقل نه لرئ تاسی.

تفسیر: یعنی هر هغه چه د الله تعالیٰ اراده ده همغه زه ستاسی په مخ کښی لولم او هومره چه د ده اراده وی ځما په وسیله تاسی پری خبروی. که د ده اراده پرته(علاوه) له دی نه وی، نو ځما څه طاقت او توان ؤ چه له خپله ځانه کوم کلام او خبره جوړه کړم او بیا هغه د ده په لوری منسوب کړم، آخر ځما څلویښت کاله عمر ستاسی تر سترګو لاندی تیر شوی دی، او په دغومره اوږد مدت کښی تاسی ته ځما د ګردو(تولو) حالاتو په متعلق هر قسم تجربی او معلومات حاصل شوی دی ځما صداقت، عفت، امانت، دیانت، او نور حسنه اخلاق په تاسی کښی ضربالمثل دی، ځما امیتوب او د کوم معلم په مخ کښی د شاګردی دپاره نه کیناستل، یوه معرفه او مسلمه واقعه ده . نو بیا چا چه تر څلویښت کلنی پوری نه کومه قصیده لیکلی وی او نه

يعتذرون(۱۱)

په مشاعراتو کښي شريک شوی وی او نه ئي چيرې کوم کتاب پرانستلي وي او نه ئي قلم په لاس کښي اخیستې وی او نه په کومي مدرسي، مکتب، او نورو کښي د لوستلو دیاره ناست وی او يو ناڅايه داسي يو کلام جوړ کړي چه يخپل فصاحت، بلاغت، شوکت، جزالت، سلاست، رواني او د اسلوب په جدت کښې ګرد(ټول) پيريان او انسانان عاجزان کړې او د ده د علومو او معارفو او حقائقو په مقابل کښي د ګرد(تول) جهان غلم او عرفان بیرته پاتي شي. او داسي مکمل او عالم نیوونکی د هدایت قانون د انسانی نوعی په لاسو ورسوئ، چه د هغه په مخ کښی ګرد(ټول) پخوانی قوانین منسوخ او رد او ناچل شی. د لویو لویو قومونو او ملکونو په مړو قالبونو کښی نوی او تازه روح يوکی، او د ابدی حيات او نوی ژوندون سامان ور برابر او تيار کړی. نو دغه خبره د چا په فهم او يوه کښې راتلې شي؟ تاسې ته ښائي چه په ښه ډول(طريقه) سره فکر وکړئ هغه ياک او صاف انسان چه تر څلويښتو کلونو يورې ئې ير هيڅ بني آدم يوري دروغ نه دی ویلی، نو آیا هغه به یو ناڅاپه یو ځلی څرنګه دومره جسارت وکړی شی چه (معاذ الله) یه یاک الله یوری دروغ ووائی، او افتراء پری وتړی؟ ناچاره ښائی دغه خبره ومنله شی هغه د اللّٰي کلام چه زه ئي تاسو ته آورومه د هغه په جوړولو يا رسولو کښي زه له سره اختيار نه لرم هر هغه شی چه یاک الله اراده وکړی، هغه تاسی ته زما یه ژبی سره آوروی. یه هغه کښی د یوه تکی یا د کسری یا د فتحی د تبدیل حق هم هیڅ یوه سړی ته نه دی حاصل (نو آیا یس تاسی عقل نه لرئ او نه يوهيږئ چه ما له ځانه نه دى ساز كړى دغه قرآن. او ولى به زه تړم دروغ په الله تعالیٰ یوری محکه چه)

#### فَمَنُ ٱظْلَوُمِتُنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِبُا ٱوُكَنَّ بَ بِالْيَتِهِ ۗ إِنَّهُ لَا يُعْلَمُ الْمُجُرِمُونَ

نو څوک دی ډیر ظالم له هغه چا نه چه تړی پر الله باندی دروغ یا نسبت د دروغو کوی آیتونو د ده ته (بلکه نشته)، بیشکه شان دا دی چه خلاصی نه مومی مجرمان (کافران له عذایه).

تفسیر: یعنی گنهگارانو او مجرمانو ته حقیقی بری، فتحه او سیگنی(فائده) نشی حاصلیدی اوس تاسی پخپله فیصله و کړئ چه ظالم او مجرم څوک دی؟ که په فرض محال زه دروغ جوړ کړم، او هغه پاک الله ته ئی منسوب کړم، نو ما غوندی بل هیڅوک ظالم نشی کیدی. لیکن له هغه دلیل څخه چه په تیر آیت کښی تیر شوی دی، ثابته شوه، چه دغه احتمال بالکل باطل دی. نو کله چه زما صداقت ثابت او تاسی د جهل او یا د عناد لامله(له وجی) د الله تعالیٰ کلام دروغجن کوئ، نو اوس د ځمکی په مخ کښی له تاسی ځنی هیڅوک لوی ظالم نشی کیدی.

# وَيَعَبُكُ وَنَ مِنَ دُونِ اللهِ مَالَا يَضُرُّفُهُ وَيَعْدُ وَنِ اللهِ مَالَا يَضُرُّفُهُ وَكِيْدُ وَكِيْدُ وَكِيْدُ وَلَا إِنَّهُ مُؤْلِا فَهُ فَعَا وُنَا عِنْدَاللهِ قُلُ اللهِ قُلُ اللهُ فَعَا وَلَا فِي الْرَضِ اللهَ بِمَالَا يَعَلَمُ فِي السَّلْوَتِ وَلَا فِي الْرَضِ اللهَ مِمَالَا يَعْلَمُ فِي السَّلْوَتِ وَلَا فِي الْرَضِ اللهَ مِمَالَا يَعْلَمُ وَيُ السَّلْوَتِ وَلَا فِي الْرَضِ اللهُ اللهُ مَمَا اللهُ اللهُ

او عبادت کوی دغه (کفار) غیر له الله د هغو بتانو چه نشی رسولی هیڅ ضرر دوی ته (که ئی عبادت ونه کړی) او نه نفع رسولی شی دوی ته (که ئی عبادت وکړی) او وائی دغه (کفار) چه دغه (بتان) شفاعت گران زمونږ دی په نزد د الله کښی، ووایه (ای محمده! دوی ته) آیا خبر ورکوئ تاسی الله ته په هغه څیز چه نه دی معلوم ده ته (نه) په آسمانونو کښی او نه په ځمکه کښی (یعنی داسی شی هیچری نشته)، الله پاک او ډیر پورته دی له هغو اشیاؤ چه شریکوی دوی (هغه له الله سره په عبادت کښی).

تفسير: هغه معامله خو له الله تعالیٰ او د هغه له رسوله سره وه. اوس تاسی د هغو د خدای پرستی حال واورئ! چه پاک اللہ ئی پرینہی او د داسی شیانو عبادت کوی چه د هغو په قبضه او اختیار کہی ہیٹے یوہ نفعه او ضرر نشته. کله چه یوستنی کیږی نو وائی بیشکه چه لوی اللہ خو همغه يو او لاشريک ذات دی چه آسمان او ځمکه ئی پيدا کړی دی، مګر د دغو اصنامو (بتانو) او نورو خوشاله ساتل د دی لامله(له وجی) ضرور دی چه دوی زموند شفاعت او سپارښت د یاک الله یه لوی دربار کښی کوی. یاتی شوه نور وړوکی کارونه چه هغه د دوی په واک (قبضه) او اختیار کښی دی، د هغو تعلق یواځی له هم دوی سره دی. بنا، علیه مونږ لره ښائی چه د دوی عبادت وکرو. (نو ووایه ای محمده دوی ته آیا خبر ورکوئ تاسی الله ته یه هغه څیز چه نه دی معلوم ده ته نه یه آسمانونو کښي او نه په ځمکه کښي یعني داسي کوم شي نشته. الله پاک او برتر دی له هغو اشیاؤ چه شریکوی ئی دوی له الله سره په عبادت کښی انتفاء د علم له جهته د انتفاء د معلوم ده یعنی الله تعالیٰ له سره شریک او سیال نه لری، نو ځکه ورته معلوم نه دی). یعنی د بتانو شفاعت، او د شفیع د عبادت کولو استحقاق. دغه دعاوی بی|صله او غلطی دی. او ښكاره ده چه د الله تعالىٰ په علم كښي همغه شي وي چه صحيح او واقعي وي. لهٰذا د الله تعالىٰ د تعليمه يه خلاف دغو غير واقعى او له ځانه جوړ كړى اصول حق ثابتول. ګواكى الله تعالىٰ ته د داسی شیانو د واقعیت څخه معاذ الله خبر ورکول دی، چه د هغو وقوع په آسمان او ځمکه او په هیڅ یوه ځای کښي ده ته معلوم نه دی یعني هیچیری د هغه وجود نشته. که وی نو هرومرو(خامخا) به د هغه په علم کښي وي. بيا نو د هغه څخه مو الله تعالیٰ ولي منع کوي.

### وَمَاكَانَ النَّاسُ اِلْاَامَّةُ وَّاحِدَةً فَاخْتَلَفُوا وَلَوُلاَ كَلِمَةٌ سَبَقَتُ مِنْ رَبِّكِ لَقُضِىَ بَيْنَهُمُ فِيْمَا فِيهُ يَغْتَلِفُونَ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ مُنْ فَيْمَا فِيهُ عَنْتَلِفُونَ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللْهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا أَلِمُ مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا الللّهُ اللّهُ مَا الللّهُ الل

او نه ؤ دغه خلق مگر امت یو (متفق په یو دین د اسلام) نو اختلاف وکړ دوی! او که نه وی هغه کلمه چه پخوا ثابته شوی ده له رب ستا (په علم د رب د تا په تاخیر د جزا) نو خامخا به حکم کړی شوی ؤ په منځ د دوی کښی په همغه څیز کښی چه په هغه کښی اختلاف (جګړی) کوی دوی.

تفسیو: ممکن و چه مشرکینو به ویل چه که الله تعالیٰ دغه امر ستاسی په دین کښی منع کړی وی زمونډ په دین کښی ئی خو نه دی منع کړی. د هغه جواب ئی ورکړ چه د الله تعالیٰ دین له ازله تر ابده پوری تل یو دی. په حقه و اعتقاداتو کښی هیڅ یو فرق نشته. هغه خلق چه په منځ کښی ګمراهان او بیلیاری او سره جلا(جدا) شوی دی. الله تعالیٰ د دوی د پوهولو او پر حقه لباره راوستلو لپاره انبیاء ئی لیډلی دی په هیڅ یوه زمانه او په هیڅ یوه ملت کښی الله تعالیٰ شرک نه دی جائز کړی. پاتی شوه دغه خبره چه د خلقو یو له بل سره اختلافات او جگړی ولی یو ځلی نه ورکوی؟ نو ځکه دا ئی بالجبر نه دی لری کړی چه د پاک الله په علم کښی دغه خبره فیصله شوی ده چه دغه دنیا دارالعمل (او د وارداتو ځای دی) د قطعی او آخری فیصلی ځای نه دی دلته ئی انسانانو ته کسب او اختیار ورکړی دی. او نور ئی لډ څه آزاد او خپلواک پری ایښی دی چه دوی د عمل هره لیاره چه غواړی، اختیار کړی. که دغه خبره لا له پخوا څخه طی او پری کړی شوی نه وی نو د ګردو(تولو) اختلافاتو فیصله به یو ځلی کیده. (ځینی د «امة واحدة» ترجمه داسی هم کوی: او نه وو آدمیان مگر خو تولی یو متفق په کفر باندی نو ورته ولیډل پاک الله انبیاء پس سره مختلف شول دوی چه ځینو ایمان راووډ لکه اتباع د ابراهیم علیه السلام او ځینی همغسی پاتی شول لکه نمرودیان په کفر خپل سره. مگر غوره همغه ترجمه ده چه په «یو تولی متفق په یو دین د اسلام) سره شوی ده لکه پخوا د قتل د هابیل یا پس له طوفانه)

### وَيَقُولُونَ لَوُلِآ انْزِلَ عَلَيْهِ الْهَ ثُمِّنُ رَّبِهِ ۚ فَعُلُ إِنَّمَا الْعَنْ الْمُنْتَظِرِيْنَ ۚ الْمُنْتَظِرِيْنَ ۚ الْمُنْتَظِرِيْنَ ۚ الْمُنْتَظِرِيْنَ ۚ

او وائی دوی ولی نه ده نازله کړی شوی پر دغه (محمد باندی هغه) معجزه (چه مونږ ئی غواړو) له ربه د ده، نو ووایه بیشکه هم دا خبره ده چه (علم د)

غیب خاص الله ته دی (چه څه مصلحت به وی په نه رالیږلو د دغی معجزی کښی) نو منتظر اوسځ تاسی (نزول د هغی معجزی ته )، بیشکه زه (هم) له تاسی سره له منتظرینو ځنی یم (ستاسو عذاب ته).

تفسیر: یعنی د هغو معجزاتو غوښتنه چه دوی کوی چه له هغو محنی یوه معجزه ولی نه ده رانازله شوی؟ د جواب حاصل دا دی چه: دوی د صداقت ډیر دلائل لا له پخوا څخه لیدلی دی، د فرمائشی معجزو ورښکارولو ته هیڅ ضرورت نه دی پاتی. او نه دومره مفید دی، وروسته د هری معجزی ښوونه چه د پاک الله مصلحت وی، ورښکاروی ئی. الله تعالیٰ سره دغه علم شته چه په مستقبل کښی به د کوم شان او نوعیت معجزی ظاهروی. نو تاسی هم منتظر اوسئ. مونږ به هم انتظار کوو په «موضح القرآن» کښی دی «یعنی که ووائی چه مونږ له څه شی څخه وپوهیږو چه د تاسی خبری رښتیا دی، نو وئی فرمایل چه پاک الله به دغه دین روښانوی او مخالفانو ته به ذلت ورپیښوی او بربادوی ئی لکه چه هم داسی هم وشوه. د رښتیا نښه یو ځلی کافی ده . او که هر ځلی مخالفانو ته ذلت ورپیښ شی نو خبره بیخی فیصله کیږی حال دا چه د فیصلی ورځ په دغی دنیا کښی نه ده .

### وَإِذَا اَذَقَنَا النَّاسَ رَحْمَةُ مِّنَ بَعَلِ ضَرَّاءَ مَسَّتُهُمُ إِذَا لَهُمُ مُّكُوُ فَ اَيَا بِنَا قُلِ اللهُ اَسُرَعُ مَكُوْ إِنَّ رُسُلَنَا يَكُتُبُونَ مَا تَمَكُوُونَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

او کله چه ور و خکوو مون خلقو ته کوم قسم رحمت (لکه صحت او غناء) وروسته له سختی (لکه مرض او عناء) چه رسیدلی دی دوی ته نو نا خابه وی به دوی لره مکر (بد ویل حیله جوړول) په (دفع د) آیتونو زمون کښی، ووایه (ای محمده! دوی ته چه) الله ډیر جلت دی له جهته (د جزا ورکولو) د مکر، بیشکه رسولان (کرام الکاتبین) زمون لیکی مکر د تاسی (نو جزا به درکړو تاسی ته د دغه مکر)

تفسیر: حق تعالیٰ په مکی والو اوه کاله قحط مسلط کړ. کله چه هلاکت ته ورنژدی شول نو له دیری ویری ئی رسول اکرم صلی الله علیه وسلم ته التجاء او له دوی نه ئی د دعا استدعاء وکړه او وعده ئی ورسره وکړه که دغه عذاب له مونږ څخه لری شو. نو مونږ به هم ایمان راوړو. د رسول الله صلی الله علیه وسلم د دعا په برکت هغه عذاب محو او ورک او د قحط بلا بیخی لری شوه. نو بیا دوی په همغو شرارتونو باندی پیل (شروع) وکړ. او د الله تعالیٰ د آیتونو په تکذیب ئی لاس پوری کړل. او د الله تعالیٰ د الله تعالیٰ انعامات

ئی له ظاهری اسبابو او حیلو او محض بیاصولو خیالاتو او اوهامو په لوری نسبت کړل. نو د هغه جواب ئی ورکړ چه ښه ده تاسی ښه مکر او فریب او حیله بازی وکړئ. مګر په یاد ئی ولرئ چه ستاسی دغه حیله بازی یو په یو لیکله کیږی او هغه ګرد(ټول) دفتر به د قیامت په ورځ ستاسی په مخ کښی کیښود کیږی. بیا کله چه ستاسی هیڅ یوه حیله بازی له پرښتو څخه پته نه ده ، نو د الله تعالیٰ د محیط علم څخه به څرنګه خارج پاتی کیدی شی؟ تاسی په خپل مکر او حیله بازی مغرور یئ حال دا چه د الله تعالیٰ جوابیه مکر (پت تدبیر) ستاسی له مکره او تدبیره ډیر ژر او سریعالائر دی.

پاک الله د مجرم د کسب او اختیار دائری ته استدراجاً دومره وسعت ورکوی چه دی د غفلت په نشو کښی بیخی مست او بیخوده او د سزا له تصوره هم بالکل بی پروا شی. کله چه ئی د شقاوت جام تر څنډو (غاړو) پوری ډک شی نو ئی یو ناڅاپه کلک تر ستونی نیسی. لهٰذا عاقل ته ښائی چه د الله تعالیٰ د نرمی، تحمل او زړه خوښوونکو حالاتو د لیدلو څخه مغرور نشی ځکه چه ده ته نه دی معلوم چه ورسته د دغی نرمی څرنګه سختی راتلونکی ده. حضرت شاه صاحب بیان کړی دی چه «د سختی په وقت کښی د انسان نظر له اسبابو نه پورته کیږی او یواځی د الله تعالیٰ په لوری وی. هم دا چه د سختی زمانه تیره شوه او کار ئی تر سره ورسیده، بیا ئی الله تعالیٰ به الله تعالیٰ به الله تعالیٰ به بیا همغسی د تکلیف او سختی یو سبب ورپیدا کړی. د هم دغه خالق الافلاک په بالغه قدرت او بیا همغسی د تکلیف او سختی یو سبب ورپیدا کړی. د هم دغه خالق الافلاک په بالغه قدرت او قاهره قوت کښی د ګردو(ټولو) وسائلو او اسبابو واک(مجاز) او اختیار دی. لکه چه وروسته د بحری سفر په مثال کښی ئی یو صورت داسی بیان فرمائی.

هُوالَّذِي يُسَيِّرُكُمْ فِ الْبَرِّوَ الْبَحَرِّ حَتَّى إِذَا كُنْتُمْ فِي الفُلْكِ وَجَرَيْنَ بِهِمْ بِرِيْحِ طَلِبَهِ وَقَوْرِ حُوْلِ بِهَا جَاءَتُهَا رِيْحُ عَاصِفٌ وَجَاءُهُمُ الْبُوجُمِنُ كُلِّ مَكَانِ وَظُنْوَا أَنَّمُ الْحِيطِ بِمُ لَاعَوْل الله عُولِصِیْنَ لَهُ الدِیْنَ هَ لَیِنَ اَنْجَیْتُنَامِنَ هٰ فِ لِنَکُونَنَ مِنَ الشَّکِرِینَ ﴿ فَلَمَّا أَنْجُهُ هُو إِذَ اهْمُ يَبْعُونَ فِي الْرُضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ لِيَايَهُ النَّاسُ إِنْمَا بَغَيْكُ وْ بِمَا كُنْ تُوْمَعُمُونَ فِي الْرُضِ بِغَيْرِ تُو الدِّيْنَامُ رُحِعُكُوفُ فَنْ فَيِّكُمْ فِي الْمُنْ الْمُنْ الْمُونَ ﴿ فَلَا اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ا يعتذرون(۱۱)

الله هغه ذات دی چه گرځوی تاسی (په خپلو پښو یا په سورلی) په وچه او په بحر (سیند په لامبو یا مرکوب)، تر هغه پوری چه سواره شئ، په کشتیو کښی، او روانه شی (دا بیړی) سره له دغو (خلقو چه ناست وی پکښی) په هغه باد ښه (موافق له ضرورت د کشتی سره) او خوشاله شی په هغه سره نو راشی هغه کشتی ته باد سخت (مخالف د مراد جکړ) او راشی دوی ته موج (چپی د سیند) له هر ځایه (او له هر لوری) او وگنی دوی دا چه بیشکه دوی احاطه وکړه شوه پر دوی (په موجباتو د هلاک) دعا وکړی وبولی دوی الله (دپاره د نجات خپل) چه خالص کوونکی وی ده ته دین خپل (او وائی) قسم دی که نجات دی راکړ مونږ ته له دی (سختی) نو خامخا به شو مونږ شمات ورکړی دوی ته (الله له غرقه او وچی ته راشی) ناڅاپه دوی فساد شرارت کوی په ځمکه کښی په ناحقه سره، ای خلقو بیشکه هم دا خبره ده شرارت کوی په ځمکه کښی په ناحقه سره، ای خلقو بیشکه هم دا خبره ده چه جزاء د شرارت ستاسی پر نفسونو (ځانونو) ستاسی ده (اوس کوئ تاسی چه جزاء د شرارت ستاسی په ناحقه سره، ای خلقو بیشکه هم دا خبره ده دا) عیش د ژوندون لږ خسیس بیا خاص مونږ ته راتله ستاسی دی (په قیامت کښی) نو خبر به درکړو تاسی ته په هغه عمل چه وئ تاسی چه کاوه به مو (په جزا ورکولو سره).

تفسیر په ابتدا کښی هوا ښه نرمه، او د بیړیو کشتیو او جهازونو او نورو په مقتضا ی سره برابره وی. مسافران په کښی خاندی، لوبی کوی او په ډیره آرامی او هوسائی (خوشالئ) سره پکښی ناست وی. یو نامخاپه یو زورور طوفان (مخپان) پیدا شی، او د مخلورو خواؤ د اوبو غرونه راپورته کړی، او له کشتی یا له جهازه سره ئی وهی نو کله چه دغه د لوی سیند (بحر) مسافران وپوهیږی چه له هره لوری د مرګ موجباتو راچاپیر کړی یو او د تښتیدلو او وتلو هیڅ کومه لار نه ده پاتی، نو دوی فرضی او مصنوعی معبودان پریږدی، او یوامخی واحد لوی الله د خپل نجات دپاره رابولی، لکه چه د انسانی د اصلی فطرت تقاضا ده هر کله چه له هر مخیز مخجه مایوس شی، نو خاص د الله تعالیٰ بندګی مخان ته غوره کوی او ډیر پوخ عهد او کلکه وعده وکړی چه سره به د کفران لوری ته نه ورځم او عصیان او طغیان ته به نه نژدی کیږم، لیکن هر کله چه لړ شمه امن او ډاډینه (قلاری) ئی ور په برخه شی، او وچی ته ئی پښه ورسیږی، نو په شرارتونو باندی لاس پوری کوی، او په ملک کښی شور او شر او فتنه او فساد اچوی، د لړ مخه مدت دپاره هم په خپل عهد او پیمان تینګ نه پاتی کیږی.

تنبیه: په دغه آیت کښی د اسلام هغو مدعیانو ته لوی عبرت دی چه د جهاز د طوفانی کیدلو په وقت کښی هم د واحد احد الله څخه مخ آړوی، او له غیر الله څخه مدد غواړی. او هغوی

خپلی مرستی(مدد) ته رابولی. د مکی معظمی د فتحی څخه وروسته، د ابوجهل ځوی عکرمه چه لا نه ؤ مسلمان شوی له مکی معظمی څخه وتښتید، او د سیند سفر ئی اختیار او غوره کړ لږ څه لری نه ؤ تللی چه د هغه بیړی د طوفانی باد له خوا محاصره شوه، کشتیوان (ملاح) مسافرانو ته وویل چه «یوه واحد احد الله ته غږ وکړئ! دلته ستاسی نور معبودان هیڅ په کار نه درځی» عکرمه وویل «دا خو همغه الله دی چه د هغه په لوری محمد مونږ وربولی که په سیند کښی بی د محمد له ربه نجات نه راپه برخه کیږی نو په وچه کښی هم بی د هغه د لاس نیونی او اعانته نجات موندل محال دی.

ای الهٔ العالمینه! که می ته له دغه مصیبته وباسی، نو زه بیرته ځم او د محمد صلی الله علیه وسلم په لاس بیعت کوم. زه هیله(ارزو) او امید لرم چه دی په خپلو کریمه ؤ اخلاقو سره زما د تولو تقصیراتو ببنه له پاک الله څخه وغواړی.» لکه چه عکرمه د رسول الله په حضور کښی مشرف شو او اسلام ئی ومانه رضی الله عنه.

إِنْهَامَثَلُ الْحَيُوةِ اللَّهُ أَيَاكُمَا ﴿ النَّاسُ وَالْانْعَامُ ﴿ فَاخْتَكُطُ لِهِ نَبَاتُ الْكَاسُ وَالْاَنْعَامُ حِتَى إِذَا اَخَذَتِ لِهِ نَبَاتُ الْاَرْفَ الْمُرْفَقِ الْمَاكُونُ الْفَاسُ وَالْاَنْعَامُ حَتَى إِذَا اَخَذَتِ الْمُؤْفُلُ وَفَى الْمُلْكَا الْفَاسُ الْمُلْكَا الْفَاسُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّ

بیشکه هم دا خبره ده چه مثال د دی ژوندون لږ خسیس (په ژر تیریدلو

کښی) پشان د اوبو دی چه نازلی کړی دی مونږ هغه له (طرفه د) آسمانه نو خلط شی په (سبب د) دی اوبو سره (هر قسم) زرغونه د ځمکی له هغه (قسم) چه خوری ئی بنیادمان ( لکه غلی میوی سابه) او چارپایان (لکه انواع د وښو)، تر هغه پوری کله چه واخیست ځمکی زینت خپل او ښه ښایسته شی (په اقسام د نباتاتو، اشکالو او رنګونو) او ګمان وکړی خاوندان د دی (ځمکی) چه بیشکه دوی قادر دی (په هر شانتی ګټه(فائده) اخیستلو سره) په دی ځمکی باندی ناڅاپه راشی دی (ځمکی) ته امر (حکم) زمونږ د شپی یا د ورځی (په خرابی د دی غلو او میوو) نو وګرځوو مونږ دغه (فصل د ځمکی) (لکه) ریبلی شوی (له بیخه لوړولی) ګواکی نه ؤ (دغه کښت په دغی ځمکی کښی) پرون، هم داسی (لکه مذکوره بیان) په تفصیل سره دغی ځمکی کښی)

تفسیر: ځینی د «فاختلط به نبات الارض» معنی د پیداوارو کثرت اخیستی دی. ځکه هر کله چه د ځمکی پیداوار زیات قوی کیږی، نو یو جزء ئی له بل سره ګډیږی او یو له بله سره نښلی. ځینی علماؤ د «به» باء د مصاحبت لپاره اخیستی ده، دغسی معنی ئی کړی ده چه د ځمکی زرغونه له اوبو سره ګډ او مرکب کیږی، څکه چه د نباتاتو غذا ګرځی د شیخ الهند رحمه الله تعالیٰ له صنیع څخه مترشح کیږی چه له اختلاطه داسی مراد آخیستی دی چه د ځمکی او اوبو د یو ځای کیدلو څخه هغه نباتات چه راوځی په هغه کښی د انسانانو او حیواناتو غذا مخلوطه او ګډه وډه وی. مثلاً د غنمو په بوټی کښی دانه د بنیادمانو غذا ګرځی او واښه ئی هم مخلوطه او ګډه وډه وی. مثلاً د غنمو په بوټی کښی دانه د بنیادمانو غذا ګرځی او واښه ئی هم د حیواناتو آذوقه کیږی هم داسی په ونو کښی هم میوی او پاڼی وی چه د دوی خوړونکی هم سره بیل انواع لری، او سره جلا جلا(جداجدا) دی.

﴿ حَتَّى الْأَلْفَاتُوا الْمُوْفَقُونَهُمُ ﴾ الآیة ۔ تر هغه پوری چه واخیست ځمکی زینت خپل او سائسته شی په اقسام د نباتاتو، اشکالو او رنګونو او ګمان وکړی خاوندان د دی ځمکی چه بیشکه دوی قادر دی په هر شانتی ګته اخیستلو سره په دی ځمکه باندی) یعنی مختلفو الوانو او اشکالو نباتاتو د ځمکی مخ مزین او سائسته کړی وی او کښتونه (فصلونه) مزارع او مراتع داسی تیار شوی وی چه په هغه د هغوی د خاوندانو پوره ډاډینه (تسلی) او اعتماد پیدا شوی وی چه اوس له هغه د فائدی آخیستلو پوره وقت او نیټه رارسیدلی ده

﴿ اَلَهُما آَمُونًا ﴾ الآیة ـ ناڅاپه راشی دی ځمکی ته حکم زمونږ د شپی یا د ورځی په خرابی د دی غلو او میوو، نو ګرځوو مونږ دغه فصل د ځمکی لکه ریبلی شوی له بیخه لوړولی ګواکی نه ؤ دغه کښت (فصل) په دغی ځمکی کښی پرون، هم داسی لکه مذکوره بیان په تفصیل سره بیانوو مونږ دلایل د قدرت خپل دپاره د قوم چه فکر کوی په مثل کښی او عبرت تری اخلی) یعنی

ناڅاپه د الله تعالیٰ په حکم د شپې يا د ورځې له مخې کوم آفت (مثلاً سخته سيلي يا ږلې يا ملخ یا نور ورورسیږی، او علیٰ هذا القیاس دغه آفت هغه زراعت بیخی داسی پنا کړی ګواکی له سره هلته یوه خاشه نه وه زرغونه شوی کټ مټ (هوبهو) د هم ډی په شان د دنیا ژوندون هم مثال لری. اگر که دغه ژوندون ډير حسين او ترو تازه په نظر راشي، تر دی چه بي وقوف خلق د دی یه رونق او ښائست باندی مین او مفتون شی، او اصلی حقیقت بیخی هیر کړی. لیکن د هغه د زرغونتیا، ښائست، زینت د څو ورځو له مخې دی چه ډیر ژر د فناء او زوال په لاس نسیا منسیا کیږی حضرت شاه صاحب دغه مثال یه نهایت لطیف طرز خاص یه انسانی حیات منطبق کړی دی. يعني د اوبو په شان روح له آسمانه (د علوی عالمه) راځي. او په خاورين کالبوت کښي ننوځي او هلته قوت مومي او د دغو دواړو ګډون څخه آدمي په وجود راځي. بيا یه انسانی او حیوانی دواړو کارونو کښی مشغولیږی. کله چه پر هر هنر او کار کښی پوره شو، او د دی د متعلقینو اطمینان او اعتماد پری پیدا شو ناڅاپه مرګی ورسیږی، چه هغه دغه گردی(تولی) روغی جوړی کړی لوبی یای (انجام) ته رسوی. او ورانوی ئی بیا داسی بی نامه او بی نښانه کیږی ګواکی په ځمکه کښی له سره ژوندون او ودان شوی نه ؤ. **فائله:** «لیلاً او نهاراً»\_ په شپه او ورځ کښی» ئی ښائی د دی لامله(له وجی) فرمایلی وی چه شپه د غفلت وقت وی او په ورځی کښی خلق عموماً ویښ وی مطلب ئی دا دی کله چه د الله تعالیٰ حکم راورسیږی بیا که څوک ویښ وی که اوده. غافل وی که هوښیار هیڅ یو سړی په

### وَاللَّهُ يَدُعُوۤ اللَّهُ الرَّالسَّلِمْ وَيَهُدِى مَنْ يَشَاءُ اللَّهِ وَاطِمُّ سُتَقِيمٍ ۗ

هیڅ یوه حالت کښې د هغه مخه نشي نیولي.

او الله بولی (بندگان خپل) کور د سلامتیا ته (چه جنت دی)، او لاره ښیی هغه چاته چه اراده وفرمائی(د هدایت د ده) لاری سمی ته (چه اسلام دی).

تفسیر: یعنی د دنیا پر زائل او فانی ژوندون مه نازیدئ، او مه پری تیر و گئ! او د دارالسلام یعنی د جنت په لوری راشئ! پاک الله تاسی د سلامتی کور ته بولی او تر هغه ځایه پوری ئی د رسیدلو لیار هم در شوولی ده همغه کور دی چه اوسیدونکی ئی له هر راز (قسم) رنځ، غم، پریشانی، تکلیف، نقصان، آفت، فنا، زوال او نورو عوارضو څخه صحیح او سالم پاتی کیدی، او پرښتی پری سلام آچوی او پخیله د رب العزت جل جلاله له حضوره به هم د سلام تحفی وررسیدی.

### لِلَّذِيْنَ اَحْمَنُواالْحُنْنَى وَزِيَادَةٌ وَلاَيَرُهَقُ وُجُوهُمُ قَتَرُولِاً وَلاَيْرُهَقُ وُجُوهُمُ قَتَرُولِاً وَلاَيْرُهُقُ وُجُوهُمُ قَتَرُولِاً وَلاَيْنَا اللَّهِ الْمُعْبُ الْجَنَاةً هُمُ وَيْهَا خِلِدُونَ

(شته) دپاره د هغو کسانو چه نیکی ئی کړی (ایمان ئی راوړی) نیکه (جزا جنت) او زیادت (له اجره هم شته)، او نه به پتوی مخونه د دوی هیڅ تور گرد او غبار او نه هیڅ ذلت (رسوائی)، دغه (محسنان) صاحبان د جنت دی، هم دوی په دغه جنت کښی تل اوسیدونکی دی.

تفسیو: یعنی ښه کار کوونکو ته هلته ښه ځای (جنت) وررسیږی او له هغه څخه څه زیات هم ور یه برخه کیږی یعنی د الله تعالیٰ رضاء او د ده لقاء (دیدار، رزقنا الله تعالیٰ) د «زیادت» تفسير يه لقاء الله سره يه څو صحيحه ؤ احاديثو كښي وارد شوى دى. او له ډيرو صحابه ؤ او تابعینو رضی اللہ تعالیٰ عنهم اجمعین څخه منقول دی حضرت صهیب رضی اللہ عنه وائی چه رسول الله صلى الله عليه وسلم دغه آيت ولوست، او وى فرمايل: كله چه كرد(تول) جنتيان به جنت او تول دوزخیان یه دوزخ کښی داخل شی، نو یو غږ کوونکی به غږ وکړی: «ای جنتیانو ستاسی دياره د الله تعالىٰ يوه وعده باقى ده چه هغه اوس يوره كيدونكى ده .» جنتيان به وائى چه «هغه څه شي دی؟ آیا پاک الله په خپل فضل سره زمونږ د حسناتو پنګه نه ده درنه کړی؟ آیا زمونږ مخونه ئی سپین او نورانی نه دی کړی؟ آیا ده مونږ له دوزخه نه یو ژغورلی(بچ کړی)؟ او جنت غوندی یو لوی مقام ته ئی نه یو داخل کړی»؟ (بلکه دغه ګرد(ټول) شیان شوی دی. او هیڅ یو ئی نه دی باقی) دلته د دوی له منځه به یرده لری کړه شی او جنتیان به د الله تعالیٰ یه لوری نظر وکړی نو قسم په الله دی چه د الله تعالیٰ له هر قسم ورکړيو شويو نعمتونو څخه جنتيانو ته د الله تعالیٰ د لقاء دولت به زیات محبوب او مطلوب وی. او د دی په اندازه به بل هیڅ شی د دوی یه سترګو کښی ښه نه ورځی او د دوی سترګی به نه یخوی او نه ئی رڼوی یاک الله مو دی خپله لقاء یخپل فضل او کرم سره روزی کړی او سترګی مو دی روڼی او زړونه مو دی پری خوښ كړى آمين ثم آمين.

﴿ وَلِكُوْفَى وَهُوْفَهُمْ ﴾ الآية ـ او نه به پتوی مخونه د دوی هیڅ تور گرد او غبار او نه هیڅ ذلت رسوائی، دغه محسنان صاحبان د جنت دی هم دوی په دغه جنت کښی تل اوسیدونکی دی) یعنی د عرصات په محشر کښی همغسی چه د فجارو کفارو پر مخونو سخت د ذلت، ظلمت، خواری او رسوائی نښی او آثار به ښکاری، بالمقابل د هغه به د جنتیانو څیری ډیری نورانی، ښایسته او رونقداری وی. او بیخی د ملاحت او صباحت څخه به ډکی وی.

# وَالَّذِرُيْنَكَسُبُوا السَّيِبَّاتِ جَوَآءُسَيِّعَ لَةٍ بِمِثُلِهَا وْتَرُهَقَهُمُ ذِلَةٌ مَا لَهُمُ وَسَلَمًا عَالَمُ الْفَائِمَ اللهِ مِنْ عَاصِمٍ كَانَكَا الْفُشِيَتُ وُجُوهُهُمُ وَطَعًا مِنَ النَّارِهُمُ وَفَيْهَا خُلِمُ وَنَ النَّارِهُمُ وَفِيْهَا خُلِمُ وَنَ النَّارِةُ مُو وَفِيْهَا خُلِمُ وَنَ النَّارِةُ مُنْ وَفِيْهَا خُلِمُ وَنَ النَّارِةُ مُنْ وَفِيْهَا خُلِمُ وَنَ اللَّهُ وَاللَّهُ النَّارِةُ مُنْ وَفِيْهَا خُلِمُ وَنَ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللّهُ مِنْ النَّارِةُ مُنْ وَفِيْهَا خُلِمُ وَنَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّ

او هغه کسان چه کسب ئی کړی دی د بدو (لکه کفر او نفاق) جزا د بدی (د دوی) په قدر د بدی ده (نه تری زیاته) او پتوی به دوی لره ذلت (رسوائی)، نه به وی دوی ته له (عذابه د) الله هیڅ ساتونکی ګواکی پټ کړی شوی دی مخونه د دوی په قطعو (ټوټو) د شپی سره حال دا چه تک تور به وی، دغه (مسیئان) صاحبان د اور (د دوزخ) دی، هم دوی په دغه دوزخ کښی تل اوسیدونکی دی.

تفسیر: یعنی له بدی محخه به ئی سزا زیاته نه وی. لږه سزا به ورکوله کیږی. یا به ئی محینی خطاوی بښلی کیږی، الله تعالیٰ بیخی مختار او اختیارمن دی.

(﴿وَتَوْهَتُهُمُّذِلَةً ﴾ او پتوی به دوی لره ذلت او رسوائی) یعنی د دوی محیری به دومره توره تیاره وی کواکی د توری تیاری شپی توروالی د دوی په مخونو باندی لکیدلی دی. پاک الله مو دی له دغه مخ توروالی او نورو عذابونو څخه پخپل فضل او کرم سره وساتی!

#### ۅۜێۅؙٙڡڒڹؘڂۺٛۯۿؙؙۮڔۻؚؽٵؿ۠ۊۜڹؘڠٛۏڷڵؚڵڹؽڹٵۺ۫ڒڴۏٳڡٚػٳڹڰؙٛۉٲڹڷؙۄٛۅۺؙڒڴٲٷٛڴۏ۫ ؘ۫ڡؙۯؠۜڵڹٵؠؽڹۿۮۅؘۊٵڶۺؙڒڰؚٳٞٷۿؙڿ؆ڵػؙڹڎؙٳؾٳڹٵؾۼڹ۠ۮۏڹ۞

او (یاد کړه ای محمده!) هغه ورځ چه راجمع به کړو دا خلق ټول بیا به ووایو هغو کسانو ته چه شرک ئی راوړی دی (ټینګ ودریږئ) په ځایونو خپلو کښی تاسی او (هم) شریکان ستاسی، نو بیلتون به وکړو مونږ په منځ د دوی کښی او وبه وائی شریکان د دوی (دوی ته) چه نه وئ تاسی چه خاص مونږ لره به مو عبادت کاوه (په امر زمونږ سره بلکه تابع وئ تاسی د خپلی هوا).

تفسيو: يعنى هغو كسانو چه يخپل خيال كښى د الله تعالىٰ لپاره شريكان درولى وو يا ځينو ته

ئی د الله محامن او لونی ویل مثلاً مسیح علیه السلام چه د نصاری و په نزد «ابن الله» بلکه «عین الله» و الله و الله و الله و حیثیت د خدائی منصب و کړی شوی و . یا اصنام او اوثان چه د مکی مشرکانو پر دوی هم د خدای اختیارات تر یوی اندازی پوری تقسیم کړی وو . نو دغو ګردو(ټولو) ته به پخپلو محایونو کښی حسب المراتب د دریدلو حکم وشی.

### فَكَفَى بِاللهِ شَهِينًا ابَيْنَا وَبَيْنَكُمُ إِنْ كُتَاعَنْ عِبَادَتِكُمُ لَغْفِلِينَ⊙

نو کافی (بس) دی الله شاهد په منځ زمونږ او په منځ ستاسی کښی بیشکه شان دا دی چه وو مونږ له عبادت ستاسی خامخا بی خبران.

تفسیر: یعنی په دی وقت کښی به عجیبه پریشانی (نول) او نفسی نفسی (ځان ځانی) وی، د عابدینو او معبودینو په منځ کښی په بیلتون لویږی، او د اوهامو او خیالاتو هغه مزی چه پخپل خیال سره ئی سم په دنیا کښی تړلی وو، هغه ګرد(ټول) به شلیږی. په دغه هولناک وقت کښی کله چه مشرکینو د خپلو دغو فرضی خدایانو ځنی ډیر زیات توقعات (هیلی) درلودلی(لرلی)، هغوی به په ښکاره ډول(طریقه) سره جواب ورکوی، چه تاسی له مونږ سره څه تعلق لرئ. تاسی دروغ وایئ چه مونږ د دوی عبادت کاوه تاسی سم له خپلی عقیدی سره د هغو شیانو عبادت چه کاوه او د هغو دپاره مو د الوهیت هغه صفات تجویزول چه په دوی کښی له سره موجود نه ؤ. نو په حقیقت کښی هغه بندګی د «مسیح» یا د ملائکو» عبادت نه ګاڼه شی، او نه دغه عبادت په واقع سره د بی روحو بتانو دی، بلکه تاسو د خپل خیال او وهم یا د لعین شیطان عبادت کاوه او هغه به مو پرښتی یا کوم نبی یا کوم ولی یا کومی څیری یا نورو ته منسوبوه، پاک الله شاهد دی چه زمونږ په خوښه یا رضاء او اذن تاسی دغه حرکت نه دی کړی. مونږ نه وو خبر چه تاسی د خپل انتهائی حماقت او سفاهت او ناپوهی لامله(له وجی) مونږ د الله تعالیٰ په مقابل تاسی د خپل انتهائی حماقت او سفاهت او ناپوهی لامله(له وجی) مونږ د الله تعالیٰ په مقابل کښی معبودان دروئ.

تنبیه: دغه ویناوی که د حضرت مسیح علیه السلام او نورو ذویالعقولو مخلوقاتو له لوری و گڼل شی نو هیڅ یو اشکال پکښی نشته. او که د «اصنامو» او بتانو له خوا وی، نو هیڅ بعید نه دی چه الله تعالیٰ د مشرکینو د منتها مایوسی او حسرتناکی، درماندگی او رسوائی او د خپل عظمت او قدرت د اظهار لپاره دغه تیږی(گټی) او بتان او نور په خبرو راولی. ﴿ قَالْوَاَاتَطْقَنَا لِللهُ الّذِي نَاتُطُقَ كُلُّ شَيْعُ ﴾ (۲۱ جزء د حم السجده ۲۱ آیة (۳) رکوع).

#### هُنَالِكَ تَبُلُؤاكُلُّ نَفْسٍ مَّا أَسُلَفَتُ وَرُدُّ وَاللَى اللهِ

#### مَوْلِلْهُمُ الْحِيِّ وَضَلَّ عَنْهُمُ مَا كَانُوْايَفُتَرُوْنَ ٥

په دغه ځای کښی به ښکاره ومومی (او وڅکی) هر يو نفس جزا د هغه عمل چه پخوا ئی ليږلی دی او بيرته به بوتله شی دوی الله ته چه مولیٰ د دوی د حق (او واقعی واکدار د دوی دی) او ورک به شی له دوی نه هغه دروغ چه ؤ دوی چه جوړول به ئی (له شفاعت د بتانو)

تفسیر: یعنی گرد(تول) دروغ او بهاصله توهمات به بیخی له منځه ورک شی. او هر څوک به په رأیالمین گوری چه پرته(علاوه) له هغه حقیقی مالک څخه د بل په لوری د رجوع کولو ځای نشته، او د هر یوه سړی به د خپلو ښو او بنو په اندازه کولو باندی علم ورسیږی، چه هغه څومره وزن او اندازه لری.

#### عُلُ مَنُ يَّرْزُقُكُمُ مِنَ التَّمَاءِ وَالْاَرْضِ اَمَّنَ يَبُلِكُ التَّمُعُ وَالْاَبْصَارَوَ مَنُ يُغُرِجُ الْحَامِنَ الْمِيَّةِ وَالْاَبْقِيَ وَيُغُوِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ وَمَنُ يُّذَيِّرُ الْاَمْرُ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلُ آفَلَا مَتَقُونَ ۞

ووایه (ای محمده! دوی ته) محوک رزق روزی درکوی تاسی ته له جانبه د آسمانه (په باران) او له محمکی (په نباتاتو) بلکه آیا محوک دی چه مالک دی د (پیدا کولو د) غورونو او د سترګو او محوک دی چه راوباسی ژوندی (لکه بچی، مؤمن، عالم، کښت) له مړی (لکه هگی، کافر، جاهل، دانه)؟ او راوباسی مړی (لکه نطفه) له ژوندی (لکه حیوان)؟ او محوک دی هغه چه تلبیر کوی (د هر کار په منځ د خلقو کښی)؟، نو ژر به ووائی دوی (چه هغه) الله دی، نو ووایه (ای محمده! دوی ته) نو آیا نه ویریږئ تاسی (له عذابه د الله).

تفسیر: د آسمان له لوری باران، او د لمر حرارت او رڼا(رنړا) او نور رارسیږی، او د ځمکی مواد له هغو سره ګډیږی، او په دغو وسائلو سره د انسان روزی او رزق ورمهیا کیږی. (بلکه آیا څوک دی چه مالک دی د پیدا کولو د غوړونو او د سترګو؟) یعنی په داسی عجیبه او غریبه محیرالعقوله طریقه سره کوم ذات ستاسی غوړونه او سترګی پیدا کړی دی، بیا ئی د دوی د

حفاظت سامان پیدا کری دی. هغه کوم ذات دی چه د دغو گردو(تولو) انسانی قواؤ حقیقی مالک دی؟ هر کله چه اراده وفرمائی بیرته ئی اخلی.

( او څوک دی چه راوباسی ژوندی لکه بچی، مؤمن، عالم، کښت (فصل) له مړی لکه هګی، کافر، جاهل، دانه، او راوباسی مړی لکه نطفه له ژوندی لکه حیوان؟ یعنی) مثلاً له نطفی یا بیضی ځنی حیوان بیا له حیوان ځنی د نطفی او بیضی پیدا کول. یا په روحانی او معنوی ډول(طریقه) سره د هغه سړی یا قوم ځنی چه مړه شوی وی د ژوندی زړونو افراد پیدا کوی. او د ژوندی افوامو پر اخلاقو د دوی د بدبختی لامله(له وجی) موت طاری کوی. (او څوک دی چه تدبیر کوی د هر کار په منځ د خلقو کښی) یعنی د دنیا د ګردو(ټولو) کارونو تدبیر او انتظام څوک کوی؟ (په جواب کښی دوی پخپله وائی چه الله دی).

#### فَنَالِكُوُّاللهُ رَبِّكُمُ الْحَقُّ فَمَاذَ ابَعَثَ الْحَقِّ إِلَّا الصَّلَا ۚ فَأَنَّى تَصُرَفُوْنَ @

نو دغه (موصوف په دغو صفاتو سره) الله رب ستاسی دی حق، نو څه شی دی وروسته له حقه (هیڅ نشته) مګر ګمراهی نو کوم خوا ته ګرځولی شئ تاسی (له حقه سره د قیام د برهان په حقانیت د اسلام)

تفسیر: مشرکینو به هم اعتراف کاوه چه دغه کلیه امور او عظیم الشان کار ماسوای د الله تعالی څخه بل هیڅوک ئی نشی کولی. نو ځکه ئی وفرمایل کله چه اصلی خالق او مالک او د تمام عالم مدبر تاسی هم دغه پاک الله گنئ، بیا نو ولی نه ویریږئ چه ماسوای د دغه الله څخه نور خپل معبود گرځوئ؟ بنائی چه معبود داسی یو لوی ذات وی، چه خالقالکل مالکالملک رب مطلق او علیالاطلاق متصرف وی. وروسته د هغه د اقرار کولو څخه چیری ژر تر ژره پر خپلو پوندو بیرته گرځئ؟ کله چه په رښتیا سره همغه ذات واحد احد الله دی، نو وروسته له رښتیا څخه پرته (علاوه) له دروغو بلی سرګردانه ګرځیدل د (علاوه) له دروغو بلی سرګردانه ګرځیدل د پوهانو او عاقلامو کار له سره نشی کیدی.

#### كَنْ لِكَ حَقَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ عَلَى الَّذِيْنَ فَسَقُوْ اَلَّهُ وُلِائِوْمِنُوْنَ ۖ

هم داسی (لکه چه ربوبیت لایق دی الله ته) لایق شو حکم (لاژم شو عذاب) د رب ستا پر هغو کسانو چه کافران شوی دی (او ډوب دی په کفر کښی) په سبب د دی چه بیشکه دوی ایمان نه راوړی.

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ په ازل کښی د دغو متمردینو او سرکښانو په قسمت کښی ایمان نه دی لیکلی، چه د دوی د ایمان د نه لیکلو سبب د الله تعالیٰ په علم کښی د هغو سرکښی او نافرمانی ده. په دی شان د الله تعالیٰ ښکلی خبره پر دوی د فسق او نافرمانی لامله(له وجی) منطبقه شوه.

#### قُلُ هَلُمِنَ شُرِّكَا لِمُمُّ مِنْ يَبُكُ وُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِينُكُ الْخُلُلِ ثُمَّ يُعِينُكُ اللهُ يَبُكُ وَالْخَلْقَ ثُمَّ يُعِينُكُ اللهِ فَانِّى تُؤْفِكُونَ ﴿

ووایه (ای محمده! دوی ته) آیا شته له دی شریکانو (بتانو) ستاسی هغه څوک چه پیدا کړی دی خلق په اول کښی بیا ژوندی کړی دوی (پس له مرګه) ووایه (ای محمده! دوی ته) چه الله اول پیدا کوی خلق بیا ژوندی کوی ئی (بعدالموت) نو کوم لوری ته آړول کیږئ تاسی (له سمی لاری، چېی ته؟).

تفسیر: تر دی محایه پوری د «مبدأ» ثبوت ؤ اوس د «معاد» ذکر دی یعنی کله مو چه اعتراف وکر چه د محمکی او د آسمان او د سمع او بصر او د موت او د حیات او د گردو(تولو) پیدا کوونکی او اداره کوونکی هم دغه پاک الله دی، نو ظاهر دی چه د مخلوقاتو بیا پیدا کول او وروسته له مرګه بیا ژوندی کول او د دوی اعاده هم د همغه فعل کیدی شی بیا د انبیاؤ علیهم السلام په ژبو کله چه دوی په خپله د هغه د اعاده کولو خبر ورکوی د هغه په تسلیم کښی څه عذر شته انو وروسته د «مبدأ» د اقرار محخه د «معاد» له لوری کومی خوا ته تاسی درومئ ؟

#### قُلُ هَلَمِنُ شُرُكَآلِامُ مِّنَ يَهُدِئَ إِلَى الْحَقِّ قُلِ اللهُ يَهُدِئُ اللَّهَ أَفَكَ يَهُدِئُ إِلَى الْحَقِّ اَحَقُ اَنۡ يُتَّبَعَ اَمِّنَ لَا يَهِدِئَ اِلْاَ اَنۡ يُهُلَىٰ فَمَالَكُمُ ۖ كَيْفَ تَعَكَّمُونَ۞

ووایه (ای محمده! دوی ته) چه آیا شته له دی شریکانو (بتانو) ستاسی هغه څوک چه لاره وښیی حق ته؟، (بیا هم) ووایه (ای محمده! دوی ته) چه الله لاره ښیی حق ته، آیا نو هغه څوک چه لاره ښیی حق ته ډیر لایق دی د دی چه متابعت ئی وکړی شی؟ او که هغه چه (په خپله هم) لاره نشی موندلی؟ مگر چه ده ته لاره وښوولی شی، نو څه باعث دی تاسی لره، څرنګه حکم کوئ (مخالف له مقتضا د عقل).

تفسیو: د «مبدأ» او «معاد» په منځ کښی د هدایت د واسطو او وسائلو ذکر کوی. یعنی همغسی چه دومبنی پیدا کوونکی او وروستنی ژوندی کوونکی همغه یو الله تعالیٰ دی او بل محوک نه دی. نو هم دغه پاک الله د خپلو بندگانو د «معاد» صحیح او رښتیا لار ښوونکی دی نه بل محوک او په مخلوقاتو کښی لوی دی که ووړکی. گرد(تول) د ده لارښوونی ته محتاج دی. د ده پر هدایت او لار ښوونه باندی ښائی چه گرد(تول) لاړ شی. مسکین بت په محه حساب کښی دی چه چاته لار ښوونه وکړی. یا دی پخپله بی د بل چا له هدایته او مرستی(مدد) او لاس نیولو یو پل هم واخیستی شی. نو محکه د ده لار ښوونه د بندگانو په حق کښی د قبول قابله او وړ نه ده چه کوندی الله تعالیٰ بی واسطی د هغو لار ښوونه کړی وی. بیا دا محومره بیانصافی ده چه انسان هغه مطلق هادی پریږدی او د دغو باطلو او کمزورو معاونینو او لار ښوونکو پسی لویږی او د هم دوی اسره او هیله(امید) ونیسی یا مثلاً د احبارو او رهبانو او برهمنانو او پادریانو او نورو په خولو او ښوونو د ډندو په شان تک کوی او در گرده په همغه لاره په منډو روان وی (دغه غلورم «یهدی» په اصل کښی «یهتدی» ؤ. بیا «ت» په «د» بدله شوه او «د» په بل «د» کښی مدغم شو او «ه.» مکسوره شوه چه التقاء د ساکنین رانشی).

#### وَمَايَّتُبِعُ ٱكْثَرُهُ وَ الْاَظْتَا أَنَّ الطَّنَّ لَايْغَنِي مِنَ الْحَقِّ شَيْعًا أِنَّ اللهَ عَلِيْهُ إِمَا يَفْعَلُونَ ©

او نه کوی متابعت اکثر د دوی مگر د (فاسد اتکل) گمان، بیشکه گمان (اتکل) نه بی پروا کوی (هیڅوک) له حقه د هیڅ څیز، بیشکه الله ښه عالم دی په هغه څه چه کوی (ئی) دوی (نو جزا به ورکړی).

تفسیر: کله چه معلوم شو چه «مبدی» او «معبد» او «هادی» همغه الله تعالی دی، نو د هغه په خلاف د شرک د لاری غوره کوونکو ته فکر کول په کار دی چه د دوی په لاس کښی کوم دلیل او برهان شته؟ چه د هغه په بنا د «توحید» قویم او قدیم مسلک پریږدی او د گمراهی او ضلالت په کوهی کښی ځانونه اچوی، رښتیا خبره خو دا ده چه د دوی سره پرته(علاوه) له ظنونو او اوهامو او چتی(بیکاره) او مهملو خبرو څخه بل هیڅ دلیل او برهان نشته، نو د اتکل غشی د حق او صداقت په بحث کښی څه کار ورکولی شی؟.

#### وَمَا كَانَ لَهُ نَا الْقُرُاكُ اَنَ يُفَتَرَى مِنَ دُونِ اللهِ وَلَكِنَ تَصُدِيْقَ الَّذِي بَكِنَ يَكَيْهِ وَتَفَصِّيْلَ الْكِتْبِ لَارَيْبَ فِيْهِ مِنْ رَّبِ الْعَلَمِيْنَ ۖ

او نه دی دا قرآن (سره له داسی فصاحته، بلاغته او اعجازه) چه په دروغو جوړ کړ شی غیر له الله نه ولیکن دی تصدیق (رښتینی) کوونکی د هغه (کتاب) چه تیر شوی دی په مخکښی د ده او دی تفصیل کوونکی د هغه څه چه لیکلی شوی دی (پر تاسو) نشته هیڅ شک په ده کښی (چه راغلی دی) له لوری د رب د عالمیانو

**تفسیر:** په پخوانیو آیتونو کښی ئی فرمایلی ؤ چه مشرکین محض د ظن او تخمین پیروی کوی حال دا دی چه د پیروی قابل هغه خبره ده چه صحیح لار راښیی. په هم دی مناسبت ئی دلته د لوی قرآن ذکر شروع کړ چه نن په دنیا کښی همغه یو داسی کتاب دی چه صحیح لار ښوونکی او د ظنونو او اوهامو په مقابل کښي د رښتيا حقايقو وړاندې کوونکې دی. هو! زمونږ د ياک قرآن علوم او معارف او احكام او قوانين او معجز او محيرالعقول فصاعت او بلاغت او جزالت باندی له نظر اچولو څخه دغه راڅرګنديږي چه دغه ياک قرآن بيشکه هم داسي يو کتاب دي چه د یاک قدوس الله له لوری رانازل شوی دی، او د ماسوا، الله څخه بل هیڅوک داسی یو معظم کتاب نشی راوړاندی کولی. يوره قرآن دی خو پخپل ځای کښی پاتې وی د هغه د يوه سورت له مثل راوړلو څخه هم ټول انسانان او پيريان عاجزان او ناتوانان دی لکه چه وروسته راځی (او نه دی دا قرآن چه لولی نی محمد صلی اللہ علیہ وآله وصحبه وسلم یه تاسی داسی چه جوړ کړی شی د ځانه بلکه هیڅوک ئی نشی ویلی د ځانه غیر له الله تعالیٰ نه یعنی داسی نه ښائی چه دا کلام وی د بشر ولیکن رالیولی دی الله یاک دا قرآن لپاره د تصدیق د هر هغه کتاب چه تیر شوی دی په مخکښی د ده او په صدق ئی هر څوک قایل دی چه تورات او انجیل او زبور دی او له دغو سره سم او مطابق دی د دین په اصولو کښې ډیر تعجب دی چه هغه حق شو او دغه نشو بلکه د لوی قرآن کلام اللی توب له دی نه ظاهر دی چه د ګردو(تولو) پخوانیو آسمانی کتابونو مصدق او د هغو د اصلی مضامینو حفاظت او د هغو د پخوانیو ویلو صداقت یه علانیه ډول(طريقه) سره کوي.

(او مفصل بیانوونکی دی د هر هغه څیز چه لیکل شوی دی په تاسی له اوامرو او نواهیو څخه نشته هیڅ شک په دی کښی چه راغلی دی له جانبه د پروردګار د عالمیانو خو کفار نه منی دا خبره) یعنی د الله تعالیٰ احکام او د ده هغه حقایق او معارف (چه په پخوانیو کتابونو کښی په نهایت اجمالی ډول(طریقه) سره مذکور شوی فی) په پوره تفصیل سره ئی بیانوی رښتیا خبره خو

دغه ده چه په دغه کتاب کښی هیڅ یوه عاقل او پوه ته د شک او شبهی هیڅ ځای او ګنجایش نه دی پاتی او دغسی جامع، بلیغ او ډک له حکمته او بلاغته او مشعشع او د صداقت او حقانیت له رڼا(رنړا) څخه ډک یواځی هم دغه د رب العالمین کلام کیدی شی او بس.

## آمُرَيَقُولُونَ افْتَرَلَهُ قُلْ فَاتُوْ الْمِنُورَةِ مِّثَلِهِ وَادْعُوامَنِ الْمُتَطَعْتُومِ فَانْكُورَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

بلکه آیا وائی دوی چه (محمد) له ځانه جوړ کړی دی دغه، (قرآن)، ووایه (ای محمده! دوی ته) چه نو راوړی یو (لنډ) سورت په شان د ده (په اعجاز کښی) او راوبولئ تاسی هغه څوک چه ستاسی له لاسه کیږی (دی معارضی ته دپاره د معاونت خپل) غیر له الله څخه که یئ تاسی صادقان (رښتینی په دغه دعوی د افتراء کښی).

تفسیر: یعنی که ما دغه قرآن جوړ کړی وی. نو تاسی هم چه ما غوندی بشر یئ ګرد(تول) سره راتول شئ او د ده د یوه سورت پشان یو سورت راجوړ کړئ! که د تمام جهان لیکونکی او لوستونکی او امیان سره ٪ راغوند شی، او یو وړوکی سورت لکه قرآن غوندی راوړاندی کړی، نو وپوهمیډئ چه قرآن عظیم الشان هم د کوم یوه بشر کلام دی. چه د هغه مثال نور خلق جوړولی شي. مگر دغه خبره محاله ده چه تر ابدالاباد پورې کوم مخلوق داسي حوصله وکړې شي. قرآن کریم خو هغه کتاب دی چه پکښی تهنیب، اخلاق، تمدن، معاشرت، حکومت، سیاست، معرفت، روحانیت، تزکیة النفوس، تنویرالقلوب، الغرض د وصول الی الله لاری او د خلق الله د تنظیم او رفاهیت د چارو هغه کرد(ټول) قوانین او اصول شته چه یه هغو د عالم د تخلیق غرض تکمیل او بوره کیږی او د هغه یه ترتیب او تدوین کښی د یوه امی قوم د یوه امی فرد ځنی هیڅکله داسی امید نشی کیدی بیا د دغه ګردو(تولو) علومو او هدایاتو تکفل سره، د دی کتاب غلغله آچوونکی فصاحت او بلاغت، جامع او مؤثر (زړه وړونکی) طرز بیان د سیند په شان تموج، سهل الممتنع سلاست او رواني، او د اساليب الكلام تفنن او د هغه لذت او حلاوت او شهنشاهی توب شان او شوکت، دا گرد(تول) داسی شیان دی چه هغو یه ډیر زور او شور او لوړ غږ سره ګرد(تول) جهان ته د مقابلي اعلان ورکړ له هغه وقته راهیسي چه د لوی قرآن جهان **جائسته کوونکی جمال د غیب له مخی نقاب لری کړ او د آدم اولاد ئی له خپله ځانه سره آشنا** كر د هغه يرله يسى همغه دعوى ده چه زه د الله قدوس كلام يم او همغسى چه د الله تعالىٰ د ځمکې په شان بله ځمکه او د الله تعالیٰ د لمر په شان بل لمر او د الله تعالیٰ د آسمان په شان بل آسمان له پیدا کولو څخه ګرد(تول) جهان عاجز او حیران دی همغسی د الله تعالیٰ د قرآن په شان د بل بیان د اتیان څخه هم تول جهان عاجز او حیران دی. د دغه قرآن کریم د امحاء لپاره به خلق سازشونه کوی، او مکرونه او پلمی (تدبیرونه) به جوړوی او د مقابلی او مناقشی په جوش کښی به خپل ځانونه په مرګ کښی غورځوی، او د خپلی مرستی(مدد) لپاره د دنیا ډیر لوی قوتونو ته بلنه او دعوت ورکوی، مګر هیڅ یوه حیله (مکر) ، هیڅ یو تدبیر او هیڅ یو فریب او چل به د پاک قرآن په مقابل کښی نه چلیږی. او خوشی به دوی ځانونه او نور په مصائبو کښی آچوی. او متاعب پر ځانونو اخلی مګر پرته(علاوه) له مصاعبه او متاعبه او دواهی او سرګردانی، بل هیڅ شی به د دوی په برخه نه کیږی او د قرآن کریم د یوه وړوکی سورت راوړل به هم هغو ته ممکن نه وی: ﴿ قُلُ لَپنائِمْ تَلَوْشُ وَلِیْنُ قَلُ لَیْ اَلْتُوالِیْقِ هٰ هُنَالْلَمُ اِلْوَلَا اَلْقُرُ اِلْوَلَا اَلْقُرُ اِلْوَلَا اَلْقُرُ اِلْوَلَا اِلْقُرُ اِلْوَلَا اِلْقُرُ اِلْوَلَا اِلْمُ اِلْوَلَا اِلْمُ اَلْوَلَا اِلْوَلُو اَلْمَ اِلْوَلَا اِلْولَا اِلْهِ فَولَا اِلْهُ فَرَائِی ) وروی یو سورت هم را نه ووړ نو الله فرمائی)

## بَلُكَةُ بُوْا بِمَالَمُ يُحِيُطُوا بِعِلْمِهِ وَلِمَّا يَاأَتِهِمْ تَاوُيلُهُ كَنْ الكَكَنَّبَ الْذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَانْظُرُ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الظّلِمِينَ ®

بلکه نسبت د دروغو ئی وکړ په هغه قرآن چه پوره نه ؤ رسیدلی دوی په علم د هغه او نه ؤ راغلی دوی ته معنی او حقیقت د دی قرآن، هم داسی (لکه هم دغو مکذبانو) تکذیب کړی وو (د خپلو انبیاؤ) هغو کسانو چه وو پخوا له دوی نه نو وګوره ته چه څرنګه وو عاقبت (آخره خاتمه) د ظالمانو (تکذیب کوونکو د انبیاؤ)

تفسیر: یعنی پاک قرآن ته «مفتری» ویل د پوه او عقل کار نه، بلکه محض د ناپوهی، جهل، سفاهت او قلت تدبر له جهته دی، او تعصب او عناد هغو ته اجازه نه ورکوی چه په سره سینه او قرار زړه د قرآن پر حقائقو او د ده د اعجاز پر وجوهو غور وکړی! د بدفهمی یا د فکریه ؤ قواؤ د ښه نه استعمالولو لامله(له وجی) کله چه د پاک قرآن پر دلائلو او عجائبو په پوره ډولل(طریقه) سره نشئ پوهیدی نو د هغه پر دروغجن کولو باندی لاس مه پوری کوئ! (او حال دا چه لا نه ؤ راغلی دوی ته یعنی لا نه وه برسیره شوی معنی او حقیقت د دی قرآن) ځینو مفسرینو د «تاویل» معنی په «تفسیر» سره کړی ده. یعنی د پاک قرآن مطالب د دوی په دماغو کښی په پوره ډول(طریقه) سره نه دی لویدلی. او ځینی له هغه قرآنی پخوا ویل مرادوی. یعنی د تکذیب پوه وجه د ځینو ناپوهانو او ساده کسانو په حق کښی دا هم ده چه د مستقبل په نسبت هغه

اخبار چه پاک قرآن ورکړی دی، د هغو وقوع تر نن پوری نه ده شوی، نو ځکه دوی منتظر دی چه د هغو ظهور به کله کیږی مګر لړ فکر کول په کار دی چه دغه د تکذیب سبب غرنګه کیدی شی؟ زائد له زائده دا دی که دا د توقف وجه شی نو شی دی (مګر خو د تکذیب وجه نشی کیدی).

#### وَ مِنْهُوْمَّنُ يُّوْمِنُ بِهِ وَمِنْهُوْمَّنُ لَايُؤْمِنُ بِهِ وَرَتُكَ اَعْلَوُ بِالْمُفْسِدِيْنَ ﴿

او ځینی له دی (مکنبانو) هغه دی چه ایمان راوړی پر دغه (قرآن) او ځینی له دوی نه هغه دی چه ایمان نه راوړی په دغه (قرآن هیڅکله)، او رب ستا ښه عالم (دانا) دی پر (حال د) مفسدانو

تفسیو: یعنی وروسته له دی نه له دوی ځنی ځینی کسان مسلمان کیدونکی دی له هغو څخه تاسی سترګی واړوئ! باقی هغه کسان چه پر خپلو شرارتونو قایم پاتی کیږی (بلکه په کفر به ومری) پاک الله پر هغو ګردو(تولو) عالم دی. او په مناسبو موقعو کښی به هغوی ته مناسبه سزا ورکوی. (ځینی د دی آیت ترجمه داسی کوی: او ځینی له دی مکذباتو هغه څوک دی چه باور لری په دی قرآن چه له جانبه د الله تعالیٰ حق راغلی دی اما پټ په زړه کښی او اظهار ئی له ډیره عناده نه کوی، او ځینی نور له دوی هغه څوک دی چه ایمان نه راوړی او باور نه لری په دی قرآن له ډیر جهل او ناپوهی.)

#### وَإِنُ كَنَّ بُولِكَ فَقُلُ لِّى عَلِى وَلَكُوْعَمَلُكُوْ اَنْتُوْبَرِيِّيُوْنَ مِتَا اَعْمَلُ وَانَابَرِ فَيُ مِّتَا تَعْمَلُوْنَ ﴿

او که تکذیب و کړی دوی ستا نو ووایه (ای محمده دوی ته چه) ماته (جزا د) عمل ځما ده او تاسی ته (جزا د) عمل ستاسی ده، تاسی بیزاره یئ له (جزا د) هغه کار چه کوم ئی زه او زه هم بیزاره یم له (جزا د) هغه کارونو چه کوئ ئی تاسی.

تفسیر: یعنی که د داسی دلائلو او براهینو د آوریدلو څخه وروسته هم دغه خلق ستاسی تکذیب

وکړی نو تاسی ووایئ چه ما خو خپل فرض اداء کړی دی مګر که تاسی سره له پوهولو هم نه پوهیږئ نو اوس زمونږ او ستاسی لیار سره بیله ده. تاسی د خپل عمل ذمه وار یئ او زه د خپل عمل هر چاته به د ده د عمل ثمره ور په برخه کیږی. حضرت شاه صاحب لیکی چه: «معاذالله که زه د الله تعالیٰ حکم په غلطه درورسوم نو زه به ګنهګاریږم او که زه ئی په رښتیا سره راوړونکی اوسم او تاسو ئی ونه منئ نو د هغه ګناه ستاسی په غاړه ده په هر حال په منلو کښی ستاسی هیڅ ډول(طریقه) نقصان نه دی» (ځینی وائی چه دا آیت منسوخ دی په آیت د سیف سره).

#### وَمِنْهُوْمَنَ يَّنْتَمِعُوْنَ الِيُكَ أَفَانْتَ شُيْعُ الصُّمَّ وَلَوْكَانُوا لَايِعُقِلُونَ<sup>©</sup> وَمِنْهُوْمَّنْ يَنْظُرُ الَيْكَ أَفَانْتَ تَهُدِى الْعُثْنَ وَلَوْكَانُوْ الاِيْبُصِرُوْنَ<sup>©</sup>

او ځینی له دی کفارو هغه کسان دی چه غوږونه نیسی تاته (تمسخراً یا ظاهراً)، آیا نو ته آوروی (مادر زاده) کاڼه (بلکه نشی کولی) او اګر که وی دوی چه هیڅ عقل هم نه لری (سمع او عقل ئی دواړه ورک وی). او ځینی له دوی هغه دی چه ګوری تاته (د سر په سترګو) آیا نو ته به لاره وښیی (مادر زادو) ړندو ته او اګر که وی دوی چه هیڅ بصیرت (او پوه) نه لری (یعنی نه ئی شی پوهولی).

تفسیر: ځینی خلق اګر که په ظاهره سره لوی قرآن او د رسول الله مبارک کلام آوری او د دوی معجزات او کمالات ګوری، مګر هغه اوریدل او لیدل نافع دی چه د زړه په غوږونو او د زړه په سترګو سره وی دا ستاسی په اختیار کښی نه ده چه کڼو زړونو او کڼو غوږو ته خبره واوروی. په دی حال کښی چه دوی د زیات کاڼه توب لامله(له وجی) قطعاً په حق کلام باندی نشی پوهیدی یا ړندو زړونو ته د حق لیار وښوولی شی کله چه په دوی کښی د بصیرت ماده نشته. په «موضح القرآن» کښی لیکی: «یعنی غوږونه لری او په خپلو سترګو سره په دغی توقع ګوری چه تاسی زمونږ په زړونو باندی تصرف وکړئ، لکه چه پر ځینو وکړ شو خو دغه خبره د الله تعالیٰ په قدرت کښی ده ځینو مفسرینو له «لا یعقلون» څخه د مطلق عقل او له «لا یبصرون» څخه د بصیرت نفی مراد کړی ده مطلب دا دی چه داسی ړانده او کاڼه دی چه برسیره پر نه اوریدلو او بصیرت نفی مراد کړی ده مطلب دا دی چه داسی ړانده او بی برخی دی، نو تاسی په څه ډول(طریقه) سره دوی ته خبری آورولی او ورښکاره کولی او حق پری قبلولی شع۶.

#### إِنَّ اللَّهَ لَا يُظْلِمُ النَّاسَ شَيْئًا وَ لَكِنَّ النَّاسَ اَنْفُسُهُمْ يَظْلِمُونَ ۞

بیشکه چه الله نه کوی ظلم پر خلقو هیڅ قدر ولیکن خلق پر نفسونو (ځانونو) خپلو ظلم کوی (چه خپل عقل او حس په ملاهیو کښی په کار آچوی).

تفسیر: یعنی د هغو په زړونو کښی چه اثر نه غورځوی دا د دوی تقصیر دی چه په خپلو بیاعتدالیو او غلط کاریو سره ئی خپلی ادراکی قوی تباه کړی دی، که نه په اصل فطرت کښی هر انسان ته الله تعالیٰ د پوهیدلو او قبلولو استعداد بښلی دی.،

#### وَيَوْمَ يَعْثَرُهُ مُوكَانَ لَهُ يِلَمَثُو اَلَا سَاعَةً مِنَ النَّهَارِيَتَعَارَفُونَ بَيْنَهُ وَ قَدُخِيرَ الَّذِيْنَ كَذَبُوا بِلِقَاءَ اللهِ وَمَا كَانُوا مُهْتَدِيْنَ®

او هغه ورځ چه (پس له مرګه الله) راجمع کړی کفار حال دا لکه چه مدار نه ؤ کړی دوی (په دنیا یا په قبر کښی) مګر په قدر د یوه ساعت له ورځی پیژنی به دوی یو تر بله پخپلو منځونو کښی (په دغی ورځی کښی)، په تحقیق زیانمن شوی دی هغه کسان چه تکذیب ئی کړی دی د ملاقات د الله او نه ؤ دوی سمه صافه لاره موندونکی.

تفسیر: یعنی د محشر د هولناکو اهوالو او حوادثو د لیدلو څخه د گرد(ټول) عمر عیش، عشرت، آرمتیا او هوسائی (خوشالی) دومره حقیره او قلیله په نظر ورځی چه گواکی په دنیا کښی ئی د یوه گړی څخه زیاته هستوگنه نه وی کړی، او افسوس به کوی چه گرد(ټول) عمر می څومره په فضول او بیکاره تیر شوی دی لکه چه سړی یوه گړی یا دوه گړی هم داسی په چتی(بیکاره) او چپو خبرو اترو کښی تیروی. او هم د هغه ځای د زړه چاودونکو مصائبو د لیدلو څخه داسی خیال کوی چه گواکی په دنیا کښی دومره زیات نه دی پاتی شوی او دغه ویروونکی وقت یو ناڅاپه رارسیدلی دی هلته تش یو ساعت یا دوه ساعته پاتی شوی یم، او دغه دی چه سم د لاسه دلته رسیدلی، او په دغو ریړو (تکلیفونو) کښی اخته شوی یم کاشکی د هغه ځای د قیام مدت می لږ څه ډیر وی. او دغی بدی ورځی ته دغسی ژر نه وی رسیدلی، ځینی مفسرین وائی چه د برزخ (قبر) هستیدلو مدت به ورته لکه یوه گړی ښکاری والله اعلم. (په دی حال کښی چه پیژنی به دوی یو تر بله سره پخپلو منځونو کښی اما دا معرفت به په وقت د خروج کښی وی له قبورو، او بیا چه له هوله د قیامته سختی پری ډیره شی نو دا تعارف به سره ورک شی، او یو له بله سره به) هیڅ مدد ونه کړی شی، او نفسی نفسی غړونه به پورته سره ورک شی، او یو له بله سره به) هیڅ مدد ونه کړی شی، او نفسی نفسی غړونه به پورته

دوی بیخی په فائدو کښي ګټور دی.

کیږی. ورور به ورور او پلار به د ځوی په کار نه ورځی: ﴿ فَلْاَلْشَاکَبَیْنَهُوْمَیْوْمَیْوْقَلَا یَتَمَآاُمُوْنَ ﴾ (۱۸ جزء د المؤمنون (۱۰۱) آیت (۲) رکوع) ﴿ یَوْمَ یَفِوْالْمَرْءُینَ اَخِیْووَالِیّه وَاَیْیِهِوَمَاحِبَتِ وَیَوْیْدُو ﴾ (۳۰ جزء د عبس د سورت ۳۴ آیت)(په تحقیق زیانکاران دی هغه کسان چه نه منی ملاقات د الله تعالیٰ یعنی منکران دی د حشر له حسابه او نه دی دوی لاره موندونکی) یاتی شول هغه کسان چه د لقاء الله تصدیق ئی کړی. او په سمی لاری تللی دی، نو

وَإِمَّائِرِيَنَّكَ بَعْضَ إِلَّذِي نَعِدُهُمُ آوُنَتُوَقَّيَنَّكَ وَالَيْنَا مَرْجِعُهُمُوثُمَّ اللهُ شَهِيْدٌ عَلَى مَا يَفْعَلُوْنَ<sup>©</sup>

او که وښیو خامخا تاته ځینی له هغه عذاب چه وعده ئی کوو له دوی سره (نو هغه خو به وګوری په حیات خپل کښی) او که وفات کړو تا (پخوا له تعذیب د دوی دی بیا نو الله شاهد دی په هغو کارونو چه کوی ئی دوی (نو د دوی تعذیب به تاته دروښیو په آخرت کښی)

تفسیو: یعنی هغه وعدی چه موند د کفارو د عذاب ورکولو او د اسلام د غالب او منصور کرڅولو کړی دی اګر که د هغو ځمینی وعدی تر یوه حده پوری ستاسی په موجودیت پوره درښوولی شوی دی، لکه د «بدر» او نورو مظفریت یا وروسته د وفات ستاسی به په عمل راځی نو بنا پر دغه که ستاسی په حضور کښی د هغو ظهور رانشی په هر صورت دغه یقینی دی چه هغه ګرد(تول) پوره کیدونکی وی. که بنا پر کوم مصلحت کفارو ته په دنیا کښی سزا ورنه کړه شی نو په آخرت کښی به وررسیږی، زمونډ له لاسه دوی نجات نشی موندلی او نه تښتیدلی شی او د ګردو(تولو) بیرته راتلل زمونډ په لوری دی او د ټولو مخلوقاتو ګرد(تول) اعمال زمونډ په مخ کښی پراته دی، حضرت شاه صاحب لیکی: «د اسلام غلبه تر یوی اندازی پوری د رسول الله په حضور کښی په ظهور ورسیده او نوری د دوی د وفات څخه وروسته د دوی د خلفاؤ په لاسونو کښی وشوی ګواکی په «نتوفینک» کښی هم دغه لوری ته اشاره ده. والله اعلم

#### ۅؘڸػؙڷؚٲؙمَّةٍڗَّسُوُلُ فَإِذَاجَآءَرَسُوْلُهُمْ قَضِىَبَيْنَهُمْ بِالْقِسْطِوَهُوْلاَيُظْكُوْنَ®

او لپاره د هر امت یو رسول دی نو کله چه را به غی (دوی ته) رسول د دوی (او دوی به ونه مانه) نو حکم به وکړ شو په منځ د دوی کښی په انصاف سره (چه رسول او مؤمنانو نجات مونده او مکذبین هلاکیدل) حال دا چه دوی به مظلومان نه ؤ (په دغه تعذیب کښی).

تفسیر: پخوا له دی نه د دی امت او د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم ذکر وو اوس د نورو اقوامو او اممو ضابطه راښیی چه هر جماعت او هری فرقی ته د الله تعالیٰ پیغام رسوونکی رسول (استاځی) ورلیږلی شوی دی تر څو د الله تعالیٰ حجت تمام شی. د حجت د اتمامه څخه پخوا هیچا ته عذاب نه ورکاوه کیږی خلق عمل لا له پخوا څخه کوی مگر په دنیا کښی هغو ته سزا وروسته د رسول د رسیدلو او د حجت له اتمامه ورکوله شی. د الله تعالیٰ له لوری ظلم، تیری او بیانصافی نه ده چه بی د پخوا خبرولو او الزام آړولو او د جرم د اثباته، مجرمانو ته د دوی فیصله واوروی په قیامت کښی سم د عدل او انصاف له قواعدو سره د دوی دعوی وړاندی کیږی، او د دوی د هر هر فرد بیل بیل جرمونه توضیح کیږی او شاهدان تیریږی، او له هر قوم سره به د دوی رسولان وړاندی کیږی، او د دوی د بیاناتو د آوریدلو څخه وروسته به په ډیر ښه انصاف د دوی رسولان وړاندی کیږی، او د دوی د بیاناتو د آوریدلو څخه وروسته به په ډیر ښه انصاف سره فیصله صادریږی: ﴿ وَاَشُرَقُولَ اِلْوَلُولَ اِلْوَلُولُ اِلْوَلُولُ اِلْولُولُ اِلْولُولُ اِلْولُولُ اِلْولُولُ اِلْولُ اِلْولُ اِلْولُ اِلْولُ اِلْولُ اِلْولُ اِلْولُ اِلْولُ اِللهُ اِللهُ اِللهُ اَلَّ اَلْولُ اِلْولُ اِلْولُ اِلْولُ اِلْولُ اِلْولُ اِلْولُ اِلْولُ اِلْولُ اِللهُ اِلهُ اِللهُ اِللهُ وَلَاللهُ اِللهُ اِللهُ اِللهُ اِللهُ اِللهُ اللهُ اِللهُ اِللهُ اِللهُ اِللهُ اللهُ الولو حمل کی دی.

#### وَيَقُولُونَ مَتَى هٰذَاالْوَعْدُ إِنْ كُنْتُوصْدِوَيْنَ۞

او وائی دوی (په مسخرو یا په استبعاد) کله به وی دغه وعده که یئ تاسی (ای رسوله ای مؤمنانو) صادقان (په دغه وعده کښی نو رائیولئ)

تفسیو: یعنی د عذاب د راتللو څخه کوم ویرول چه کیږی دغه بیخی دروغ او بی اصله دی که واقعی ته رښتینی ئی نو ولی هغه عذاب نه راولی؟ آخر دغه وعده به کله پوره کیږی؟

### قُلُ لَا آمْلِكُ لِنَفْسِي ضَرَّا وَلانَفْعًا إلَّامَا شَاءَ اللَّهُ لِحُلِّ اُمَّةٍ آجَلُ وَلَا اللَّهُ لِحُلِّ اُمَّةٍ آجَلُ وَالْمَا اللَّهُ لِحُلِّ الْمَا اللَّهُ لِحُلِي الْمَا الْمَا اللَّهُ الْمُونَ اللَّهُ الْمَا اللَّهُ الْمُونَ اللَّهُ الْمَا اللَّهُ الللِّهُ الللَّهُ اللللِّهُ الللللِّهُ اللللِّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ الللللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللِّهُ الللِّهُ الللللِّهُ اللللِّهُ اللللِّهُ اللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّلْمُ الللللِّ

ووایه (ای محمده!) نه یم مالک دپاره د ځان خپل (د دفع کولو) د ضرر او

يعتذرون(١١)

نه (د رسولو) د نفعی مګر د هغی (نفعی او ضرر) چه اراده وفرمائی الله، لپاره د هر امت یوه نیټه ده (د هلاک)، کله چه راشی هغه اجل (نیټه د مرګ) د دوی نو نه به وروستی کیږی دوی (د دغی نیټی خپلی) یو ساعت (یوه ګړی) او نه ړومبی کیږی دوی (پری)

تفسیو: یعنی د عذابونو او نورو درلیول د الله تعالیٰ کار دی، او هغه ځما په قبضه او اختیار کښی نه دی. زه خو د خپلی نفعی او نقصان یواځی دومره مالک یم چه هومره د الله تعالیٰ اراده او رضاء وی نو بیا پر نورو د نیکی یا د بدی د وارد کولو مستقل اختیار ماته له کومه شو؟ د هر قوم لپاره یو مدت او میعاد د الله تعالیٰ په علم کښی مقرر دی، کله چه هغه میعاد پوره شی، نو هغه وقت به ورسیږی د بنو د یوه رپ په اندازه تخلف پکښی نه کیږی، الغرض د عذاب د ژر غوښتلو څخه تاسی ته هیڅ یوه فائده په لاس نه درځی هغه وقت چه د الله تعالیٰ په علم کښی غوښتلو څخه تاسی ته هیڅ یوه فائده په لاس نه درځی هغه وقت چه د الله تعالیٰ په علم کښی غوټه او تاکلی(مقرر) او معین شوی دی، هغه یوه دقیقه نه وړاندی او نه وروسته کیږی او پوره په همغه وقت کښی رسیدونکی او ورڅکیدونکی دی. د «زمخشری» په نزد ﴿ فَلاَیْتَآثِرُونَ ﴾ او همین او غوته شوی دی په کنایه کښی د تقدم او تاخر حقیقت ته نفیاً یا اثباتاً څه اعتبار او تعرض نه غوته شوی دی په کنایه کښی د تقدم او تاخر حقیقت ته نفیاً یا اثباتاً څه اعتبار او تعرض نه

#### قُلُ ارْءَبْتُوْ إِنْ اَلْتُكُوْعَذَ الْهُ بِيَاتًا اَوْنَ اللَّهِ مَاذَ الْمَتَعُجِلُ مِنْهُ الْمُجُومُونَ ©

ووایه (ای محمده! دوی ته چه) آیا وینئ تاسی (یعنی خبر راکړئ ماته) که راشی تاسو ته عذاب د الله د شپی یا د ورځی نو څه به وی هغه (عذاب) چه په جلتی سره غوښت له هغه نه مجرمانو (کافرانو) (یا) نو څه به وکړی پخوا له هغه څخه مجرمان (ګنهګاران). (یا) نو څه دی هغه (عذاب) چه تلوار کوی په راتلو د هغه مجرمان (کافران).

تفسیر:یعنی که د شپی اوده وی، یا د ورځی کله چه په دنیوی کارونو کښی لګیا وی، که یو ناځاپه د الله تعالیٰ عذاب ئی ونیسی نو که مجرم په دغه صورت کښی جلتی هم وکړی نو څرنګه به خپله ژغورنه (بچاو) او نجات وکړی شی؟ کله چه خپل ځان نشی ژغورلی (بچ کولی) نو بیا د وقت د پوښتنی کولو څخه څه فائده وررسیږی؟ شیخ الهند رحمة الله علیه د ه مَاذَایَسُتَمُعُوْلُمِنُهُ الْمُنْجُوْدُنَ ﴾ ترجمه د حضرت شاه صاحب د مذاق سره موافقه کړی ده. لیکن نورو مفسرانو

د هغه مطلب داسی لیکلی دی چه «د الله تعالیٰ د عذاب په راتللو کښی کومه د خوښی داسی خبره او د خوند واقعه ده؟ چه د هغی په وسیله مجرمین د هغی مطالبه په جلتی او تلوار سره وکړی، بیا دا څه د تعجب ځای دی چه مجرمین د داسی خوفناک شی په مطالبه کښی څرنګه تلوار او جلتی کوی، حال دا چه د یوه مجرم لپاره خو وړ (مستحق) او لایق دا ؤ چه هغه د راتلونکی سزا له تصوره لړزیدی او د ویری لامله(له وجی) مړ کیدی (البحر المحیط).

#### ٱثْعَالَةُ امَاوَقَعَ امَّنْتُمُوبِم النَّانَ وَقَدُكُنْتُو بِهِ تَسْتَعُجِلُونَ @

آیا کله چه واقع شی (دغه عذاب) نو ایمان به راوړئ تاسی په هغه، (الله فرمائی) آیا اوس (ایمان راوړئ چه عذاب نازل شو) حال دا چه په تحقیق وئ تاسی چه په (غوښتلو د) دغه (عذاب) به مو جلتی کوله

تفسیر: یعنی د عذاب دغه ژر غوښتنه د دی لپاره کوی چه هغوی د عذاب په نزول نه دی متیقن که دوی په دغه وقت کښی متیقن کیدل نو فائده ئی ورته رسوله، او د خپل نجات لپاره به ئی کوښښ کاوه. که د عذاب د راتګ څخه وروسته ئی یقین راشی نو څه فائده به ور ورسیږی په دغه وقت کښی به د الله تعالیٰ له لوری ویل کیږی چه ښه اوس خو تاسی قائلان شوئ، حال دا چه پخوا مو دغه دروغ بلل ځکه چه تقاضا کول هم د دروغ ګڼلو او مسخرو کولو په نیت ؤ که نه دغه وقت د اقرار کولو څخه هیڅ یوه فائده به در ونه رسیږی.

﴿ فَكَتَارَاوَا بَاسَنَاقَالْوَاامَنَا بِاللهِ وَحُدَاهُ وَكُفَرُ نَامِمَا كُتَّابِهِ مُعْرِكِيْنَ فَكَوْرِيك يَنْفَعُهُمُ إِيْنَا نُهُوْلَتَا رَاوَا بَاسْنَا شُنْتَ اللهِ اللَّهِ وَحُدَاهُ وَيُعَالِمُهُمُ عَلَيْهُ وَكُلُونَ اللَّهُ وَكُنْ اللَّهُ وَيُنَا لَهُ وَكُنْ اللَّهُ وَيُنَا لَكُونُونَ ﴾ ( ٢٤ جزء د المؤمن (٨٤ - ٥٥) آيت (٩) ركوع).

#### ثُمَّ وَيُلَ لِلَّذِيْنَ ظَلَمُوْ الْدُوقُو اعْدَابَ الْخُلُدِ هَلُ مُجْزَوْنَ الْابِمَا كُنْتُوتَكُسِبُونَ ﴿

بیا به وویل شی هغو کسانو ته چه ظلم ئی کړی وی و څکئ عذاب (دائم) د همیشگی، آیا سزا به درکولی شی تاسی ته (نشی به درکولی) مگر په سبب د هغه شرک او تکذیب چه وئ تاسی چه کول به مو (یا) نه درکولی شی جزاء مگر په سبب د هغی چه وئ تاسی چه کول به مو (چه هغه شرک او تکذیب ستاسو دی).

تفسیر: هغه کفر او شرک او تکنیب مو چه کولو، اوس د هغه خوند د تل دپاره و څکئ! دغه به په قیامت کښی وویله شی.

#### وَيُمَتْنَيْزُونَكَ آحَقُ هُوَّقُلُ إِي وَرِبِّ إِنَّهُ التَّهُ عَنَّ وَالْمُعْزِينَ شَ

او پوښتنه کوی له تا نه چه آیا حق دی دا (قرآن یا دعوی د نبوت یا عذاب؟ که مسخری کوی؟)، ووایه (ای محمده! دوی ته) هو! قسم دی وی زما په رب خپل چه بیشکه دغه خامخا حق دی، او نه یئ تاسی عاجزوونکی (د الله چه له عذابه ئی ځان خلاص کړئ).

تفسیر: یعنی د غفلت په نشه کښی بی سده شوی په تعجب سره پوښتنه کوی چه آیا دغه خبره رښتیا ده چه مونډ وروسته له مرګه بیا ژوندی کیږو؟ او د دائمی عذاب خوند به وڅکو؟ آیا په رښتیا سره وروسته له بڅرکی بڅرکی کیدلو او له خاورو سره ګډیدلو به بیا له نوی سره ژوندی کیږو. (ای محمده!) تاسو وفرمایئ دوی ته چه دا څه د تعجب خبره ده؟ دغه پیښه خو هرومرو(خامخا) بالیقین کیدونکی ده ستاسی ګډ کیدل په خاورو کښی او بڅرکی بڅرکی کیدل الله تعالیٰ له دغه څخه نه شی عاجزولی چه د پخوا په شان بیا تاسی همغسی پیدا کړی او د شرارتونو خوند مو دروڅکوی. ممکن نه دی چه تاسی د ده د قبضی څخه بهر لاړ شئ یا چیرته په تیښته سره وتښتئ، او (معاذالله) پاک الله عاجز کړی شئ.

### وَلُوَانَّ لِكُلِّ نَفْسٍ طَلَمَتُ مَا فِي الْأَرْضِ لَافْتَدَتْ بِهِ وَاسَرُّواالنَّلَامَةُ لَتَارَاوُالْعَدَابُ وَقُضَى بَيْنَهُمْ بِالْقِسْطِ وَهُمُولائِظْلَمُونَ ﴿ لَتَارَاوُاالْعَدَابُ وَقُضَى بَيْنَهُمْ بِالْقِسْطِ وَهُمُولائِظْلَمُونَ ﴾

او که بیشکه (مملوک شی) دپاره د هر نفس چه ظلم ئی کړی وی (پخپل ځان باندی په کفر او شرک سره) هغه چه دی په ځمکه کښی نو خامخا به فدیه ورکړی دغه نفس په دغه (هر څه سره له عذابه)، او وبه مومی دوی (په زړونو خپلو کښی (په ترک د ایمان) پښیمانی کله چه ووینی دوی عذاب او فیصله به وکړه شی په منځ د دوی (یعنی د خلائقو) کښی په انصاف او حال دا چه دوی به مظلومان نه وی.

تفسیر: یعنی که فرضاً د ځمکی د مخ کردی(تولی) خزانی د ده په قبضه کښی وی، نو کوښښ به وکړی چه هغه تول ورکړی او د الله تعالیٰ له عذابه ځان وژغوری(بچ کړی) (کله چه دوی لره مالکیت د «مافی الارض» نشته، نو فدیه ورکول هم نشته او له عذابه هم نجات نه مومی. او ښکاره به کړی دوی پښیمانی یا پته به ئی کړی او وبه مومی دوی په زړونو خپلو کښی پښیمانی په ترک د ایمان سره او دا ځکه چه دا لفظ د «اسروا» له اضدادو څخه دی نو ځکه اطلاق ئی پر دواړو صحیح دی یعنی او بیا مومی دوی په زړونو خپلو کښی درد او پښیمانی او) پخپلو حرکاتو به پښیمانیډی، او غواړی به چه نور خلق د دوی پر دغی پښیمانی خبر نشی مګر بالاخر بی اختیاره به هغه ښکاروی او په هغه وقت کښی به ووائی: ﴿ یُمَنّینُ عَلِیمَانی خبر نشی مګر او پیکاقت کُنیّاتَن کُنیّاتُن کُنیْن کُنیّاتُن کُنیّاتُنی کُنیْن اللّاسِنیّاتُن کُنیاتُنی کُنیّاتُنی کُنیّاتُن کُنیْن کُنیْن کُنیْنِیْنُ کُنیْن کُنیْن کُنیْن کُنیْن کُنی

#### اَلاَ إِنَّ يِلْهِ مَا فِي السَّمُوْتِ وَالْرَضِ الرَّانَ وَعُدَاللهِ حَثَّ وَلَكِنَ اَكْثَرُهُ وَلاَيَعْلَمُون

واورئ خبردار شئ چه بیشکه خاص الله لره دی هر هغه څه چه په آسمانونو او په ځمکه کښی دی (سره له آسمانونو او ځمکی ملکا و خلقا و عبیداً) واورئ خبردار شئ چه بیشکه وعده د الله حقه ده ولیکن زیات له خلقو (چه کفار دی) نه یوهیږی (پری)

تفسیر: یعنی په کرد(تول) جهان کښی یواځی د پاک الله حکومت دی او د عدل او انصاف اجراآت کیږی او هیڅ یو مجرم به تری ونشی تښتیدی. او نه هیڅ یو مجرم به په رشوت او بډی ورکولو سره خپل ځان ژغورلی(بچ کولی) شی. (او نه الله تعالیٰ له چا فدیه قبلوی ځکه چه دی غنی او بی پروا دی له هر چا او هر څیز څخه او ښه قادر دی په ثواب او عقاب لکه چه فرمائی واورئ خبردار شئ چه بیشکه وعده د الله حقه او رښتیا ده ولیکن زیات له خلقو چه کفار دی نه پوهیږی په خیر او شر خپل) یعنی د بدو استعدادو، بدفهمی او غفلت لامله(له وجی) اکثر خلق پر دغو حقائقو نه پوهیږی نو ځکه هر څه ئی چه په ژبه راځی همغه وائی، او د چتی(بیکاره) خبرو له ویلو څخه خوله نه نیسی او هر څه ئی چه په زړه کرځی، او له خولی ئی وځی همغه کوی او وائی ئی.

#### هُوَيُخِي وَيُمِينَتُ وَالَيْهِ تُرْجَعُونَ®

هم دغه (الله) ژوندی کول او مړه کول کوی او هم ده ته بیا بیولی کیږئ (په قیامت کښی لپاره د جزا)

تفسیر: کله چه ژوندی کول او مره کول د الله تعالیٰ فعل او کار دی، نو د دوهم محلی ژوندی کول به ورته محه اشکال وی؟

#### ڽۜٲؿۿؙٵڵٮۜٛٵڛؙۊؘٮٛۘڿٲۧۥؘٮؙٛڴؙۄ۫ڡۜۏۘ؏ڟ؋۠ڝۜڽڗؖؾڲؙؚٚۄ۫ۅؘۺؚڡؘۜٲٵؙؚڵؚؠٙٳڣ الصُّدُوڎؚٚۅؘۿٮڰؾۊۘۯڂؠةؙٞڵؚڷؠٷٛڡؚڹؽڹ۞

ای خلقو! په تحقیق راغلی ده تاسی ته موعظه (پند) له جانبه د رب ستاسی او شفا دارو) دپاره د هغو (ټولو روحانی امراضو (چه دی په سینو (د خلقو کښی د جهالت) او هدایت او رحمت دی دیاره د مؤمنینو.

تفسیو دغه کرد (تول) د قرآن کریم صفات دی. «قرآن عظیم له اوله تر اخره پوری داسی پند دی چه خلق له مضرو او مهلکو خبرو محنی ژغوری (بچ کوی) د زړونو د روحانی رنځوری لپاره د شفا بنسخه ده د وصولالیالله او د الله تعالیٰ د رضا بلاره ښوونکی دی. او خپل قبلوونکی په دنیا او آخرت کښی د الله تعالیٰ د رحمت وړ (لائق) او مستحق کرځوی، د ځینو محققینو په نزد په دغه آیت کښی د انسانی نفس د کمال مرتبو ته اشاره ده یعنی هر هغه سړی چه قرآن کریم خپل تمسک و کرځوی، په دغو کردو (تولو) مراتبو باندی کامیاب کیدی شی:

- (۱) خپل ځان د نالايقو افعالو څخه د ياکولو په لوری د «موعظة» په لفظ کښې اشاره ده
- (۲) خپل باطن د فاسده و عقائدو او ردیه و ملکاتو څخه تش کول له شفاء لما فی الصدور څخه مفهرمیږی.
- (٣) خپل نفس په حقه و عقائدو او فاضله و اخلاقو سره ښايسته كول چه د هغه لپاره د «هدى» لفظ زيات مناسب دى.
- (٤) د ظاهرو او باطنو د سازولو مخخه وروسته د الله تعالیٰ د رحمت انوار پر نفس فایز کیدل چه د «رحمة» د لفظ مدلول دی. زموند د امام فخرالدین رازی علیه رحمة الله الباری له تقریره له دغو څلورو واړو لفظونو څخه شریعت، طریقت، حقیقت او نبوت او خلافت علی الترتیب څرګندیږی. چه دلته د هغه د تفصیل لیکلو موقع نه ده. او نه دا قسم مضامین د خالص تفسیر به مد کښی راتلی شی.

#### قُلُ بِفَضُلِ اللهِ وَبِرَحْمَتِهُ فَبِنَالِكَ فَلْيَفْرَحُوْا هُوَخَيْرُمِّتَا يَجْمَعُونَ®

ووایه (ای محمده! مؤمنانو ته چه خوشحاله اوسع) په فضل (قرآن) د الله سره او په رحمت (دین) د الله سره نو په هم دغه (فضل او رحمت) دی خوشحاله شی مؤمنان، (ځکه چه) دغه (فضل او رحمت) ډیر غوره دی له هغو مالونو چه جمع کوی (ئی) دوی.

دغه مذکوره شیان چه قرآن عظیم الشان او اسلام او نور مقدسات دی ډیر غوره او خیر دی له هغو اموالو چه دوی ئی تولوی) یعنی اصلی څیز د الله تعالیٰ فضل او رحمت دی. سائی چه تل هغه ولتوی، مال او دولت جاه او حشم او نور ګرد(ټول) د هغه په مقابل کښی هیڅ دی.

# قُلْ آرَءَ بَثُوْمِ اللَّهُ اللَّهُ لَكُوْمِ أَنْ لِللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ

ووایه آیا وینی تاسی (یعنی خبر راکرئ ماته د) هغه ثمیز چه نازل کړی دی الله تاسو ته له (انواعو د) رزق څخه نو ګرځولی دی تاسی له دغه رزق څخه (ځینی) حرام او (ځینی) حلال، ووایه (ای محمده! دوی ته) آیا الله اذن کړی دی تاسی ته (په دغه تحلیل او تحریم کښی نه) بلکه په الله پوری دروغ

ترئ تاسى (له محانه).

تفسیو: یعنی پاک قرآن چه د نصیحت، شفا و هدایت او رحمت په صورت رانازل شوی دی همغه د استناد او تمسک کولو وړ(مستحق) او لایق دی. د الله تعالیٰ د احکامو معرفت او د حلالو او حرامو تمیز په هم دغه سره کیدی شی، دغه بابیزه (خوشی) خبری او واهیات دی چه الله تعالیٰ ستاسی د انتفاع لپاره هر قسم روزی پیدا کړی ده، بیا تاسی تش پخپلو آراؤ او اهواؤ چه په هغو کښی یو شی حلال او بل شی حرام دروی. آیا تاسی د دی خبری څه حق لرئ چه پخپل سر او له خپله ځانه د تحلیلولو او تحریمولو په نسبت فیصلی کوئ؟ آیا تاسی د داسی خبرو کولو جرائت کولی شئ چه الله تعالیٰ داسی حکم موند ته راکړی دی؟ یا هم داسی له خپله ځانه پر الله تعالیٰ دروغ ترئ؟ په وروستنی آیت کښی ئی په صاف ډول(طریقه) سره اشاره فرمایلی ده چه دغه پرته(علاوه) له افتراء علیالله بل هیڅ شی نه دی.

**تنبیه:** د هغو شیانو مفصله تذکره چه دوی هغه په خپل سر حلال او حرام درولی وو د «المائدی» او د «الانعام» په سورتونو کښی تیر شوی دی.

### وَمَاظَنُ الَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ يَوْمَ الْقِيمَةِ الْكَذِبَ يَوْمَ الْقِيمَةِ الْكَذِبَ اللهُ اللهُ النَّاسِ وَلَكِنَ ٱكْثَرُهُ وُلِاَيَتُ كُوُونَ ٥٠ إِنَّ اللهُ لَذُو فَضَلِ عَلَى النَّاسِ وَلَكِنَ ٱكْثَرُهُ وُلِاَيَتُ كُوُونَ ٥٠ النَّاسِ وَلَكِنَ ٱكْثَرُهُ وُلِاَيَتُ كُوُونَ ٥٠ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

او څه شی دی ګمان د هغو کسانو چه له ځانه تړی پر الله باندی دروغ په ورځ د قیامت کښی (چه څه به ورسره وکړی الله)، بیشکه الله خامخا څیښتن (خاوند) د فضل دی پر خلقو (په ارسال د رسلو او انزال د کتابونو او تاخیر د عذاب)، ولیکن اکثره خلق نه وباسی شکر (په دغو نعماؤ)

تفسیو: یعنی دا خلق د قیامت په نسبت څه خیال کوی؟ چه له دوی سره به څه قسم معامله کیږی په سختی سره به ونیول شی؟ که ورو به خوشی کړل شی؟ عذاب او ربړ(تکلیف) نه به وګالی(برداشت کړی)؟ که نه؟ په څه څه خیالاتو کښی ډوب تللی دی؟ ښائی چه دوی دغه خبره ښه په یاد ولری، هر هغه سزا چه دوی ته ورکوله کیږی، هغه خامخا دوی ته رسیدونکی ده او له سره هغه بیرته کیدونکی نه ده (بیشکه چه الله تعالیٰ خامخا څیښتن(مالک) د فضل دی پر خلقو په ارسال د رسولانو او انزال د کتابونو او تاخیر د عذابونو ولیکن زیات د خلائقو نه وباسی شکر په دغو نعماؤ او له زړه ایمان نه راوړی). یعنی الله تعالیٰ پخپل فضل سره خلقو ته په دنیا کښی ډیر مهلت ورکوی. او له ډیرو تقصیراتو څخه ئی تیریږی. لیکن ډیر خلق د الله تعالیٰ د دغه اغماض او تلطیف په مقابل کښی د شکر ایستلو او متنبه کیدلو په ځای لا زیات زړور(دلیر)

او بی خوفه کیږی بالاخر دوی بیخی د سزا ورکولو وړ(لائق) او مستحق ګرځی. پاک الله ډیر له هر چا سره الطاف او مواساء کړی

که له حده بنده تیر شی نو ئی خوار سپک رسوا کړی.

#### وَمَا تَكُونُ فِي شَكَانِ وَمَا تَتَكُوامِنُهُ مِنَ عُوالِ وَلاَتَعُمُكُونَ مِنَ عَلِ اللائناء كَيْكُوشُهُودًا الدُّتُفِيضُونَ فِيهِ وَمَايَعُرُبُ عَنْ رَبِّكَ مِنْ مِّثُقالِ ذَرَةٍ فِي الْاَرْضِ وَلا فِي التَّمَا إِوَلاَ اصْغَرَمِنْ ذَلِكَ وَلَا اكْبَرَ اللافِي كِتْبِ ثَمْمِيْنٍ ﴿

او نه ئی ته (مشغول) په کوم کار کښی (له خپلو کارونو) او نه لولی ته (هیڅ آیت، سورت) له دی نه (یعنی) له قرآنه او نه کوئ (ای انسانانو کوم کار) له کارونو څخه مګر اوسو مونږ پر تاسی شاهدان (ساتونکی) کله چه مصروف (بوخت) اوسیږئ تاسی په هغه کښی! او نه غائب کیږی له ربه ستا په اندازه د یوی ذری (واړه میږی یا پوتی د ګرد نه) په ځمکه کښی او نه په آسمانونو کښی او نشته ډیره وړوکی له دغی ذری څخه او نه ډیر غټ (له دی نه) مګر (دا ټول لیکلی پراته دی) په کتاب واضح (ښکاره په لوح محفوظ) کښی

تفسیو: پخوا له دی نه د قرآن کریم د اوصافو بیان ؤ چه هغه له ابتدا څخه تر انتها پوری گلیدونکی نور او رڼا(رنړا) هدایت د قلوبو شغا ، عظمیٰ نعمت ، کبریٰ رحمت دی . بیا ئی اشاره وفرمایله چه د هدایت او بصیرت د دغسی صافی رڼا(رنړا) څخه سترگی پتول ، او د خپلو اوهامو او خیالاتو په تیارو کښی د خلقو بی لاری تلل او پاک الله باندی افترا ی تړل . او د الله تعالیٰ د فضل او انعام بی قدری او ناشکری کول محومره خواب او نامناسب کار دی . په دغه آیت کښی د خه تنبیه هم شته چه خلق په محه حال او کار کښی دی ؟ او د رسول الله صلی الله علیه وسلم محه شان دی ؟ رسول اکرم صلی الله علیه وسلم دی شپه او ورځ د حقیقی مالک د وفاداری او خلائقو د همدردی د هغو عظیمو شیونو مظهر چه کیړی بالخاصه د دوی هغه امتیازی شان چی د پاک قرآن په وسیله هغه جهاد چه دوی ی کوی هغه تول به الله تعالیٰ په حضور کښی ظاهریړی یعنی د پاک قرآن په وسیله هغه جهاد چه دوی یمی کوی هغه تول به الله تعالیٰ په حضور کښی ظاهری پرتی دی هر کله چه کوم مخلوق په کوم کار کښی هم تولی د الله تعالیٰ په حضور کښی ظاهری پرتی دی هر کله چه کوم مخلوق په کوم کار کښی

يعتذرون(۱۱)

لاس پوری کوی او په هغه کښی مشغول او لگیا کیږی اگر که د دوی په فکر او خیال د پاک الله فکر او تصور هم تیر نشی لیکن الله تعالیٰ یی له ابتدا څخه تر انتها پوری گوری (فان لم تکن تراه فانه یراک) په زمکه او آسمان هر چری چه د یوی ذری په اندازه یا له هغه څخه ویوکی یا لوی کوم شی هم وی هغه تول د الله تعالیٰ په علم محیط کښی شته او له سره تری نه غائبیږی بلکه د الله تعالیٰ د علمه راښکته هم د تول (ما کان وما یکون) حال په کتاب مبین یعنی لوح محفوظ کښی ثبت دی چه هغه د تدبیر په عالم کښی ښایی د الله تعالیٰ د علم صفحه وویلی شی کله چه له الله تعالیٰ نه هیڅ له ادنیٰ څخه ادنیٰ خبره پته نه ده نو د دغه مکنبینو او معاندینو معاملات او احوال څرنگه پت پاتی کیدی شی بیا د جزا د ورځی د کاروائی په نسبت څه خیال کوی؟ دوی دی ښه وپوهیږی چه د دوی هر وړوکی او لوی حرکت د پاک الله په علم کښی پروت دی هلته هیڅ یو خیانت او غله نشی چلیدی د هر عمل جزا به خامخا ورکولی کیږی هم هغسی چه د دښمنانو ټولی معاملی دده په حضور وی بالمقابل د دوستانو په ډیرو وړو کیږی هم هغسی چه د دښمنانو ټولی معاملی دده په حضور وی بالمقابل د دوستانو په ډیرو وړو

اوس الله تعالیٰ به دغه راتلونکی آیت کښی خپلو دوستانو ته دغه زیری آوروی

#### ٱلرَّ إِنَّ ٱوْلِيكَاءُ اللهِ لَاخَوُثُ عَلَيْهِمُ وَلِاهُمْ يَعْزَنُونَ ﴿

واورئ خبردار شئ چه بیشکه دوستان د الله نیشته هیڅ قسم یره په دوی (له کوم مکروه) او نه به دوی خفه کیږی (هیچری له فوت د کوم مامول نه)

تفسیو: ابن کثیر رحمة الله علیه د حدیثیه و روایاتو په بنا دغه مطلب بیان کړی دی چه اولیا الله (د الله دوستانو) ته به په آخرت کښی د محشر د اهوالو او یرو څخه هیڅ خوف او یره نه وی او نه د دنیا د پریښودلو څخه دوی خفه کیږی ځنی مفسرینو دغه آیت عام ایښی دی یعنی په هغو به د اندیښنی او د پریشانی او د حوادثو وقوع په دنیا کښی او نه په آخرت کښی وی او نه د کوم مصلوب فوتیدلو څخه به مغموم او متاثر کیږی ګواکی د خوفه د الله خوف یا له غمه د آخرت د غم نفی مراده نه ده بلکه په دنیا کښی د دنیاوی خوف او غم نفی مراده ده چه د هغی احتمال د أعداؤ او د نورو په مخالفت باندی کیدی شی چه هغه به کاملینو مؤمنینو ته له سره نه پیښیږی او دوی به هر وخت په پاک الله اعتماد او اطمینان لری او د ټولو تکوینیه و واقعاتو په نسبت داسی اعتقاد لری چه هغه خامخا په یو حکمت او مصلحت مبنی وی نو دغه اعتماد او اعتقاد له استحضاره دوی ته خوف او غم او هیڅ تکلیف نه رسوی زما په نزد «لا خوف علیهم ولا هم یحزنون» مطلب دی داسی واخیست شی چه په اولیا الله هیڅ یو خوفناک خوف علیهم ولا هم یحزنون» مطلب دی داسی واخیست شی چه په اولیا الله هیڅ یو خوفناک شی هدنیا کښی واقع کیدونکی نه دی فرض یی کړئ که شونیا کښی صورتاً کوم نقصان هم ورپیښ شی مګر څرنگه چه د نتیجی له مخی هغه د ده په دنیا کښی صورتاً کوم نقصان هم ورپیښ شی مګر څرنگه چه د نتیجی له مخی هغه د ده په دنیا که د ده په دنیا که دی صورتاً کوم نقصان هم ورپیښ شی مګر څرنگه چه د نتیجی له مخی هغه د ده په

#### ٱلَّذِينَ الْمَنْوُاوكَاثُوُّايَتَّقُوْنَ اللَّهِ

(دغه دوستان) هغه کسان دی چه ایمان لری او وی دوی چه ځان ساتی (له معاصیو او یریږی له الله نه)

تفسیر: دا د اولیا الله تعریف فرمائی یعنی متقی مومن د الله تعالیٰ ولی دی پخوا له دی نه په خو 

علیونو کښی معلوم شوی دی چه د ایمان او تقویٰ ډیر مدارج دی نو د ایمان او تقویٰ هره 
درجه چه په هر چا کښی موجوده وی په هغی درجی به د ولایت یوه برخه ورثابتیږی مثلاً لس 
شل او سل روپی هم مال دی او پنځه سوه او زر، پنځوس زره، یو لک، یو ملیون هم مال دی 
لیکن په عام عرف کښی د لس او شل او سل روپی لرونکی مالک ته شته من او مالدار نه وئیل 
کیږی تر خو چی معتدبه د مال او دولت مقدار د چا سره نه وی هم داسی وپوهیږئ چه ایمان او 
تقویٰ هم په هره مرتبه کښی چه وی هغه د ولایت یوه شعبه ده او په دی حیثیت تولو مومنانو ته 
فی الجمله ولی وئیل کیدی شی لیکن په عرف کښی ولی هغه ته وئیلی شی چه پکښی د ایمان 
او تقویٰ یوه خاصه درجه وموندلی شی په حدیثو کښی د ولایت څه علامات او آثار ذکر شوی دی 
مثلاً د هغو د لیدلو څخه د پاک الله ذکر په یاد راشی یا له خلق الله سره به دوی بی لوثه محبت 
او مینه ولری عارفینو هر یو سم د خپله مذاقه سره د ولی تعریفونه کړی دی چه د هغو د 
تفصیل لیکلو ځای دلته نشته

#### لَهُمُ الْبُشَرِي فِي الْحَيْوةِ الثُّنْيَا وَفِي الْأَخِرَةِ ۖ

#### لَا تَبُدِيْلَ لِكِلِمْتِ اللهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيُونُ

دوی ته زیری په دغه ژوندن لږ خسیس کښی او په آخرت کښی، نشته هیڅ بدلول د کلماتو د الله (تعالیٰ) ته، دغه (زیری د دواړو جهانو) هم دغه دی بری ډیر لوی.

تفسیر: (یعنی هغه کسان چه دوستان د رحمان دی په دواړو جهانو کښی خوښ او فرحان دی، او دوی ته بشارت دی په دنیا کښی په قرآن په ژبه د رسول علیه السلام په صالحه رؤیا په مکاشفات په لسان د ملائکو په وقت د مرګ او په آخرت کښې چه ملائک به ورته راځې او سلام به پری آچوی او مبارکی د فوز او د کرامت به ورته ورکوی، نشته هیڅ بدلول د کلماتو د الله ته یعنی هیڅ خلاف نشته په وعده د ده کښی دغه بشارت د دواړو دارینو بری دی لوی او له ادراکه زښته پورته هو!) اولياؤ ته په دنيا کښي څو ډوله(قسمه) بشارات دی مثلاً حق تعالیٰ هغو ته د انبیاؤ علیهم السلام په ژبه د «ولاخوف علیهم» او نورو زیری ورکړی دی یا به پرښتی د موت په قريبيدلو هغو ته وائي ﴿ وَٱبْثِيُووْايِالْجِنَّةِ الَّذِيَّ كُنْتُوْتُوْمَكُونَ ﴾ (٢٤ جزء د حم السجده (٣٠) آیة (۱) رکوع) یا به ډیر رُښتین او مبارک خوبونه وینی یا د هغو په نسبت به د الله تعالیٰ نور بندګان له ښه خوبونه ورته وینی چه د صحیح حدیث سره موافق د شپږ څلویښتمی اجزاؤ څخه یو جزء دی یا د دوی په معاملاتو کښی د الله تعالیٰ له لوری به یو خاص قسم تائید او امداد کیږی یا په خواصو کښي، او کله له خواصو ځني تجاوز کوي په عوامو کښي هم ده ته مقبولیت حاصلیږی، او خلق الله د ده مدح او ثناء او د خیر ذکر او ستاینه (صفت) کوی دغه ګرد(ټول) شیان تر دنیوی بشاراتو لامدی درجه به درجه راتلی شی مکر به اکثریه و روایاتو کسی د ﴿ لَهُوْالْنُتُوْى فِي الْحَيْوِةِ الدُّنْمَا ﴾ تفسير په صالحه ؤ رؤياؤ سره كړى شوى دى. والله اعلم. ياتى شول اخُروى بشارات هغه پخپُله په پاک قرآن کښى منصوص دى. ﴿ بُئْرِكُوْالْيَوْمَكِئْكُ تَجْرِيْمِنُ تَحْتِهَاالْاَنْظُوْ ﴾ او په حديث کښي هم دغه تفسير منقول دی.

(او دغه زیری د دواړو جهانو هم دغه دی بری ډیر لوی) یعنی د الله تعالیٰ خبری او د هغه وعدی ګردی(ټولی) پخی او کلکی دی. هغه زیری او بشارات ئی چه راکړی دی هغه ضرور بالضرور کیدونکی دی.

#### وَلَا يَحْزُنُكَ قُولُهُمْ الْعَالَى الْعِلَّرَةَ بِللهِ جَمِيْعًا هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيهُ فَالْعَلِيهُ

او نه دی خفه کوی تا (ای محمده!) خبری د دوی (چه الله نه منی ستا تکذیب کوی او ډاروی دی) بیشکه چه زور خاص الله لره دی ټول، هم دی دی ښه آوریدونکی (د ګردو(ټولو) اقوالو) ښه خبردار (په ټولو احوالو)

تفسیر: له پاسه د مکنبینو اعداؤ ذکر کیده بالمقابل ئی د مصدقینو احباؤ تذکره فرمائی او د دوی د دواړو دارینو د محفوظیت بشارت آوروی. په دغی سلسلی کښی رسول الله ته هم تسلی ورکوی، چه تاسی د احمقانو او شریرانو له خبرو څخه مه خفه کیږئ! ګرد(ټول) زور، او غلبه د الله تعالیٰ په قدرت کښی ده. الله جل جلاله به په خپل زور او تائید سره حق غالب او منصور او مخالفین به ذلیل او رسوا کړی، الله جل وعلیٰ شانه د دوی خبری ښی آوری او په ګردو(ټولو) حالاتو ښه خبردار دی.

## اَلْ إِنَّ لِلهِ مَنْ فِي التَّمَاوِتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ وَمَايَكَنِيعُ الَّذِينَ يَدُعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ مَنْ فِي النَّامِ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الل

واورئ خبردار شئ چه بیشکه خاص الله لره دی هر هغه څوک چه په آسمانونو کښی دی (لکه پرښتی) او هغه څوک چه په ځمکه کښی دی (لکه انسانان، پیریان سره له آسمانونو او ځمکی ملکاً خلقاً او عبیداً) او نه کوی متابعت هغه کسان چه بولی (عبادت کوی) دوی غیر الله د هغو شریکه نو (چه په واقع کښی شریکان نه دی له الله سره)، متابعت نه کوی دوی د (هیڅ شی) مګر د ګمان (خپل چه دا بتان شریکان دی د الله) او نه دی دوی مګر دروغ وائی (اټکلونه چلوی په دی نسبت د شرک کښی).

تفسیر: یعنی په محردو(ټولو) آسمانونو او ځمکو کښی د واحد احد الله سلطنت دی. محرد(ټول) انس او جن او ملک د الله تعالیٰ مملوک او مخلوق دی د مشرکانو دغه غیر الله بلل او دوی د خدائی حصه دار محرځول. یواځی په توره تیاره کښی غشی وهل او واهی، تباهی خیالات دی د دوی په لاسونو کښی نه کوم حقیقت شته او نه څه حجت او برهان. تش د اوهامو او ظنونو په تیارو کښی خپل سرونه او پښی ژوبلوی.

#### هُوَالَّذِي جَعَلَ لَكُوُ الكَيْلَ لِتَسُكُنُوْ النِّهَ وَالنَّهَ ارَمُبُصِرًا ۗ إِنَّ فِيُ ذَٰ إِكَ لَا يَتِ لِتَقُومِ تَيْسُمَعُونَ ۞

الله همغه ذات دی چه گرځولی ئی ده تاسی ته شپه (تیاره) دپاره د دی چه

يعتذرون(١١)

آرام شئ تاسی په دی کښی او (ګرځولی ئی ده) ورځ ښوونکی (روښانه)، بیشکه په دغه (ظلمت او نور) کښی خامخا ډیر دلایل (د قدرت او وحدانیت) دی دپاره د قوم چه آوری دغه قرآن (په غوږونو د زړه).

تفسیر: د شپی او د ورځی او د نور او ظلمت پیدا کوونکی همغه یو الله دی. خیر او شر او د گردو(ټولو) متقابلو اشیاؤ خالق هم دی دی. په دغه سره د مجوسو دغه عقیده تردیده شوه او په دی لوری هم یوه لطیفه اشاره وشوه، همغسی چه د شپی له تیارو څخه وروسته پاک الله روښانه ورځ راولی او د لمر په رڼا(رنړا) کښی ګرد(ټول) هغه شیان صاف په نظر راځی چه د شپی په تیاره کښی نه ښکاریده، هم داسی د مشرکینو د اوهامو او د ظنونو د پردی لری کیدلو څخه وروسته د قرآن کریم د لمر رڼا(رنړا) وځلیږی چه خلقو ته د وصولالیالله پوره سمه لیاره ښوونکی

## قَالُوااتَّخَذَاللهُ وَلَدَّاسُبُحْنَهُ مُّهُوالْغَنِيُّ لَهُ مَافِى السَّمُوْتِ وَمَافِى الْأَرْضِ لَ اللهِ مَالِاتَعُلَمُوْنَ ﴿ إِنْ عِنْ نَاكُمُ وَنَ اللهِ مَالِاتَعُلَمُونَ ﴿ إِنْ عِنْ نَاكُمُ وَنَ ﴿ إِنْ عِنْ نَاكُمُ وَنَ اللهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ وَمَا فِي اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾

وائی کفار نیولی دی الله ولد (ځوی لور، نو فرمائی الله په رد د دوی کښی)
پاک دی الله (په پاکی)، هم دی غنی (بی پروا دی) خاص ده لره دی هر
هغه څه چه په آسمانونو کښی دی او هر هغه څه چه په ځمکی کښی دی
(سره له آسمانونو او ځمکو، ملکاً خلقاً و عبیداً) نشته تاسی څخه هیڅ
برهان حجت سند په دی (چه الله تعالیٰ ولد نیولی دی)، آیا وایئ تاسی پر
الله هغه خبری چه نه پوهیږئ تاسی (پری)

تفسیو: په دغه کښی د عیسائیانو د شرک تردید دی چه حضرت مسیح علیه السلام ئی د الله 
تعالیٰ محوی ټاکلی (مقرر کړی) ؤ. دغه خبره د پوهیدلو وړ(لائق) ده، که دوی په واقعی 
ډول(طریقه) «مسیح» معاذالله صلبی محوی وګنی، نو له دی نه لویه ګستاخی او سپین سترګی او 
کفر به څه وی؟ الله قدوس بالبداهه له ښځی او اولاد څخه پاک او منزه دی. که له محوی څخه مراد 
متبنی وی، نو پاک الله دغه ته څه ضرورت لری چه یو مخلوق خپل متبنی وګرځوی؟ آیا معاذ الله 
له ده سره د اولاد حسرت او د محوی د نشتوالی څه غم وو؟ یا دغه فکر ورسره وو چه وروسته له 
دی نه معاذ الله د ده د مال او دولت وارث او د ده د نامه روښانه ساتونکی به څوک اوسی! یا 
دا چه د زوړتوب او حرج په وقت کښی ورته تکیه او د مرستی(مدد) وسیله وی. العیاذ بالله، دی 
خو له دغو ګردو(تولو) شیانو څخه بی نیازه او بیپروا دی. او نور تول خلق په هر وقت او هر

گای کښی ده ته محتاج دی. دی به ځوی، لمسی، متبنی (ځوی نیوی) او نورو ته څرنګه احتیاج او اړتیا (مجبوری) ولری. ګرد (ټول) شیان د الله تعالیٰ مخلوق او مملوک دی. نو بیا د مالک او مملوک او خالق او مخلوق په منځ کښی د داسی نسبی علائقو ګنجایش او ځائیدل له کومه کیږی؟ دا لویه سخته خبره ده چه د الله تعالیٰ په نسبت محض له جهالته داسی دروغ او بی سنده خبری وویلی شی.

# قُلُ إِنَّ الَّذِينَ يَفُتَرُونَ عَلَى اللهِ الْحَالَ بَالَاللهِ الْحَالِ اللهِ الْحَالِ اللهِ الْحَالَ اللهُ الل

ووایه (ای محمده! دوی ته) بیشکه هغه کسان چه له خپله ځانه تړی پر الله دروغ (په نسبت د ولد او شریک سره) خلاص به نشی (له عذابه او په مراد به ونه رسیږی). نفع آخیستل دی په دنیا کښی بیا مونږ ته راتله د دوی دی (پس له مرګه) بیا به وروڅکوو مونږ دوی ته عذاب سخت په سبب د دی چه وو دوی چه کافران کیدل (په الله او په رسول الله).

تفسیو: یعنی پر الله تعالیٰ دروغ ترونکی اگر که د ډیر دنیوی قوت او قدرت خاوندان او په خپلو اسبابو، سامانو او وسائلو مغرور هم وی، لیکن ده ته حقیقی نیکی او بری له سره په برخه کیدی نشی. البته د لډو ورځو له مخی به په دنیا کښی مزی کوی او بالاخر ئی د پاک الله په لوری رجوع ده، چه هلته به د خپلو جرائمو په بدل کښی د نهایت سخت عذاب خوند وڅکی.

# وَاتُلُ عَلَيُهِمُ نَبَا نُوْتِمُ اِذُ قَالَ لِقَوْمِهُ لِقَوْمِ انْكَانَ كَابُرَ عَلَيْكُمُ مَا اللهِ تَعَالَى اللهِ تَوَكَّلُتُ فَاجْمِهُ عُوْاَ مَا لَا اللهِ فَعَلَى اللهِ تَوَكَّلُتُ فَاجْمِهُ عُوْاَ اللهِ فَعَلَى اللهِ تَوَكَّلُتُ فَاجْمِهُ عُوْاَ اللهِ وَعَلَى اللهِ تَوَكَّلُتُ فَا اللهِ فَعَلَى اللهِ مَعْلَمُ اللهِ فَعَلَى اللهِ فَعَلَى اللهِ فَعَلَى اللهُ اللهِ فَعَلَى اللهُ فَا اللهُ اللهُ

او ولوله (ای محمده!) پر دوی حال د نوح کله چه وویل (نوح) قوم خپل ته چه ای قومه زما که چیری وی سخت پر تاسی اوسیدل زما (ډیر وقت په تاسی

يعتذرون(١١)

کښی) او پند درکول زما (تاسی ته ) په آیتونو د الله (او بی موجبه می آزاروئ) نو خاص په الله باندی توکل کړی دی ما نو راغونډ (او کلک) کړئ تاسی کار خپل او (راټول کړئ) شریکان خپل بیا دی نه وی کار ستاسی په تاسی باندی پټ (یعنی ټول ښکاره راپسی ملا وتړئ) بیا راورسوئ ماته هر قسم ضرر او مهلت مه راکوئ ماته (هیڅ قدر څو خلاص شی زما دغه اقامت او ستاسی دغه محنت)

تفسیر: یعنی ای محمده اهل د مکی معظمی ته د نوح علیه السلام او د ده د قوم حال واوروه! چه ورمعلوم شی چه مکذبینو او مفتریینو ته حقیقی بری او فتحه نشی حاصلیدی او د دوی مندی او ښائست او سینګار یواځی د څو ورځو له مخې وي. او په پای (انجام) کښې په اېدې هلاک باندی منتهی کیږی د مکی معظمی هستیدونکو ته ښائی چه د نوح علیه السلام د قوم قصه واوروی څو تری عبرت حاصل کړی. که دوی د خاتم الانبياء صلى الله عليه وسلم ير تكذيب او عداوت هم داسی ملا تړلی وی او له خپلو شرکیاتو ځنی لاس نه اخلی، نو د دوی انجام به هم همغسی کیدی شی چه د نوح علیه السلام د تکذیب کوونکو وشو. او هم د دی واقعی له بیانولو څخه د نبي عليه السلام تسلي ورکول دي چه تاسي د خلقو د دښمني او شرارت څخه دومره زیات خفه او متاثر مه کیږئ، ځکه چه هر نبی ته داسی حوادث ور د مخه شوی او ټولو د هم دى قسمو حالاتو مقابله فرمايلي ده. مګر په آخر کښي فقط حق غالب شوى دى. او د حق او صداقت دښمنان تباه او برباد شوی دی. او نورو عامو سامعینو ته د دغو واقعاتو د داسی مفصل بیان څخه ښائی دغه خبره ورزده کړی چه نبی کریم صلی الله علیه وسلم سره له امهتوبه او د هیڅ یوه مخلوق به مخکښي د یوی دقیقي له مخې هم شاګردې نه کولو، د پخوانیو اقوامو دومره صحیح او باخه احوال بیان فرمائی چه ظاهراً بی له تعلیمه او طویلی استفادی هغسی وینا ممکنه نه ده. نو ناچاره دغه خبره منله کیږی چه د ده معلم او ښوونکی هیڅ یو انسان نه دی، بلکه هغه پاک الله ئی ښوونکی دی چه د ګردو(ټولو) علومو، فنونو او انسانانو او موجوداتو خالق او موجد دی. او دغه ئی د صداقت یو بل لوی دلیل دی.

﴿ اَذْقَالَالِقَوْلُو ﴾ الآیة ۔ کله چه وویل ده مشرانو د قوم خپل ته چه ای قومه زما که چیری وی داسی کار چه ډیر لوی او سخت شوی وی پر تاسی اوږدوالی د مدت د اقامت زما په تاسی کښی او دا ځکه چه نهه نیم سوه کاله ئی دوی ته د دین دعوت کړی ؤ، او له دوی څخه ئی ډیری جفا او سختی لیدلی وی، او سخت شوی وی هغه پند چه زه ئی درکوم تاسی ته په ښکاره دلایلو د قدرت د الله تعالیٰ په وحدانیت او په تصدیق د نبوت زما او بی موجبه راته آزار رسوئ. پس خاص پر الله تعالیٰ می توکل کړی دی په دفع د شر ستاسی کښی پس راغونډ او محکم کړئ کار خپل او راګرد (راټول) کړئ مشرکان خپل او هغه شریکان خپل چه تاسی له الله سره مقرر کړی دی یعنی ټول قوت خپل راغونډ کړئ! بیا دی نه وی دا کار ستاسی په باب زما کښی په

يعتذرون(١١)

تاسی پت یعنی تول راپسی په ښکاره ملا وتړئ! بیا اورسوئ ماته هر قسم ضرر چه ستاسی زړه غواړی، او هیڅ قدر مهلت مه راکوئ ماته!) یعنی ستاسی د خوښی او خفګان او د موافقت او مخالفت د یوی ذری په اندازه هم زه پروا نه لرم. د نورو انبیاؤ علیهم السلام په شان زما هیله(امید) او اسره هم صرف پر الله واحد احد صمد ده. که تاسی زما په پوهنه او پند نه پوهیږئ، یا ئی نه منځ نو واک(اختیار) لرئ زه خو د خپل منصبی فرض په ادا کولو کښی هیڅ قصور نشم کولی. که تاسی زما دغه وضعیت بد منځ او دښمنی راسره کوئ او نقصان رارسوئ نو دغه شیان قطعاً زما پر دغو ارادو څه اثر نشی غورځولی هر هغه شی چه ستاسی په امکان کښی شته په ډیر شوق او مینه سره ئی پر ما اجراء کړئ، زما پر خلاف جرګی او مشوری وکړئ! او کوم تجویز پوخ یا کومه خبره غوته کړئ! د خپل د کار ملګری، بلکه فرضی معبودان مو هم راتول کړئ او تول سره لاس او فکر یو کړئ! او پر یوه غیر مشکوک او غیر مشتبه رأی مو هم راتول کړئ او تول سره لاس او فکر یو کړئ! او پر یوه غیر مشکوک او غیر مشتبه رأی وقائم شځ! بیا په خپلو متفقه ؤ طاقتونو سره هغه راجاری کړئ! او د یوی شیبی مهلت راته مه واکوئ! نو بیا وګورئ چه زما د نبوت د استقامت او د توکل د غره په مقابل کښی د گردی(تولی) دنیا قوتونه او تدبیرونه څرنګه بیکاره او لتاړه او څنګه ئی بڅرکی په هوا الوځی؟

يونس(١٠)

#### فَانَ تَوَلَّيْتُوْفَمَاسَأَلْتُكُوْمِينَ اَجْرِلُ اَجْرِيَ اللاعَلَى اللهِ وَأُمِرْتُ أَنْ الْخُونَ مِنَ الْسُلِمِينَ ﴿

نو که و گرځیدئ تاسی (له پنده او وئی نه منئ) پس نه ده غوښتی ما له تاسو څخه هیڅ اجر (مزدوری) نه دی اجر ځما (په دی چه بولم تاسو ایمان ته) مگر پر الله دی او امر (حکم) شوی دی ماته په دی چه اوسم زه له مسلمانانو (راسخو غاړه ایښودونکو څخه الله ته).

تفسیر: یعنی ستاسی په مقابل کښی نه د جانی او بدنی تکالیفو څخه ویریږمه او نه د مالی نقصان څه فکر او اندیښنه راسره شته زه د تبلیغ او د دعوت د خدمت څه معاوضه هم له تاسی څخه نه غواړم چه دغه اندیښنه راته پیدا شی چه ستاسی په خفګان به زما تنخا بنده شی. یا کم له کمه تاسی ته به د داسی وینا موقع په لاس درشی چه زما ګرد(ټول) جداوجهد د مال له حرصه او د پیسو په طمع دی. زما اجرت او مزدوری د هغه لوی ذات په ذمه ده چه زه ئی کار کوم. او احکام ئی په ځای راوړم. کله چه زه د هغه امر منونکی یم او خپل مفوضه خدمت بی له خوفه او خطره پای (انجام) ته رسوم، نو څرنګه ممکن دی چه هغه به د خپل فضل او مرحمت ابواب (ورونه) نه راپرانیځی؟

#### فَكَنَّ بُولُا فَنَجَّيْنَهُ وَمَنُ مَّعَهُ فِي الْفُلْكِ وَجَعَلَنْهُمُ خَلِيْفَ وَاَغْرَقُنَا الَّذِيْنَ كَنَّ بُوْابِالْيِّنَا قَانَظُرُكِيْفَ كَانَ عَاقِبَهُ ٱلْمُنْذَرِيِّيَ<sup>©</sup>

نو نسبت د دروغو وکړ دوی نوح ته پس نجات ورکړ مونږ دغه (نوح) ته او هغه چاته چه وو له ده سره په بیړی کښی (له غرقه) او وګرځول مونږ دوی خلیفګان (د غرق شویو په ځمکی کښی ) او غرق کړل مونږ (په طوفان کښی) هغه کسان چه تکذیب ئی کړی وو د آیتونو زمونږ، نو وګوره چه څرنګه شوه آخره خاتمه د ویرولیو شویو (یعنی هلاک شول).

تفسیر: یعنی له هر چا سره چه د عبرت سترگی وی هغه دی وگوری چه د مکنبینو انجام محرنگه شوی ؤ؟ دغو خلقر ته په سلهاؤ کلونو نوح علیه السلام پند ورکړ. او نصیحت ئی وکړ. او له نفعی او ضرر څخه ئی خبردار کړل. کله چه هیڅ یوه خبره ئی مؤثره ونه لویده او قبوله نشوه بلکه بالعکس د دوی ذاتی عناد او فرار لا ورپسی زیات شو. نو دلته د پاک الله له لوری د اوبو سخت طوفان (څپان) ورنازل شو. او په هغه کښی گرد(ټول) مکنبین سره ډوب شول یواځی نوح علیه السلام سره له نورو محوظ پاتی شول او د انسانانو وروستنی نسل له هم دوی محمد و باتی شو. او د ډوب شویو خلقو په محای کښی هم دغه د بیړی سواره مسلمانان ودان شول. د نوح علیه السلام لړ څه قصه د «الاعراف» په سورت کښی هم تیره شوی ده.

#### ثُمَّرَبَعَثْنَامِنَ بَعْدِهِ رُسُلًا إلى قَوْمِهِمْ فَجَآءُوْهُمْ بِالْبَيِّنْتِ فَمَاكَانُوْ الْيُؤْمِنُوْ ابِمَاكَذَّ بُوُ ابِهِمِنْ قَبْلُ كَذَالِكَ نَطْبَعُ عَلَى قُلُوْبِ الْمُعْتَدِيْنَ

بیا لیږلی وو مونږ پس له نوح نور رسولان قوم د هغو ته (لکه هود، صالح، ابراهیم، لوط، شعیب) نو راوړی وو دغو (رسولانو) هغوی ته دلائل ښکاره پس (مستعد) نه وو دوی (دی ته) چه ایمان ئی راوړی وی په هغو (دینیهؤ اصولو) چه تکذیب ئی کړی وو د هغو (اصولو)) پخوا (له بعثت د رسولانو)، هم داسی (لکه چه مهر مو لګولی ؤ په زړونو د دوی) مهر لګوو مونږ زړونو د تیریدونکو (له شرعی حدودو).

تفسیر: یعنی د نوح علیه السلام څخه وروسته هود ، صالح ، لوط ، ابراهیم ، شعیب او نور انبیا یا علیهم السلام ئی د خپلو اقوامو په لوری سره له ښکاره ؤ نښو او دلائلو لیږلی ؤ ، لیکن د هغه جهالت او کفر په حالت کښی چه دغه خلق د خپلو انبیاؤ د بعثت څخه پخوا وو . او د هغو شیانو په سبب چه پخوا له دی نه ئی پرله پسی د انبیاؤ تکذیب کړی وو بیا ئی دا توفیق ونه موند چه د نورو انبیاؤ چه د تشریف راوړلو او د دوی د پوهولو څخه وروسته پر حقائقو وپوهیږی او اسلام ومنی بلکه د هغو صحیحه ؤ اصولو تکذیب چه پخوا له دی نه قوم د نوح کړی وو . دوی کردو(تولو) هم د هغو د منلو څخه انکار وکړ . او همغه یوه «نه» چه یو ځلی د ړومبنیو د خولی څخه وتلی وه ، ممکن نه ؤ چه بیا د نورو وروستنیو له خولو په «هو!» سره بدله شی .

هغه کسان چه د حق په تکذیب او عداوت کښی ئی تیری کړی دی، د هغو په زړونو باندی د مهر لګولو هم دغه صورت کیدی شی چه اول تکذیب کوی. بیا پر هغه داسی ضد او اصرار کوی چه محض د دښمنی او عناد رویه ځان ته غوره کړی. تر دی ځایه پوری چه د دوی د زړونو ګردی(تولی) قواوی ورانیږی. او د حق د قبول استعداد یکښی بیخی نه یاتی کیږی.

#### ثُوَّبَعَثْنَامِنَ بَعَدِهِمُ مُّوْلِى وَهُرُوْنَ إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَايِهِ بِالْنِتِنَا فَاسْتَكْبُرُواْ وَكَانُوْا قَوْمًا هُجْرِمِيْنَ

بیا ولیږل مونږ وروسته له دغو (رسولانو) څخه موسیٰ او هارون (دواړه وروڼه) طرف د فرعون (د مصر) او سردارانو د قوم د ده ته په ښکاره معجزو زمونږ نو تکبر وکړ دوی او وو دوی قوم مجرمان (کافران زړور په ګناهونو).

#### فَكَتَّاجَآءُهُمُ الْحَقُّ مِنْ عِنْدِنَاقَالُوٓ إِلَى هٰذَالسِحُرُمُّيمِينٌ ۞

نو کله چه راغی دوی ته حق (رښتيا خبره) له نزده زمونږ نو وويل دوی

#### بیشکه دا خامخا سحر (کوډی) دی ښکاره.

تفسیر: یعنی د «عصا» او د «یدبیضا» (د امسا او د روسانه لاس) او د نورو معجزو د لیدلو او د موسیٰ علیه السلام زښته زیات تاثیردارو خبرو د آوریدلو څخه ئی وویل چه: «دغه ګرد(ټول) امور ښکاره جادو دی» ځکه چه د ده په خیال کښی د ګردو(ټولو) فوقالعاده شیانو آخری درجه هم دغه جادو کیدی شو.

#### قَالَ مُوْسَى اَتَقُوْلُوْنَ لِلْحَقِّ لَمَّاجَأَءُكُوْ السِّحْرُهِ نَا وَلَا يُعْزِلُخُ السَّحِرُونَ

وویل موسیٰ (دغو قائلانو ته) آیا وایئ تاسی دغه حق (رښتینی معجزی) ته کله چه راغله تاسی ته (چه معجزه نه ده سحر دی) آیا سحر دی دا (بلکه نه دی)، حال دا چه نه مومی بری ساحران (له عذاب د نیران)

تفسیر: یعنی حق ته جادو وایئ آیا جادو داسی کیدی شی؟ او آیا جادوگر، کوډگر غرنگه د نبوت دعوی کولی شی؟ او د حق او باطل په کشمکش کښی بریالی(کامیاب) کیدی شی؟ د سحر او معجزی په منځ کښی فرق او توپیر (امتیاز) نه کول، د دوی د لنډو پوهیدلو کار دی. چه د طلا او سرو زرو او ژیړو په منځ کښی فرق نشی کولی، د نبی روښانه مخ، سوچه اخلاق، د تقویٰ رڼا، له شوکته او عظمته ډکو احوالو کښی داسی ښکاره گواهی موجوده ده، چه کوډگری او شعبدهبازی له سره له دوی سره هیڅ یو نسبت نه لری، نو بیا نبیالله ته «ساحر» ویل په کومی اندازی بیحیائی او لیونتوب دی.

#### قَالُوۡٓالَجِعۡتَنَالِتَلۡفِتَنَاعَتَّاوَجَدُنَاعَلَيُوابَاءَنَا وَتَكُوۡنَ لَكُمُاالۡكِبۡرِيَاءٛفِ الْاَرۡضِ وَمَا عَنُ لَكُمَا بِمُوۡمِنِينَ۞

وویل فرعونیانو (موسیٰ ته) آیا راغلی ئی ته مونږ ته دپاره د دی چه واړوی مونږ له هغه کاره چه موندلی دی مونږ پری پلرونه خپل او چه شی تاسی دواړو ته غلبه (سلطنت) په ځمکه (د مصر) کښی، او نه یو مونږ ستاسی دواړو (په نبوت) باور کوونکی

تفسیر: یعنی معاذ الله ته د دنیا حریص او بدنیت ئی یو سیاسی تحریک په مذهبی رنګ سره وړاندی کوی. ستا مقصد او غرض هم داسی معلومیډی چه له مذهبی حیثیته یو لوی انقلاب جوړ

کړی، او په دغه ملک کښی خپله سرداری او حکومت ټینګ کړی. او د دی ځای پخوانی سرداران (قبطیان) برطرف کړی نو په یاد ئی ولره چه ستا دغه غوښتنه پوره کیدونکی نه ده، مونډ له سره ستا خبره نه منو او نه دی له سره مشرتیا تسلیموو.

#### وَقَالَ فِرُعَوْنُ الْمُثُورِنَ بِكُلِّ سَحِرِ عَلِيُوِ®

او وویل فرعون (مقربانو خپلو ته چه ) راولئ تاسی ماته هر هغه ساحر چه ښه (پوه او) ماهر وی.

تفسیر: دغه د موسیٰ علیه السلام د تقریر جواب ؤ یعنی پاتی شوه د سحر او د معجزی جگړه د هغی تصفیه هم عملاً کوو چه د دی ملک ډیر لوی ماهر کوډ گران راتول کړل شی. بیا دغه کوډ گران ستا د دغو معجزاتو په مقابل کښی خپلی ننداری درښکاره کړی نو گرد(تول) به سره ووینی چه تاسی نبیان یئ؟ که (معاذالله) کوډ گران؟ نو ځکه د فرعون په ټوله پاچاهی کښی سړی خواره شول او هر لوری ته نو محصلان لاړل چه ښه پوهان، مشاقان او ماهران کوډ گران چه هر چیری وموندل شی ژر دی راحاضر کړل شی! د دی مفصله واقعه د «الاعراف» په سورت کښی تیره شوی ده هلته دی وکتله شی.

#### فَكُمَّاجَأَءُ السَّحَرَافُ قَالَ لَهُمُ مُّوسَى الْقُوامَ النَّهُ مُّلْقُونَ

نو کله چه راغلل ساحران (د معارضی میدان ته) وویل دوی ته موسیٰ چه وغورځوئ هغه څه چه تاسو (ئی) غورځوونکی یئ.

تفسیر: په بل ځای کښی مذکور دی چه کوډګرانو له موسیٰ علیه السلام څخه پوښتنه کړی وه چه ته دی خپله ننداره پخوا راښیی؟ که ئی مونږ اول دروښیو؟ د دوی په جواب کښی موسیٰ علیه السلام وفرمایل: «د هر هغه شی ښوونه مو چه په زړه کښی وی، ډومبی تاسی هغه راوښیئ!» ځکه چه د باطلو د پوره زور ښوولو څخه د حقو راتلل او د باطلو لاندی غورځول، او مغلوب او مقهور او ویجاړ څرګندول ئی لا زیات مؤثر او د حق غلبه لا ښه واضح کوی.

#### فَكَمَّاَالُقُوَّاقَالَمُوْسَى مَلْجِئُتُوْرِبِهُ السِّحُرُّ إِنَّ اللهَ سَيُبُطِلُهُ ۚ إِنَّ اللهَ لَا يُصُلِحُ حَمَلَ الْمُفْسِينِينَ

نو کله چه وغورځول ساحرانو (پړی او همساګانی خپلی) نو وویل موسیٰ هغه څیز چه راوړی دی تاسو هغه یوازی سحر دی (نه بل شی)، بیشکه چه الله ژر تباه کوی دغه (سحر)، بیشکه چه الله نه جوړوی کار د فساد کوونکو.

تفسیر: کود گرانو خپل پری او همساگانی پر ځمکه وغورځولی او په تخیل او نظربندی سره ئی لیدونکو ته داسی ورڅرګند(ښکاره) کړل چه گواکی گرد(ټول) میدان له ژوندیو مارانو، منګورانو ځنی ډک دی. نو موسیٰ علیه السلام وویل: «دغه دی جادو، او هغه له سره جادو نه وه چه فرعون او د ده خوشامدګرانو به هغه ته جادو ویل» (بلکه جادو او کوډی هم داسی دی چه تاسو راوړی دی او بل شی نه دی بیشکه چه الله تعالیٰ ژر تباه کوی دغه سحر او بیشکه الله نه جوړوی کار د فساد کوونکو) یعنی بس دی! تاسو خپل گرد(ټول) زور او قوت صرف کړ. اوس خپل ځانونه سنبال کړئ! چه پاک الله به ستاسی دغه له خپله ځانه جوړی کړی لوبی داسی ورانی او خرابی کړی، چه بیا له سره په مقابل کښی نه د هغه بل کوم نظیر او مثال او جوړه نشی جوړیدی، ځکه چه د پاک الله د عادت او حکمت څخه دغه خلاف دی چه د مصلح او مفسد د مقابلی په ځکه چه د پاک الله د عادت او حکمت څخه دغه خلاف دی چه د مصلح او مفسد د مقابلی په وقت کښی کله چه له هغه څخه مقصود خالص د حجت اتمام وی، چه د مفسدانو او شریرانو خبرو ته څه اثر او قوت ورکړی. یا د حق کلمه مغلوبه او ښکته کړی.

# وَيُحِقُ اللهُ الْحَقَّ بِكِلِمْتِهِ وَلَوْكِرَةَ الْمُجُرِمُونَ ۚ فَمَا الْمَنَ لِمُوْسَىَ إَلَا ذُرِّتَيَةً ثُمِّنُ قَوْمِهِ عَلَى خَوْفٍ مِّنْ فِرْعَوْنَ وَمَلَا بِهِمُ اَنْ يَفُتِنَهُمُ ۗ وَاِنَّ فِرْعَوْنَ لَعَالِى فِي الْرُضَ وَالنَّهُ لَمِنَ الْمُسُرِفِيْنَ ۖ وَانَّ فِرْعَوْنَ لَعَالِى فِي الْرُضَ وَالنَّهُ لَمِنَ الْمُسُرِفِيْنَ ۖ

او (بیا ژر) رښتیا کوی الله حقه خبره (چه زما راوړی دین دی) په کلماتو (او حکمونو) خپلو سره او اګر که ئی بد ګڼی مجرمان (کافران) نو ایمان نه ؤ راوړی (پومبی) په موسیٰ باندی مګر څو اولادو (ځلمیانو) له قومه د ده سره د ویری له فرعونه او له مشرانو د دوی له دی نه چه دوی و(نه) ښویوی، او بیشکه چه دغه فرعون خامخا جابر متکبر ؤ په ځمکه (د مصر) کښی، او بیشکه چه دی خامخا له حده تیریدونکو څخه ؤ (تر دی حده پوری چه د خدائی دعوی ئی هم وکړه)

تفسیر: بنی اسرآئیلو د فرعونیانو له لاسه سخت مصیبتونه او ربرونه(تکلیفونه)، ذلت او سپکتیا

گاللی(برداشت کولی) او د همغو پرومبنیو پخوا ویلو سره سم منتظر وو چه د فرعون د مظالمو خاتمه، او د هغه د سلطنت د اساس آپولو لپاره همغه اسرائیلی نبی مبعوث شی. موسیٰ علیه السلام سم په همغه شانی تشریف راوپ چه عام خلق د هغه په انتظار کښی وو. نو ځکه ګرد(ټول) «بنی اسرآئیل» په قدرتی ډول(طریقه) سره د موسیٰ علیه السلام بعثت یو نعمت عظمی ګاڼه او د زپه له صدقه ئی موسیٰ رښتینی شماره او د هغه عزت او حرمت ئی په انتهائی درجه سره کاوه مگر ډیر سړی له فرعونه او له فرعونیانو سردارانو څنی ویریدل نو له هم دی لامله(له وجی) په ابتدا کښی په شرعیه ؤ اصولو سره ئی ایمان رانه وپر. او وقت او زمان ته ئی منتظر وو. چه هر کله او هر مهال (وخت) چه د حق غلبه وشی، نو ګرد(ټول) به سره مسلمانیږی د بنیاسرائیلو لپ څه ځلمیانو همت وکړ او د فرعون د خوف او ویری سره ئی د خپل اسلام اظهار او اعلان وکړ. څو شمیرلی او غوره شوی قبطیان هم چه د فرعون له قومه وو، په اسلام مشرف شول. په آخره کښی کله چه د موسیٰ علیه السلام اثر او د حق غلغله لا پورته شوه نو دلته د بنی اسرائیلو کښی کله چه د موسیٰ علیه السلام اثر او د حق غلغله لا پورته شوه نو دلته د بنی اسرائیلو گرد(ټول) هغه قومونه سره مسلمانان شول چه نژدی په شپږو لکو بالغو نارینه ؤ پوری رسیدل دلته د هغو د ابتدائی قصی بیان دی.

وی که دی نه چه دوی ونه ښویوی او بیشکه چه فرعون خامخا جابر، متکبر ؤ په ځمکه د مصر کښی او بیشکه چه دی خامخا له حده تیریدونکو څخه ؤ تر دی حده چه د خدائی دعوی ئی هم کښی او بیشکه چه دی خامخا له حده تیریدونکو څخه ؤ تر دی حده چه د خدائی دعوی ئی هم وکړه) له دغو سردارانو څخه مراد یا خپله د فرعون حکام او عمال دی. یا خو د بنی اسرائیلو هغه سرداران مقصد دی چه د خوف یا طمعی او نورو له سببه خپل قوم او تبر ئی د فرعون د مخالفت څخه ویرول او تخویف ئی کاوه. او ربړولو (تکلیف کولو) څخه مطلب دا دی چه فرعون به د دوی د ایمان راوړلو د خبر آوریدلو ځنی دوی ته سختی ایذاوی او ربړونه (تکلیفونه) ورکول، چه د همغو ربړو (تکلیفونو) له ویری ممکن وو چه ځینی ضعیفالقلب کسان به د حق له لاری ښوئیدل. (ځکه چه فرعون خامخا جابر متکبر ؤ په ځمکه د مصر کښی او بیشکه چه فرعون خامخا له حده تیریدونکو څخه ؤ تر دی حده پوری چه د خدائی دعوی ئی هم وکړه) نوعون خامخا له حده تیریدونکو څخه ؤ تر دی حده پوری چه د خدائی دعوی ئی هم وکړه) مادی قوت، قدرت او طاقت ډیر زیات او خورا(ډیر) زورور ؤ او د ده ظلم او عدوان، کفر او طغیان له حده متجاوز شوی ؤ او د ده لاسونه د کمزورانو د ربړولو (ازارولو) او تعذیب لپاره بیخی خلاص او آزاد وو.

#### وَقَالَ مُوسَى يَقَوْمِ إِنْ كُنْتُمْ إِمَنْتُمْ بِإِللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُوْ آلِنُ كُنْتُومُسُلِمِينَ®

او وویل موسیٰ (مؤمنانو د خپل قوم ته کله چه آثار د خوف ښکاره شو) ای قومه ځما که یئ تاسی چه ایمان مو راوړی دی پر الله (چه خیر او شر او نور هر شی د ده په قدرت دی) نو خاص پر هم ده توکل وکړئ که یئ تاسی مسلمانان(حکم منونکی د الله)

تفسیر پیعنی د خوف او ویری هیڅ ضرورت نشته د یوه فرمان منونکی مؤمن کار دا دی چه د خپل مالک پر قوت معتمد وی. هر هغه څوک چه د پاک الله پر لامحدود قدرت او رحمت متیقن وی دی په هری معاملی کښی یقیناً په الله تعالیٰ اعتماد او توکل کوی. او د دغه اعتماد اظهار هلته کیدی شی چه بنده خپل ځان بیخی پاک الله ته وسپاری او د ده پر حکم رفتار او تګ وکړی. او په ګرد(ټول) جداوجهد کښی یواځی په هم ده باندی نظر ولری.

#### فَقَالُواعَلَى اللهِ تَوَكَّلْنَا وَتَبَالِا تَجْعَلْنَا فِثَنَّةً لِلْقَوْمِ الظَّلِيدِينَ ٥

نو وویل دوی خاص پر الله توکل کړی دی مونږ، ای ربه زمونږه مه ګرځوه مونږ (سبب د) فتنی (ضلالت) دپاره د قوم ظالمانو

تفسیوید موسیٰ علیه السلام پر نصیحت دوی د خپل اخلاص اظهار و کړ، او وی ویل چه بیشکه زموند توکل او اعتماد خالص پر الله تعالیٰ باندی دی او د همغه له درباره غواړو چه موند د دغو ظالمانو له ظلمونو څخه خلاص کړی چه زیات له دی نه مو په عذاب نه کړی. په دغه شانی چه دوی تل پر موند خپل زور، طاقت، قوت، او ظلم وچلوی، او زموند له لاسه د دوی په مقابل کښی هیڅ شی نه وی پوره په دغه صورت کښی زموند دین هم په ویره او خطر کښی دی او دغه ظالمانو او نورو لیدونکو ته د داسی خبرو او لاقو او باتو وهلو موقع هم په لاس راځی چه که موند پر حق نه وی روان، نو پر تاسی به ولی د داسی تسلط او تفوق خاوندان اوسیدو؟ او تاسی به ولی د داسی تسلط او تفوق خاوندان اوسیدو؟ او تاسی به ولی دومره ذلیل او ښکته او ناتوانان پاتی کیدئ؟ دغسی چتی(بیکاره) خیالات به دغه گمراهان لا پسی گمراه او بی لاری کوی. گواکی له یوه حیثیته زموند وجود به د هغوی لپاره فتنه وگرځی.

#### وَيَجِنَابِرَحُمَتِك مِنَ الْقَوْمِ الْكَفِي أَيْنَ @

او نجات راکړه مونږ ته په (سبب د) رحمت خپل له قوم کافرانو نه.

تفسیر: یعنی د دوی له غلامی او محکومی ځنی مونږ ته نجات راکړه! او د آزادی او خپلواکی

او استقلال له دولته مو ماړه او خوشحال کړه!

# وَاوَحَيُنَا إلى مُوسى وَاخِيهِ أَنْ تَبَوا لِقَوْمِكُمَا بِمِصْرَ بُيُوتًا وَاحْمَدُ اللَّهُ وَمِثْرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَالْحَالُونَ وَمَثِّرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَالْحَالُونَ وَمَثِّرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾

او وحی وکړه مونږ موسیٰ ته او ورور د ده ته داسی چه جوړ(مقرر) کړئ تاسی د پاره د قوم خپل په مصر کښی کوټی (دپاره د عبادت) او وګرځوئ کوټی خپلی (مخامخ) قبلی (ته) او سم ودروئ( ادا کوئ) تاسی لمونځ، او زیری ورکړه (ای موسیٰ) مؤمنانو ته ( دلته په نصرت هلته په جنت)

تفسیر: حضرت شاه صاحب لیکی «کله چه د فرعون د هلاکت وقت نثردی شو، نو حکم وشو چه د بنی اسرائیلو قوم دی له هغوی سره گه او شامل نشی. او په خپلو محلو کښی دی بیل اوسیږی چه وروسته له دی نه پر دوی آفتونه راتلونکی دی خو په هغه وقت کښی ستاسی قوم په ظاهری ډول (طریقه) هم له آفتونو څخه بیخی بیل اوسی » مفسرین له (آن تَبَوّالِقُورِ لَمُنَا بِمِهُرُبُورًا ) څخه دغه مراد آخیستی دی چه په خپلو کورونو کښی اوسیږئ! او له دغو څخه گینی کوتی د عبادت لپاره مخصوصی کړئ! (او دا ئی هله وفرمایل چه) فرعون ګرد (تول) مسجدونه او معابد خراب کړی وو. هیڅوک به د باندی وتلی، او عبادت به ئی کولی نشو. نو مجبوراً حکم وشو چه په خپلو کورونو کښی دی داسی ځایونه د لمانځه لپاره تیار کړی چه قبلی مجبوراً حکم وشو چه په خپلو کورونو کښی دی داسی ځایونه د لمانځه لپاره تیار کړی چه قبلی ( و وَیَبُوالْمُورُینُ اَلَیْ اِلْمُورِینُ نَهُ او زیری ورکړه ای موسیٰ مؤمنانو ته) په دنیا کښی د فتح او نصرت او په آخرت کښی په نجات او د الله تعالیٰ په خوښی او رضاء.

وَقَالَ مُوْسَى رَبَّنَآ اِنَّكَ التَّيْتَ فِرْعَوْنَ وَمَلَاكَا ذِيْنَةً وَآمُوالاً فِي الْحَيْوَةِ الكُّنْيَأُ رَبِّنَالِيُضِلُّوُا عَنُسِيلِكَ رَبِّنَا اطْمِسْ عَلَى اَمُوالِمُ وَاشُكُدُ عَلَىٰ قُلُوْ بِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُوُا حَتَّى يَرُوُا الْعَذَابَ الْكَلِيْمَ ۞ يعتذرون(١١)

او وویل موسیٰ (تضرعاً) ای ربه زمون و بیشکه تا ورکړی دی دی فرعون او سردارانو د ده ته زینت (رونق) او مالونه په دغه ژوندون لر خسیس کښی ای ربه زمون (ورکړی دی دی دوی ته دغه اموال) دپاره د دی چه گمراه کړی دوی (خلق) له لیاری ستا نه ای ربه زمون و محوه (کړه هلاک او مسخ) راوله پر اموالو د دوی او سختی راوله په زړونو د دوی نو ایمان نه راوړی دوی تر هغه چه ووینی دوی عذاب دردناک

تفسیر: یعنی د هر قسم سامان رونق، آسایش، سینگار دی ورکړی دی مثلاً د صورت ښائست، سورلی، عمده پوښاک، اثاثالبیت او نور او د مال او د دولت خزانی د سرو او د سپینو زرو درنگونه (کانونه) او نور دی وربښلی دی.

که په (لیضلوا) کښی لام د تعلیل دپاره ونیسو نو مطلب به ئی داسی کیږی چه په تکوینی ډول(طریقه) سره دغه سامان دغو شریرانو ته ځکه ورکړی شوی دی چه ګرد(ټول) سره مغروران او ګمراهان شی. او نور وګړی (خلق) هم بی لاری کړی. او په بدو کارونو کښی ئی ولګوی. او په خلاص زړه او پرانیستلی لاس هر څه چه غواړی همغه وکړی. بیا به په آخر کښی ورښکاره شی چه هغه ګرد(ټول) مالونه او شته ئی هیڅ نه دی په کار ورغلی کله چه د خیر او شر خالق پاک الله دی. او ظاهر دی چه د الله تعالیٰ هیڅ یو کار له حکمته او مصلحته تش نه دی نو لامحال په «خلق الشر» کښی هم د عالم د مجموعی په اعتبار کوم حکمت او مصلحت به خامخا وی، نو همغه حکمت شریرانو ته د دومره سامان او وسائل ورکولو کښی هم منطبق کړئ

﴿ كُلَّ ثِنَا مُؤْلِدُهُ وَالْمُؤْلِدُ وَمُؤَلِّدُ مِنْ عَمَا مُرَبِّكَ وَمَا كَانَ عَمَا مُرْتِكَ مُعْلَمُونًا ﴾ ١٥ جزء د سبحن الذي (٢٠) آية (٢) ركوع)

﴿ وَلاَ عَسْبَنَ الَّذِيْنَ لَمُهُ وَالْمَالُيْلِ لَهُو عَيْرُ لِانْشِيهِ مَا إِنَّالُمُيْلِ لَهُمْ لِيَزْدَا وَظَالُمُنَا وَلَهُو عَمَاكِ فُهِينًا ﴾

(؛ جزء د آل عمران (۱۷۸) آیة (۱۸) رکوع) ځینو مفسرانو

په «لیضلوا» کښی لام د «عاقبت» لپاره اخیستی دی لکه چه په «فالتقطه آل فرعون لیکون لهم عدوا وحزنا» کښی لام د «عاقبت» لپاره دی، نو په دغه وقت کښی به ئی مطلب داسی وی چه دغه ساز او سامان ئی ځکه ورکړی وو، چه په خیریه ؤ امورو کښی ئی ولګوی، او د دغو نعمتو په لرلو خپل حقیقی منعم په ښه شان سره وپیژنی او د الله تعالیٰ له شکر کوونکو بندګانو ځنی شی. مګر په خلاف د هغه دوی له خپلی بدبختی د الله تعالیٰ د دغو نعمتو سره نور خلق بیلاری او کمراهان کړل او په دغه لاره کښی په خلاص زړه او لاس داسی بی پروا لګوی، لکه چه ئی خاص هم دغه کار لپاره ورکړی وی، پر دغه تفسیر هیڅ یو اشکال نه واردیږی.

کله چه موسیٰ علیه السلام تر یوی اوږدی مودی پوری هر راز (قسم) هدایت وکړه او عظیم الشانی معجزی ئی ورښکاره کړی مګر د معاندینو جحود او عناد لا پسی زیاتیده تر دی حده پوری چه د تجربی، یا د صحبت د طول یا د الله تعالیٰ د وحی په وسیلی په پوره ډول(طریقه) ثابته شوه چه دغه خلق له سره ایمان راوړونکی نه دی. نو دلته د دوی د هلاکت لپاره ئی دعاء وکړه څو

د دوی له پلیتی ځنی دنیا ژر پاکه شی او نور د دوی له بدی خاتمی ځنی د عبرت درس واخلی موسیٰ علیه السلام داسی سیری وکړی چه «ای ربه! د دوی مالونه محوه او فناه کړه او د دوی په زړونو باندی داسی سخته غوته واچوه! چه له سره پکښی ایمان او یقین اثر او نفوذ ونه شی کړی! او فقط په همغه وقت کښی دوی ته یقین حاصل شی چه د عذابالیم ننداری پخپلو سترګو وګوری! دغه سیری د دوی په حق کښی داسی وګنئ لکه چه ابلیس ته «لعنه الله» یا کفارو ته «خذ لهم الله» ویلی کیږی حال دا چه د هغه د ملعونیت او د خذلان قطعی فیصله لا له پخوا څخه شوی ده . حضرت شاه صاحب د دی آیت تقریر په بل صورت سره کړی دی چه «د رښتینی ایمان امید له هغو څخه نه کیده مګر څه مهال (وخت) چه کوم آفت او مصیبت چه پر دوی نازلیده نو په دروغو به ئی ویل چه اوس ئی منو که دغه عذاب له مونږ ځنی لری کړی شی! دلته به هغه عذاب له دوی ځنی دفع کیده ، دفع کیده ، ولی خبره به ئی نه فیصله کیده . دغه ښیرا ئی ځکه وفرمایله چه دوی په دروغو دعوی ونه کړی شی او د دوی زړونه دی سخت اوسیږی څو عذاب واقع ، او خبری سره فیصله او پری شی».

### قَالَ قَدُ الْجِيْبَةُ تَدْعُوتُكُمُ ا فَاسْتَقِيمًا وَلا تَثْبِ عَرِيَّ سَبِيْلَ الَّذِيْنَ لاِيعُلَمُونَ@

وفرمایل (الله) په تحقیق قبوله کړه دوه دعا ستاسی نو سم ولاړ اوسئ (په تبلیغ خپل) او متابعت مه کوئ تاسی د لاری د هغو کسانو چه نه پوهیږی (په حق یا ناپوهان دی په حکمت د تاخیر)

تفسیر: له روایاتو ځنی معلومیږی چه حضرت موسیٰ علیه السلام به ښیری کولی او حضرت هارون علیه السلام به آمین ویل. نو په دغه لحاظ سره ئی «دعوتکما» فرمایلی دی.

یعنی خپل کار په استقلال او ثابت قدمی سره پای (انجام) ته ورسوئ! که د دعا د قبولولو په آثارو کښی څه ځنډ(ایسارتیا) درښکاره شی، نو د ناپوهانو په شان تلوار او بیړه مه کوئ! په مقدر وقت او مقرری نیتی کښی هم داسی چه ته ئی غواړی کیدونکی دی، مگر له ویریدللو او وارخطا کیدلو ځنی هیڅ شی په لاس نه درځی.

#### وَجُوزُنَا بِبَنِي إِسْرَاءِيلَ الْبَحُرْفَاتُبُعُهُمْ فِرْعُونُ وَجُنُودُهُ بَغْيًا وَعَدُوا

#### حَقِّ إِذَا اَدْرُكُهُ الْعَرَقُ قَالَ امَنْتُ اَتَّهُ لِكَ إِلَّا الَّذِي َ الْمَنْتُ بِهِ بَنُوَآ اِسُرَآءِ يُلَ وَ اَنَامِنَ الْمُسُلِمِينَ ۞ اَلْئِنَ وَقَلْ عَصَيْتَ قَبُلُ وَكُنْتَ مِنَ الْمُفْسِدِيْنَ ۞

او تیر کړل مونږ بنی اسرائیل له بحره (د قلزم روغ رمټ) نو چه پسی ورسیده په دوی پسی فرعون او لښکر د ده دپاره د ظلم او جفا، تر هغه کله چه ورسیده دغه (فرعون) ته غرق (ډوب شو او وویرید په هلاک خپل) نو وی ویل چه ایمان راوړ ما په دی چه بیشکه نشته هیڅ برحق معبود مګر یواځی هغه ذات دی چه ایمان راوړی دی پر هغه بنی اسرائیلو او زه یم له مسلمانانو (غاړه ایښودونکو حکم د الله ته، وفرمایل الله په رد د ایمان د فرعون په ژبه د پرښتی آیا اوس (دی ایمان راوړ) حال دا چه په تحقیق نافرمانی دی کوله پخوا (له دی نه د رسول زما) او وی ته له مفسدینو (فساد کوونکو) نه

تفسير: موسىٰ عليه السلام سره له خو لكو بني اسرائيلو له مصره ووت. كله چه فرعون خبر شو نو يو زورور لښکر ئی د هغو د تعاقب لپاره واستاوه څو دوی د ده د ظلم له منګلو څخه خلاص نشی. کله چه بنی اسرائیل د (قلزم د بحیری) څندی (خوا) ته ورسیدل نو ډیر زیات وارخطا او بریشان شول. ځکه چه وړاندی لوی بحر او تر شا ئی د فرعون زورور لښکر راته. موسیٰ علیه السلام دوی ته تسلی ورکړه. او د الله تعالیٰ په حکم ئی پخپل همسا بحر وواهه د بحر اوبه دی خوا او هغه خوا شوی او غونډی غونډی ودریدلی او د ده به منځ کښی دوولس وچی لاری د باک الله یه حکم جوړی شوی بنی اسرائیل ګرد(ټول) سره له بحره یوری وتل. د بل لوری فرعون سره له خپلو لښکرو د «قلزم» څنډو (غاړو) ته ورسيدل. او ير دغو وچو لارو ئي خپل آسونه رهی(روان) کړل. کله چه ګرد(ټول) فوجونه په دغو دوولسو لارو کښې تلل، او بیخې د بحر منځ ته داخل شول، نو د بحر په اوبو حکم وشو چه بیا سره یو ځای شغ، سم د لاسه د اوبو هغه بیل شوی طبقات سره یو ځای شول، او دغه ګزد(ټول) افواج سره له خپلو تجهیزاتو د بحر یه قعر (تل) کښي ډوب شول. کله چه فرعون ولیده چه زه هم اوس ډوبیږم، نو ډیر زیات ویریده او د ایمان او د اسلام لفظ ئی په ژبه راوړ، چه ګوندی د بنیاسرائیلو الله له ما محنی د «ایمان» د لفظ د آوريدلو يه سبب د بحر موجونه لرى، او روغ رمټ مي له اوبو وباسي. دلته د ياک الله داسى ارشاد صادر شو: ﴿ آلُئِنَوَقُلُ عَصَيْتَ قَبُلُ ﴾ الآية \_ يعنى تا بِه گرد(تول) عمر كښى مخالفت کاوه او له شرارت څخه دی لاس نه اخیسته اوس چه دی عذاب په عین الیقین سره ولیده، نو ایمان راوړی؟ د دی وقت ایمان بیکاره او یقین ئی بیاعتباره دی فَكُوْيِكُ يَنْفَعُهُمُ إِيْمَانُهُمُ لِمَانَهُمُ لِمَا رَأُوا بَالْسَنَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَمَنْ عَالَمُ اللهُ وَعَلَيْهُ مَا إِنْمَانُهُمُ اللهِ اللهُووُونَ

جزء د المؤمن (٨٥) آية ٩ ركوع).

ای ناپوهه! نن ژړا کړه پخپل ځان

محنکدن کښې بيا سود نه کړی هيڅ ارمان

تنبیه د قبض روح او د عذاب د معاینی په وقت کښی ایمان راوړلو ته د «غړغړی ایمان یا د بأس ایمان یا د یأس ایمان» وائی چه زمونږ د «اهل السنتو والجماعتو» په نزد نافع نه دی. شیخ عبدالوهاب شعرانی رحمة الله علیه په «الیواقیت والجواهر» کښی د «فتوحات مکیه» څخه عبارت نقل کړی دی، چه په کښی د فرعون د ایمان په نسبت هم دغه تصریح ده . په دیباچه کښی ئی لیکلی دی چه د فتوحات په نسخو کښی ملحدانو او زنادقه ؤ ډیر عبارتونه په دسیسه باندی خراب کړی دی. هغه ډیره مستنده او معتبره نسخه د «فتوحات چه له ما سره ده په هغی کښی د دغو عباراتو هیڅ پته (اثر) نشته والله اعلم

فَائِلُهُ: په آخر وقت الله تعالیٰ د فرعون له خولی څخه د «آمنت» لفظ وویست، او د حضرت موسیٰ علیه السلام د هغی دعا د مقبولیت اثر ئی وروښود: ﴿ فَلَايُؤُمِّهُوْ الْعَدَابَ الْرَالِیْمَ ﴾

#### فَالْيَوْمَ نُنِجِيْكَ بِبَكَ نِكَ لِتَكُونَ لِبَنْ خَلْفَكَ اليَةُ وَإِنَّ كَثِيرًامِّنَ التَّاسِ عَنَ الْيَتِنَ الْغَفِدُونَ ﴿

نن ورځ به خلاصی درکړو تا ته په بدن ستا سره (بی روحه او وبه دی باسو له بحره لوڅ لغړ) دپاره د دی چه شی ته دپاره د هغه چا چه وروسته له تا راځی (لوی) آیت (دلیل د عبرت)، او بیشکه چه ډیر له خلقو د آیتونو (دلائلو د قدرت) زمونږ څخه خامخا غافلان دی (چه توجه پری نه کوی).

تفسیر: په «موضع القرآن» کښی دی: «هم داسی چه د فرعون بی وقته ایمان راوړل بی فائدی ؤ همغسی پاک الله د ده له مړ کیدلو څخه وروسته د هغه بدن ئی له بحر څخه د باندی د شګو په سر وغورځاوه چه بنی اسرائیل ئی وګوری، او شکر وباسی، او نور وروسته راتلونکی د ده له حال عبرت واخلی که نه د هغه د مړی د نجات څه فائده متصوره وه . لکه چه ایمان ئی بی فائدی ؤ همغسی بی فائدی نجات ئی هم په برخه شو، د جدیدهؤ تحقیقاتو له مخی ثابته شوی ده چه د فرعون کالبوت تر نن ورځی پوری همغسی محفوظ پاتی دی . لیکن د قرآنی الفاظو صحت د دی خبری پر ثبوت نه دی موقوف.

#### ۅٙڵۣڡۜٙۮۘؠٷٞٲٮٚٵڹؽٞٳۺۯٳ۫؞ؽڷؙؙؗڡؙؠٷٙٳڝۮۊٷۯۯڨ۬ڬۿؙۄۺۜٵڵڟؚؾؚڹؾ۫ ڡٚؠٵڬٛؾٙڵڡؙؙٷٳڂڞ۠ڿٵٛٷۿؙۅؙڶڡؚڵۿؚ۠ٳ۞ۯ؆ڮۘؽڨ۫ۻؽڹؽڹۿۄۯ ۘؽٷؘڡڒڶڨؚؽڮۊؚؽؽؠٵػٳٮٷٳڣؽ؋ؽۼؙؾڸڣٷڽٛ۞

او خامخا په تحقیق ځای ورکړ مونږ بنیاسرائیلو ته (پس له اهلاکه د فرعونیانو) ځای د صدق (رښتینی لایق په مصر او شام کښی) او غوره رزق روزی مو ورکړه دوی ته له طیباتو (پاکیزهؤ څیزونو لذتناکو) نو اختلاف ونه کړ دوی (په دین کښی) تر هغه پوری چه راغی دوی ته علم (پر احکامو د تورات او دوی پکښی تغیر وکړ)، بیشکه رب ستا حکم (فیصله) به وکړی په منځ د دوی کښی چه وو دوی چه منځ د دوی کښی په ورځ د قیامت کښی په هغه څیز کښی چه وو دوی چه په هغه کښی به نی اختلاف کاوه (له احکامو د دین څخه).

تفسیر: یعنی فرعون ئی هلاک او بنی اسرائیلو ته ئی دومبی د مصر مملکت ورکم بیا له محه مدت وروکم بیا له محه مدت وروسته (عمالقه) ئی وویستل او د شام مملکت ئی هم ورکم دغه دواړه ملکونه ودان، زرغون او سیراب (مادوب) دی چه پکښی ښائسته او لذیذ شیان په افراط سره پیدا کیده . الغرض بنی اسرائیل ئی په حلالو او طیبو نعمتونو بیخی ماده او دک کړل.

سید المرسلین کښی تر هغه پوری چه راغی دوی ته علم په احکامو د تورت یا په محمدی صفاتو سید المرسلین کښی تر هغه پوری چه راغی دوی ته علم په احکامو د تورت یا په محمدی صفاتو او بیا دوی تغیر او تبدیل په دغو دواړو کښی وکړ بیشکه چه رب ستا حکم به وکړی په منځ د دوی کښی په ورځی د قیامت کښی په هغه څیز کښی چه وو دوی چه په هغه کښی به ئی اختلاف کاوه.) یعنی د مادی انعاماتو او اکراماتو سره په دینی او روحانی نعمتونو سره ئی هم سرلوړی ورکړه ، د تورات شریف علم ئی ورکړ چه په کښی د دین اصول او فروع بیان شوی ؤ. او د پخوانیو او وروستنیو په نسبت ئی اخبار درلودل(لرل) له دغو واضحه ؤ حقائقو د خبریدلو څخه وروسته دغه وړ(مستحق) او لایق نه ؤ چه دوی په داسی صافو شیانو کښی اختلاف وکړی. او پخپلو منځونو کښی سره مناقشی او جګړی وکړی او د ګوند او ګوندبازئ په نحوست (شومتیا) کښی سره آخته شی مګر دوی سره د صحیح علم د لرلو او صادق خبر د رسیدلو په (شومتیا) کښی سره آخته شی مګر دوی سره د صحیح علم د لرلو او صادق خبر د رسیدلو په راز راز (قسم قسم) اختلافاتو کښی مبتلا او هر ډول(طریقه) مناقشی ئی پیدا کړی او پرله پسی په نفاق او تفرقه اچولو کښی لګیا دی. په ځینو احکامو کښی ئی له خپل نبی موسیٰ علیه السلام سره هم ژبه او سوال او جواب وکړل لکه چه د غوا د حلالولو په واقعی کښی چه په مخ کښی سره هم ژبه او سوال او جواب وکړل لکه چه د غوا د حلالولو په واقعی کښی چه په مخ کښی

تير شو. وروسته د نورو انبياؤ بالخاصه زمونو د خاتم النبيين سيدالمرسلين صلى الله عليه وسلم د رسالت ځینې له دوی ځنو تصدیق وکړ. او علیالاکثرو ئې تکنیب وکړ، حال دا چه د دوی په متعلق پر ډيرو پخوا ويلو مطلع شوى وو. بلكه د محمدى صلى الله عليه وسلم له بعثت څخه يخوا د نبي آخرالزمان د راتګ منتظران وو. او له مشرکانو سره به ئي ويل چه مونډ به د آخرالزمان نبي سره ملکری کیږو او تاسی به هم سمی لاری ته راولو نه یواځی په هم دغی مسئلی کښی اختلاف واقع شو بلکه دوی یخپل مذهب کښی زیات تحریفات وکړل او د هغه اصول او فروع ئی سره بدل کړل او ورو ورو په دوی کښې ډيرې فرقي پيدا شوي. د مسيح عليه السلام څخه درې سوه کاله وروسته (قسطنطین اعظم) چه یو فلسفی مزاجه پاچا وو، د نفاق له لاری د نصرانیت په دین کښی داخل شو نو یادریانو د (قسطنطین) له خاطره نوی قوانین وضع او نوی شریعت ئی جوړ کړ (قسطنطین) یادریانو ته لوئی لوئی کرجی معابد او مشاهد تعمیر کرل او د مسیحی دغه نوی دین ته ئی (چه اصلی د مسیحی دین ئی آړولی او وران کړی ؤ) ښه اشاعت وکړ. يرته (علاوه) له څو تارکالدنیا راهبانو چه له کلیو او ښارونو ځني جلا(جدا) او بیل په بیدیا او ځنګلونو او غرونو کښي اوسيدل، بل هيڅوک د مسيحي په اصلي دين ياتي نشو د صليبونو عبادت د مشرق (لمرخاته) په لوری لمونځ کول په کلیساؤ د مسیح او بیبی مریمی د تصاویرو تعظیم او تکریم کول د خنزیر او نورو محرماتو حلال ګڼل او د هم دی په شان نورو تحریفاتو د مسیحی دین اصلی حقیقت بیخی له منجه ورک او مسخ کړ. او هم دغه مسخ شوی مسیحیت په ګردی(تولی) دنيا كښى خور شو. په هم دغى زمانى كښى په شام، روم، بيت المقدس او الجزيره او نورو کښي د نصرانيانو تسلط او زور ؤ تر څو چه د (فاروق اعظم) په عهد کښي د محمدي اصحاب معظم رضى الله تعالىٰ عنهم اجمعين يه توره دغه ممالك د نصرانيانو له قبضى څخه وويستل شول ولله الحمد والمنة.

فَانَ كُنْتَ فِي شَكِّ مِّ اَأَنْزُلْنَا الَيْكَ فَسُعَلِ الَّذِيْنَ يَقُمَءُونَ
الْكِتْبُونَ قَبْلِكَ لَقَدُ جَآءُكِ الْحَقُّ مِنَ رَّبِّكِ فَلَا تُلُونَى مِنَ الْمُنْتَرِيْنَ وَلَا تُلُونَى مِنَ الَّذِيْنَ كَنَّ بُوْ إِبِالْتِ اللهِ مِنَ الْمُنْتَرِيْنَ وَلَا تُلُونَى مِنَ اللهِ مِنَ الْمُنْتَرِيْنَ وَلَا تُلُونِينَ هِنَ اللهِ فَتَكُونَ مِنَ الْخِيرِيْنَ هِاتَ اللهِ فَتَكُونَ مِنَ الْخِيرِيْنَ هُا اللهِ مِنَ الْمُنْ مِنَ الْمُخْوِيْنَ وَلَوْجَآءَ تَهُمُ وَلُولِكُ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ الْمُنْ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ اللهُ مُنْ اللهِ مَنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُلِي اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللّهُ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللهُ اللّهُ مُنْ اللهُ اللّهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ اللّهُ مُنْ اللهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

نو که فرضاً ئی ته (یعنی امت ستا) په شک کښی له هغه (قرآن) چه نازل کړی دی مونږ تاته نو پوښتنه وکړه له هغو کسانو چه لولی دوی کتاب (تورات او انجیل) پخوا له تانه (له اهل الکتابو نه)، خامخا په تحقیق راغلی دی تاته حق له (طرفه د) رب ستا نو مه کیږه ته(یعنی امت ستا) له سره له شک راوړونکیو څخه. او مه کیږه ته (یعنی امت ستا) له سره له هغو کسانو چه تکذیب کوی دوی د آیتونو د الله نو به شی ته (یعنی امت ستا) له زیان کارانو. بیشکه هغه کسان چه حقه (ثابته) شوی ده (په علم الله یا لوح محفوظ کښی) پر دوی کلمه(حکم د عذاب) د رب ستا (په دی سره چه مری به په کفر) نو نه راوړی ایمان دوی. او اګر که راشی دوی ته دلیل د وحدانیت ( او د قدرت د رب العزت) تر هغه پوری چه ووینی دوی عذاب د دردناک (په نزع یا قیامت کښی)

تفسيو: اكر كه ظاهراً دغه خطاب رسول اكرم صلى الله عليه وسلم ته دى ليكن په حقيقت كښى د دوی په مخاطبه سره د هغو نورو ته آورول مقصود دی چه د یوه امی له ژبی داسی عظیم الشان حقائق او واقعات آوری. او حق حیران ورته یاتی کیږی او د جهل او تعصب له سببه د هغه د واقعیت یه نسبت د شک او تردد اظهار کوی که نه ښکاره ده چه رسول الله صلی الله علیه وسلم به په خپله پخپل راوړی کلام کښي څرنګه شک او شبهه کولي شي. او د هغه مقدس شي په نسبت چه ګردی (ټولی) دنیا ته دعوت ورکوی، او له غرونو ځنی زیات ټینګ یقین د آوریدونکو په زړونو کښي پيدا کوي، دی به څرنګه هغه په خپله ژبه دروغ ګڼي؟ څو آيته وروسته ښکاره فرمائي ﴿ قُلْ يَايَهُاالنَّاسُإِنَ كُنْتُورُقُ شَلِقِ تِبْنُونِينُ ﴾ الآية ـ دغه آيت صاف راښيي چه شک او شبهه کوونکی نور خلق وو چه د هغو په مقابل کښی رسول الله صلی الله علیه وسلم په خپلی غیر متزلزلی او کلکی او قاطعی عقیدی سره داسی اعلان کوی یه هر حال یه دغو آیتونو کښی د رسول الله یه ژبه هر یوه مخاطب ته تنبیه ورکړی شوی ده چه د کفر او تکذیب رنځوری ړومبی له شکه شروع کیږی. که تاسی ته د یاک قرآن په بیان کړیو واقعاتو کښی څه شک او شبهه پیدا کیږی نو ژر تر ژره د هغه علاج وکړئ! یعنی هغه خلق چه پر سابقه و کتابونو یوه دی او علم لری له هغو ځنی تحقیق وکړئ! آخر په دوی کښی څه کسان رښتینی او انصاف خوښوونکی هم دی. هغوی به دا دروښیی چه دغه امی نبی څه چه فرمائی هغه تر کومه ځایه یوری درست او صحت لری؟ بلاشبهه هر هغه شی چه تا راوړی دی هغه پرته (علاوه) له رښتيا څخنی بل هيڅ شی نه دی هغه د پاک الله رالیږلی شوی کلام دی چه په کښی د شک او تردد هیڅ ځای نشته که د دغو چتی(بیکاره) او بیهوده شکوکو علاج ونه کړ شی نو په څو ورځو کښی به دغه شک دومره ترقی وکړی چه «امتراء» نزاع جګړی(جدل) ته ورسیږی بیا به (امتراء) تر دی اندازی پوری ترقی کوی چه د «تکذیب» تر حده پوری رسیږی، چه د هغه نتیجه برته (علاوه) له خسرانه او خرابی بل هیخ نه دی. له تکنیبه وروسته یوه بله درجه ده چه د هغی په رسیدلو سره پر زړه مهر لگیږی او د پرله پسی تکنیب کولو څخه د قبول الحق استعداد بیخی په هغو کښی نه پاتی کیږی داسی سړی که د دنیا ګردی(تولی) نښی وګوری خو بیا هم ایمان نه راوړی د ده یقین به هلته راځی چه عذابالیم وګوری خو په دغه وقت کښی به دغه یقین هیڅ یوه فائده ور ونه رسولی شی. فائده: له «کلمة ربک ـ د رب له کلام څخه» مراد غالباً هغه دی چه په بل ځای کښی ئی فرمایلی دی. 

ورمایلی دی. 
و کرکنی په خو خلقو چه له بد بختی، بد استعداد، د اعمالو له شامته دغه خبره د الله تعالیٰ په علم کښی ثابته شوی ده دلته د هغو ذکر دی.

#### فَكُوْلَا كَانَتُ قَرْيَةُ المَنَتُ فَنَفَعَهَ آلِيْمَا أَمُلَا الْاِقُومَ يُؤْنَى لَلِنَّا الْمُنُولِكُا الْم الْمَنُولَكُشَفَتَا عَنْهُمْ عَنَابَ الْحِزْرِي فِي الْحَيْوةِ اللَّهُ نَيَا وَمَتَّعْنَاهُمُ اللَّهِ اللَّهُ فَيَا وَمَتَّعْنَاهُمُ اللَّهِ فَيَنِ® اللَّحِيْنِ®

نو ولی نه وه اهل د یوی(نافرمانی) قریی چه ایمان ئی راوړی وی (پخوا له نزوله د عذابه) پس نفع رسولی وی ورته ایمان د (اهل د ) دی (قریی) مګر قوم د یونس کله چه ایمان راوړ هغو (په لیدلو د علائمو د عذاب) نو دفع پورته کړ مونږ له دوی نه عذاب و ذلت په دی ژوندون لږ خسیس کښی او فائده ورسوله مونږ دوی ته تر وقت د مرګ پوری.

تفسیر: یعنی هغومره کلی چه د انبیاؤ د تکنیب او د خپلو شرارتونو لامله(له وجی) د پاک الله د عذاب مستوجب شوی دی د هغو له منځه هیچا ته د داسی ایمان راوړلو نوبت نه دی راغلی چه دوی د الله تعالیٰ له عذابه وژغوری(بچ کړی)، یواځی د یونس علیه السلام د قوم یو مثال شته، چه هغو په ایمان راوړلو خپلو سره خپل ځانونو ته د الله تعالیٰ د هغه رسیدونکی عذابه ژر نجات ورکړ چه بیخی د دوی په سر وګرځیده نو پاک الله د ایمان راوړلو په برکت په دنیوی ژوندانه کښی له دوی ځنی هغه راتلونکی عذاب ستون (واپس) کړ او تر هغه وقته پوری چه دوی په دنیا کښی اوسیدل، دوی ئی د دنیوی فوائدو او برکاتو ځنی منتفع کړل. مفسران نقل کوی چه حضرت یونس علیه السلام په (موصل) کښی د (نینویٰ) خلقو ته مبعوث شو، د دی ځای خلق بت پرستان وو. یونس علیه السلام متصلاً تر اوو کالو پوری هغوی ته پند او نصیحتونه کول مګر دوی له سره د ده خبرو ته غوړ نه کیښود یوماً فیوماً د دوی انکار او تکذیب لا پسی زیاتیده آخر حضرت یونس علیه السلام په تنګ شو، نو دوی ته ئی ښیری وکړی (که له دغو چارو څخه

مو لاس وانخیست نو د دری ورځو په منځ کښي پر تاسو باندی عذاب راتلونکي دی) کله چه دريمه شپه راغله يونس عليه السلام په نيمه شپه کښې له دغه کلي څخه ووت د سپيده داغ په مهال (وخت) کښې د عذاب آثار او علائم ورښکاره شو په آسمان کښې تکه توره ويروونکې وريځ وخته چه له هغی څخه سخت دود او لوګی پورته کیده او خوریده او کلیو او کورونو ته نژدی راته تر دی چه د کورونو چتونه ئی بیخی تیاره شول. د دغو اثارو د لیدلو څخه کله چه د دوی يقين پر خپل هلاكت راغى نو د يونس عليه السلام په لتولو پسى ولويدل هر كله چه هغه ئى ونه مونده نو گرد(تول) خلق سره له ښڅو وړوکيو بلکه له خپلو بودګانو(څاروو) او مواشيو سره د باندی بیدیا ته ووتل او یه خلاص زړه او صافی عقیدی ئی د پاک الله په لوری رجوع وکړه. او له ډيری ويری ئي ژړل او چغې ئي وهلي او په ډيره تضرع او اخلاص سره ئي د الله تعاليٰ په دربار کښي دعاوي کولي له څلورو خواؤ د آه ؤ او بکاؤ غږونه پورته کیدل. او ګردو(ټولو) به سره ویل چه «آمنا بماجاء به یونس ایمان مو راوړی دی پر هغه څه چه یونس علیه السلام له خپله محانه سره راوړی دی» حق تعالیٰ په سبب د دغی تضرع، بکاء، واویلا پر دوی باندی رحم وفرمایه او د عذاب هغه آثار ئی چه ورڅرګند(ښکاره) کړی ئی وو بیرته لری کړل له دی څایه وروسته د سلفو علماؤ دلته دوه قوله دی اکثر علماء وائی چه تر دغه وقته یوری دوی د اصلی عذاب معائنه نه وه کړی او تش د هغه د علائمو او آثارو په لیدلو باندی یوه شوی وو. د داسی وقت ایمان شرعاً معتبر او نافع دی هغه «ایمان بأس» چه مقبول او معتبر نه دی له هغه څخه مراد دا دی چه عین عذاب وګوری او په کښی اخته شی او بیا ایمان راوړی لکه چه فرعون د سیند په موجونو او څپو کښي راګير شوی و او هلته ئي اقرار وکړ د ځينو علماؤ په نزد د يونس عليه السلام د قوم ایمان هم د فرعون یه شان د «بأس» ایمان ؤ چه د عمومی ضابطی سره موافق ښائی چه نه به نافع كيده، ليكن الله تعالى محض به خپل فضل او كرم سره خلاف القاعده استثناء د دغه قوم ایمان ته اتبار وباښه د فرعون د ایمان په شان مردود ئی ونه فرمایه. بیا په دی کښی سره اختلاف دی چه آیا د دوی د ایمان اعتبار یواځی په دنیوی ژوندانه پوری محدود و چه په دنیا کښي هغه راتلونکي عذاب له هغو ستون (واپس) شو. يا په آخرت کښي هم د نجات موجب گرځی؟ (ابن کثیر رحمة الله علیه) دغه دوهم احتمال ته ترجیح ورکړی ده. یعنی په دنیا او آخرت یه دواړو ځایونو کښې به مفید او معتبر وی والله اعلم. حضرت شاه صاحب په نهایت لطیف او دقیق طرز د دی آیت تفسیر کړی دی «یعنی یه دنیا کښی د عذاب په لیدلو سره يقين كول د هيچا په كار رانغي مگر د يونس عليه السلام د قوم، ځكه چه پر هغو عذاب لا نه ؤ رسیدلی، د حضرت یونس علیه السلام د جلتی او عجلت لامله(له وجی) محض د عذاب صورت ورښکاره شو (څو د دوی په نظر کښي د يونس عليه السلام خبره بي حقيقته څرګنده نشي) کله چه هغو ایمان راوړ نو نجات ئی ومونده او د عذاب صورت هم تری لری شو هم داسی د مکی معظمی د مشرکینو ایمان هم قبول شو او امان ئی ور په برخه شو کله چه اسلامی مجاهدین د دوی د قتل او لوټ لپاره تللی وو» د حضرت یونس علیه السلام پاتی قصه د الصافات په سورت

او نورو ځايونو کښي راځي.

### وَلَوْشَاءُ رَبِّكَ لَامَنَ مَنْ فِي الْاَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيْعًا ﴿ اَلْاَئْتُ ثُكُرُهُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُو المُؤْمِنِينَ ﴿ اَنَانَتُ ثُكُرُهُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُو المُؤْمِنِيُنَ ﴿

او که اراده فرمائلی وی رب ستا (ایمان د ټولو خلقو) خامخا ایمان به راوړی وی هغو کسانو چه په ځمکه کښی دی ټولو په اجتماع سره، آیا نو ته مجبوره کوی (بی له ارادی ځما) خلق تر هغه چه شی دوی (ټول) مؤمنان (یقین لرونکی) بلکه نه ئی شی

تفسیو: یعنی تاسی داسی قدرت نه لرئ چه په زور او زیاتی د چا په زړه کښی ایمان واچوئ، که الله تعالیٰ اراده فرمائلی وی نو د ګردو(تولو) انسانانو په زړونو کښی ئی ایمان اچولی شو. مګر څرنګه چه په متعددو مواضعو کښی تقریر کړی شوی دی، کله چه داسی کول د الله تعالیٰ د تکوینی حکمت او مصلحت څخه خلاف ؤ نو ځکه ئی ونه فرمایل.

#### وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَنْ تُؤْمِنَ إِلَا بِإِذْنِ اللهِ وَيَجُعَلُ الرِّجْسَ عَلَى الَّذِيْنَ لَا يَعْقِلُونَ $^{\odot}$

او نه دی (ممکن) لپاره د هیڅ نفس دا چه ایمان راوړی مګر (ممکن دی) په اذن (اراده) د الله، (او اراده کوی الله ایمان د ځینو) او آچوی پلیتی (غضب خپل) په هغو کسانو چه نه چلوی عقل (او فکر په دلائلو او آیتونو د الله کښی)

تفسیر: بی د الله تعالیٰ له مشیت او توفیقه او تکوینی حکم هیڅوک ایمان نشی راوړی او دغه حکم او توفیق د همغو په حق کښی کیږی چه د الله تعالیٰ د قدرت په نښو او آیتونو غور او فکر وکړی. او له عقله او فهمه کار واخلی، هغه کسان چه د پوهیدلو او سنجولو (غور کولو) تکلیف پر ځان نه تیروی، نو الله تعالیٰ دوی همغسی د کفر او شرک په نجاست کښی ډوب او ککړ پریږدی.

#### قُلِ انْظُرُو اِمَاذَافِ السَّلُوتِ وَالْرَضِ وَمَانَعُنِي الْالِيُ وَالتَّدُّرُ عَنُ قَوْمِ لَانْجُمِنُونَ @

ووایه (ای محمده! دی مشرکانو ته) چه و گورئ چه څه (قسم عجیبه عجیبه دلائل د وحدانیت) دی په آسمانونو او ځمکه کښی، او نه دفع کوی (عذاب) دلائل (د وحدانیت) او (آوریدل د کلام د) ویروونکیو له هغه قوم څخه چه ایمان راوړونکی نه دی دوی.

تفسیر: یعنی د غور کولو او پوهیدلو لپاره په آسمان او ځمکه کښی د الله تعالیٰ د قدرت، حکمت، توحید، تفرید او نورو ډیری نښی موجودی دی بلکه هره ذره، هر بڅرکی، هر پاڼه د ده پر توحید دلالت کوی

هر پاڼه هر بڅرکی په نظر کښی د هوښيار

د الله د پیژندلو لوی دفتر دی لوړ آثار لیکن هغه چه د کومی خبری منونکی او تسلیم کوونکی نه وی نو د ده لپاره دغه گردی(ټولی) نښی او دلائل بیکاره دی. او د ویروونکو انبیاؤ تنبیه او تخویف هم پر دوی غیر مؤثر ثابتیږی.

### فَهَلَ يَنْتَظِرُونَ إِلَّا مِثْلَ آيَّامِ الَّذِينَ خَلَوَامِنَ قَبْلِهِمُ لَّ قَلْ فَالْمَنْتَظِرِينَ ﴿ فَلُ فَالْمُنْتَظِرِينَ ﴿ فَلُ فَالْمُنْتَظِرِينَ ﴿ فَلُ فَالْمُنْتَظِرِينَ ﴿ فَالْمُنْتَظِرِينَ ﴿ فَالْمُنْتَظِرِينَ ﴾

نو آیا انتظار کوی دا (مشرکان په سبب د تکذیب ستا، بلکه انتظار نه کوی هیڅ څیز ته) مګر (انتظار کوی) په شان د هغو بدو ورځو(وقایعو) د هغو کسانو چه تیر شوی دی پخوا له دوی نه، ووایه (ای محمده! دوی ته) نو انتظار کوئ تاسی بیشکه زه هم له تاسی سره له انتظار کوونکو ځنی یم.

تفسیر: د داسی ضدی او معاند قوم لپاره چه د هیڅ یوه دلیل او نښی منونکی نه وی، نو هیڅ شی نه دی باقی پرته (علاوه) له دی نه چه تیرو مکنبینو هغه آفات او حوادث چه نازل شوی دی، دوی دی هم د همغه په انتظار کښی اوسی. نو ښه خو دا دی چه تاسی او مونږ دواړه سره کد د هغه وقت منتظر اوسو څو چه د صادق او د کاذب همغه وروستنی فیصله وړاندی شی.

#### ثُقَوْنِيِّي رُسُلَنَا وَالَّذِينَ الْمُنُواكِنَا لِكَ " حَقَّاعَلَيْنَا ثُنْجِ الْمُؤْمِنِينَ "

بیا نجات ورکړ مونږ رسولانو زمونږ ته او هغو کسانو ته چه ایمان ئي راوړی وو هم داسی (چه نجات ورکړ مونږ هغو ته)، ثابته ده پر مونږ (تلطفا دا چه) خلاصوو (نور) مؤمنان (هم).

تفسیر: یعنی همغسی چه له پخوانیو قومونو سره زموند عادت جاری وو چه مکنبین به مو هلاکول او انبیای او مؤمنینو ته به مو نجات ورکاوه ، هم داسی د موجوده و او مستقبلو مؤمنینو په نسبت زموند وعده هم دا ده چه هغو ته به نجات ورکاوو ، په آخرت کښی د عذاب الیم مخخه او په دنیا کښی به د کفارو له مظالمو او سختیو مخخه مامون او مصؤن وی. ولی شرط دا دی چه مؤمنین ، صادق مؤمنین وی. یعنی د هغو صفاتو او خصالو او خصائصو خاوندان وی چه په پاک قرآن او به حدیث کښی د مؤمنینو په نسبت بیان شوی دی.

#### قُلْ يَالِيُهُا النَّاسُ إِنْ كُنْ تُعُرِينُ

شَكِّ مِنْ دِيْنِ فَكَلَا عُبُكُ الَّذِيْنَ تَعَبُّكُ وَنَ مِنْ دُونِ اللهِ وَلَكِنُ اَعُبُكُ اللهَ الَّذِي يَتَوَفَّكُ وَ اَعْرُتُ اَنْ اَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِيُنَ ﴿ وَ اَنْ اَقِحُ وَجُهَكَ لِللِّي يُنِ حَنِيفًا وَلَا تَكُونَ مِنَ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ ﴿ وَلَا تَكُ مُمِنْ دُونِ اللهِ مَا لَا يَنْفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكَ وَإِنْ فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذًا مِنِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعْكَ وَلَا يَضُرُّكَ وَإِنْ فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذًا مِنْ الظّلِمِينَ السَّالِي اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعْكَ

ووایه (ای محمده!) ای خلقو که یئ تاسی په شک کښی له دینه زما (چه صحیح دی که غلط) نو (ئی درښکاروم چه) عبادت نه کوم زه د هغو(بتانو او نورو) چه عبادت (ئی) کوئ تاسی غیر له الله څخه ولیکن عبادت کوم زه د الله هغه چه وفات کوی تاسی (وباسی روح ستاسی په شدت سره)، او امر حکم شوی ماته داسی چه یم له مؤمنانو (یقین لرونکو) نه. او (داسی حکم راباندی شوی) چه سم ودروه مخ (ذات) خپل دین ته) حال دا چه مائل ئی له باطلو ادیانو څخه (حق دین ته)، او مه کیږه (یعنی نه دی کیږی امت ستا) له سره له مشرکانو او مه بوله (په عبادت سره) پرته (سیوا) له الله هغه چه نفع نه رسوی تاته (بلنه د هغه)، نو

يعتذرون(۱۱)

که بالفرض دی وکړ عبادت د غیر الله نو بیشکه ته هم په دغه وقت کښی ئی له ظالمانو

تفسیر: یعنی که زما طریقه او دینی مسلک ستاسی به فکر کسی محای نه دی نیولی او تاسی ېرى نه پوهيږئ، نو ځکه د هغه په نسبت په شکوکو او شبهاتو کښي لويدلي يئ، نو زه د خپل دین اصلالاصول (چه خالص توحید دی) درښیم او دریوهوم ئی خلاصه دا چه زه ستاسی د دغو فرضی معبودانو له عبادته سخت نفور او بیزار یم، چه د هغو اختیارول زما له لوری له سره امکان نه لری او نه ښائي چه تاسي دغسي تصورات په خپلو زړونو کښي وګرځوئ! زما عبادت خالص هغه الله قدوس ته دی چه د هغه په قبضه او واک(اختیار) کښی ستاسی ارواح او ساوی دی. تر هغه وقته چه د ده حکم او اراده وی هغه ستاسی په جسمونو کښی پریږدی، او هر کله چه اراده وفرمائی سم د لاسه ئی درځنی راکاږی ګواکی د موت او حیات تار چه د هر هغه ذات په قدرت او اختیار کښي دی، د همغه عبادت کیدې شي نه یواځي دا چه په جوارحو سره د هغه عبادت کول ضروری دی بلکه ښائی چه په زړه کښې هم د ده په توحید او تفرید پوره یقین او ایمان وی، او به ظاهر او باطن کښي بر دغه حنيف دين چه د ابراهيم خليل الله دين دی په يوره همت او توجه سره استقامت یه کار دی او د جلی او خفی شرک نہی او آثار ښائی بیخی له منځه ورک وی، همغسی چه عبادت د همغه «وحده لاشریک له» ذات ته کوو، ښائی چه استعانت او مرسته (مدد) هم له همنه لوی ذات څخه وغواړو، ځکه چه هر قسم نفع او نقصان او نيکی او بدی او نور ټول يواځي د ده په واک(اختيار) او قبضه کښي دي. د مشرکينو په شان له داسي شيانو ځني مدد او مرسته(امداد) غوښتل چه د هيڅ يوه قسم نفعي او نقصان مالک نه وي سخته بي موقعه خبره ده بلکه د ظلم عظیم (یعنی د شرک) یوه شعبه ده. که په فرض محال سره له نبی صلى الله عليه وسلم څخه داسي كوم حركت صادر شي، نو د هغه عظيم الشان شخصيت په لحاظ به هغه خورا(ډير) لوی ظلم وی.

## وَإِنُ يَّبُسَمُكَ اللهُ بِغُيِّرِ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّالْهُؤُولِكَ يُغِيْرِ فَلَازَآدُ لِفَضْلِهُ عَصْلَهُ فَوَيْدُ الْمُعَنِينِهِ مَنْ يَنْكَأَءُ مِنْ عِبَلِهِ وَهُو الْغَفُورُ الرَّحِيثُو

او که ورسوی تاته الله کوم قسم ضرر (لکه مرض او فقر) نو نشته لری کوونکی د هغه (هیڅوک) مگر هم دی دی، او که اراده وکړی تاته د خیر (لکه صحت او غنا) نو نشته هیڅ منع کوونکی د فضل د ده! رسوی (الله) دا (خیر) هر هغه چاته چه اراده وفرمائی له بندګانو خپلو نه، او هم دی ښه مغفرت کوونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا دی (په اکرام د اجر او ثواب)

تفسیر: کله چه د دغو شیانو د بلنی او دعوت محخه ئی وفرمایل چه د دوی په قبضه کښی نه ستاسی خیر او نه شر شته، نو مناسب شو چه د هغه په مقابل کښی د مالک علی الاطلاق ذکر هم وکړ شی! چه د تکلیف او راحت، د خیر او شر پر پوره سلسله کامل اختیار او اقتدار او پوره قبضه او قوت لری او د هغه رالیولی تکلیف هیڅوک له دنیا نشی لری کولی. او په هر چا چه د خپل فضل او مرحمت اراده وفرمائی نو هیڅ یو طاقت ئی له هغه محخه نشی محرومولی.

# قُلْ يَائِتُهَا النَّاسُ قَدُ جَآءَكُوُ الْحَقُّ مِنَ تَرَيِّكُو فَهَنِ الْمَقَّ مِنَ تَرَيِّكُو فَهَنِ الْمُتَدَى فَائِنَهُ أَوْمَنُ ضَلَّ فَإِثْمَا الْمُتَدَى فَائْتُهُ وَمَنْ ضَلَّ فَإِثْمَا يَضُدُ الْمُتَدَى فَرَكِيْ لِ

ووایه (ای محمده!) ای خلقو په تحقیق راغلی دی تاسی ته حق (قرآن او رسول) له جانبه د رب ستاسی نو هر چا چه سمه لیاره وموندله (ایمان او طاعت ته) نو بیشکه هم دا خبره ده چه لیاره مومی دپاره (د نفع) د ځان خپل، او هر څوک چه گمراه شو نو بیشکه هم دا خبره ده چه گمراه کیږی پر ځان خپل (چه ضرر ئی وررسیږی)، او نه یم زه پر تاسی باندی وکیل (ساتونکی د اعمالو ستاسی).

تفسیر: یعنی حق په واضح ډول(طریقه)، سره له دلائلو او براهینو در رسیدلی دی. چه د هغه په نه قبلولو کښی هیڅ یو معقول عذر د هیچا سره نشته. د پاک الله آخری حجت هم پر بندگانو تمام شوی دی. نو اوس دی هر محوک خپله نفع او نقصان وسنجوی (سوچ وکړی) . او د هغه فکر دی له خپله ځانه سره وچلوی. هر هغه چه د پاک الله په ښوولی سمی لیاری لاړ شی، په دنیا او آخرت کښی کامیاب او بریالی کیږی. او هر هغه محوک چه دغه سمه لیاره پریږدی. او دغه لوری هغه لوری ته لالهانده او سرگردانه گرځی، نو دی خپل ځان پخپله ذلیل، خوار او بی مقداره کوی. نو خپل خیر او شر دی هر سړی وسنجوی (معلوم کړی) ! او د خپل مستقبل فکر او اندیښنه او لاژم انتظام دی وکړی! هره هغه لیاره ئی چه غوره او پسنده وی همغه دی اختیار کړی. رسول صلی الله علیه وسلم داسی آزاد او خپلواک او خپل سری سړی نه دی درلیږلی شوی، چه ستاسی د دغو افعالو تعهد او ذمه واری پخپله غاړه واخلی. یا ستاسی په ځای دی جواب ورکړی. د ده کار تش خبرول او سمه لاره ښوول دی. پر هغه تلل پخپله د تلونکی کار

#### وَاثْنِعُ مَا يُوْحَى إِلَيْكَ وَاصْبِرْحَتَّى يَعَكُو اللَّهُ وَهُوَخَيْرُ الْحُكِمِينَ۞

او متابعت وكړه (اى محمده!) د هغه څيز چه وحى كولى شى تاته او صبر كوه (په طاعت او مصيبت او له معصيت) تر هغه پورى چه حكم وفرمائى الله (په نصرت او غلبه ستاسى)، او هم دغه الله خير غوره د ټولو حكم كوونكو دى.

تفسیو: په دی سره رسول الله صلی الله علیه وسلم ته تسلی ورکړی شوی ده چه که دا خلق حق نه قبلوی، نو تاسی د دوی په غم کښی خپل ځان له لاسه مه وباسئ! تاسی د الله تعالیٰ د احکامو متابعت کوئ! او د تبلیغ او دعوت په کارونو کښی تل لګیا اوسئ! او پر هغو شدائدو چه په دغه لیاره کښی تاسی ته ورسیږی، صبر کوئ! او د مخالفینو پر اینا و او تکذیب تحمل وکړئ تر هغه پوری چه پاک الله د دوی او ستاسی په منځ کښی ښه فیصله وکړی. یعنی سم له خپلی وعدی سره تاسی مظفر او منصور کړی. یا د جهاد حکم درولیږی.

تمت سورة يونس عليه السلام بمنه تعالى وفضله فلله الحمد على ذلك

سورة هود مکیة الا الآیات ۱۲ و ۱۷ او ۱۱۶ فمدنیة وهی مائة وثلث وعشرون آیة وعشر رکوعات عدد تلاوتها (۱۱) وعدد نزولها (۵۲) نزلت بعد سورة یونس علیه السلام د هود سورت مکی دی پرته (علاوه) له ۱۲ ؤ ۱۱۶ آیتونو چه مدنی دی (۱۳) آیتونه (۱۰) رکوع لری په تلاوت کښی (۱۱) او په نزول کښی (۵۲) سورت دی وروسته د یونس له سورته نازل شوی دی.

#### بِنُ إِللَّهِ اللَّهِ الرَّحْلُنِ الرَّحِيْمِ

شروع په نامه د الله چه خورا(ډير) مهربان ډير رحم والا دی.

#### الرُّكِينُ أَكْكِمَتُ النَّهُ ثُوَّ فُصِّلَتُ مِنْ لَكُنْ حَكِيْمٍ خَبِيْرٍ أَنَّ

(دا) کتاب دی چه محکم کړی شوی دی آیتونه د ده (چه ورته لاره نه مومی هیڅ نقصان او خلل) بیا په تفصیل سره بیان شوی له نزده د لوی حکمت والا ښه خبردار څخه

تفسير: يعنى دغه قرآن كريم هغه عظيم الشان او جليل القدر كتاب دى چه كرد(تول) آيتونه ئی د لفظی او معنوی او نورو حیثیتونو بیخی ثابت، قائم، آزمویلی شوی دی. تللی (وزن کړی شوی) او سه سنجولی (تحقیق) شوی دی، نه یه هغه کښی څه تناقص شته او نه کوم مضمون ئی د حکمت او واقعیت یه خلاف دی. او نه د اعجاز، فصاحت، بلاغت، او نورو له یلوه یه یوه توری او حرف ئی څه تنقید او اعتراض کیدی شی هر هغه مضمون ئی چه یه هر عبارت سره ادا۔ فرمایلی دی، محال دی چه له هغه څخه بهتر او ښه تعبیر وکړی شی. د الفاظو قباء د معانیو یر قامت نه لد څه ارته او نه تنګه ده ير هغو اصولو، فروعو، اخلاقو، اعمالو او قيمتدارو يندونو او نصيحتونو چه دغه قرآني آيات مشتمل دى او هغه دلائل او براهين چه د دعاويو د اثبات لپاره استعمال شوی دی. هغه گرد(تول) د علم او حکمت یه تله کښی تللی شوی دی قرآنی حقایق او دلائل داسی مضبوط او محکم دی چه هر څومره زمانه تیره شی او شپی او ورځی سره وچورلی د هغو د بدلیدلو یا غلط کیدلو هیڅ امکان نشته، د عالم د مزاج یوره تشخیص ئی کړی دی او تر قیامته بوری یه مخکښی راتلونکی تغیرات او حوادث ئی من کلالوجوه ازمویلی او تللی او داسی یو معتدل او ابدی روحی غذا ئی د قرآنی مائدی یه ذریعه تولی دنیا ته وړاندی کړی دی چه د تناول کوونکو لپاره یه هر وقت او هر حالت کښی مناسب او ملائم دی. سره د دغو گردو(ټولو) حکیمانه و ښیکټو (فایدو) داسی هم نه دی چه د اجمال او ابهام له سببه کتاب د معما او چیستان(معمی) او قیصی شکل ئی غوره کړی وی. بلکه د معاش او معاد تمام مهمات ئی ښه په ښکاره صاف ډول(طريقه) سره بيان کړی او ګرد(ټول) لوستونکی ئی يری يوهولی دی او موقع په موقع ئي د توحيد دلائل، احكام، مواعظ، قصص او نور شيان په ډير ښه صورت او قرینی سره بیل بیل اینی دی او د گردو(تولو) ضروریاتو کافی تفصیل ئی بیان فرمایلی دی. یه نزولی حیثیت کښی هم دغه حکمت مرعی دی چه ټول قرآن یو ځلی نه دی نازل شوی. بلکه وقتاً فوقتاً د موقع او مصلحت یه لحاظ د جلا جلا(جدا جدا) آیتونو نزول شوی دی د یاک قرآن دغو گردو(تولو) دقائقو او حقائقو ته یه مجموعی ډول(طریقه) سره چه انسان ورته گوری حق حیران یاتی کیږی مگر د حیرت ځای نه دی که د مطلق حکیم، او د برحق خبیر په کلام کښي دغه ګرد(ټول) حکمتونه او محاسن سره مجموع نه وی، نو د هغه توقع په بل کوم کلام کښي کيدي شي؟ بلکه له سره نشي کيدي.

#### الا تَعَبُّكُ وَالِلَا اللهُ

چه عبادت مه کوئ (د هیچا) مګر (یواځی) د الله،

تفسيو: يعنى د دى محكم او مفصل كتاب د نازلولو لوى مقصد دا دى چه گرد(تول) عالم

یوائحی د الله واحد د عبادت په لوری متوجه شی، او د هغه بلنه نورو ته وکړی او طریقه ئی وروښیی. نو د دغه عظیم او جلیل مقصد لهاره ړومبی انبیاؤ تشریف راوړی ؤ ﴿ وَمَاّارُسُلْنَامِنُ تَبُلِكَ مِنُ دَسُولِ اِلاَنْوَیِجَ اِلَیْهَ اَکَهُ لَاِللهَ اِلْاَاتَاقَاعُبُدُونِ ﴾ (۱۲ جزء د الانبیاء (۲۵) آیة (۲) رکوع) ﴿ وَلَقَدُ بَعَثْنَافِئُ كُلِّ اُمْدَةً دَّسُولًا اَنِ اعْبُدُوااللهَ وَاجْتَزِبُواالطّائَحُوتَ ﴾ (۱۲ جزء د النحل (۳۲) آیة (۵) رکوع)

#### ٳٮٛۜڹؽؙڵڴۄؙڝؚؖڹؙۿؙڹۮؚؽڒٷؽۺؽڒ<sup>ؖ</sup>

(او ووایه ای محمده) چه بیشکه زه تاسی ته له (طرفه د) الله ویروونکی یم (له جحیمه) او زیری ورکوونکی یم (په نعیم سره)

تفسیر: یعنی هغه چه کتاب الله ومنی، او شرک او کفر پریږدی او د الله واحد احد صمد عبادت وکړی نو ده ته د دارینو د فلاح زیری او بشارت آوروی او هغه چه نه ئی منی او کفر او شرک ځان ته غوره کوی، نو هغه د الله تعالیٰ له عذابه ویروی.

### وَّآنِ اسْتَغْفِرُوْ ارَتَّكُوْ تُوَتُوْ يُوَالِيَهِ يُمَتِّعُكُوْ مِّتَاعًا حَسَنَا اللَّاجَلِ مُسَمَّى وَالْ يَوْمِ يُمَتِّعُكُوْ مَتَاعًا حَسَنَا اللَّاجَلِ مُسَمَّى وَ يُؤْتِ كُلُّ ذِي فَضُلِ فَضُلَهُ وَان تَوَلُّوْا فَالِّيْ اَخَافُ عَلَيْكُو عَذَاب يَوْمِ كِينِيْ

او (پس له توحیده امر کوم) چه مغفرت وغواړئ له ربه خپله (د تیرو گناهونو) بیا رجوع وکړئ الله ته (په طاعت سره له گناه نه) چه فائده دررسوی تاسی ته په نفع غوره سره تر هغی نیتی ټاکلی (مقرر کړی) شوی پوری او ور به کړی (الله) هر خاوند د فضل ته فضل د هغه، او که وګرځیدئ تاسی (ای کفارو له اسلامه) نو بیشکه زه ویریږم پر تاسی له عذابه د ورځی لوئی نه (د قیامت).

تفسیر: هغه شوک چه د خپلو پخوانیو تقصیراتو معافی وغواړی او د مستقبل لپاره د الله تعالیٰ په لوری د زړه په صدق سره رجوع وکړی نو دنیوی ژوندون ئی په ښه ډول(طریقه) تیریږی. ځکه چه قانت مؤمن په هر حال کښی د پاک الله فضل او کرم ته لوی لوی امیدونه، هیلی (ارزوګانی) او اسری کوی. دی د الله تعالیٰ د رضاء غوښتلو او د مستقبل د عظیم الشانی خوشالی او مسرت

په تصور کښی دومره معظوظ او مستغرق اوسیږی چه د دی دنیا له ډیرو ربرو (تکلیفونو) او سختیو څخه هم دومره نه متاثر کیږی. دی چه کله خیال کوی چه زه په خپل ژوندون کښی خپله فریضه په صحیح ډول(طریقه) سره پای (انجام) ته رسوم، چه د هغه صله به خامخا یوه ورځ د عرش العظیم د لوی محینتن (خاوند) له حضوره ماته راکوله کیږی، نو پخپل بری او د حق تمالیٰ په وعدو اعتماد کوی او د هغه زړه د مسرت له جوشه ترپیږی، او په سخت غورمحنګ کښی اوسیږی او ده ته د دی دنیا په لږه پنگه(منافع) کښی هغه قلبی سکون او باطنی راحت په برخه کیږی. چه پاچاهانو ته له بیشمارو سامانونو او ډیرو اموالو او زیاتو خزائنو څخه نشی حاصلیدی بلکه په محینو اوقاتو کښی د دی دنیا په محو ورمحنیو تکلیفونو او سختیو کښی دی هغه خوند او مده مومی چه اغنیاء او ملوک هغه په خپل عیش او عشرت، راحت، او تنعم کښی هم نشی محسوسولی:

څوک چه الله پیژنی له سر او زر تیریږی

له کور کهول او مال و ملک تر خپل تبر تیریږی

روغ لیونی تری کړی جوړ دواړه جهان ورېښي

له دوو جهانه لیونیان یی لکه نر تیریپی

دوی رنج کښی ګنج په غم کښی خوند مومی الله غواړی تل

رضا د حق ئی وی مقصد له کوز او بر تیریږی

په ذکر فکر د الله اوسه مشغول «برهانه!

فنا فی اللہ له بحر فضا او سم او غر تیریدی

﴿ وَيُؤْتِ كُلُّ وَيُ فَعُلُهُ فَعُلُهُ ﴾ او ور به كړى الله هر خاوند د فضل ته فضل د هغه) يعنى هومره ئى چه عمل ور زياتيږى په همغه اندازه د الله تعالىٰ له فضله زياته برخه مومى په آخرت كښى اجر او ثواب او په دنيا كښى زيات طمانيت او ډاډينه (سكون) ورپه برخه كيږى.

﴿ وَالْنَاتُولُوا ﴾ الآیة ـ او که شا و گرځوئ تاسی ای کفارو له اسلامه یا له متابعته ځما پس بیشکه زه ویریدم په تاسی له عذابه د هغی ورځی چه لویه ده چه ورځ ده د قیامت) یعنی که زما خبره نه منئ نو د قیامت عذاب یقینی دی. باقی داسی فرمایل چه زه ویریدم په تاسی، له دی نه مقصود د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم عمومی شفقت او د خلائقو سره د همدردئ او خواخودئ اظهار دی (تولوا په اصل کښی «تتولوا» ؤ بیا یوه «ت» تری حذف شوی ده.)

ٳڵٵۺٚۼٷٛڿۼؙڬڎ۫ٷۿۅؘۼڵڮؙڵۺٞؿٛۊٙڔؿؗڒٛ۞ ٵڒٙٳٲۿۿؙؽؿؿٝٷٛڹڞۮٷڒۿؙٶڶڛٞڹؾڂٛڡٛٝۊٳڡۭڹٛۿؙٵڒڿؽڹؘۺؾۼۺٛۏڹ ؿؚؽٵؠؙؙؙؙٛٛ؋ؙؿۼڰٷڡٚٵؽؙٮؚڗ۠ٷڹٷڡٵؿۼڸڹٛٷڹۧٳؾؘۿۼڸؽۄ۠ڒؚڶ۪ڗؚٵڵڞ۠ۮٷۅؚٛ يعتذرون(۱۱) هود(۱۱)

خاص الله ته بیرته ورتله ستاسی دی، او الله په هر خیز باندی ښه قادر دی (چه اراده وفرمائی نو ستاسی اعاده هم ورته آسانه ده) خبردار شئ بیشکه دا (کفار دوه قته کوی) تاووی سینی خپلی (او پتوی عداوت د رسول په زړونو خپلو کښی) لپاره د دی چه پټ کړی (دا عداوت) له الله نه، واورئ خبردار شئ په هغه وقت کښی چه واغوندی دوی جامی خپلی عالم دی (الله) په هغه خیز چه پتوی ئی دوی (په سینو خپلو کښی) او هغه څیز چه ښکاروی ئی په ژبو خپلو) بیشکه الله ښه خبردار دی په پتو خبرو د سینو (هم)

تفسیر: د سزا ورکولو لپاره دغه خبره ضروری ده چه مجرم حاضر وی، حاکم ته د سزا ورکولو پرره قدرت او قوت او کامل اختیار حاصل وی. مجرمینو ته پر گردو(تولو) کارونو او اجراآتو ئی علم حاصل وی. په «الیه مرجعکم» کښی دا راښوولی شوی دی چه مجرم او غیر مجرم گرد(تول) د پاک الله په دربار کښی حاضریږی. په «وهو علیٰ کل شی قدیر» کښی ئی د عمومی قدرت او اختیار بیان ئی فرمایلی دی او د «الا انهم یثنون» څخه تر «بذات الصدور» پوری د ده د محیط علم وسعت ظاهر شوی دی چه پر پاک الله ظاهری او باطنی ګردی (تولی) خبری یو شان ته ظاهری او هیڅ یو شی تری پټ نه دی. او پر هر شی باندی ښه پوه او خبردار دی، تر دی پوری چه د زړونو د کومی له پتو خبرو، نیاتو او اراداتو څخه هم باخبر دی. نو بیا مجرم خپل جرم په څه ډول(طریقه) له ده گخی پتولی شی.

تنبیه: د دی آیتونو په شان نزول کښی مفسرین اختلاف لری. ډیر صحیح روایت د ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه څخه په «بخاری شریف» کښی شته چه پر ځینو مسلمانانو شرم او حیاء دومره زیاته غلبه کړی وه چه د استنجاء، جماع او نورو بشری ضروریاتو په وقت کښی به د خپل بدن د کومی برخی د بربنډ پریښودلو څخه ډیر زیات شرمیلل چه پاک الله مو وینی. که چیری ځانونه ئی بربنډول نو د حیاء د غلبی لامله(له وجی) به برمخی لویدل او خپل غلیظه عورت به ئی په دی ډول(طریقه) سره پتاوه چه خپله سینه به ئی پری تاووله. کله کله داسی آثار د غایت تأدب مع الله او د حیاء د غلبی لامله(له وجی) کیدی شی داسی کسانو ته د «صوفیه ؤ» په اصطلاح کښی «مغلوب الحال» وائی. څرنگه چه د صحابه ؤ رضی الله عنهم په کومه مسئله کښی داسی غلو او تعمق راتلونکی ملت په ضیق او حرج کښی اخته او مبتلا کولی شو. نو ځکه لوی قر آن په «الا حین یستغشون ثیابهم» د دوی اصلاح وفرمایله یعنی که د ضرورت په وقت کښی د قر آن په «الا حین یستغشون ثیابهم» د دوی اصلاح وفرمایله یعنی که د ضرورت په وقت کښی د کوی نو غور وکړئ چه په دغه حالت کښی چه ډیر کالی (جامی) مو آغوستی او ښه مو ځانونه پټ کړی وی نو آیا ستاسی پټ او ښکاره او نور د پاک الله ځنی پټ دی؟ کله چه د انسان هیڅ شی په هیڅ وقت کښی او په هیڅ ډول(طریقه) له الله تعالیٰ ځنی نشی پتیلی نو بیا د بیا د ایسان هیڅ شی په هیڅ وقت کښی او په هیڅ ډول(طریقه) له الله تعالیٰ ځنی نشی پتیلی نو بیا د بیا د ایسان

بشری ضروریاتو په وقت کښی له دومره غلو څخه کار آخیستل ښه کار نه دی. واضح دی وی چه د آیت مضمون د بل آیت له مضمونه سره مناسبت ولری او د نزول د سبب سره ئی مناسبت ضروری نه دی.

#### وَمَامِنَ دَ آبَةٍ فِي الْأَرْضِ اللهَ عِلَى اللهِ رِزُقَهُا وَيَعُلُومُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا كُلُّ فِي كِتْبِ مُبِيرِن ٠

او نشته هیخ تلونکی (خوځیدونکی ذی روح) په ځمکه کښی مګر چه دی پر الله رزق (روزی) د هغه (تفضلاً ترحماًنه وجوباً) او عالم دی (الله) په ځای د اوسیدلو د هغه، ټول (دا مذکوره اشیاء) په کتاب واضح کښی دی.

تفسیر: رومبی د الله تعالی د علم د وسعت بیان ؤ. دا د همغه مضمون تکمله ده یعنی پر مجمکه د هر ساکس (ذی روح) تلونکی او خوځیدونکی چه طعام او خوړو ته احتیاج لری، د هغو د گردو (تولو) رزق او روزی رسول پاک الله محض پخپل فضل او گرم سره پخپله ذمه لازمه فرمایلی ده. هومره روزی چه د هر یوه لپاره مقدره ده، هغه یقیناً وررسیدونکی ده هغه وسائل او اسباب چه بنده ئی اختیاروی گرد (تول) د روزی رسولو ابواب او ورونه دی، که د انسان نظر د اسبابو او د تدابیرو د اختیارولو په وقت کښی پر مسبب الاسباب جل وعلیٰ شانه وی، نو دغه له توکل سره شه منافات نه لری. هو د الله تعالیٰ قدرت په دغو عادیه ؤ اسبابو کښی محصور او مقید ونه گنه شی. ځکه چه الله تعالیٰ کله نا کله پرته (علاوه) د اسبابو له سلسلی هم روزی رسوی او شه نه شی. ځکه چه الله تعالیٰ کله نا کله پرته (علاوه) د اسبابو له سلسلی هم روزی رسوی او شه نه شی شده یو کار برابروی. په هر حال کله چه د گردو (تولو) ذویالارواحو (روح لرونکی) او ساکښانو (جاندارو) معاش د هغو د غذا او خوړو د استعداد سره سم مهیا کول د حق تعالیٰ کار دی، نو ضروری ده چه د پاک الله علم پر هغو گردو (تولو) محیط وی. که نه د دوی له روزی رسولو شخه خبریدل به شنگه ممکن کیدی شی؟

و و یکنافشتگرها ها الآیة - او عالم دی الله په ځای د اوسیدلو د هغه او ځای د سپاریدلو د هغه) حضرت شاه صاحب لیکی «مستقر» هغه ځای دی چه هستوګنه پکښی کیږی، لکه جنت او دوزخ او «مستودع» هغه ځای دی چه انسان پکښی سپارل کیږی، لکه قبر، پاس په «وما من د آبه»الآیة - کښی د دنیوی ژوندون بیان ؤ، دلته د «برزخ» او د آخرت بیان دی، مطلب داسی شو چه الله تعالیٰ ته له ابتدا پ څخه تر انتها پوری ستاسی د ژوندون تول درجات معلوم او ښکاره دی او دی ښه خبردار دی . د «مستقر» او د «مستودع» په تعیین کښی د مفسرینو ډیر اقوال دی. چه د هغه په نسبت مونږ د الاتعام په سورت کښی څه لیکلی دی. ابن کثیر رحمة الله علیه لیکلی دی تر هغه پوری چه انسان په ځمکه کښی ګرځی او خوځیږی نو د ده د سیر منتها و ته «مستقر» او د ګرځیدلو او تللو په پای (آخر) کښی د هستوګنی کوم ځای ته چه راځی هغه ته «مستودع» وائی. د ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه په نزد په دغه ژوندون کښی هر چیری چه

چه علیم برحق او خبیر مطلق دی.

انسان اوسیږی هغه «مستقر» او له موت څخه وروسته چیری چه خښیږی هغه «مستودع» دی. مجاهد رحمة الله علیه له «مستقر» څخه د مور رحم او له «مستودع» څخه د پلار صلب مراد کړی دی. عطاء رحمة الله علیه د دی تعبیر په عکس سره دعوی کړی ده د ځینو متفلسفینو (فلسفه خیالو) خیال دا دی چه په ځمکه کښی د حیواناتو هغه مسکن چه بالفعل دی، هغه «مستقر» او له فعلی وجود څخه پخوا هغه مواد او مقار (قرار گاوی) چه پاتی شوی دی او بیا له هغه ځایه راغلی دی هغه «مستودع» ویلی شوی دی یعنی حق تعالیٰ پر هغو گردو (ټولو) مختلفو موادو او اطوارو او ادوارو پوه او عالم دی، چه له هغو ځنی کوم حیوان تیر شوی، او خپل دغه موجوده کذائی هیئت پوری رسیدلی دی همغه پاک الله پخپل محیط علم سره د وجود په هره مرتبه کښی هغه ته د هغه د استعداد سره مناسب وجود او د وجود په کمالاتو ئی فائض کوی.

﴿ كُلُّ وَلَيْکُونُ مِنْ مِنْ بُه له و محفوظ کښی دی) یعنی په لوح محفوظ کښی چه د الله تعالیٰ په علم کښی به هر شی ولی نه وی

#### وَهُوَالَّذِي خَكَى السَّهُوتِ وَالْكَرْضَ فِي سِتَةِ اَتَيَامِ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْمَاءِ لِيَهُ وَكُوْ اَيْكُوُ اَحْسَى عَمَلًا وَلَمِنَ قُلْتَ إِنَّكُوْمِ مَنْ بَعْدِ الْمَوْتِ لَيَقُولَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوْ اَلِيَ هُذَا اللَّاسِحُرُّ عَبُدِينٌ ٥٠

او دغه (الله) هغه ذات دی چه پیدا کړی ئی دی آسمانونه او ځمکه په (مقدار د) شپږو ورځو کښی حال دا چه ؤ عرش (تخت) د ده پر اوبو (پیدا کړی دی الله دا ټول آسمانونه او ځمکه او ما فیهما لپاره د منافعو ستاسی او) لپاره د دی چه وازمویی تاسی چه کوم یو له تاسی ډیر ښه دی له جهټه د عمل، او قسم دی چه خامخا که ووائی ته (خپل قوم ته) چه بیشکه تاسی بیا ژوندی کیدونکی یځ پس له مرګه نو هرومرو (خامخا) وبه وائی خامخا هغه کسان چه کافران شوی دی چه نه دی دغه (قرآن چه بیا ژوندون وائی) مگر سحر (حادو) ښکاره.

تفسیر: په پیدائښت د آسمانونو او ځمکه کښی د الله تعالیٰ له علم مخخه وروسته د ده د قدرت بیان دی د دی تفسیر په ۸ جزء د الاعراف په (۱۶) آیة (۷) رکوع کښی تیر شوی دی.

﴿ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْمَاءُ ﴾ حال دا چه ؤ عرش د ده لا پخوا له پیدا کیدلو د ځمکی او آسمانونو پر اوبو باندی) یعنی د ځمکی او آسمان له پیدا کولو څخه پخوا اوبه مخلوق شوی چه

په مستقبل کښی د ګردو (ټولو) اشیاؤ د ژوندانه ماده ګرځیدونکی شوی «وجعلنا من الماء کل شع حی» (۱۷ جزء د الانبیاء (۳۰) آیة (۳) رکوع) په دغه وقت کښی د الله تعالیٰ عرش د دی د پاسه ؤ لکه چه اوس د آسمانونو د پاسه دی. ګواکی دغه یو صورت ؤ چه دغه حقیقت ئی شکاروه چه د کائناتو ماده او د حیات ذریعه بالکلیه د ربالعرش تر تسلط او تصرف او مطلقه قیومیت لاندی دی والله اعلم.

یعنی د دی گرد (ټول) نظام له تخلیق او ترتیب څخه مقصود ستاسی دلته ودانول او ازمویل دی. چه تاسی تر کوم ځای پوری په دغه عجیب او غریب نظام او د مصنوعاتو په سلسله کښی غور او فکر کوئ؟ او د هغوی د حقیقی خالق او مالک صحیح معرفت ځان ته حاصلوئ؟ او له ارضی او سماوی مخلوقاتو څخه منتفع کیږئ؟ او د محسن د پیژندلو او شکر کولو فطری فرض په ځای راوړئ؟ دغه مقام ستاسی د سختی ازموینی ځای دی، ستاسی حقیقی مالک مو گوری چه په تاسی کښی کوم یو بنده د صدق او اخلاص او سلیقی د مخی ښه کار کوی؟ او د خپل عبودیت فرایض په ښه شانی انجاموی؟ کله چه دغه دنیا د امتحان او ازموینی ځای دی نو ضروری ده چه وروسته له هغه د مجازاتو (یعنی د انعامونو او انتقامونو) سلسله هم وی څو شاکرینو او کافرینو دواړو ته د دوی د اعمالو نتائج ور ورسیږی. نو ځکه دلته د بعث بعد الموت ذکر کړی شوی دی. یعنی د مکی معظمی کفار چه مشرکان دی یقین نه کوی چه وروسته له مرګه بیا ژوندون شته، او دوی ته د دوی د اعمالو او جرائمو سزا خامخا ورکوله کیږی کله چه دوی په قرآن کښی یا د رسول الله له ژبی د «بعث بعد الموت» نهایت مؤثر بیان آوری، نو وائی چه دا بیان ستاسی ښکاره جادو دی، چه له هغه ځنی ډیر کسان ویریږی، او مرعوب او مسحور کیږی. مگر ستاسی ښکاره جادو دی، چه له هغه ځنی ډیر کسان ویریږی، او نه څه اثر راپوری کوی (ابن کثیر رحمة الله علیه).

#### وَلَيِنَ ٱخْرُنَا عَنُهُمُ الْعَنَابِ إِلَى أُمَّةٍ مَّعُنُ وُدَةٍ لَيَقُولُنَّ مَا يَحْبِسُهُ ٱلاَيومَ يَاتِيهُمُ لَيْنَ مَصُرُوفًا عَنْهُمُ وَحَاقَ بِهِمُ مَّا كَانْوَا بِهِ يَسْتَهُزِءُونَ۞

او قسم دی چه خامخا که وروستی کړو مونږ له دوی څخه (هغه) عذاب (چه موعود دی) تر راتلو د اوقاتو شمیرلیو شویو (لږو) پوری نو هرومرو (خامخا) به وائی دوی (استهزاءً) څه څیز بند کړی دی دا (عذاب له نزوله نو فرمائی الله) خبردار شځ واورځ، هغه ورځ چه راشی دا (عذاب) دوی ته نو نه به وی (دا عذاب) دفع کړی شوی له دوی څخه او چاپیر به شی له دوی نه هغه

عذاب چه وو دوی چه په هغه پوری به ئی مسخری کولی (او په جلتی به ئی غوښت)

تفسیر: یعنی کله چه دغو کفارو ته د دوی د شرارتونو له سببه د الله تعالیٰ له عذابه ویره ورکوله کیږی نو د تکذیب او استهزاء په ډول (طریقه) وائی چه راوړه هغه عذاب دی چیری دی؟ ولی نه رانازلیږی؟ او د څه لامله (له وجی) ځنډ (ایسارتیا) پکښی کیږی؟ او د چا له لوری هغه ستون شوی دی؟ نو پاک الله فرمائی چه آیا تاسی په داسی ویناؤ سره توکی او مسخری کوئ؟ او نه پوهیږئ چه هغه عذاب د الله تعالیٰ د حکمت او مصلحت په اقتضاء تر یوه ټاکلی (مقرر کړی) مدت پوری معطل شوی دی؟ او پخپل معین وقت کښی به خامخا داسی در ورسیږی چه هیڅوک به ئی مخه نشی نیولی او له هری لوری څخه به په عذاب چار چاپیر کړی شئ، او ګرد (تول) به فنا کیږئ.

#### وَلَيِنَ اَذَقُنَا الْإِنْسَانَ مِتَّارَحُمَةً تُثُرِّ نَزَعُنْهَامِنُهُ إِنَّهُ لَيَوْسٌ كَفُورٌ ۞

او قسم دی خامخا که ورو څکوو مونږ (کافر یا ناشکر انسان) ته له نزده خپله رحمت (لکه صحت او نعمت چه اثر ئی ښکاره وی) بیا بیرته راټول کړو مونږ دا نعمت له ده نه، بیشکه دی خامخا ناامیده (له کرمه د الله) ناشکره (له نعمته د الله) وی.

تفسیو پیعنی اوس وائی چه عذاب چیری دی؟ او ولی نه راځی؟ او ولی بنیآدم دومره ساده او بی زره او ویریدونکی دی، چه که د څو ورځو له مخی ئی الله تعالیٰ د خپلی مهربانی په عیش او عشرت او آرامی کښی وساتی، او بیا ئی په کوم ربړ (زحمت) او تکلیف کښی اخته او مبتلا کړی، نو دی هغه پخوانی هوسائی (آرام) او مهربانی هم بیخی له زړه وباسی او هیروی ئی، او بی هیلی (مایوسه) او ناامیده کیږی، او د مستقبل په نسبت بیخی بی آسره او مایوس کیږی، په تیره باندی ناشکری، او له راتلونکی څخه مایوسی، هم دا د ده د ژوندون حاصل دی.

#### وَلَيِنُ أَذَقُنَاهُ نَعُمُمَاءُ بَعُدَ ضَرَّ آءَمَسَّتُهُ لِيَقُولَنَّ ذَهَبَ السَّيِّبَاتُ عَنِّنُ إِنَّهُ لَفَرِحُ فَخُورُكُ

او قسم دی خامخا که ورو څکوو مونږ دغه (کافر یا ناشکره انسان) ته نعمت (لکه صحت او هوسائی (آرام)) وروسته له (هغه) ضرره چه رسیدلی ؤ ده ته

نو هرومرو (خامخا) وائی به دی خامخا لاړی سختی (چه رارسیدلی وی) له ما ځنی، بیشکه دغه (انسان) خامخا خوشالیدونکی دی (پر نعمتونو) متکبر فخر کوونکی دی (پر خلقو)

تفسیر: یعنی که له مصیبته وروسته بیا پاک الله ده ته آرامی او هوسائی (راحت) ور په برخه کړی نو بیا داسی ګنی چه ګواکی اوس بیخی مصائبو او تکالیفو خاتمه وموندله، او بیا هغه پخوانی کیفیت له سره راتلونکی نه دی. نو په دغه وقت کښی د غفلت او غرور په نشو کښی مستیږی، او فخر او تکبر او ځانمنی (خودنمائی) کوی. او حال دا چه ده لره داسی په کار ؤ چه هغه خپل پخوانی حالت به ئی تل په یاد درلود (لرلو) او د الله تعالیٰ شکر به ئی اداء او د د لطف او احسان په مقابل کښی به ئی د تواضع سر ښکته کوه.

#### إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ الْوَلَيِّكَ لَهُمُ مَّغُفِرَةٌ وَآجُرُّكِ يُرُّ

مگر هغه کسان چه صبر کوی (په سختی له قوته د ایمان) او کوی ښه (عملونه دپاره د شکر د نعمت)، دغه (صابرین او شاکرین) شته دوی ته مغفرت (د ګناهونو) او اجر (ثواب) ډیر لوی.

تفسیر: هغه حال چه پاس د عامو انسانانو بیان وشو، له هغه ځنی د الله تعالیٰ هغه بندګان مستثنیٰ دی چه د تکلیف او مصیبت مقابله په صبر او استقامت سره کوی، او د امن او راحت په وقت کښی سره له شکر ایستلو په صالحه ؤ اعمالو کښی هم خپله مستعدی ښکاروی د هم داسی اولوالعزمو او وفادارانو تولی د عظیم الشان بخشش او انعام مستحق دی او په ډیر لوی اجر چه ادنیٰ ئی دیدار دی فائز کیږی.

مؤمنان په آخرت له خلده حوره

سر تر پایه (آخره) نعمتونو کښي معموره

نه به ئی درد نه به ئی مرګ نه به خفګان وی

دوی به تل وی لذتونو کښی مخموره

چه لقاء د یاک الله دوی ته ښکاره شي

نو د خلد حوری به ئی ووځی له شعوره

#### فَلَعَلَّكَ تَارِكُ نَعْضَ مَا يُونِي إلَيْكَ وَضَأَيْقَ بِهِ

### صَدُرُكَ آنُ يَقُولُوا لَوْلاَ أَنْزِلَ عَلَيْهِ كَنُرُّ أُوْجَاءَ مَعَ هُ مَكُ لُو اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْعً وَكِيْلُ فَ مَكَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْعً وَكِيْلُ فَ مَكَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْعً وَكِيْلُ فَ فَعَلَى كُلِّ شَيْعً وَكِيْلُ فَ فَا لَكُولُ مَا اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْعً وَكِيْلُ فَا

نو ښائی ته به پریښودونکی ئی (یعنی مه پریږده) ځینی د هغه قرآنه چه وحی کولی شی تاته او تنګیدونکی ده په (تبلیغ د) هغه سره سینه (زړه) ستا (له دی ویری) چه وائی به دوی ولی نه ده نازله شوی په ده باندی خزانه (چه پری وکړی عشرت) یا (ولی نه ده) راغلی له ده سره پرښته (چه ورکړی شهادت د نبوت)، بیشکه هم دا خبره ده چه ته ویروونکی ئی (له جحیمه نه څارونکی د اعمالو د دوی)، او الله پر هر شی باندی وکیل (ښه ساتونکی) دی (د هغه چا چه ور وسپاری ځان خپل نو له سره مه ویریږه له عناد د دوی نه).

تفسیر: د مکی معظمی مشرکان د شرک او بت برستی له تردیده او بدو ویلو څخه ډیر په قهریدل

او یه غیظ او غضب راتلل د مشرکیت بر خرافاتو یه هره اندازه چه د هغو تحمیق (حماقت) او تجهیل کیده، یه همغه اندازه به دوی د غصی یه اور کښی سوځیدل کله به ئی کوښښ کوه چه یاک رسول یه دغی معاملی کښی لږ څه سست او پوست شی او د دغی اساسی او لوئی مسئلی په تبلیغ کښي له لږ څه نرمي او تساهل څخه دی کار واخلي. کله چه له دی لوري مايوس او بیهیلی (ناامیده) شول نو تش د ربرولو (تکلیفولو) او محض خفه کولو دیاره یه عجیبو چتی (بیکاره) غوښتنو یسي لګیا شول، مثلاً ویل به ئي چه ته خو رښتین او د رسالت پر منصب مامور ئي، نو له تا سره د ياک الله له درباره ښائي چه د مال او دولت لويه خزانه راغلي وي يا له آسمانه له تا سره یوه برښته راتلي چه هر چیری به درسره د تصدیق دیاره تللي وی ﴿ لَوْلَا ٱلْزِلَ عَلَيْهِ كَذَا الْوَجْمَاءَمَعَهُ مَلَكٌ ﴾ كله چه ته د خپلو خبرو د تصديق او ښكارولو دېاره نه د مادی قوت او نه د روحانی قدرت خاوند ئی، نو بیا ئی موند څرنګه ومنو؟ رسول الله مبارک له داسی چتی (فضول) او بیکاره غوښتنو څخه ډیر زیات مغموم او متأثر کیده. امکان لری چه کله ئی داسی کوم خیال هم په زړه کښی تیر شوی وی چه که د دوی د معبودانو په حق کښی د یاک الله له لوری د دومره سختی اختیارولو یه ځای موقتاً د لږ څه نرمی او مساهلی حکم شوی وی نو ښائيږی چه اوس دغه د نرمي وضعيت زيات مؤثر او مفيد واقع شي. يا دغه غوښتني چه دغه خلق ئی راڅخه کوی، که د دوی دغه ضد هم تر یوه حده یوری یوره کړ شی، نو امکان لری چه دوی هم مسلمانان شی. یه هر حال دغه داسی نازک او یرخطر وقت ؤ چه ګرده (توله) دنیا د باطل پرستی له شورماشور ځنی ډکه وه او ګرد (ټول) مشرکین په ملاهی او مناهی بوخت (مشغول) او لګیا ؤ او ټول ورته هک یک ؤ. صرف یو مقدس ذات ؤ چه د ده له حلقوم څخه د حق غږ يورته كيده او د هغه په اثر د شرك او كفر او باطل تينگى كلاوى ګردى (ټولي) سره

خوځیدی. دوی له څلورو خواؤ د موذی دښمنانو په احاطه او چمبو کښي لویدلي ؤ. ځینو به دروغجن باله، ځینو به یری طعنی ویلی او ځینو به یری توکی او مسخری کولی. تاسی د هسی یو کثیف او مکدر محیط تصور وکرئ او بیا د هغه اعظم مبلغ د زړه قوت او لوی، همت او ستر قوت او ښه ميرانه (بهادري) اندازه کړئ چه اعتماد او اتکال ئي له ظاهري اسبابو څخه لري شوی ؤ، او کامل او بیخی د اللہ قدوس پر وعدو پوری ئی توکل او اعتماد ؤ دی ہر وقت چه خفه او محزون کیده نو یواځی د یاک الله یه غږ سره ئی تسلی او اطمینان مونده. او د ګردی (تولی) دنیا په مقابل کښی تازه دم دریده. په هم دغی سلسلی کښی دغه آیتونه نازل شول چه حاصل ئی دا دی «ته د دی خلقو د دغو چتی (فضول) او بیکاره غوښتنو لامله (له وجی) مه غمجن او مه فکرجن او مه خفه کیږه او مه یخپل زړه کښی د دغو خلقو د خاطر او مراعاتو خيال وګرځوه! کله داسې کيدې شي، هغه شيان چه د اللمي وحي تاته درښوولي دې او د هغه د تبلیغ حکم ئی بی خوفه او بی خطره درکړی دی چه ته د هغه ځینی برخی د دی خلقو له خرافاتو څخه تنګ زړه شوی بریږدی حال دا چه دغه کار امکان نه لری ځکه چه د نبوت عصمت او د اولوالعزمی صفت ئی مانع دی نو بیا له زړه تنګی څخه څه فائده؟ ستاسی کار تش له خیر او شر څخه خبرول دی. د دوی د هدایت ذمه واری پر تاسی نه ده، د دوی دغه معامله هم هغه الله تعالیٰ ته وروسپاره چه ګرد (ټول) شیان هغه ته سپارلي شوی او د ده په واک (اختیار) کښي دى او د صبر او استقامت سره د تبليغ د فرائضو په انجام كښي مستقيم او ثابت قدمه اوسه.

#### اَمُ نَقُولُونَ افْتَرِيهُ قُلْ فَأْتُو الِعَشْرِسُورِمِّ فَلِهُ مُفْتَرَيْتٍ وَّادُعُوا مَن اسْتَطَعْتُهُ مِّن دُونِ اللهِ إِن كُنْتُهُ صِدِقِيْنَ ﴿ فَإِلَّهُ مِنْكُواللَّهُ وَالْمُونَ ﴿ فَاعْلَمُونَ فَاعْلَمُوا النَّمَا أُنْزِلَ بِعِلْمِ اللهِ وَإَنْ لِآ إِللهُ اللَّهُ وَفَهَلُ اَنْتُهُ مُسْلِمُونَ ﴿

بلکه آیا وائی دوی چه له خپله ځانه جوړ کړی دی (محمد) دا (قرآن چه تصدیق ئی و کړی)? ووایه (ای محمده! دوی ته) نو راوړئ تاسی لس سورتونه په شان د یوه سورت د ده (فصیح بلیغ) له خپل ځانه جوړ کړی شوی او راوبولئ هغه کسان چه توانیږئ تاسی (دپاره د کومک) غیر له الله څخه که یئ تاسی صادقان (رښتینی په دغی ادعا د افتراء کښی). نو که جواب درنه کړ دوی تاسی ته (ای رسوله او مسلمانانو) نو پوه شئ (ای مسلمانانو) چه بیشکه هم دا خبره ده چه رالیږلی شوی دی (قرآن) په علم د الله سره (د بنده کلام نه دی) او (بل پوه شئ په یقین سره او پری ثابت پاتی شئ) چه نشته هیڅ لایق د عبادت مگر هم دی، نو آیا یئ تاسی مسلمانان (غاړه

#### ایښودونکی اسلام ته بلکه راسخ اوسی په اسلام)

تفسیو:ځینو مفسرینو د دی آیت ترجمه داسی هم کړی ده «نو که جواب در نه کړ دغو بللو شویو تاسو ته ای مشرکینو! نو پوه شئ ای کفارو چه بیشکه هم دا خبره ده چه رالیږلی شوی دی دا قرآن په علم د الله سره د بنده کلام نه دی او پوه شیځ تاسی په یقین سره چه نشته لائق د عبادت هینخوک مگر هم دی، آیا نو یئ تاسی مسلمانان غاړه ایښودونکی اسلام ته بلکه اسلام راوړئ! يعني فرمائشي معجزي غواړي، چه د هغو ورکول مصلحت نه دی، او له هغو ګردو (ټولو) ځنی لویه معجزه قرآن چه د دوی په مخ کښی دی نه منی. او وائی (معاذالله) دغه خو له خپله ځانه جوړی کړی خبری دی، نو د هغه ځواب ورکوی چه آخر تاسی هم عرب او د فصاحت او بلاغت دعوی کوونکی یځ، ګرد (تول) سره راتول شځ! او د دی پاک قرآن د لسو سورتونو په شان نور سورتونه له خپله ځانه جوړ کړئ. او په دغه کار کښې د خپلې مرستې (مدد) دياره گرد (تول) مخلوقات بلکه خپل هغه معبودان هم راوبولئ، چه تاسی ئی په الوهیت کښی شریکان ګڼځ او که ونه کړی شځ، او له سره به ونه کړی شی، نو وپوهیږئ چه داسی کلام یواځی د پاک الله کلام کیدی شی، چه د هغه له مثل راوړلو څخه ګرد (ټول) مخلوقات عاجز یاتی کیږی. يقيناً يه واقع سره دا هغه مبارك كلام دى چه ياك الله يخپل كامل علم سره ير خپل رسول نازل فرمایلی دی. بیشکه هغه ذات چه د کلام مثل ئی نشی پیدا کیدی، نو د ده په ذات او صفاتو کښي څوک شریک کیدی شي داسې بي مثله کلام د هغه بي مثاله الله تعالیٰ کلام دی چه هیڅ سیال او شریک نه لری. آیا له داسی واضحه ؤ دلائلو څخه وروسته یه مسلمان کیدلو او حکم منلو کښي د کوم شي په انتظار کښي يئ؟.

تنبیه: د اعجازالقرآن څه تفصیل د یونس علیه السلام په سورت کښی لیکلی شوی دی، په ابتدا یک کښی د پوره قرآن تحدی ورکړی شوی وه ، بیا د لسو سورتونو وشوه بیا د یوه سورت لکه چه د «البقرة » د سورت په ۲ رکوع او د «یونس» د سورت په ۳ رکوع کښی تیر شو ګواکی د دوی عجز په تدریج سره ښکاره کړی شوی دی.

#### مَنْ كَانَ يُرِيْدُالْحَيْوَةَ التَّانِيَاوَ زِيْنَتَهَانُوَتِ الَيْهِوُ اَعْمَالَهُوْ فِيهَا وَهُوْرِفِيهَا لَايُبْخَسُونَ®

هر څوک چه وی (له خپلی کم همتی) چه غواړی یواځی ژوندون لږ خسیس او ښائست د ده (او د آخرت فکر نه کوی) نو پوره به ورکړو دوی ته (بدل د) اعمالو د دوی په دی دنیا کښی حال دا چه دوی په دی دنیا کښی نه شی کم کیدلی (له بدل د اعمالو د دوی هیڅ شی)

تفسیر: یعنی له داسی واضح ثبوت څخه وروسته څوک چه په قرآن ایمان نه راوړی، یا د هغه بر ښوولی لاری نه ځی. بلکه د دنیا څو ورځی ژوندون او فانی ډول او سینګار ئی د خپل مقصود قبله درولی وی، او عملی جداوجهد ورته کوی. که به شکاره کوم نیک کار لکه خیرات او نور کوی، نو له هغه څخه هم د آخرت بهتری او د الله تعالیٰ خوښی مقصود نه وی، او یواځی د دنیوی فوائدو حاصلول ئی تر ستر کو لاندی وی، د داسی خلقو په نسبت اعم له دی چه یهود وی که نصاری مشرکین وی که منافقین یا دنیا خوشوونکی ریاکار مسلمانان. دا ئ راشوولی دی چه به دنیا کښی د دغو ګردو (ټولو) معامله پای (آخر) ته رسولی شی. هغه اعمال او کوښښونه چه دوی ئی د دنیا د حصول دیاره اراده وفرمائی ورعطا کوی ئی. له احادیثو څخه معلومیږی چه کافران چه څه خیرات او مبرات وکړی نو د دوی دغه فانی او صوری حسنات چه د ایمان له روح ځني بيخي خالي دي، په دنيا کښي تش او ويړيا نه ځي. د هغه په بدل کښي په ياک الله ورته صحت، مال، دولت، عزت حکومت او نور ورکوی، او گردی (تولی) مطالبی او غوښتنی ئی هم دلته یای (آخر) ته رسیږی. او له مړ کیدلو څخه وروسته په بل ژوندون کښي د هغه هیڅ یو شی ئی یه کار راتلونکی نه دی. د هر کافر دیاره هره سزا او د مجازاتو هره درجه چه تاکلی (مقرر کړی) شوی وی هغه به بی له تزئیده او تنقیصه برابره وررسیږی ﴿ مَنْ كَانَ يُمِينُ الْمَاحِلَةَ عَلَىٰ اللهُ فِيهَا مَا نَقَالَ لِمَنْ أَوْلِكُ أَجَمَعُنَا لَهُ جَعَتْمَ يَصْلَهَا مَنْ الْمُؤلِّا (۱۵ جزء د بنی اسرائیل (۱۸) آیت ۲ رکوع) د ریاکار دنیا خوبوونکی عالم، مجاهد او متصدق یه حق کښي کوم وعید چه راغلي دی، د هغه حاصل هم دغه دی. چه هغو ته به یه

### اُولِيكَ الَّذِينَ لَيْسَ لَهُوْ فِي الْلِخِرَةِ الْكِ النَّالِ وَحَمِطَمَا صَنَّعُوا فِيهُا وَبَطِلُ مَّا كَانُوا يَعْمَلُوْنَ الْسَاكِ وَعَمِطَمَا صَنَعُوا فِيهُا وَبَطِلُ مَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ اللهِ

محشر کښی وویلی شی د هغه غرض او مقصد دپاره چه تا علم زده کړی ؤ، یا صلقه او جهاد دی کړی ؤ هغه خو یه دنیا کښی درحاصل شوی دی. اوس له ماسره ستا هیڅ برخه نشته او

برښتو ته به وويل شي چه هغه دی په دوزخ کښي وغورځوي اعاذنا الله منها.

دا هغه کسان دی چه نشته دوی ته په آخرت کښی مگر اور (د دوزخ) او خراب (ابته) شوی دی هغه (نیک عمل) چه کړی ؤ دوی په دی دنیا کښی او باطل دی (په آخرت کښی ) هغه عمل چه وو دوی چه کوو به ئی (په دنیا کښی).

تفسیر: یعنی پر دغو اعمالو پرته (علاوه) له دوزخه د بل کوم شی مستحق نه دی. کفار په ابدی

صورت او ریاکاران مسلمانان به تر محدوده مدت پوری په دوزخ کښی پاتی کیږی. هو! که الله تعالیٰ ځنی مؤمنان محض پخپل فضل او کرم سره وبښی، نو هغه بیله خبره ده. (او خراب شو هغه نیک عمل چه کړی ؤ دوی په دنیا کښی او باطل دی هغه کار چه وو دوی چه کاوه به ئی) یعنی په دنیا کښی کوم کارونه چه تاسی د دنیوی اغراضو دپاره کړی ؤ وروسته د آخرت له رسیدلو څخه درښکاریږی چه هغه ابته (خراب) او برباد تللی دی، او د ریاکاری او د دنیا خوښولو په سلسله کښی ظاهراً هغه نیکی او محاسن چه کړی ئی وی هغه کرد (تول) سره خراب او توی ځی او هلته به ئی هیڅ یو شی په کار نه ورځی.

اَفَكَنَ كَانَ عَلَى بَيِنَةً قِمِّنُ رَّبِهٖ وَيَتَلُونُهُ شَاهِدُ مِّنَهُ وَمِنُ قَبُلِهِ كِيَبُ عُوْسَى المَامَّاقَ رَحْمَةٌ الولَيْكَ يُوْمِنُونَ بِهِ وَمَنُ يَكُفُ مُنْ الْحَفْلِ بِهِ مِنَ الْحَفْزَابِ فَالنَّالُ مُوْمِدُ فَكُلْ تَكُ فِي مُرْدَةً قِمِّنَهُ الْحَقُ اللَّهُ الْحَقُ اللَّهُ الْحَقُ اللَّهُ الْحَقُ اللَّهُ اللَّ

آیا پس هغه څوک چه دی پر صاف برهان (واضح عقلی دلیل) له جانبه د رب خپل او تابع وی د دی (برهان) پسی شاهد له (جانبه) د الله او پخوا له دی (شاهده چه قرآن دی) کتاب د موسی (توریت شاهد ؤ) په دی حال کښی چه پیشوا او رحمت ؤ، (مؤمنانو ته دغه توریت ایا هغوی د دنیا غوښتونکو سره برابر دی؟ بلکه نه دی برابر، دغه خاوندان د برهان) دغه کسان ایمان لری په دی (قرآن)، او هر څوک چه کافر شو په دی (قرآن) له گردو (ټولو) فرقو (د کافرو) څخه نو اور (د دوزخ) ځای د وعدی د هغه دی (چه خامخا ورته ورځی) نو مه کیږه په شک کښی له دی) قرآن یا موعد نه) بیشکه چه هغه حق دی له جانبه د رب ستا ولیکن اکثر د خلقو نه راوړی ایمان (په دی خبره باندی چه منزل من الله دی).

تفسیو: یعنی دغه سری او هغه ریاکار دنیا پرست چه پخوا ئی ذکر وشو محرنګه برابریدی شی؟ له سره نه دی برابر له «بینه ـ صافه لاره» محخه مراد هغه لاره ده چه هر انسان پخپل اصلی او صحیح فطرت سره موافق تلنه وغواړی. په دی شرط چه د اطرافو او حوالیو له حالاتو او خیالاتو محنی متأثر نشی او هغه د اسلام او د توحید او د قرآن سمه لاره ده ﴿ فَاَقِمُومَجُعَكَ لِللِّیْتُنِ حَنِیْهُ اِنْفُولُکُنَ اللِّوالِیَّ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ ا

آگر الگی الایمکنون که حدیث کسی راغلی دی «کل مولود یولد علی الفطرة فابواه یهودانه او ینصرانه او یمجسانه مدی «کل مولود یولد علی الفطرة فابواه یهودانه او ینصرانه او یمجسانه میلاد الحدیث او «شاهد منه» گواه د پاک الله له لوری لوی قرآن دی چه گواهی ورکوی چه د فطرت پر دین توحید او اسلام باندی تلونکی بیشکه پر سمه لاره تلونکی دی. او همغه قرآن چه پر خپل حقانیت باندی هم پخپله گواه دی د لمر دلیل پخپله دی لمر.

غرنگه چه د پاک قرآن راوړونکی حضرت جبرئیل امین علیه السلام او آخیستونکی ئی حضرت محمد امین علیه السلام دی، نو په دغه اعتبار دغو دواړو ته هم شاهد ویلی شی بلکه پخپله د رسول الله مبارک شان دغه دی چه د ده اخلاق، عادات، معجزات، مبارکه ژبه، نورانی غیره او له نورو گردو (تولو) شیانو مخخه ئی معلومیږی او هر یو بیل بیل شهادت ورکوی. د هغه دین حامل چه حضرت محمد صلی الله علیه وسلم دی هغه حقیقتاً بیخی حق او رستیا دی. وروسته د «ومن قبله کتاب موسیٰ اماما ورحمة» دغه مطلب دی چه پخوا له قرآنه هره وحی چه پر هر نبی راغلی ده هغه هم د فطرت د دین پر صداقت گواه ده خصوصاً هغه عظیمالشان کتاب توریت چه پر موسیٰ علیه السلام نازل شوی دی پخوا له قرآنه هغه یو لوی شاهد د هغو خلقو پر حقانیت بهائی ویلی شی چه د فطرت د دین پر صافه لاره تلونکی دی.

﴿ اُوَلَمْكَ يُوْمِنُونَ يَهُ ﴾ الآية - دغه كسان چه په دليل روان دى ايمان لرى په دى قرآن الخ) يعنى يهود او نصارىٰ،بت پرست،عرب عجم،ايشياء افريقا امريكا يورپ استريليا او نور له هرى فرقى او هر جماعت چه د هر ملك او ملت څخه وى، تر څو پاك قرآن ونه منى، نو له سره ئى نجات په برخه كيدى نشى لكه چه د صحيح مسلم او د نورو په احاديثو كښى رسول الله صلى الله عليه وسلم په ډيره تصريح او تعميم سره دغه بيان فرمايلى دى.

﴿ فَلَاتَكُوْنُهُوْيَةُهُ ﴾ الآية - نو مه كيږه ته په شك كښى له دى قرآن يا موعود محخه الخ) دغه خطاب هر هغه سړى ته دى چه پاك قرآن آورى، يا خو ئى رسول الله صلى الله عليه وسلم ته خطاب فرمايلى دى او ذاتاً د نورو خلقو او وګړو آورول مقصود دى چه د قرآن عظيم الشان په صداقت والى او منزل من الله والى كښى قطعاً د شك او شبهى ځاى او ګنجائش نشته. نو هغه كسان ئى چه نه منى هغوى احمقان يا معاندان دى.

وَمَنُ ٱظْلَمُ مِتَنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِبًا اُولَاكَ يُعْرَضُونَ عَلَى اللهِ كَذِبًا اُولَاكَ يُعْرَضُونَ عَلَى رَبِّهِمُ وَعَلَى رَبِّهِمُ وَعَلَى رَبِّهِمُ وَعَلَى رَبِّهِمُ وَكَالْمُ اللهِ عَلَى الطّلِمِينَ اللهِ وَيَهُونُ اللهُ وَيَهُونُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَيَهُمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

او څوک دی ډیر ظالم له هغه چا چه تړی له ځانه پر الله پوری دروغ (چه نسبت د ولد یا د شریک ورته کوی بلکه نشته)، دغه (دروغ تړونکی) وړاندی به کړل شی (په قیامت کښی) په رب د دوی او وبه وائی شاهدان (کرام الکاتبین او نور) چه هم دوی دی هغه کسان چه دروغ ئی تړلی وو په رب خپل (په نیولو د ولد او شریک سره، نو فرمائی الله) واورئ خبردار شئ لعنت د الله دی وی پر ظالمانو. هغه ظالمان (کافران) چه آړوی خلق له لاری (د دین) د الله او لتوی (ستائی) دا لاره خلقو ته په کوږوالی سره، او هم دوی په آخرت هم دوی کافران منکران کیدونکی دی.

تفسیر: یعنی پاک قرآن دروغ او افترا نه دی، بلکه د پاک الله حق او رښتیا پیغام دی چه قبلول او منل ئی ضروری دی، او ښه وپوهیږئ چه له هغه سړی څخه زیات ظالم بل هیڅوک نشی کیدی چه پر الله تعالیٰ باندی دروغ وتړی، مثلاً که د الله کلام نه وی، او دی ووائی چه دغه د الله کلام دی یا واقعی د پاک الله کلام وی او پخپله الله تعالیٰ څو څو کرته وفرمائی چه دغه زما کلام دی. مگر دوی سره له روښانو دلائلو هغه دروغجن کوی، او در گرده (توله) هم دا وائی چه دا له سره د الله کلام نه دی.

- ﴿ اُوَلِمْكَ يُعُرِّمُونَ عَلَى رَقِهِمْ ﴾ الآية دغه دروغ تړونكى به وړاندى كړى شى په قيامت كښى په رب د دوى) په محشر كښى كله چه دوى د پاك الله په مخ كښى على ريوس الاشهاد وړاندى كيږى او د دوى د شرارتونو دفاتر پرانستلى شى نو په دغه وقت كښى شاهدى وركوونكى (ملائكى، انبياء، صالحين بلكه د دوى خپل لاسونه او پښى او رئيسه اعضاء) به ووائى چه دوى همغه بدبختان ظالمان دى چه د خپل پاك الله په نسبت ئى دروغ تړلى وو او چتى (بيكاره) خبرى به ئى كولى.
- ﴿ ٱلْاَلَعْتُهُ اللَّهِ عَلَى الطَّلِمِينَ ﴾ دا د حق تعالىٰ ارشاد دى. يعنى هغه خلق چه په ظلم او ناانصافى سره د الله تعالىٰ كلام دروغ كنى او له كردو (تولو) ځنى زيات د آخرت منكران دى، او نور خلق د الله تعالىٰ له لارى څخه ستنوى (واپس كوى) او غواړى چه پرى لاړ نشى، او په دغه تلاش او لتولو پسى لويدلى دى، چه دغه سمه صافه لاره كړه وړه ثابته او ورښكاره كړى، نو پر داسى ظالمانو باندى د ياك الله خصوصى لعنت دى.

اوُلِيِّكَ لَمُ يَكُونُوُا مُعُجِزِيْنَ فِي الْأَرْضِ وَمَا كَانَ لَهُمُ الْمَاكِنَ لَهُمُ مِنْ الْمُؤْرِقِينَ فَ الْأَرْضِ وَمَا كَانَ لَهُمُ الْمَاكَانُوْلِ مِنْ الْمُؤْرِقِينَ الْمُؤْرِقِينَ اللَّهُ مُعَاكَانُوْلُ مِنْ وَنِي السَّمْعُ وَمَا كَانُوْ الْمُجْرُونَ فَي السَّمْعُ وَمَا كَانُوا اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللّ

دا کفار نه دی دوی عاجز کوونکی (د الله) په ځمکه (دنیا کښی په تیښته سره) او نه به وی دوی ته غیر له الله هیڅ دوستان (چه عذاب تری دفع کړی که اراده وفرمائی بلکه) دوچند به کړ شی دوی ته عذاب، نه وو دوی چه طاقت ئی وی د آوریدلو (د حق د زړه له کوڼوالی) او نه وو دوی چه لیدلی ئی وی (دلائل د قدرت د زړه له ړوندوالی).

تفسیو: یعنی په دومره وسیعی او ارتی ځمکی کښی نه چیری تښتیدی شی. او نه په کوم ځای کښی پتیدی شی، او نه به ئی څوک مددګار او حمایت او مرسته (مدد) کوونکی کیدی شی. چه دوی د الله تعالیٰ له عذابه وژغوری (بچ کړی). څکه چه دوی هم پخپله بی لاری او ګمراهان شوی دی، او هم نور خلق ئی ګمراهان کړی دی

﴿ كَاكُانُواْ يَسُعُمُونُ السَّمُومُ اكَانُواْ يُجِوُونَ ﴾ نه وو دوی چه طاقت ئی وی د آوریدلو د حق د زړه له ډوندوالی یعنی په د نړه له کوڼوالی او نه وو دوی چه لیدلی ئی وی دلائل د قدرت د زړه له ډوندوالی یعنی په دنیا کښی داسی ډانده او کاڼه شوی دی چه نه د حق د خبرو د اوریدلو توان لری او نه د الله تعالیٰ د قدرت دلائل او نښی لیدلی شی، چه د هغو په لیدلو سره ممکن دی چه د هدایت سمه صافه لاره ومومی.

حضرت شاه صاحب د دی مطلب داسی بیان کړی دی چه «دوی پر الله تعالیٰ باندی دروغ ویلی دی او بی اصله او فضول خبری ئی د ده په لوری منسوبی کړی دی یا ئی له کوم څایه راوړی دی؟ له غیبه ئی نه دی آوریللی او نه ئی له غیبه لیللی دی، نو بیا د دوی ماخذ څه شی دی؟

#### اُولِيكَ الَّذِيْنَ خَيِرُوْ اَنْفُسُهُمُ وَضَلَّ عَنْهُمُ مَّا كَانُوْ اَيَفْتَرُوْنَ ®

هم دوی دی هغه کسان چه زیان ئی رسولی دی نفسونو (ځانونو) خپلو ته او ورک شول له دوی هغه چه وو دوی چه دروغ ئی تړل (چه بتان زمونږ شفاعت کران دی)

تفسیو: خپل محان ته زیان پیښول دغه دی چه په ابدی او دائمی عذاب کښی اخته او ګرفتار شول او د دوی ګردی (ټولی) دروغی دعاوی دلته نسیاً منسیاً او ورکی شوی دی.

#### لاَحَرِمَ ٱنَّهُمْ فِي الْاِخِرَةِ هُمُو الْأَخْسَرُونَ ۗإِنَّ الَّذِيْنَ امَنُوا وَعَلُوا

### الصِّلِحٰتِوَآخُبَتُوۡ اللَّرَبِهِوۡ الْوَلَٰإِكَ اَصُّحٰبُ الْجُنَّةِ ۗ هُـُوُ

حقه خبره دا ده چه بیشکه دوی په آخرت کښی هم دوی ډیر زیانکاران دی (له نورو نه). بیشکه هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) او عاجزی کوی دوی رب خپل ته دغه کسان صاحبان (اوسیدونکی) د جنت دی، دوی به په دی جنت کښی همیشه وی.

تفسیر: د مجرمینو د بد انجامی او د خرابی خاتمی په مقابل کښی ئی د مؤمنینو انجام او حسن د خاتمی بیان وفرمایه، د دوی عجز او نیاز (خلوصیت او خصوصیت اطمینان او تجنب عن الغیر) د پاک الله خوښ شو، نو ځکه د دائمی خوښی مقام ئی ورعطا کړ.

#### مَثَلُ الْفَرِيْقَيُنِ كَالْكَعْلَى وَالْكَمَمِّ وَالْبَصِيْرِ وَالسَّبِيْعِ هَلُ يَسْتَوِيْنِ مَثَالُا اَفَلاَ تَنَاكَرُونَ شَ

مثال د دی دواړو فرقو (داسی دی) لکه د ړانده او د کاڼه او (لکه) د لیدونکی او د اوریدونکی، آیا برابر دی دغه دواړه له جهټه د مثاله (او صفته؟ بلکه نه دی سره برابر)، آیا نو نه آخلئ پند تاسی؟ (په دغو مثالونو سره او فکر یکښی نه کوئ).

تفسیو: یعنی منکرین دانده او کانه دی لکه چه دری آیته پخوا له دی نه ئی وفرمایل

( کَاکُلُوْلِیَکُوْلِیُکُوْلِیُکُوْلِیُکُوْلِیُکُورُوْکُ )

بیا هغه چه نه پخپله څه لیدلی شی، او نه له بل چا

څخه څه شی اوریدلی شی. د دوی ابتداء او انتهاء د هغوی رون ضمیر له ایماندارانو سره څرنګه

برابریدی شی هغه کسان چه د بصیرت په سترګو د حق او باطل او خیر او شر په منځ کښی

تمیز کوی. او د خپلو هادیانو خبرو ته غوړونه نیولی غور وکړی چه د دواړو پای (آخر) او

انجام څرنګه یو شان کیدی شی، بلکه نشی کیدی وروسته د حضرت نوح علیه السلام د قوم قصه

د دی مضمون په تائید کښی وړاندی کوی.

#### ۅؘڵڡۜٙٮؙٲۺؙڵٮ۬ٵٮٛۅ۫ڂٵٳڸ؋ٙۅ۫ڡ؋ؗٳڹٚؽؙڰؙۮڹڹڔؙۯ۠ڡؚڹٝؠؽ۠۞ٲڽؙ؆ڒؾۼۘڹٮؙۅٛٳٳڷڒ ٳڸۿٵۣڹٚٞٵٞڂٵڡؙۼڮؽؙۮ۫ۼۮؘٳڹۘؽۅؙۄٟٳڸؿۅٟ

او هرومرو (خامخا) په تحقیق لیږلی ؤ مونږ نوح قوم د ده ته (حال دا چه ویونکی ؤ) بیشکه زه تاسی ته یم ویروونکی (له جحیمه) ښکاره چه مه کوئ تاسی عبادت (د بل چا) بی له الله، بیشکه زه ویریږم پر تاسی له عذابه د ورځی دردناکی (د قیامته) څخه

تفسیر: یعنی په نهایت وضاحت سره زه هغه شیان درسیم چه د هغو په ارتکاب سره د مهلک عذاب د نازلیدلو اندیسنه ده یا د هغه عذاب د محفوظیت ذرائع دی.

﴿ اَنَّلْاَتَعْبُدُوْاَالِّاللَهُ ﴾ مه کوئ عبادت د بل چا بی له الله!) یعنی د (ود) او (سواع) او (یغوث) او (یعوث) او (یعوث) او (یعوق) او (نسر) چه ذکر ئی د نوح علیه السلام په سورت کښی راځی عبادت پریږدئ! او د واحد احد الله تعالیٰ په عبادت کښی مشغول شئ! که نه د غیر الله له عبادت څخه د بیرته نه گرځیدلو په صورت کښی د سخت عذاب د راتلو خوف دی. له دردناکی ورځی څخه هغه ورځ مراد ده چه پکښی د المناکو او درد پیدا کوونکو حوادثو وقوع وی مثلاً د قیامت ورځ یا هغه ورځ چه پکښی د نوح علیه السلام قوم ډوب او مغروق شو.

## فَقَالَ الْمَلَا الَّذِيْنَ كَفَرُ وَامِنَ قَوْمِهِ مَا نَزِيكَ الْكَرَبَشَرَامِّ ثَلَنَا وَمَا سَزِيكَ الْتَبَعَكَ الْكَرَالَّذِيْنَ كَفَرُ وَامِنَ قَوْمِهِ مَا نَزِيكَ الْكَرَامِ الْكَرَالِي اللَّهِ الْكَرْمَانِزُي اللَّهُ وَمَا نَزَى الْمُعْتَلُولُولِي اللَّهُ وَكَانِي اللَّهُ وَمَا نَزَى اللَّهُ وَكَانِي اللَّهُ وَكَانِي اللَّهُ وَكَانِي اللَّهُ وَكَانِي اللَّهُ وَكَانِي اللَّهُ وَكَانِي اللَّهُ وَكُلْوِي اللَّهُ وَكُلْوَ اللَّهُ وَكُلْوِي اللَّهُ اللَّهُ وَكُلْوِي اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللِّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللْمُلِي الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُلْمُ الللْمُ اللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُ اللْمُلْمُ اللْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ الللْمُ اللَّهُ

نو وویل هغو مشرانو چه کافران شوی ؤ له قومه د دغه (نوح) چه نه وینو موند تا (ای نوحه په هیڅ صفت) مگر یو بشر پشان زموند (بل څه مزیت نه لری) او نه وینو موند تا چه متابعت کړی ستا (هیچا) مگر هغه کسانو چه دوی د لاندی (ښکته) زموند دی په ظاهر اول فکر بلا تامل، او نه وینو موند تاسی لره پر موند باندی هیڅ بهتری بلکه گمان کوو موند پر تاسی د دروغجنانو

تفسیر: یعنی ښائی چه رسول د ګرد (ټول) قوم په مقابل کښی د کومی ښکاره نښی او امتیاز لرونکی وی. لیکن مونږ ګورو چه ته هم زمونږ په شان د بشر له جنسه ئی. او د آسمان پرښته نه ئی چه د هغی په مقابل کښی خامخا انسان خپل سر ښکته کړی، بيا په بشريت کښي هم ته داسی یو سری نه ئی چه په تا کښی کوم خاص تفوق او لوئی پر مونږ باندی وی، مثلاً لوی دولتمن، یا د شان او شوکت خاوند، یا د حکومت او قوت مالک اوسی. هغه کسان چه ستا پیروان او تابعان شوی دی هغو هم کرد (تول) سره داسی خواران او غریبان او مفلسان او رذیلان دی چه له هغو سره موندِ شرفاء او غتان خپل ملاقات او خبری کول شرم او ننګ بولو. نو آیا په گردو (ټولو) انسانانو کښې هم دا ته پيدا شوي ئې چه د الله تعاليٰ د رسالت د منصب وړ (مستحق) او لائق وی؟ حال دا چه مونږ د تا په نسبت په حسب او نسب، مال او دولت، خلق (بیدایښت) خلق (رشه، خوی، عادت) او په نورو شیانو کښی له هیڅ یلوه له تا څخه کم نه یو، نو ولی زمونږ له منځه بل څوک یر دغه لوی منصب د رسالت باندی منتخب او غوره نشو؟ یا لږ تر لږه ستاسي تابعين او پيروان ښائي چه کوم معزز او لوی سړی خو وی. ښه د دغو جولایانو، موچیانو او دمانو تابع کیدل تاسی لره د فضل او شرف څه موجب کیدی شی؟ او څرنګه د صداقت دلیل جوړیدی شی؟ د داسی سطحی او سپکو او تیتو خلقو چه د هغو سیکوالی او رذالت بیخی سکاره او عیان دی، بی له فکره او اندیسنی، او بی له غور او تامل به ظاهری او سرسری ډول (طریقه) سره ایمان راوړل، ستاسی له کمالاتو څخه نه حسابیږی، بلکه زمونږ خیال خو داسی دی چه ته سره د ملګرو دی دروغجنان یئ تاسی یوه خبره جوړه کړی ده او څو بي وقوفانو ستاسي له «هو» سره هو كړي او يو له بل سره مو خبره يوه كړي ده، څو يه دي وسیلی سره یو نوی تحریک جوړ کړئ چه یه دغه صورت سره یو امتیاز او لوئی او مشرتیا حاصله کړئ.

دا د هغو ملعونانو د تقریر ماحصل ؤ نوح علیه السلام کوم جواب چه دوی ته ورکړی دی، دا دی

#### قَالَ لِقَوْمِ آرَءَيْثُمُ إِنَ كُنْتُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِّنَ دِّبِي وَالتَّنِي رَحْمَةً مِّنَ عِنْدِمُ فَكُنِية فَعُمِّيَتُ عَلَيْكُو النَّارِمُكُمُ وَالْنَائُو لَهَا كِرِهُونَ ۞

وویل (نوح) ای قومه زما آیا وینئ خبر راکړئ تاسی (ماته) که یم زه پر سمه لاره (واضح برهان شکاره حجت) له ربه خپله او راکړی ئی وی ماته رحمت له نزده خپله نو پټ کړی شوی دی (حقیقت د دی دلیل) پر سترګو د تاسی، آیا مجبور کولی شو مونږ تاسی په قبول د هغو سره (بلکه نه شو) حال دا چه تاسی دغه (برهان) لره بد ګڼونکی انکار کوونکی یئ:

ومامن د آبة (۱۲) هود (۱۱)

تفسیر: (یعنی غوښتونکی ئی نه یئ او پری خفه کیږئ هوا) دا خبره صحیحه ده چه نبی له عامو انسانانو ځنی ښائی بیخی ممتاز وی، لیکن هغه امتیاز په مال، دولت، حکومت، او نورو دنبوی شان او شوکت کښی نه وی، بلکه په اعلیٰ اخلاقو، ډیرو ښو ملکاتو، تقویٰ، د الله تعالیٰ ویره، حق خوښول، له خلائقو سره دېدمنی او خواخوږی، او د صریحو او ښکاره ؤ آیتونو او نښو له وړاندی کولو څخه ورته امتیاز حاصل وی چه حق تعالیٰ هغه د برهان او د حجت د اتمام او د نعمت د اکمال په ډول (طریقه) په هغو کښی قائموی، یا د هغو په وسیله ئی ښکاروی، نبی علیه السلام د الله تعالیٰ د وحی او د ربانی دلائلو او براهینو په رڼا کښی پر صافه سمه لاره درومی، او شپه او ورځ د الله تعالیٰ خصوصی رحمتونه پری لکه باران (وریا) ووری نوح علیه السلام وویل «که دغه گرد (تول) شیان په ما کښی په ښکاره ډول (طریقه) سره موجود وی او یقیناً موجود هم دی لیکن همغسی چه ړوند د لمر رڼا نشی لیدلی نو که ستاسی سترگی هم د الله تعالیٰ د دی نور له لیدلو څخه قاصری وی نو آیا زه به په زور سره تاسی ته هغه نور او رحمت درښوولی شم؟ یا ئی بالجبر پر تاسی اقرار کولی شم؟ حال دا چه تاسی له هغه څخه دومره نفور او بیزاره یئ چه خپلی سترگی ورته نه غړوئ، او نه ئی غواړئ، چه وئی گورئ» خلاصه ئی داسی شوه چه زما لوئی او برتری چه ستاسی په نظر کښی نه راځی د دغه سبب دا دی چه ستاسی د زړونو سترگی ړندی یا تړلی شوی دی.

## وَيْقُوْمِلِٓ النَّكُلُمُ عُلَيْهِ مَالَا إِنَ اَجْرِي الْاَعْلَى اللهِ وَمَا آنَا بِطَارِدِ الَّذِيْنَ امْنُوْ الْآثَمُ مُنْلِقُو ارَّيْرِمُ وَلِكِيْنَ آرْكُمُ قُومًا تَجْهُلُوْنَ ®

او ای قومه زما نه غواړم زه له تاسی په دغه (تبلیغ) څه مال (مزدوری)، نه دی اجر (مزدوری) زما مگر په الله باندی او نه یم زه شرونکی د هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (په وینا د تاسو، ځکه چه) بیشکه دوی ملاقات کوونکی دی له ربه خپله سره (پس جګړه به وکړی له ما سره که دوی وشړم) ولیکن زه ګورم تاسی داسی قوم چه جاهلان یئ (له عاقبته خپله او له شرف د دغو مؤمنانو)

تفسیر: یعنی زه د تبلیغ په مقابل کښی له تاسی څخه څه تنخواه او طلب نه غواړم، چه د مالی خود غرضی اندیښنه تاسی ته پیدا شی زه د خپل الله خاص بنده او نوکر یم، او د ده له درباره ماته اجر راکاوه کیږی. الحمد لله زه نه ستاسی د مال طالب یم، او نه ورته ضرورت لرم، نو بیا به زه څرنګه فقراء او مساکین پریږدم او تاسی ته به خپل تمائل (میلان) درښکاروم؟ که تاسی زما اتباع تش د هغوی د افلاس یا عادی کارونو له سببه حقیر او ذلیل گڼځ، نو ښه وپوهیږئ چه

زه له هغو کسانو محخه نه یم چه د ایمان د دولت پنگی (سرمایه) لرونکو ته د دوی د ظاهری پریشانی او بی وزلی (کمزوری) لامله (له وجی) په سپکه وګورم یا هغوی لکه د حیواناتو په شان تیل ووهم، او له خپله ځانه ئی لری وشړم. دوی به یوه ورځ د خپل پاک الله په حضور کښی مشرفیږی، او زما شکایت به د ده په دربار کښی کوی. چه ستا رسول د متکبرانو دنیادارانو په خاطر مونږ وفاداران غریبان ئی له خپله حضوره لری کړی وو. زه د ظاهری وضعیت په خلاف به څرنگه پوهیدی شم چه د هغوی ایمان یواځی ظاهری او سطحی دی د زړونو مخیرول او د هغه لیلل زما کار نه دی او د دغو امورو اطلاع او پته یواځی پاک الله سره ده، او هغه ښه پوهیږی چه د دوی د زړونو احوال محه دی؟

و کولاق آرانگر قوم انجهای که او لیکن زه کورم تاسی داسی قوم چه جاهلان یئ له عاقبته خپله او له شرف د دغو مؤمنانو) یعنی د جهل او حماقت لامله (له وجی) د دوی پای (آخر) او انجام ته نه کوری، او یواځی د دوی ظاهری پریشانی، مسکنت ته کوری او حقیر او خوار ئی کنی، او داسی مهمله او چتی (بیکاره) غوستنه کوی چه دوی له خپله ځانه لری کړه چه مونږ تاته راشو. آیا غربت او حلال کسب څه عیب او نقصان لری؟ هم داسی شیان خو له سره د حق د قبلولو په لاره نه مزاحم کیږی. عموماً د دولت او د جاه نشی او مستی انسان د حق له قبوله بی برخی کوی، ځکه د «هرقل» په حدیث کښی راغلی دی چه د انبیاؤ متبعین ضعفاء وی. په هر حال تاسی نه پوهیږئ چه کرد (ټول) سره د الله تعالیٰ په حضور کښی ټولیږئ، او د هغه په لوی دربار کښی به دا ښکاریږی چه دغه ستاسی تکبر، لوئی، غرور د هغوی په مقابل کښی خوشی چتی (بیکاره) یو د جاهلیت فخر او غرور وو.

#### وَيْقُوْمِمَنُ يَنْصُرُ نِيْ مِنَ اللهِ إِنْ طَرَدْتُهُمُ أَفَلا تَنَكُرُونَ ®

او ای قومه زما خوک به مرسته (مدد) وکړی له ما سره (چه ما وساتی) له عذابه د الله که وشرم زه دوی (بلکه هیڅوک ئی نشی کولی)، آیا (فکر نه کوئ) نو پند نه آخلئ تاسی.

تفسیر: یعنی زه ستاسی له کبره او غروره او جهالته متاثر شوی څرنګه خپل نقصان وکړم؟ که ستاسی په رعایت زه د الله تعالیٰ مخلصو بندګانو ته څه ووایم یا ئی وشرم، نو د هغه د سزا او له پوښتنی څخه به می څوک ژغورلی (خلاصولی) شی؟

# وَلاَ اَقُولُ لَكُمْ عِنْدِى خَزَابِنُ اللهِ وَلاَ اَعْلَمُ اللهِ وَلاَ اَعْلَمُ اللهِ وَلاَ اَقُولُ اللهِ مَلكَ وَلاَ اقُولُ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهُ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِمِنْ اللهِ مُنْ اللّهِ مُنْ اللّهِ مُنْ اللّهِ مُنْ اللّهِ مُنْ اللّهِ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهِ مُل

# لَى يُؤْتِيَهُمُ اللهُ خَيْرًا اللهُ اَعْلَمُ بِمَافِئَ اَنْشُوهِمَ ۖ إِنَّ إِذًا لَكِنَ الظّٰلِمِينَ®

او نه وایم زه تاسو ته چه ما څخه خزانی د الله دی او نه (وایم دا چه)
پوهیږم په غیب باندی (په علمالیقین سره) او نه وایم زه چه بیشکه زه پرښته
یم او نه وایم زه په حق د هغو (فقیرانو مؤمنانو) چه سپک ورته ګوری
سترګی ستاسی چه له سره به ورنه کړی دوی ته الله هیڅ خیر، الله ښه عالم
دی په هغه (اخلاص) چه په نفسونو د دوی کښی دی، (که زه دغه ووایم)
نو زه په دغه وقت کښی خامخا له ظالمانو څخه به یم

تفسير:کفارو نوح عليه السلام ته ويلي ؤ «چه ته خو زمونږ په شان يو بشر ئي، د قوت، قدرت، او دولت او اموال او رجال په اعتبار هم پر مونږ څه امتياز نه لری» نو نوح عليه السلام د دی خبری جواب یه ډیر متانت او انصاف سره ورکړ چه «بیشکه هغه امتیاز چه تاسو ئی لیدل غواړئ زه ئی مدعی نه یم بلا شبهه زه خو یو بشر یم برسته نه یم نه الله تعالیٰ خپلی گردی (تولی) خزانی زما یه تصرف او اختیار کښی ایښی دی او نه ئی د غیب یر ګردو (ټولو) خبرو مطلع کړی یم. لیکن سره د دغو ګردو (ټولو) خبرو د اعتراف سره زه ستاسی په شان له سره داسی نشم ویلی چه هغه خلق چه ستاسی په نظر کښی معیوب او حقیر دی (یعنی زه او زما ملګری) هغوی ته به له سره یاک الله هیڅ کله څه خیر او ښیګنه (فائده) نشی ورکولی مثلاً له هغو څخه ئی ځینو ته نبوت او حکمت عطا فرمایلی دی او نور ئی د ایمان او عرفان په دولت سره ګټور (نفع مند) کړی دی. ښه ويوهيږئ چه الله تعالیٰ د دوی د زړونو ير استعدادونو او کيفياتو ښه یوهیږی، او هر یوه ته د ده له استعداده سره مناسب فیض وررسوی، او د دوی له باطنی احوالو او كيفياتو سره موافق معامله ورسره كوي. ياك الله هغه خاصه مهرباني چه له ماسره يا د زما له ملګرو سره ئې فرمايلې ده هغه ستاسې له سترګو ځنې پته ده. که زه داسې ووايم چه هغه کسان چه ظاهراً تاسو ته حقير، فقير، ذليل او كود او مات سكارى، الله تعالى هم چه د بواطنو او یتو احوالو ځنی ښه عالم او یوه او ښه خبردار دی هغوی ته هیڅ یو عزت او شرف نه دی وربښلی، نو دغه به نهايت د بي اصولئ او ناانصافئ خبره وي»

تنبیه: د دی آیت ابتدائی دری جملی په (۷) جزء د الانعام د سورت په (۵۰) آیة (۱) رکوع کښی تیری شوی دی د هغه ځای په تفاسیرو کښی دی بیا ولوستلی شی.

#### قَالُوُّالِيُنُوْمُ قَدُّجَادَلَّتَنَّافَاكُثُرُتَ جِمَالَنَا فَاتِنَابِمَاتَعِدُنَآإِنُ كُنْتَ مِنَ الطَّدِقِيْنَ®

وویل (کفارو) ای نوحه په تحقیق جګړه دی وکړه له مونږ سره پس ډیره دی کړه جګړه زمونږ نو راوړه مونږ ته هغه عذاب چه وعده ئی کوی ته له مونږ سره که ئی ته له صادقانو (رښتیا ویونکو په دی وعید خپل کښی)

تفسیر:حضرت نوح علیه السلام پخوا له طوفانه نهه سوه او پنځوس کاله په دوی کښی شپه او ورځ په پته او په ښکاره هغو ته پند او نصیحت کاوه او د هری شبهی جواب ئی ورکاوه د تبلیغ، تفهیم، بحث، مناظری، خبرو اترو سلسله جاری وه، په دغو جگړو کښی په سلهاؤ کلونه تیر شول کفار د نوح علیه السلام د دغو حقانی مباحثو او د شپی او د ورځی ممانعت او مزاحمت مخخه عاجز او پکو (تنګ) شول او ګردو (ټولو) سره وویل چه اوس دغه سلسله رابنده کړه! که په رښتیا سره ته رښتیا وائی نو هغه عذاب ژر رانازل کړه! چه مونږ د عذاب له نزول څخه تل ویروی! څو دغه د هری ورځی جگړه بیخی پای (آخر) ته ورسیږی او دا مناقشه بالکل ختمه شی.

# قَالَ إِنَّمَا يَالْتِيكُمْ بِهِ اللهُ إِنْ شَاءَوَمَاۤ اَنْتُمْ بِمُعْجِزِيْنَ®

نو وویل نوح بیشکه هم دا خبره ده چه رابه ولی تاسی ته دا عذاب خاص الله (نه بل څوک) که اراده وفرمائی (د راوستلو ئی اوس یا وروسته) حال دا چه نه یځ تاسی عاجز کوونکی (د الله په دفع د عذاب په زور یا په تیښتی سره)

تفسیو پیعنی د دغه عذاب نزول زما په قبضه کښی نه دی څه مهال (وخت) چه پاک الله سم له خپله حکمت سره اراده وفرمائی نو عذاب نازلوی، زما فرض یواځی خبرول دی پاتی شو عذاب هغه خو داسی هولناک او عظیم الشان شی دی چه د هغه راوړل، یا ئی مخه بیرته آډول، دواډه د بشری له قوی څخه خارج دی، کله چه الله تعالیٰ مشیت وفرمائی نو څوک تری نشی تښتیدلی او نه تری چیری پتیدی شی. داسی څوک دی چه (معاذ الله) پاک الله ستړی او ستومان کړی او ځان تری وژغوری (بچ کړی).

#### ۅٙڵڒؽڹٛڣػؙڴڎڹڞؙڡؽٙٳڹٛٲۯۮؾ۠ٲڹٵٛڞؘۼٙڷڴۏٳڹػٵڹٙ۩ۿؽڔؽۮٲڽؿۼۅؽۘڋؙۿٚۅٙڒؖڴۊۜ ۅٙٳڵٮٛ؋ٮڗٛڿۼۅؙؽۿ

او نه نفع در رسوی تاسی ته نصیحت زما که اراده و کړم زه چه نصیحت

وکړم تاسی ته که وی الله چه اراده لری د دی چه ګمراه وفرمائی تاسی، هم دی دی رب ستاسی (هر څه چه غواړی هغه ستاسی سره کولی شی)، او خاص هم ده ته بیرته بیولی کیږئ (پس له مرګه په قیامت کښی)

تفسیو: یعنی پر کفر باندی دومره اصرار او ضد او سپین ستر کی او انتهائی شوخی، او د عذاب د نزول له استدعاء کولو څخه دغه خبره راڅر گندیږی چه د الله تعالی اراده پر هم دغه تللی ده چه تاسی په هم دغی گمراهی کښی پراته اوسئ، او بالاخر به هلاک کړی شئ، پس که ستاسی د دی بد کرداری لامله (له وجی) د الله تعالی اراده پر هم دی تللی وی، نو که زه هومره نصیحت او خیر غوښتنه مو وکړم. او تاسی ته گته (فائده) دررسونه وغواړم له سره به هغه نافع او مؤثره نه لویږی. ستاسی رب همغه ذات دی چه د هغه په ملکیت او تصرف کښی هر شی دی. له هر چا سره چه هره معامله وفرمائی. هیڅوک ئی مخه نشی نیولی. د گردو (تولو) رجوع او ورتګ د هم صاحب لیکی تر دی ځایه پوری هومره سؤالات او اعتراضات چه د نوح علیه السلام د قوم ؤ، صاحب لیکی تر دی ځایه پوری هومره سؤالات او اعتراضات چه د نوح علیه السلام د قوم ؤ، همغه د محمد رسول الله صلی الله علیه وعلی آله وصحبه وسلم د قوم هم ؤ. گواکی دغه کرد همغه د محمد رسول الله علیه وعلی آله وصحبه وسلم د قوم هم ؤ. گواکی دغه کرد وقصی په منځ کښی بیان فرمائی.

#### ٱمۡرَيَقُوۡلُوۡنَافَتَرَاهُ ۚ قُلۡ إِنِ افۡتَرَيۡتُهُ ۚ فَعَلَیۡۤ اِجۡرَامِیۡ وَ اَنَا بَرِیۡۤ کُیۡ مِّتّا تَجُوِمُوۡنَ<sup>®</sup>

(وفرمایل الله) بلکه آیا وائی دوی چه له خپله ځانه یی جوړه کړی ده دغه (وحی)، ووایه (ای رسوله دوی ته) که می له ځانه جوړه کړی وی دغه وحی نو خاص پر ما دی عقوبت د ګناه زما او زه بیزاره (غیر مسئول) یم له هغی ګناه چه تاسی ئی کوئ.

تفسیر: دغه خبری اتری د مکی معظمی د کفارو وی له پاک رسول الله صلی الله علیه وسلم سره چه دغه قرآن تاسی له خپله ځانه جوړ کړی دی، او د پاک الله کلام نه دی، حضرت نوح علیه السلام کتاب نه ؤ راوړی چه د نوح علیه السلام قوم داسی خبری وکړی (کذا فی الموضح) لیکن ځینو مفسرینو دغه آیت هم د نوح علیه السلام د قصی جز ښوولی دی. یعنی د نوح علیه السلام قوم وویل هغه خبری چه نوح د الله تعالیٰ په لوری منسوبوی، هغه ئی له خپله ځانه تړلی دی. ځینی وائی چه دغه وینا خو د مکیانو ده له پاک رسول صلی الله علیه وسلم سره مګر د هغه

#### ۅؘٲۉڃٵڸڬٛٷٛڿٳػۜٷؙڵؽؾ۠ٷ۬ڝؘڡؚڽ۬ۊۅٛڡٟڬٳڷٳڡۧؽ۫ۊٞڽٵڡؽؘڡٛڵڗۺٛؾڛؙٟ ؠؠٵػاٮٷؙٳؽڡ۫ۼڵٷؽ۞ۧ

او وحی کړی شوی وه نوح ته چه بیشکه شان دا دی چه له سره به ایمان رانه وړی له قومه د تا مګر هغه چه په تحقیق ایمان ئی راوړی دی (پخوا له دی نه) نو مه غمجن کیږه په هغه (ایذاء او تکذیب) چه وو دوی چه کول به ئی (او رسول ئی درته)

تفسیر: کله چه د قوم ایذاوی او ربرونه (تکلیفونه) له حده تیر شول، نوح علیه السلام د سلهاؤ کلونو د ربر (تکلیف) تیرولو او جور او جفاء لیدلو څخه وروسته د پاک الله په دربار کښی شکوه وفرمایله چه «انی مغلوب فانتصر۔ زه مغلوب او ضعیف یم ته له دوی نه بدل واخله!» ارشاد وشو چه د هغو څو شمیرلیو غورو خلقو په قسمت کښی چه ایمان لیکلی شوی ؤ، هغوی خو گردو (تولو) ایمان راوړ، وروسته له دی نه د دوی له منځه بل هیڅوک نه مسلمانیږی. نو ځکه اوس تاسی د دوی له عداوت او تکنیب او ایذاء رسولو څخه زیات مه غمجن کیږئ عنقریب د الله تعالیٰ د انتقام توره راوځی، او د دوی دغو گردو (تولو) شرارتونو ته سره له دغو شریرانو خاتمه ورکوی.

# وَاصْنَعِ الْفُلُكَ بِأَعْيُنِنَا وَوَجُبِنَا وَاصْنَعِ الْفُلُكَ بِأَعْيُنِنَا وَوَجُبِنَا وَاصْنَعِ الْفُلُكِ بِأَعْيُنَا وَلَا تُخَاطِبُنِي فِي اللَّذِينَ طَلَمُوا ۚ إِنَّهُ وُمُّ غُرَقُونَ ۞

او جوړه کړه ته بیړی په اعین (یعنی په حضور او حفاظت) زمونږ او په (حکم) زمونږ او مه کوه خبری ما سره (په دفع د عذاب) په حق د هغو کسانو چه ظالمان (کافران) شوی دی، چه بیشکه په دوی باندی حکم کړی شوی د غرقیدلو (نجات ئی نشته)

تفسیو: حق تعالیٰ نوح علیه السلام ته وفرمایل چه زما په اعین یعنی زموند په حضور، زموند په حفاظت او نگرانی کښی او زموند د حکم، تعلیم، الهام، او پیغام سره سم یوه بیری تیاره کړه! څکه چه عنقریب د اوبو یو ډیر سخت طوفان (څپان) راتلونکی دی چه په هغه کښی دغه ګرد (تول) ظالمین او مکنبین بالیقین ډوبیډی او د دوی په حق کښی دغه حکم او فیصله حتماً او جزماً منطبقه کیدونکی ده ته د هیڅ یو ظالم او د نورو سپارش مه کوه! او د دوی د شفاعت دپاره ماته مخ مه ګرځوه! ځکه چه راتلونکی عذاب له سره منع کیدونکی نه دی بلکه بیخی قطعی او حتمی دی. کله چه حضرت ابراهیم علیه السلام د لوط علیه السلام د قوم په حق کښی د شفاعت غوښتنه وکړه. هغه ته هم داسی ارشاد شوی و پیرانونگهٔ ایرانیم مین ایرانونکی مین د کرد ۱۲۸۷ مخ)

## وَيَصُنَعُ الْفُلُكَ وَكُلَّمَا مَرَّعَلَيْهِ مَكَرُّمِّنَ قَوْمِهِ سَخِرُوْامِنَهُ قَالَ إِنْ تَسْخَرُوْامِنَا فَإِنَّا شَغْرُمِنَكُوْكِمَا شَنْخُرُوْنَ ۗ

او جوړوله (نوح) بیړی حال دا هر کله چه تیریدله به پر دغه (نوح) ډله (د مشرکانو یا مشرانو) له قومه د نوح نو مسخری به ئی کولی په دغه (نوح) پوری، نو وویل (نوح) که مسخری کوئ تاسی پر مونږ پوری نو بیشکه مونږ به هم مسخری وکړو په تاسی پوری لکه چه اوس مسخری کوئ تاسی (پر مونږ پوری)

تفسیر: وایی چه دغه بیری، د محو کلونو په مدت کښی تیاره شوه، او بیری نه وه بلکه یو لوی جهاز ؤ چه پکښی څو طبقی او بیلی بیلی درجی وی مفسرینو د دی په تفاصیلو کښی ډیر اغراق او مبالغی او عجیب او غریب روایات بیان کړی دی چه له هغو ځنی علیالاکثر اسرائیلیات هم دی چه وګورئ له نبوته د ده کار ترکانی ته ورسید. کله به ئی چه دغه عجیب شی (بیری)

ومامن د آبة (۱۲)

لیدله، نو له نوح علیه السلام څخه به ئی پوښتنه کوله چه «ته دغه څه جوړوی؟» دوی به ویل چه 
«یو داسی کور جوړوم چه د اوبو په سر به درومی، او له ډوبیدلو څخه به مونږ بچ کوی» کفار 
به د دی خبری له آوریدلو ځنی له خندا شنه او په مسخرو کښی به سره لګیا کیدل، او پخپلو 
منځونو کښی به ئی ویلی چه دغه سپین ډیری ته وګورئ چه له اوبو څخه لری په وچه لوړه 
(اوچته) ځمکه کښی له اوبو څخه د نجات په فکر کښی ډوب تللی دی. حضرت شاه صاحب 
لیکی «کفارو به خندل چه نوح علیه السلام په وچه ځمکه کښی له ډوبیدلو څخه د نجات په فکر 
کښی لویدلی دی. نوح علیه السلام پر دوی باندی خندل چه مرګ د دوی پر سر باندی ځوړند او 
ولاړ دی او دوی ورته خاندی» د دغه تفسیر سره موافق شیخ الهند رحمة الله علیه د «فانا نسخر 
منکم» ترجمه د حال په صیغه سره کړی ده ابن کثیر رحمة الله علیه په «نسخر منکم» کښی د 
استقبال معنی مرادوی یعنی نن تاسی پر ما باندی د ناپوه او احمق خیال کوئ او راپوری 
خاندئ، لیکن هغه زمانه قریبه ده چه د هغه په جواب کښی ستاسی دغه حماقت او سفاهت پوری 
به مونږ ته هم موقع په لاس راشی چه مونږ به هم پر تاسی باندی وخاندو، کله چه تاسی د خپلو 
جرائمو په بدل کښی په سزا ورسیږئ.

### هَنَوْفَ تَعْلَمُوْنَ مَنْ يَالْتِيْهِ عَذَاكِي يُخْزِيْهِ وَيَعِلُّ عَلَيْهِ عَذَاكِ مُّقِيُمُوْ®

نو ژر به وپیژنئ تاسی هغه څوک چه رابشی ورته (داسی) عذاب چه وبه شرموی ده لره په (غرق سره) او راکوزیږی به په ده عذاب دائم (په حرق سره)

تفسیر: یعنی اوس محه زیات تاخیر نشته او ژر تر ژره به در شکاره شی چه د دنیا رسوا کوونکی، او د آخرت دائمی عذاب پر چا باندی نازلیږی؟

## حَتَى إِذَ اجَاءَ أَمُرُنَا وَفَارَ التَّنُوُرُ قُلْنَا احْمِلُ فِيهَا مِنَ كُلِّ زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ وَآهْ لَكَ الْاَمَنُ سَبَقَ عَلَيْهِ الْقَوْلُ وَمَنْ امْنَ وَمَا امْنَ مَعَةَ إَلَا قِلْيُلُ

تر هغه پوری کله چه راغی امر (حکم د عذاب) زمونږ او راوخوټیده تنور (یعنی اوبه له تناره بیا چه عذاب سر راوړ نو) وویل مونږ (نوح ته) سواره کړه په دی بیړی کښی له هری (نوعی نافعی د حیواناتو څخه) جوړه دوه دوه (نر او ښځه) او اهل خپل (د بیت دی هم سواره کړه) مګر مه سوروه

هغه چه ړومبی شوی ده په ده وینا (او حکم د ډوبیدلو) او هغه (هم سواره کړه) چه ایمان ئی راوړی دی، او نه وو ایمان راوړی سره له دغه (نوح) مګر خو لږو خلقو.

تفسیر: یعنی نوح علیه السلام تر هغه وقته پوری د بیری په جوړولو کښی مشغول ؤ چه د الله تعالیٰ له وعدی سره موافق گردو(ټولو) وریځو ته حکم ورسید چه «ټولی سره ور ووریږئ او ځمکی ته وویل شو چه خپلی گردی (ټولی) اوبه وخوټوه او پرښتو ته وویل شو چه تاسی د خپل تعذیب او نورو منصبی فرائضو په ځای راوړلو کښی متوجه شئ»! بالانحر له پاسه سخت بی دریغه باران ووریده، له ښکته د ځمکی له سطحی د زورورو او سختو خوټیدونکو چینو او تندوبی (فواری) په شانی په جوش وهلو او خوټیدلو باندی شروع وکړه. تر دی چه د ډوډی پخولو له تنورونو څخه هم چه له اور ځنی ډک پک ؤ هم اوبه راووتی.

تنبیه: د «تنور» په معنی کښی اختلاف دی. ځینی تری مطلق د ډوډی پخولو تنور مرادوی ځینی وائی چه یو تنور له حضرت بی بی حواء څخه منتقل شوی او حضرت نوح علیه السلام ته رسیللی ؤ، او هغه د ده په کور کښی د طوفان نښه تاکلی (مقرر کړی) شوی وه چه هر کله له دغه تناره څخه اوبه وخوتیږی نو ته دی په بیړی کښی سور شه! د ځینو په نزد «تنور» کومه خاصه چینه وه په «کوفه» یا «جزیره» کښی ځینو دعوی کړی ده چه «تنور» ئی د سحار د سپیده داغ رنا ته ویلی دی یعنی کله چه د سبا رنا ډیره ښه و ځلیږی «ابوحیان رحمة الله علیه» وائی چه (فار التنور) ممکن دی چه د عذاب له ظهور او د هول له شدته څخه کنایه وی، لکه چه «حمی الوطیس» د حرب له شدته کنایه ده. له ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه څخه منقول دی چه د «تنور» معنی وجه الارض او د ځمکی مخ دی مونږ پاس کوم تفسیر چه کړی دی هم دغه معنی مو مقدمه ایښی ده، او د نورو معانیو په لوری مو هم اشاره کړی ده. حافظ ابن کثیر رحمة الله علیه د هم دغه تفسیر له لیکلو څخه وروسته فرمائی «وهذا قول جمهورالسلف وعلماء الخلف والله اعلم».

 السلام له کورنی ځنی هم دغه مور او ځوی دواړه بیل او په طوفان کښی ډوب شوی دی. 

و وَمَّااْمَنَ مَعَةُ إِلَّوْلِيْلُ 
او نه وو ایمان راوړی سره له نوح مګر خو لږو خلقو) یعنی اتیا 
نارینه یا څه لږ یا څه ډیر د نوح علیه السلام د بیړی د اراکینو په نسبت ډیر اقوال دی اما 
آخری دا دی چه یو پخپله نوح علیه السلام ؤ او یوه ئی مسلمانه ښځه او دری ئی ځامن سام، 
حام، یافث او دری د دوی ښځی دا اته شو او له قوم ئی ۳۱ نارینه ۳۱ ښځی چه دا تول سره 
اتیا تنه شول.

# وَقَالَ ارْكَبُوافِيْهَ اللهِ مَعْمِ اللهِ مَعْمِ لَهَا وَمُرْسِلهَا أِنَّ رَبِّي لَعَفُورُ رَحِيْمُ

او وویل نوح چه سپاره (سواره) شئ پر دغی (بیری او وایئ) په نامه د الله دی روانیدل د دی (بیری)، بیشکه چه رب زما خامخا ښه بښونکی مغفرت کوونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا دی (په اکرام د اجر او ثواب سره)

تفسیر: نوح علیه السلام خپنو ملگرو ته وویل چه د پاک الله په نامه پر بیری، سواره شئ! او هیڅ فکر او اندیښنه مه کوئ، د دغی بیری روانیدل او دریدل دواړه د الله په نامه او اذن او حکم، او د ده د پاک نامه په برکت سره دی او د دی د ډوبیدلو هیڅ اندیښنه نشته. زمونږ رب د مؤمنینو قصور معافوی او پر دوی بی حده مهربان دی. دی به پخپل فضل او کرم او مهربانی سره مونږ روغ رمټ او صحیح او سلامت راکوزوی. له دی آیت څخه دغه خبره استخراجیږی چه په کشتئ او نورو نقلیه فی وسائلو باندی د سوریدلو په وقت کښی ښائی چه «بسم الله» وویلی شی.

# وَهِى تَجُرِى بِهِمُ فِي مَوْجِ كَالِجِبَالَ وَنَادَى ثُوْمُ إِبْنَهُ وَكَانَ فِي مُعْزِلِ يُبْنَى الْمُعْزِلِ يُبْنَى الْكِيزِيْنَ مَعْزِلِ يُبْنَى الْرُكِنِينَ مَعْزِلِ يُبْنَى الْرُكِنِينَ مَعْزِلِ يُبْنَى الْرُكِنِينَ مَعْزِلِ يُبْنَى الْرُكِنِينَ الْمُعْزِلِينَ الْمُعْزِلِينَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

او دی (بیری) به وړل دوی په موجونو (چپو د اوبو) کښی په شان د غرونو، او ناری کړی نوح (له ډیره شفقته) ځوی خپل ته حال دا چه ؤ هغه په کناره (له پلاره یا له ایمانه یا له بیری نه) ای بچوړیه زما راځه سور شه! (په بیری کښی) له مونږ سره او مه کیږه له کافرانو سره (چه غرق به شی).

تفسیو: یعنی بیری به د غرونو غوندی موجونه او چپی غیرولی، او پخپل تکر سره به ئی وهلی او بی له خوفه او خطری به پری روانه وه، وروسته له سوریدلو نوح علیه السلام خپل محوی (یام ـ

کنعان) ته ورغږ کړ چه له خپله پلاره او وروڼو او نوری کورنی څخه بیل او له کفارو سره ایل او غیل (ملګری) ؤ چه «د دغو بدبختانو کفارو ملګرتوب پریږده له مونږ سره راشه! څو له دغه لوی مصیبت څخه نجات وموندلی شی».

تنبیه: یا خو نوح علیه السلام پر کنعان د مؤمن خیال کاوه، نو ځکه ئی ورغړ کړ. اګر که دی په واقع مؤمن نه ؤ. یا به ئی کافر ګاڼه مګر داسی هیله (امید) او توقع ئی درلوده (لرله) ښائی چه د دغو هولناکو دلائلو له لیدلو څخه به مسلمانیږی، یا د «اهلک» په عموم کښی د دخول لامله (له وجی) او د پلارتوب د شفقت له جوشه به ئی داسی کړی وی. او «الامن سبق علیه القول» به ئی د اجمال په سبب پری منطبق نه وی ګڼلی والله اعلم.

# قَالَ سَالِئَ إِلَى جَبَلِ يَعْضِمُنِي مِنَ الْمَاءِ قَالَ لَاعَاصِوَ الْيَوْمَونَ الْمُورِ الله الله الله مَنْ رَحِوَةُ وَعَالَ بَيْنَهُمَا الْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ الْمُغْرَوْيُنَ ؟

وویل (کنعان ځوی د نوح) چه ژر به لاړ شم ځای به ونیسم پر سر د کوم غره باندی چه وساتی می له اوبو نه، وویل (نوح) چه نشته ساتونکی نن ورځ له امره (حکمه او له عذابه) او پرده شو د دوی دواړو په منځ کښی موج (چپه د اوبو) نو وګرځید (کنعان) له جمله د غرق کړیو شویو.

تفسیر: «کنمان» له خپل جهل او غباوته اوس هم داسی خیال کاوه لکه چه سری د عادی او معمولی سیلاب (غپان) په اوقاتو کښی پر کومه لوړه (اوچته) خیژی او خپل ځان ژغوری (بچ کوی)، نو زه به هم پر کومی لوړی (اوچتی) څوکی د غره وخیژم او خپل ژوندون به وساتم. کوی)، نو زه به هم پر کومی لوړی (اوچتی) څوکی د غره وخیژم او خپل ژوندون به وساتم. حکم او له عذابه د الله څخه ولیکن هغه څوک چه رحم وکړی الله پری او وئی ساتی له عذابه نو نجات مومی) یعنی ته په کوم خبط او خطاء کښی لویدلی ئی، دغه عظیم طوفان خو کوم معمولی سیلاب نه، بلکه د الله تعالی د عذاب طوفان دی. د لوړو (اوچتو) غرونو حقیقت او ماهیت څه دی، نن هیڅ یو شی د پاک الله له عذابه نجات نشی موندلی. هو! د همغه چا په برخه کښی دی، نن هیڅ یو شی د پاک الله له عذابه نجات نشی موندلی. هو! د همغه چا په برخه کښی نجات کیدی شی؟ د پلار او ځوی په منځ کښی لا نجارو او اترو دغه سلسله پای (آخر) ته نه وه رسیدلی چه د اوبو یوه لویه چپه او موج د دوی تر منځ حائله شوه او دوی دواړه ئی د تل دپاره سره بیل کړل.

(بیا هر کله چه واقعه د طوفان نهایت ته ورسیده او کفار غرق شول، نو د پاک الله داسی امر صادر شو)

## وَقِيْلَ يَارَضُ ابْلَعِيُ مَأْءَكِ وَلِيمَاءُ وَقَلِعِي وَغِيْضَ لُكَأَهُ وَقَضِى الْأَمُرُ وَاسْتَوَتْ عَلَى الْجُوْدِيِّ وَقِيْلَ بُعُمَّ الِّلْقَوْمِ الطَّلِمِيْنَ۞

او وویل شو چه ای ځمکی جذب کړه (بیرته ښکته ونغړه) اوبه خپلی او ای آسمانه بندی کړه (اوبه خپلی) او کمی کړی شوی اوبه (له مخ د ځمکی) او پوره کړ شو هغه حکم (د اهلاک د اشرارو او انجاء د ابرارو) او ودریده بیړی پر غره د جودی او وویل شو (هلاک) لریوالی دی وی (له رحمته) قوم ظالمانو (کافرانو) ته

تنبیه: په دغی خبری کښی اختلاف دی چه د نوح علیه السلام طوفان پر گردی (تولی) دنیا باندی ختلی و ؟ یا په خاصو ملکونو کښی واقع شوی و ؟ د دی خبری د فیصلی کولو ځای دلته نه دی، مگر په یاد ئی ولرئ چه په «دائرة المعارف» کښی د (یورپ) د ځینو محققانو داسی اقوال او دلائل نقل شوی دی چه له هغو څخه د عمومی طوفان د وقوع تائید کیږی. هغه کسان چه د عمومی طوفان قائلان دی له دوی څخه د اکثرو په نزد د موجوده عالم گرد (تول) انسانان د نوح علیه السلام د دریو ځامنو (۱) سام (۲) حام (۳) یافث، له اولادی څخه دی «وجعلنا ذریته هم الباقین» له طوفانه هغه وړوکی او حیوانات چه هلاک شوی دی د هغوی اهلاک د تعذیب

ومامن د آبة (۱۲)

په ډول (طریقه) نه ؤ، بلکه همغسی چه پاک الله د نورو طبعیه ؤ اسبابو په وسیله پر هغوی باندی موت طاری کوی، او هغه ظلم نه دی، هم داسی دلته هم د دوی موت په هم دغی ذریعی سره واقع شوی دی. لکه چه اوس هم څه مهال (وخت) چه سیلاب (څپان) او نور طوفانونه راځی په هغو کښی څومره حیوانات او وړوکی او نور مړه کیږی.

# وَنَادَى نُوْحٌ رَّبَهُ فَقَالَ رَبِّ إِنَّ الْبَيْ مِنْ اَهُولِى وَإِنَّ وَعَٰدَكَ الْحَقُّ وَانْتَ آحُكُو الْحُكِمِينَ © قَالَ لِنُوْحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ اَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيُرْصَالِحٍ فَلا تَسْعَلُن مَالَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنِّ آعِظْكَ اَنْ تَكُوْنَ مِنَ الْجُهِلِينَ ۞

او غږ (سوال) وکړ نوح رب خپل ته نو وی ویل ای ربه زما بیشکه چه محوی زما له اهله زما مخخه دی او بیشکه چه وعده ستا حقه ده او ته ئی ښه عالم عادل لوی حاکم له ټولو حکم کوونکو څخه. وفرمایل (الله) ای نوحه! بیشکه چه هغه څوی نه دی له اهله ستا (چه مؤمنین دی) بیشکه دی (خاوند د) عمل ناکاره دی نو سوال مه کوه له مانه د هغه څیز چه نه وی تاته په هغه څیز کښی څه علم پوه ، بیشکه زه پند درکوم تاته چه (نه) شی ته له جاهلانو (په دی ناجائز سوال سره)

تفسیر: نوح علیه السلام دغه عرض په کوم وقت کښی کړی دی؟ د کنعان له ډوبیدلو څخه پخوا؟ یا وروسته له هغه؟ دغه دواړه احتمالات شته! دوهم د کنعان د منافقی اوضاعو او اطوارو د لیدلو په غلط فهمی سره ښائی چه هغه به ئی مومن ګڼلی وی یا به ئی کافر پیژندلی وی. او د ربالعزت جل جلاله په دربار کښی داسی سؤال به ئی کړی وی. د دغو دواړو احتمالاتو امکان شته که ئی مؤمن ګڼلی وی، او له غرقیدلو څخه ئی پخوا عرض کړی وی نو مقصود به ئی د ده د اضطرابی کیفیت اظهار، او د پاک الله له حضوره د هغه د نجات سرشته او انتظام وی او که له ډوبیدلو څخه وروسته دغه وینا شوی وی، نو محض د دغی معاملی د اصلی حقیقت د معلومولو په غرض خپل خلجان یا اشکال به ئی ور وړاندی کړی وی. یعنی یا الله العالمینه! تا خو زما د کورنی د نجات وعده راسره کړی وه، او کنعان د مؤمن توب لامله (له وجی) د «الامن سبق علیه القول» په استثناء کښی ظاهراً نه ؤ داخل، نو بیا د هغه د مغروقیت راز به څه وی؟ بلا شیه ستا وعده حقه ده هیچا ته له سره داسی کوم خیال نشی پیدا کیدی چه معاذ الله تا

وعده خلاقی کړی ده. ته «احکم الحاکمین» او مطلق شهنشاه ئی که څوک ستا د احکامو په راز وپوهیږی او که نه پوهیږی په دواړو صورتونو کښی هغه حق دی او هیڅوک هیڅ حق نه لری چه ستا د فیصلی په مقابل کښی دم ووهلی شی یا تا په وعده خلاقی مجبور کړی. نه د چا دا منصب دی چه ستا د ناطق حکم په متعلق څه تنقید و کړی شی. فقط د قلبی اطمینان دپاره د استعلام او استفسار په ډول (طریقه) د دغی واقعی راز معلومول غواړم. جواب ئی داسی واورید چه دی ستا له هغی کورنی څخه نه ؤ چه د دوی د نجات وعده درسره شوی وه، بلکه په «الامن سبق علیه القول» کښی شامل دی. ځکه چه د هغه عمل خراب دی ته د ده له کفر او شرک څخه خبر نه ئی د تعجب ځای دی چه ته سره د نبوت له فراسته او رڼا او د کفر د صریحو آثارو د موجودیت سره د یوه کافر د احوالو په نسبت پوره معلومات نه لری، او تر اوسه پوری د هغه موجودیت سره د یوه کافر د احوالو په نسبت پوره معلومات نه لری، او تر اوسه پوری د هغه مونیه دی. د هغه سړی واقعی احوال چه تاته نه وی معلوم، نو د هغه په باره کښی له مونیه داسی نامناسبه رعایت، یا دا ډول (طریقه) کیفیت مه غواړه! مقربینو ته وړ (مستحق) او لائق نه دی چه بی له فکره او اندیښنی، او وړاندی او وروسته کتلو، د ادب ناپیژندونکو جاهلانو په شان خبری وکړی.

ډير افسوس دی د ازل په بد قسمت

چه بدلیږی نه د چا په شفاعت

چه نوح خلاص نه که خپل ځوی د طوفانه

یخپل ځان ویره کوه یه هر ساعت

د دی آیت دغه تقریر په هغه صورت کښی دی چه نوح علیه السلام کنعان مؤمن گڼلی وی. او که ئی کافر گڼلی وی نو ښائی د دی غوښتنی یا سؤال به دغه منشاء وی چه د انجاء په ذکر کښی څرنگه چه اهل ئی له عامو مؤمنینو څخه بیل ذکر فرمایلی ؤ. له هغه څخه نوح علیه السلام داسی خیال کړی ؤ چه زما اهل ته له دغه دنیوی عذاب څخه د محفوظیت شرط ایمان نه دی. او «الامن سبق علیه القول» مجمل ؤ نو ځکه ئی مصداق تعین نشو کړی. بناء علیه د پلارتوب د شفقت په جوش کښی ئی عرض وکړ چه «یا اله العالمینه!» زما ځوی یقیناً زما په اهل کښی داخل دی چه د هغه د نجات وعده تا فرمایلی ده . نو بیا ولی هغه غرقاوه شی. یا غرق کړی شوی دی؟ جواب ورورسید چه ستا پومبی مقدمه «ان ابنی من اهلی» غلطه ده ، د هغه اهل د ژغورنی (بچ کولو) وعده چه شوی ده ، دی په هغی کښی نه دی داخل، ځکه چه د ده اعمال او چاری ډیری خرابی دی او هم د «الامن سبق علیه القول» د مصداق څه علم او پوه له تا سره نشته چه هغوی کوم خلق دی؟ نو بیا د هغه شی علم چه له تا سره نشته، د هغه په نسبت د داسی جگړی په کوم خلق دی؟ نو بیا د هغه شی علم چه له تا سره نشته، د هغه په نسبت د داسی جگړی په کوم خلق دی؟ نو بیا د هغه شی علم چه له تا سره نشته، د هغه په نسبت د داسی جگړی په کوم خلق دی؟ نو بیا د هغه شی علم چه له تا سره نشته، د هغه په نسبت د داسی جگړی په کوم خلق دی؟ نو بیا د هغه شی علم وړ (لاګق) او مناسب نه دی.

#### قَالَ رَبِ إِنَّ آعُودُ بِكَ آنَ آسُكُكُ مَالَيْسَ لِي

### به عِلْهُ وَ الرَّاتَعُفِرُ إِلْ وَتَرْحَمُنِي آكُنْ مِّنَ الْخِسِرِيْنَ @

وویل (نوح) ای ربه زما بیشکه زه پناه نیسم په تا پوری له دی چه سؤال وکړم له تانه د هغه څیز چه نشته ماته په هغه څیز علم پوه، او که مغفرت ونه کړی ته ماته او رحم ونه کړی پر ما نو شم به زه له زیانکارانو

تفسیو: حضرت شاه صاحب لیکی «انسان د همغی خبری پوښتنه کوی چه ورته نه ده معلومه لیکن ښائی چه د مسؤل منه مرضی ځان ته معلومه کړی دا ښه کار نه دی چه د لوی مرضی ته نه کوری او تری پوښتنه کوی» مرضی ئی ولی نه وه هغه مو اوس ولیکل. نوح علیه السلام د کبریاء په لوی دربار کښی عرض وکړ چه ای ربه زما بیشکه زه پناه نیسم په تا پوری چه سؤال وکړم له تانه د هغه څیز چه نشته ماته په هغه کښی پوه او علم او که مغفرت ونه کړی ته ماته او رحم ونه کړی پر ما نو شم به زه له زیانکارانو. یعنی حضرت نوح علیه السلام سخت وویریده او ډیر وریږدیده (ورپیده)، او ژر ئی توبه وویسته لیکن داسی ئی ونه ویل چه بیا به داسی نه کوم چه په هغه کښی دعوی وځی بنده څه مقدور لری. ده ته ښائی چه له الله تعالی څخه پناه وغواړی چه له ما څخه به بیا داسی کار صادر نشی، او په زړه کښی د هغه د نه کولو عزم ولری د حضرت ما شخه به بیا داسی کار صادر نشی، او په زړه کښی د هغه د نه کولو عزم ولری د حضرت مغه کښی هم دغه ادب ملحوظ شوی دی.

### قِيْلَ النُّوْحُ الْمِبْطُ بِسَالِمِ مِّنَّا وَبَرَّكَاتٍ عَلَيْكَ وَعَلَى أُمَّيِمِ مِّنَّى مَّعَكَ وَالْمَرْسِنُمَتِّعُهُمْ ثُمَّ يَبَتُهُمُ مِّنَّاعَنَ ابَ الدُّوْ

وویل شو ای نوحه کوز شه (له دی بیړی) سره له سلامتی له جانبه زمون و او سره له برکتونو (زمون له جانبه) پر تا او پر خو فرقو له هغه چا نه چه له تا سره دی، او څه نوری فرقی (کافری له اولادی د هغه چا چه له تا سره دی) ژر به نفع ورکړو هغوی ته (په دی دنیا کښی) بیا به ورسیږی دوی ته زمونږ له جانبه عذاب دردناک (په آخرت کښی په سبب د کفر)

تفسیر: یعنی له بیری څخه په «جودی» باندی بیا له «جودی» څخه پر ځمکه ښکته شول، برکات او سلامتی وروسته له دی نه پر تاسی او پر هغو اقوامو به وی چه ستاسی له ملګرو څخه بیدا کیږی. اوس چه ځمکه د طوفان له سببه بیخی خرابه او ویجاړه شوی ده الله تعالیٰ به ئی بیا

ودانوی، او د هغه رونق سینگار ته به بیا عودت ورکوی. د «بسلام» په لفظ گواکی حق تعالیٰ تسلی فرمایلی ده چه بیا به پر گردو (ټولو) انسانی نوعو پخوا له قیامت داسی عمومی هلاکت نه دی راتلونکی مگر ځینی فرقی به هلاکیږی.

# تِلُكَمِنُ اَنْبَاء الْعَيْبِ نُوْجِيْهَ آالَيْكَ مَاكُنْتَ تَعْلَمُهُ آانَتَ وَلَكَ مَنْ اَنْبَاء الْعَيْبِ نُوْجِيْهَ آالَيْكَ مَاكُنْتَ تَعْلَمُهُ آانَتَ وَلَا قَوْمُكَ مِنْ قَبْلِ هِذَا أَقَاصِبِرُ أِنَّ الْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِيْنَ ﴾

دغه (قصه د نوح) له ځینو اخبارونو د غیب ده چه رالیږو هغه (اخبار) تاته (ای محمده! په وحی سره)، نه وی ته چه پوهیدی په دی قصی (نه) ته او نه قوم ستا پخوا له دی (اخباره زمونړ)، نو صبر کوه (په ایذا و او تبلیغ ته دی دوام ورکړه)، بیشکه چه عاقبت (ښه خاتمه) دپاره د پرهیزګارانو ده.

تفسیر: یعنی دغه د نبوت له دلائلو څخه دی چه د یوه امی له ژبی څخه د سابقه ؤ اممو داسی مستند او مفصل واقعات در آوروی. (او له ځینو اخبارو د غیبو څخه دی په وحی سره خبروی، نو صبر وکړه په ایذا د قوم او تبلیغ ته دی دوام ورکړه بیشکه چه عاقبت ښه خاتمه دپاره د یرهیزگارانو ده).

همغسی چه د نوح علیه السلام او د ده د ملکرو خاتمه ښه شوه، ستاسی د ملکرو مستقبل هم ډیر روڼ او له بری او کامیابی څخه ډک دی. تاسی د کفارو پر ایذاؤ صبر وکړئ مه ویریږئ او مه خفه کیږئ لکه چه نوح علیه السلام نهه نیم سوه کاله صبر وکړ.

# وَالْيُ عَادٍ اَخَاهُمُ هُودًا قَالَ يَقُومِ اعْبُكُ واللهَ مَالَكُمُ مِّنَ اللهِ عَيْرُهُ إِنْ اَنْتُمُ اللهُ مُؤَدِّدُ فَنَوْنَ ﴿ اللهِ عَيْرُهُ إِنْ اَنْتُمُ اللهُ مُؤْمِّرُونَ ﴾

او لیږلی ؤ مونږ قوم د عاد ته (قومي) ورور د دوی هود، وویل (هود) ای قومه زما عبادت کوئ (یواځی) د الله (ځکه چه) نشته تاسې ته هیڅ برحق معبود غیر له الله نه، نه یئ تاسی مګر دروغ تړونکی (پر الله پوری په دعوی د شرک کښی)

تفسير: (افتراء مو دا ده چه وايئ) چه د تيږو (ګتو) بت هم بااختياره حاکم بلکه معبود دی.

د اعراف په سورت کښي هم د هود د قوم قصه تيره شوی ده.

# يْقَوْمِلْآ أَسْعُلُكُوْ عَكَيْهِ آجُوًا إِنْ آجُرِي إِلَّا عَلَى الَّذِي فَطَرَ نِي ۚ أَفَلَاتَعُقِلُونَ ۞

ای قومه زما نه غواړم له تاسی پر دی تبلیغ د رسالت څه اجر (مزدوری)، نه دی اجر (مزدوری) زما مګر پر هغه الله چه پیدا کړی ئی یم زه، آیا نو عقل نه کوئ تاسی (چه حق له باطل او رښتین له دروغجن څخه بیل کړئ).

تفسیر: یعنی ستاسی مال ته زه څه ضرورت نه لرم. زما د کردو (تولو) دنیوی ضروریاتو او د اخروی اجرونو او ثوابونو کفیل پاک الله دی چه زما خالق، فاطر، پیدا کوونکی دی. دغه خبره هر یوه نبی خپل قوم ته کړی ده څو پند او نصیحت ئی بی لوثه او مؤثر شی، او خلق د هغه ربر (تکلیف) او محنت په دنیوی طمعی محمول ونه کړی. یعنی تاسی دومره ناپوه او غبی یئ چه په دومره غتی خبری باندی هم نه پوهیږئ چه هغه سړی ته چه بی له طمعی او بی له غرضه تش د زړه سوی او د خیر غوښتلو له سببه ستاسی د دارینو د فلاح خبری کوی، خپل دښمن او بدخواه کنئ، او له هغه سره تل منگولی لگوئ او په جگړه ورسره اخته او بوخت یئ.

# 

او ای قومه زما مغفرت وغواړئ (له شرکه) له رب خپل بیا رجوع وکړئ په طرف د دغه (الله په طاعت سره) چه وبه لیږی (الله له جانبه د) آسمان پر تاسی (باران) اوریدونکی (په شیبو شیبو) او در زیات به کړی الله تاسی ته قوت پر قوت ستاسی او مخ مه ګرځوئ تاسی (له ایمانه او توبی) حال دا چه ګنهګاران اوسیږئ.

تفسیر: د دغی جملی تفسیر د دغه سورت په ۳ آیت اوله رکوع یعنی په شروع کښی تیر شوی دی. یعنی موقع په موقع ښه بارانونه اوروی څرنګه چه دغه قوم له کښتونو (فصلونو) او باغونو او نورو شیونو سره ډیره مینه او علاقه درلوده (لرله)، نو ځکه د ایمان راوړلو همغسی ظاهری فوائد

او برکات ئی بیان فرمایلی دی چه د دوی په حق کښی په خصوصی ډول (طریقه) سره د تشویق او ترغیب موجب شی. مفسرین لیکی چه دغه خلق له دریو کالو د وچکالی (سوکړی) او د باران د امساک په مصیبت کښی اخته ؤ، هود علیه السلام وعده وکړه که تاسی ایمان راوړئ او د پاک الله دربار ته رجوع وکړئ نو دغه مصیبت به له تاسی څخه لری کیږی. او په راز راز (قسم قسم) نعمت، بخششونو او راحت به مخامخ کیږئ. او د پاک الله په انواع د الطاف، اقسام د اعطاف سر لوړی مومئ مالی او بدنی قوت به مو زیاتیږی په اولاد به مو برکت شی په خوښی او خوشالی کښی به مو ترقی وشی، او له مادی قوت سره په روحانی او ایمانی قوت کښی به مو هم اضافه کیږی. په دی شرط سره چه د پاک الله په لوری رجوع وکړئ او د مجرمانو په شان د الله تعالیٰ له اطاعته او انقیاده مخ ونه ګرځوئ.

#### قَالُوْا يُهُوُدُمَا حِثُتَنَا بِبَيِّنَةٍ وَّمَانَحُنُ بِتَارِكَ ٱلْهَتِنَاعَنُ قَوْلِكَ وَمَانَحُنُ لَكَ بِمُؤْمِنِيُنَ ﴿

وویل دوی ای هوده نه دی راوړی تا مونږ ته دلیل ظاهر او نه یو مونږ پریښودونکی د (عبادت د) خدایانو خپلو له جهته د وینا ستا او نه یو مونږ پر تا باندی ایمان راوړونکی (په نبوت ستا).

تفسیر: یعنی دغه خو ښکاره ضد، عناد او سرکشی ده چه دوی ویل چه تاسی کوم واضح سند او دلیل د خپل صداقت په نسبت نه دی راوړی، هر هغه نبی چه د پاک الله له جانبه د نبوت پر عهده فائز کیږی، نو ضرور دی چه د دغه تقرر دپاره کوم سند او اعتمادنامه ورته ورعطا کړی، لکه چه په حدیث کښی دی «د هر نبی الله سره چه مبعوث شوی دی داسی واضحه نښه هم لیږلی شوی ده چه که انسان پری ایمان راوړی، راوړی ئی شی» نو ځکه یقیناً ویلی شی چه هود علیه السلام به هم هغه خپله نښانه وړاندی کړی وی مگر دغو خلقو به د ضد، عناد، سرزوری او بی حیائی لامله (له وجی) هغه نه وی منلی، او هم داسی به ئی ویل چه تاسی کومه ښکاره نښه نه ده راوړی چه دا گرد راوړی ښائئ چه داسی مراد به ئی درلود (لرلو) چه داسی نښه دی نه ده راوړی چه دا گرد (ټول) له ورمیږو (مرو) څخه ونیسی، او پر ایمان راوړلو ئی مجبور کړی په هر حال مونږ تش ستا په وینا سره خپل معبودان نشو پریښودی، او ستا پر رسالت له سره ایمان نشو راوړی.

# إِنْ نَقُولُ الْإِاعْتَرْيِكَ بَعْضُ الْهَتِنَا بِسُوءٌ قَالَ إِنَّ ٱشِّهِ لَاللَّهُ

# ۅٙٳۺؗٙؠڬۉٳٳؘڽٚؠڔۣٙؽؙٷ۫ڛ؆ٲؿؙڔڴۅؙڹ۞۫ڡؚڽۮۏڹ؋ڣڮؽڬۏڹڿؠؽٵؿؙڗٙڒۺؙڟۯۅڹۿٳڹٚ٥ڗڮڴڶؽ ٵٙؽٳۺۅڒؾ۪٥۫ۅڒؾؚڴۅ۫ٵڡؚڽۮٳڣۊٳڵڒۿۅٳڿڎٳڹٵڝؽڹۿٳٳؖٛڽۯؾٚ٥ٵڸڝڒٳڟٟؠۺؾؘۊؽۄ؈

نه وایو مونږ (د تا په حق کښی) مگر (دا لفظ وایو) چه رسولی دی تاته ځینو خدایانو زمونږ څه ضرر (لیونتوب)، نو وویل هود بیشکه زه شاهد کوم الله او شاهدان شئ تاسی (هم) چه بیشکه زه بیزار یم له هغو خدایانو چه شریکوئ ئی (له الله سره). غیر له الله نو حیلی (تدبیرونه) جوړی کړئ تاسی (هلاک) زما ته ټول بیا نو مهلت مه راکوئ ماته بیشکه ما توکل کړی دی پر (هغه) الله چه رب زما او رب ستاسی دی، نشته هیڅ تلونکی (ذی روح خوځیدونکی په ځمکه کښی) مګر هم دغه (الله) دی نیوونکی له (ویښتو د) وچولی (تندی) د ده، بیشکه رب زما په لاره سمه برابره (حق او عدل) دی. (یا په حقی لاری سړی برابروی).

تفسیر: دغه چتی (بیکاره) خبری چه ته ئی کوی، او گرد (تول) جهان بی وقوفه او ناپوه بولی او له خپله ځانه سره ئی دښمنان کوی. زمونږ خیال دا دی چه زمونږ له معبودانو به کوم یوه څه رنځ یا ربړ (تکلیف) درپیښ کړی وی او له تا څخه ئی لیونی او پاگل او مجنون جوړ کړی دی (العیاذ بالله) ته چه د لیونیانو په شان خبری کوی، او د هغوی له عبادت څخه مو منع کوی او هغوی ته بدی او ردی خبری کوی نو هغوی تاته د دغو بیادبو او سپین سترگیو او گستاخیو په بدل کښی سزا درکړی ده چه اوس بیخی د لیونیانو په شان خبری او اتری کوی نو هود علیه السلام د دغو مشرکانو په جواب کښی یوه خورا (ډیر) موثره تردیدیه وینا وکړه چه لنډه ئی دا ده هغه بیچارگان د تیږو (گتر) او نورو شیانو بتان ماته څه ربړ (زحمت) او تکلیف رارسولی شی تاسی چه له گردو (تولو) څخه زورور، قوی، او طاقتور په نظر راځئ که د خپلو معبودانو له فوجونو سره یو ځای پر ما یواځی یو سړی په پوره قوت، او قدرت گرد (تول) سره په یوه وقت کښی ناڅاپه حمله او یرغل راوړئ، نو یقین وکړئ چه زما یوه ویښته ته به هم څه نقصان او زیان ونشئ رسولی.

ښه واورئ چه زه پاک الله شاهدوم او اعلان کوم او تاسی هم شاهدان اوسئ چه زه ستاسی د دغو دروغو معبودانو څخه قطعاً بیزاره یم. تاسی ګرد (تول) سره راتول شئ، او هغه ربړ (تکلیف) او ضرر رسول چه ماته ئی رسولی شئ راورسوئ او لږ څه قصور او کوتاهی هم پکښی مه کوئ او نه یوه شیبه مهلت راکړئ او ښه وپوهیږئ، چه زما اعتماد پر همغه (وحده لاشریک له الله) دی چه زما رب دی، او هغه هم ستاسی رب او مالک او حاکم دی. اګر که تاسی له بدفهمی څخه نشئ

پوهیدی چه نه یواځی زه او تاسی بلکه هر وړوکی او لوی شی چه په ځمکه کښی ګرځی او خوځیږی او شته سره له آسمانونو او هغو شیانو چه په دوی کښی دی او شته، ګرد (ټول) د پاک الله په قبضه او تصرف کښی دی ګواکی د دوی د سرونو د ویښتو سرونه هم د الله تعالیٰ په قدرت کښی دی، هر چیری ئی چه اراده وی په همغه لوری ئی په کشولو سره بیائی هیڅوک له سره هیڅ مجال نه لری چه د ده د اختیار له قبضی څخه د باندی ووځی، یا چیری وتښتی نه ظالم، کاذب د ده له نیولو څخه خلاصیدی شی، او نه عادل صادق چه د ده په پناه کښی اوسیږی رسوا کیږی بلاشبهه زما پروردګار د عمل او انصاف په سمه لاره دی، او د ده له لوری نه ظلم کیږی او نه چاته بی موقع انعام او اکرام ورکوی. خپلو بندګانو ته ئی د نیکی او خیر کومه لاره چه ښوولی ده بیشکه پر هغی باندی له تلو څخه د الله تعالیٰ په حضور رسیږی. او د دغی لاری د تلونکی د حفاظت دپاره دی هر وقت حاضر دی.

# فَانَ تَوَلَّوُا فَقَكُ ٱبْلَغَتُكُمْ قَا أَرْسِلُتُ بِهَ اِلْيُكُمُّ وَيَسْتَخُلِفُ رَبِّىُ قَوْمًا غَيْرُكُمْ ۚ وَلا تَضُرُّونَهُ شَيْئًا إِنَّ رَبِّى عَلَى كُلِّ شَيِّ حَفِيظُ

نو که مخ واړوئ تاسی (له ایمانه او کلک اوسئ په عصیان) نو په تحقیق رسولی دی ما تاسی ته هغه پیغام چه رالیږلی شوی وم هغه سره تاسی ته (چه توحید دی، نو هلاک به مو کړی الله) او خلیفه به وګرځوی رب زما (رابه ولی ستاسی په ځای) یو قوم غیر له تاسی، او ضرر به ونه رسوئ تاسی الله ته د هیڅ څیز، بیشکه رب زما پر هر څیز (د اعمالو ستاسی او نورو) ښه ساتونکی (شاهد) دی.

تفسیر: یعنی سره له داسی صافی او ښکاره خبری د آوریدلو که بیا هم د الله تعالیٰ وحدانیت او زما رسالت نه منئ، نو ماته هیغ یو ضرر او نقصان نشئ رسولی. ځکه چه ما خپل د تبلیغ فرض پوره کړی دی اوس نو تاسی د خپل ځان فکر وکړئ ضرور دی چه د داسی عناد او ضد، او سرتمبګی (سرکشی) او تعصب په مقابل کښی له آسمانه پر تاسی عذاب نازل شی، او تاسی کرد (ټول) سره هلاک کړی. ځکه چه د پاک الله ځمکه ستاسی له تباهی څخه نه ورانیږی او نور خلق به ستاسی د اموالو او نورو وارث وګرځاوه شی او ستاسی قصه به بیخی پای (آخر) ته ورسیږی په یاد ئی ولرئ چه تاسی پاک الله او د پاک الله رسولانو ته هیڅ نقصان او ضرر نشئ ور سولی او نه ئی پر تاسی ابدی ملک او سلطنت خرابیږی کله چه دی پخپله د هر شی محافظ او ساتونکی دی، نو د هر قابل حفاظت شی د حفاظت سامان همغه پخپل کامل قدرت سره پیدا

## ۅؙڵؾۜٵڿٵٛٵؘڡؙۯڹٵۼۜؾؽؙڬۿۅٛڎٳۊٲڵۮؚؠڹؽٵڡٮٛۏٛٳڡۘۼ؋ؚڔڗڞؠۊ۪ڡؚۜؿڬٵ ٷۼۜؾؙڹ۠ۿؙۄ۫ڡؚڹۘٷػڶٳٮؚۼٙڸؽڂٟٟ۞

او کله چه راغی امر (حکم عذاب) زمونږ نجات مو ورکړ (وموساته) هود او هغه کسان چه ایمان ئی راوړی ؤ له ده سره (له هغه عذابه) په رحمت سره له نزده خپله (نه په عمل د دوی)، او نجات مو ورکړ او وساتل مونږ دوی له عذابه سخته

تفسیو: یعنی اوه شپی او اته ورځی مسلسل سخته سیلی چلیده. لکه چه د «اعراف» په سورت کښی مو لیکلی دی. کورونه ئی گرد (تول) سره وننیدل سقفونه (چتونه) پشتونه ئی تول والوتل ونی له بیخه ووتلی او ډیری لری لری سره ولویدلی، باد هم داسی زهرناک او مسموم ؤ چه د ساکښانو (جاندارو) په پوزه کښی به داخلیده او د لائدنی مخرجه د باندی ووت، او جسمونه به ئی توتی کول له دغه هولناک عذابه مونږ هود علیه السلام او د ده ملگری چه په آخره کښی تر څلورو زرو پوری رسیدلی وو بیخی محفوظ وساتل، او د صالح عمل او د ایمان په برکت د آخرت له درانه عذابه مو هم هغوی وساتل او نجات مو ور په برخه کړ.

# وَتِلْكَ عَادُ جَمَّدُوا بِالْبِينِ رَبِّهُمْ وَعَصَوْارُسُلَهُ وَاتَّبَعُوۤ اَلْمُرَكُلِ جَبَارِعِنيهٍ

او دغه (په قبرونو کښی پراته) عادیان دی چه منکران شوی ؤ په آیتونو د رب خپل او نافرمانی کړی وه دوی له رسولانو د دغه (الله) او تابع شوی ؤ دوی د امر (حکم) د هر سرکښه عناد والا

تفسیر: یعنی د دوی ورانو مینو او کنډوالو (کنډرو) ته د عبرت په سترګو وګوره! چه د هغو عادیانو د هستوګنی ځای دی چه د دوی مشرانو په ډیر زور او شور له پاک الله سره مقابله کړی وه او د ده د نبی علیه السلام له احکامو څخه ئی سرونه غړولی وو. او د هغو کشرانو د دغو لویو شیطانانو متابعت وکړ چه بالاخر دواړه تباه او برباد شول.

تنبیه: «رسله» ئی ځکه وفرمایل چه د یوه رسول تکنیب د گردو (ټولو) رسولانو تکنیب دی. ځکه چه دوی کرد (ټول) په توحید او نورو دینی اصولو کښی سره متفق او یو د بل مصدق دی.

#### ۅؘٲٮؙۛڹۼؙۅٛٳؽ۬ۿڹؚۼؚٳڵڰؙؽ۬ێڵڬؘڬڐٞۊۜٙؽؚۅٛ۫ۘۘٙۘؗؗۯٳڷٙؾؽػڐؚٵؘڵڒٙٳڹۜٵڐٵػڡٚۯؙۅؙٳڒؠۜٞۿڿؖ ٵڒڹۼٮؙؙٳڵؚۼٳۮٟۊؘۅؚٛؗڡؚۿۅٛۮٟ<sup>ڞ</sup>

او ولیږلی شو (په دوی پسی) په دغی دنیا کښی لعنت (چه هلاک کړ شول په سخت باد)، او په ورځ د قیامت کښی (هم په اور کښی سوځی)، خبردار شځ بیشکه عادیان کافران شوی ؤ په رب خپل، بیا واورئ خبردار شځ چه لری والی دی (له رحمته د الله نه) عاد قوم د هود ته

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ لعنت په دنیا کښی په دوی پسی ګرځی، هر چیری چه لاړ شی هغه هم ورسره ځی او تر قیامته پوری هر چیری چه د هغوی ذکر وی لعنت به هم ورسره وی بلکه له قیامته وروسته هم هغه لعنت له دوی ځنی نه جلا (جدا) کیږی او د لعنت غاړکی (طوق) به تل د دوی په غاړو کښی لویدلی وی ځینو مفسرینو ویلی دی چه د قیامت په ورځ کښی به داسی غږ کیږی ﴿ اَلَانَامَادُالْمَادُالُهُمُوا ﴾ الآیة ۔

تنبیه: له «عاد» سره د «قوم هود» لفظ یا خو د دی لامله (له وجی) وراضافه شوی دی چه د دواړو تصور یو ځای د آوریدونکو په دماغ کښی راشی، یعنی د هود څه حال ؤ، او دا هم همغه قوم ؤ چه حشر ئی داسی شو او ممکن دی چه پر دی ئی تنبیه ورکړی وی چه عاد دوه دی یو اولیٰ او بل اخریٰ نو ځکه ئی په بل محای کښی فرمایلی دی ﴿ وَاَلَهُ اَلَا اَلَا اَلَ اَلَ ﴾ (۲۷ جزء د النجم ٥٠ آیت ۳ رکوع) دلته عاد اولیٰ مراد دی چه د هغوی دپاره هود علیه السلام مبعوث شوی ؤ او د هغو قصه د «الاعراف» په ۹ رکوع ۸ جزء کښی تیره شوی ده والله اعلم.

## وَالَى ثَمُوْدَ آخَاهُمُ طِلِحًا قَالَ يَقُومُ اعْبُدُوااللهَ مَالَكُمُ وَمِّنَ اللهِ غَيْرُةُ هُوَانَشَا كُوْمِنَ الْأَرْضِ وَاسْتَعْمَرُكُمْ فِيهَا فَاسْتَغْفِرُ وَهُ ثَوَتُونُوْ اللَّهُ مِاللَّهُ إِنَّ رَبِّي قَرِيْبٌ عِجْيَبُ®

او (لیږلی ؤ مونږ) ثمودیانو ته (قومی) ورور د دوی صالح. وی ویل ای قومه زما عبادت کوئ (یواځی) د الله نشته تاسی ته هیڅ برحق معبود غیر له ده، هم دغه (الله) پیدا کړی یئ تاسی له ځمکی (چه آدم یا ماده د نطفی ده) او اوږده عمرونه ئی درکړی دی تاسی ته په دغی (ځمکی) کښی نو مغفرت

وغواړئ له ده څخه (او په وحدانيت ئى ومنئ) بيا رجوع وكړئ ده ته (له عبادتونو د نورو،) بيشكه رب زما ډير نژدى دى (په رحمت او په فضل خپل سره) ښه قبلوونكى د دعا دى.،

تفسیو: د دوی قصه هم په ۸ جزید «الاعراف» په لسمه رکوع کښی تیره شوی ده . یعنی پومبی ئی آدم له خاوری څخه پیدا کړ ، بیا ئی له ځمکی څخه اغذیه پیدا کړه چه له هغو څخه نطفه او نور پیدا کیږی او د انسان د پیدا کیدلو ماده ده . یعنی پیدا ئی کړل، باقی ئی پریښودل او د بقای سامان ئی ور برابر کړ د ځمکی د ورانولو ترکیبات ئی وروښوول، او تدابیر ئی ور الهام کړل . کله چه هغه داسی یو منعم او محسن دی نو ښائی چه انسان د ده په لوری د ایمان او اطاعت رجوع وکړی او له کفره او شرکه او نورو گناهونو ځنی چه کړی ئی دی توبه وکړی، دی مونی ته ډیر نژدی دی او زمونی هره خبره پخپله آوری او هغه توبه او استغفار چه د زړه له صدق وکړ شی هغه آوری او قبولوی ئی .

# قَالُوُايْطِلِحُ قَدُكُنُتَ فِيْنَامَرُجُوُّاقَبُلَ هُذَا اَتُهُلِنَاأَنُ فَيَالَتُهُلِنَاأَنُ فَيُ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ وَاللْمُوالِمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُوالِمُ وَاللّهُ وَالْمُؤْلِقُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلِقُ وَاللّهُ وَالْمُوالِمُ وَاللّهُ وَالْمُوالِمُ وا

وویل ثمودیانو ای صالحه! په تحقیق وی ته په مونږ کښی امید کړی شوی پخوا له دی (دعوی د نبوت یعنی له تانه مو د پوهی هیله (امید) درلوده «لرلو») آیا ته مو منع کوی له دی چه عبادت وکړو د هغو بتانو چه عبادت به ئی کاوه پلرونو زمونږ او بیشکه مونږ خامخا په شک کښی لویدلی یو له هغه توحیده چه ته بولی مونږ هغه ته داسی شک چه واقع کوونکی دی د زړونو په اضطراب کښی

تفسیر: یعنی له تا څخه زمونږ هیله (طمع) او امید داسی کیده چه ته به په راتلونکی زمانی کښی داسی لوی فاضل او ښه سړی کیږی چه د معززو او مشرانو په ځای به ورسیږی. او د ملک او د قوم به د سترګو تور وګرځی. د تا له وچولی (تندی) څخه رشد او صلاح آثار ښکاریدل او د ګردو (تولو) توقع داسی کیده چه په قریب مستقبل کښی به لویه فائده له تا ځنی نورو ته راورسیږی. په تدبیر، صلاح او مشوری د خپلو ورونو په لار ښوونه به بوخت (مشغول) کیږی او د زړه په قوت سره د خپل پلارنی مذهب په حمایت او تائید کښی به زیار (کوشش) کوی! په رښتیا سره چه ابتدا تاته بت پرستی مبغوضه وه او عمومی مذهب څخه بیل او جلا (جدا) گرځیدی، خو بیا هم مونږ ستاسی په فطری قابلیت او طبعی یوهی اعتماد درلود (لرلو)، او هیله ګرځیدی، خو بیا هم مونږ ستاسی په فطری قابلیت او طبعی یوهی اعتماد درلود (لرلو)، او هیله

ومامن د آبة (۱۲) هود (۱۱)

(امید) مو کوله چه وروسته د عقل د پوخوالی او د تجربی د زیاتوالی به ته دا خپله رویه پریددی، لیکن د افسوس محای دی چه تا یو په یو په داسی خبرو باندی شروع و کړه چه د هغو په آوریدلو سره زمونږ پر هغه ګردو (ټولو) هیلو (ارزوګانو) او امیدونو د مایوسی اوبه توی شوی تا زمونږ د آباؤ او اجدادو او د قدیمی مذهب په خلاف علانیه او ښکاره جهاد شروع کړ او زمونږ هغه ګرد (ټول) توقعات دی په خاورو او ایرو کښی وغورځول! آیا ته دا غواړی چه مونږ فقط یو الله ومنو؟ او نور ګرد (ټول) خپل پخوانی معبودان پریږدو؟ زمونږ په نزد د پخوانیو مشرانو په خلاف د داسی مسلک اختیارول سخت شبه ناک څیز دی، چه زمونږ زړونه ئی له سره نه منی په «موضح القرآن» کښی دی «ته داسی هښیار راښکاریدی چه د خپلو پلرونو او نیکونو دین روښانوی مګر ته ئی اوس ورانوی».

# قَالَ لِقَوْمِ الرَّيْتُمُوْ إِنْ كُنْتُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِّنُ تَّ بِيْ وَالْتِنِي مِنْهُ وَمَنَ اللهِ إِنْ عَصَيْتُهُ عَمَا يَزِيْنُ وَنَيْ عَلَا تَغْسِيرٍ ﴿ وَمَهَ قَالَ اللهِ إِنْ عَصَيْتُهُ فَعَا يَزِيْنُ وَنَيْ عَلَا تَغْسِيرٍ ﴿

وویل (صالح) ای قومه زما آیا وینئ تاسی یعنی خبر راکړئ ماته که یم زه په (برهان) ښکاره له جانبه د رب خپل او راکړی ئی وی ماته له نزده خپله رحمت (نبوت) نو څوک به مدد وکړی له ما سره (او خلاص به می کړی) له عذابه د الله که نافرمانی وکړم زه له ده نه (په نه رسولو د احکامو کښی او عجب دا چه زه بولم تاسی الله ته او تاسی می بولئ بتانو ته)، نو نه به زیاتوئ ماته غیر له نقصانه

تفسیر: یعنی ستاسی د شک او د شبهی لامله (له وجی) زه یوه داسی صافه او سمه لاره غرنگه پریښودی شم پاک الله ماته عقل او پوه راکړی ده او پخپل عظیم رحمت ئی د نبوت منصب راعطا کړی دی. اوس فرض ئی کړئ که زه د پاک الله له احکامو څخه سر وغړوم او د هغو شیانو په تبلیغ او اعلام کښی چه زه ئی په رسولو سره مامور شوی یم سستی وکړم او وئی نه رسوم نو ما به د هغه له سزا او پوښتنی څخه څوک وژغوری (بچ کړی)؟ که زه نافرمانی وکړم له الله نه په نه رسولو د احکامو د ده کښی او عجب دا چه زه بولم تاسی الله تعالیٰ ته او تاسی می بولئ بتانو ته نو نه زیاتوئ تاسی ماته غیر له نقصانه یعنی د دی په ځای چه تاسی د خپل صادق خیر غوختونکی او محسن قدر وپیژنئ ماته داسی مشوری راکوئ چه د خپل تبلیغ له فرائضو او د اسلامی دعوت له چارو ځنی لاس واخلم، او له دی پلوه ماته داسی لوی زیان رارسوئ چه تلافی ئی له سره نه کیږی. ځینو اسلافو د دی جملی مطلب داسی ادا یکړی دی چه «ستاسی له دغو خبرو او اترو ځنی په ما کښی بل هیڅ شی نه زیاتیږی پرته (علاوه) له دی یقینه چه تاسی خپل

نقصان کوئ» مگر له سیاقه سره مناسب همغه پخوانی معنی ده.

(کله چه قوم د صالح علیه السلام پس له ډیری جگړی نه له صالح علیه السلام نه معجزه وغوښتله، او په دعا د ده سره اوښه د گټی نه راووته، او صالح علیه السلام پری په حکم د الله سره حجت ونیوه نو په باب د اوښی کښی ئی وصیت وکړ او داسی ئی وویل:)

# وَيْقُوْمِ هَانِهُ نَاقَةُ اللهِ لَكُوْ اليَّةُ فَذَرُوْهَا تَأَكُّلُ فِيَ اللهِ لَكُوْ اليَّةُ فَذَرُوْهَا تَأَكُلُ فِيَ اللهِ وَلَا تَمَتُّمُوْهَا هِمُونَا فَيَا أَخُذَكُمُ عَذَابٌ قَرِيبٌ ﴿ فَعَقَرُ وْهَافَقَالَ تَمَتَّعُوا فِي دَارِكُمُ تَلْتَةَ اليَّامِ ذَلِكَ وَعَلَّ غَيْرُ مَكُنُ وَبٍ ﴿ فَعَقَرُ وْهَافَقَالَ تَمَتَّعُوا فِي دَارِكُمُ تَلْتَةَ اليَّامِ ذَلِكَ وَعَلَّ غَيْرُ مَكُنُ وَبٍ ﴿

او ای قومه زما دا او به د الله ده (چه پیدا کړی ئی ده) تاسی ته معجزه نو پریږدځ دا (او به) چه خوری (څری) په ځمکه د الله کښی (له مباحو و ښو څخه او شودی تاسی ته درکوی) او لاس مه وروړځ دی ته په بدی (او که مو بدی ورته اختیار کړه) نو وبه نیسی تاسی عذاب نژدی (یعنی متصل په آزارولو د دی پسی). پس زخمی او مړه ئی کړه هغه (او به) نو وویل صالح فائده واخلځ تاسی په کورونو خپلو کښی دری ورځی (له ژوندانه څخه)، دا (راتګ د عذاب په څلورمی ورځی کښی) داسی وعده ده چه هیڅ دروغ پکښی نشته.

تفسیر: له حضرت صالح علیه السلام څخه د ده قوم معجزه غوښتی وه چه ده هغه وروښوده د دی واقعی پوره تفصیل او د الفاظو تشریح د الاعراف په سورت د اتمی پاری په خاتمه کښی لیکلی شوی ده هلته دی بیا وکتلی شی (۷۷ آیت (۱۰) رکوع.

# فَكَتَاجَاءُ مَوْنَا غَيِّينَا صٰلِحًا وَالَّذِينَ الْمُنُوالْمَعَةُ بِرَحْمَةٍ مِّنَا وَمِنْ خِزْي يَوْمِبٍ ذِ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ الْقَوِيُّ الْعَزِيْرُ وَ بِرَحْمَةٍ مِّنَا وَمِنْ خِزْي يَوْمِبٍ ذِ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ الْقَوِيُّ الْعَزِيْرُ وَ

بیا کله چه راغی امر (حکم عذاب) زمونږ نو (وموساته او) نجات ورکړ مونږ صالح ته او هغو کسانو ته چه ایمان ئی راوړی ؤ له ده سره په رحمت (او فضل) سره له نزده خپله (نه په عمل د دوی) او له رسوائی د دغی ورځی (یا د قیامت)، بیشکه رب ستا هم دی دی قوی (په انجاء د مؤمنانو) ښه غالب (په انفاذ د احکامو او اهلاک د کافرانو).

تفسیر: کله چه د عذاب حکم ورسید نو مونږ صالح علیه السلام ته نجات ورکړ، او له څه شی څخه مو نجات ورکړ؟ د هغی ورځی له رسوائی څخه، «ومن خزی یومئذ» د «نجینا» شرح او تفصیل دی. یعنی د هر چا په نسبت چه اراده وفرمائی هلاکوی ئی. او د هر چا په نسبت چه اراده وفرمائی هلاکوی ئی. او د هر چا په نسبت چه اراده وفرمائی ساتی ئی.

# وَلَخَذَ الَّذِينَ ظَلَمُو الصَّيْحَةُ فَأَصَّبَعُوْ إِنْ دِيَارِهِمُ خِثْمِنِيَ ﴾ كَانُ لَّهُ يُعَنُو إِنْ مِنْ الْكُورِيَ الْكُورِيِيِيِيِي اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّهُ اللَّالْمُ الللّلْمُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّاللَّالِمُ اللَّالِي اللَّالِمُ اللّل

او ونیول هغو کسانو لره چه ظلم ئی کړی وو پر ځانونو خپلو (په کفر سره) چغی (هیبتناکی د جبرئیل) بیا ګهیځ (سحر) وګرځیدل دوی په کورونو خپلو کښی مړه وچ کلک پر ځنګنونو پړمخی پراته. لکه چه نه وو اوسیدلی دوی په دی کورونو کښی (له سره)، واورئ خبردار شئ چه بیشکه ثمودیان کافران شوی ؤ په رب خپل، واورئ خبردار شئ لری والی دی له رحمته ثمودیانو ته.

تفسیر: یعنی بینامه او بینبانه شول. حضرت شاه صاحب لیکی «پر دوی داسی عذاب راغی چه دوی د شپی ویده وو، چه پرښتی سخته چغه وکړه چه د دوی اینی ځیگرونه وچاودل. په ځینو آیتونو کښی د «رجفة» لفظ راغلی دی یعنی په زلزلی او ریږدیدنی (رپیدنی)سره ووژلی شول په اتم جز د الاعراف د سورت په ۷۸ آیت (۱۰) رکوع کښی مونږ د دی په متعلق د تطبیق صورت لیکلی دی. یعنی هغه کسان چه د پاک الله له آیتونو او احکامو څخه منکران شوی وو. او دغسی د لعنت مورد و ګرځیدل چه تاسی ئی احوال آورئ ښائی چه عبرت تری واخلئ.

## ۅؘڵۊٙۮؙۘۻٵٛٷؙڎؙۯؙڛؙؙڵێٙٳڣۯۿؽؘۄؘڽؚٳڷۺٛۯؽۊؘٵٮؙٷٳڛڶؠٲٝ ۊٵڶڛڵٷڣؠؘٵڸؠػٲڹ۫ۻؙۧٲٚ؞ؚڽۼؚڸٮؘڂؚؽؽڹٟ<sup>؈</sup>

او هرومرو (خامخا) په تحقیق راغلی وو رسولان زمونږ (ملائک) ابراهیم ته په زیری (د ځوی او اهلاک د قوم د لوط) نو وویل (ملائکو) سلام (آچوو پر تاسی په سلام آچولو سره)، وویل (ابراهیم) سلام (دی وی پر تاسی) نو ځنډ (ایسارتیا) ئی ونه کړ چه رائی وړ (دوی ته) خسی وریت کړی شوی.

تفسیر: د دی سورت د قصصو ترتیب د «الاعراف» له ترتیبه سره موافق دی. یواځی د لوط د قوم له قصى څخه يخوا دلته د ابراهيم عليه السلام لږ څه قصه ئي بيان فرمايلي ده. مگر تعبير ئي داسی ایښی دی چه داسی تری راښکاری چه اصلی مقصود د لوط علیه السلام د قصی بیانول دی. څرنګه چه په دغی قصی او د ابراهیم علیه السلام په قصی کښی له څو جهاتو مناسبت او تعلق موندل کیږی نو ځکه د تمهید او توطیی په شان د ابراهیم علیه السلام قصه مذکوره شوه «لوط» عليه السلام د حضرت ابراهيم عليه السلام د ترور ځوی ؤ چه د ده په ملګرتوب ئي له عراقه هجرت کړی ؤ د پرښتو يوه ډله هم دغو دواړو ته ورليږلی شوی وه ، هغه بحث چه حضرت ابراهيم د لوط علیهما السلام د قوم د هلاکت په مسئلی کښی کړی دی، وروسته له دی نه راځی. دغو يرښتو د پيمخو او ښايستوو حسينو او جميلو ځنکيانو (هلکانو) په شکل د لوط عليه السلام په لوری د تللو په وقت کښي حضرت ابراهيم عليه السلام ته زيري او بشارت ورکړ چه ياک جليل دى، خپل دوست او خليل ګرځولي دى. او په دغه زوړتوب کښي د حضرت بييي سارى له ګیډی څخه هلک ورعطا کوونکی دی او هم دغه چه د لوط علیه السلام د قوم د شریرانو او ظالمانو له وجوده عنقریب به دغه دنیا پاکه کړه شی چه د دوی په منځ کښی د حضرت ابراهیم او حضرت لوط عليهما السلام متبعينو ته هيخ قسم زيان او ضرر نه وررسيږى پرښتو ابراهيم عليه السلام ته سلام واچاوه او ده د هغو د سلام جواب په سلام سره ورکړ، مګر په اوله شیبه (لحظه) كښى ابراهيم عليه السلام دوى ونشو پيژندلى. لكه چه په ابتدائي حالت كښي حضرت لوط عليه السلام هم دوی نه و پیژندلی بلکه د صحیحینو به حدیث کنبی راغلی دی چه یو ځلی جبرئیل د انسان په شکل د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم سره سؤال جواب وکړ نو کله چه دی د دوی له حضوره مرخص شو او لاړ، نو دلته دوی مطلع شول چه دغه سائل جبرئيل ؤ، ګواکی تنبيه ورکړه شوه چه انبياؤ عليهم السلام ته هم د پرښتو او د نورو ضروری علومو علم او پوه د پاک الله له پوهولو څخه په لاس راځی. که پاک الله په کوم وقت کښی د دغو نورو اشياؤ د مخفی او پټ ساتلو اراده وفرمائی، نو هیڅوک د دی خبری قدرت نه لری چه هغه ځان ته معلوم کړی شی. په هر حال ابراهیم علیه السلام بر دوی د انسانانو خیال و کړ . او د دوی د میلمستیا سررشته (انتظام) ئی هم وفرمایله او یو ښه څربه او چاخ خسی ئی ورته حلال کړ او وریته کړی غوښه ئی ورحاضره كره.

## ڣؘۘڵؾۜٲۯٵۧٲؽۑؽۿؙۄ۫ڵٳؾؘڝڵٳڷؽۼٮؘٛڮۯۿؙۄٛۯٲۉۻؘڝڹ۫ۿۄؙڿؽڣۘڐٞڠٵڷؙؗۏٳڵػۼۜڡٛ۬ٳ؆ؙٲ ٲۯڛڵڹٵۧٳڸڰٷٛڡؚڔڷۅؙڟٟ۞

نو کله چه ولیده (ابراهیم) لاسونه د دوی چه نه رسیږی دغی (وریتی غوښی) ته نو نااشنا ئی وګڼل (او ونه ئی پیژندل) دوی او په زړه کښی ئی راوسته له دوی نه ویړه ، وویل (ملائکو) چه مه ویریږه بیشکه چه مونږ لیږلی شوی یو قوم د لوط ته (چه هلاک ئی کړو).

**تفسیر:** آخر دوی څوک؟ او د څه غرض دیاره راغلی دی؟ مونږ دوی ته ډوډی وروړاندی کوو او دوی تش لاس هم نه ور وړاندی کوی؟ د هغی زمانی له دود، (رواج) دستور سره موافق هغه میلمه چه د خوراک د خوړلو څخه ئی انکار کاوه. داسی ښکاریده چه ګواکی هغه د کوم ښه قصد دیاره نه دی راغلی ابراهیم علیه السلام وویریده چه که دوی انسانان دی نو له خوراک څخه د دوی انکار هرومرو (خامخا) کومه معنی او مقصد لری. او که ملائکی دی نو نه دی رامعلوم چه د څه مطلب دیاره رالیږلی شوی دی؟ آیا له ما ځنی کومه غلطی صادره شوی ده؟ یا زما د قوم دیاره ئی کوم نامناسب شی راوړی دی؟ په دغو چرتونو او اندیښنو کښی ده یخپلی ژبی سره داسی اظهار هم وفرمایه ﴿ اِتَّامِنْكُوْوَجِلُوْنَ ﴾ (١٤ جزء د الحجر ٥٢ آيت ٤ رکوع) يعني مونږ له تاسي ځني په انديښنه کښي لويدلي يو عموماً مفسرينو د ابراهيم عليه السلام د خوف هم دغه توجیهات کړی دی. مګر حضرت شاه صاحب زما په نزد ډیره ښه او نهایته لطیفه توجیه کړی ده «یعنی هغه د الله تعالیٰ عذاب چه له دغو پرښتو سره ؤ او د غضب شان او د انتقام مظهر گرځیدلی ؤ او د لوط علیه السلام د قوم په لوری رهی (روان) ؤ د دی طبیعی اثر هم دغه ؤ چه د ابراهیم علیه السلام پر زړه یو راز (قسم) د خوف او خشیت کیفیت طاری شو چه د هغه اظهار ئى په «انا منكم وجلون» سره وفرمايه يعنى مونږ له تاسى ډاريږو والله اعلم. (ځکه چه یه دوی کښي قاعده دا وه د هر چا به چه د بل چا سره په زړه کښي دښمني وه نو د هغه طعام به ئی نه خور بیا چه ملائک د حضرت ابراهیم علیه السلام په ویره باندی پوه شول نو ورته ئی وویل مه ویریږه! له مونږه بیشکه چه مونږ رالیږلی شوی یو دیاره د هلاکولو د قوم د لوط) یعنی د ویریدلو هیڅ یوه خبره نه ده مونږ ملائک او د لوط علیه السلام د قوم تباه کولو ته لیږلی شوی یو تاسی د هیڅ یو قسم ضرر اندیښنه مه کوئ.

# وَامْرَاتُهُ قَالِمَةٌ فَضَحِكَتُ فَبَشَرُنْهَا بِإِسُحْقَ وَمِنْ وَرَاء إِسْحَ يَعْقُوب

او ښځه د دغه (ابراهیم ساره) ولاړه وه نو وئی خندل (په زوال د خوف یا هلاک د کفارو) نو زیری ورکړ مونږ هغی ته (په ژبی د ملائکو) په (تولد د) اسلحق، او بیا پس له اسلحق په (تولد د لمسی د ده) یعقوب

تفسیر: حضرت بی بی ساره رضی الله تعالیٰ عنها چه د میلمنو د خدمت کولو، یا د بل کوم کار دپاره هلته گوشی (بیله) ولاړه وه، د دی ویری د لری کیدلو لامله (له وجی) خوشاله شوه او وی خندل. الله تعالیٰ پر دغی خوښی نوری خوشالی هم د پرښتو په ژبه ور واورولی چه ته په هم دغه عمر (منگ) کښی د اسحاق علیه السلام په شان یو ځوی مومی او د ده له نسله یعقوب علیه السلام غوندی یو لمسی به هم درعطاء شی چه له هغه څخه یو زورور او لوی قوم (بنی اسرائیل) پیدا کیدونکی دی. دغه زیری حضرت بی بی ساره ته ځکه واوراوه شو چه د حضرت ابراهیم علیه السلام یو بل ځوی اسمعیل علیه السلام د حضرت بی هاجری له ګیدی لا له پخوا موجود ؤ. د بی ساره هم دغه تمنا وه که چیری زه هم د ځوی مور شمه مګر د زوړتوب له سببه بیخی بی هیلی (ناامیده) او مایوسه شوی وه . نو دغه ده چه په دی مهال (وخت) کښی ئی داسی زیری واورید. ځینی علماؤ د بی ساره د خندلو نور توجیهات هم کړی دی مګر ظاهر خو همغه ده چه مونږ د هغه بیان پاس وکړ.

علماؤ له (ومن ورآء اسحٰق یعقوب) څخه داسی استدلال کړی دی چه حضرت اسحٰق علیه السلام ذبیح نه ؤ بلکه حضرت اسمٰعیل علیه السلام ؤ (راجع ابن کثیر)

# قَالَتُ يُويُلُتَى ءَالِدُ وَآنَا عَجُوْزُ وَهِ نَا بَعْلِي شَيْخًا إِنَّ هِ نَ الشَّيْعُ عَجِيبٌ ﴿

نو وویل (ساره) ای تعجب زما آیا ځیږومه زه (ولد) حال دا چه زه زړه یم (۹۹ کلنه) او دغه (ابراهیم) میړه (خاوند) زما دی زوړ (سل یا ۱۲۰ کلن) بیشکه چه دغه (تولد له دوؤ زړو) یو شی دی ډیر عجیب (عادتاً نه قدرتاً).

تفسیر: دلته «یویلتی» داسی یو لفظ دی لکه چه زمونږ په محاورو کښی ښځی د حیرت او استعجاب په مواردو کښی «ویش» وائی، یعنی دا ډیر د حیرانی او تعجب ځای دی چه زه په دغه زوړتیا کښی وړوکی وځیږوم، وائی چه د بوړیی ساری رضی الله تعالیٰ عنها عمر په دغه وقت کښی د (۹۹) کلونو، او د حضرت ابراهیم علیه السلام عمر سل کاله یا له سلو کلونو ځنی هم متحاوز و.

یعنی که داسی وشی چه زه په دغه زوړتوب د ځوی مور شمه، نو دغه عادتاً بیخی یوه نوی او

عجیبه او غریبه خبره به وی

# قَالْوَا اَتَعُجَبِيْنَ مِنَ اَمُرِاللهِ رَحْمَتُ اللهِ وَبَرُكَتُهُ عَلَيْكُمُ اَهُلَ اللهِ وَمَرَكِتُهُ عَلَيْكُمُ اَهُلَ الْبَيْتِ إِنَّهُ عَلَيْكُمُ اللهِ وَحَمَتُ اللهِ وَمَرَكِتُهُ عَلَيْكُمُ اَهُلَ الْبَيْتِ إِنَّهُ عَبِيدًا فِعَيْدُ اللهِ وَحَمَتُ اللهِ وَمَرَكِتُهُ عَلَيْكُمُ اللهِ وَمَراللهِ وَمُراكِتُهُ عَلَيْكُمُ اللهِ وَمَراكِتُهُ عَلَيْكُمُ اللهِ وَمَراكِتُهُ عَلَيْكُمُ اللهِ وَمُعَلِّدُ اللهِ وَمُعَلِّدُ اللهِ وَمُعَلِّدُ اللهِ وَمُعَلِّدُ اللهِ وَمُعَلِّدُ اللهِ وَمُعَلِّذُ اللهِ وَمُعَلِّدُ اللهِ وَمُعَلِّدُ اللهِ وَمُعَلِّدُ اللهِ وَمُعَلِّدُ اللهِ وَمُعَلِّدُ اللهِ وَمُعَلِّدُ اللهِ وَمُعَلِّذُ اللهِ وَمُعَلِّدُ اللّهُ وَمُعَلِّدُ اللّهِ وَمُعَلِّدُ اللهُ وَمُعَلِّدُ اللّهِ وَمُعَلِّدُ اللّهُ وَمُعَلِّدُ اللهِ اللّهِ وَمُعَلِّدُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ الللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ ال

وویل دغو (ملائکو) آیا تعجب کوی له امره (حکمه) د الله؟ رحمت د الله وی او برکتونه د ده دی وی پر تاسی ای خاوندانو د کورونو (د خلت او نبوت)، بیشکه چه الله ښه ستایلی شوی ښه لوئ والا دی.

تفسیر: یعنی پر هغی کورنی باندی چه پاک الله دومره رحمتونه او برکات ورنازل کړی وی او تل ئی دوی د معجزاتو او خوارقو د لیدلو مورد گرځولی وی، آیا دغه خبره هغوی لره د تعجب وړ (مستحق) او لائق کیدی شی؟ بلکه هم دغه د هم دوی تعجب کول پخپله د تعجب وړ (لائق) دی. دوی لره وړ (مستحق) او لائق دغه خبره وه چه د دی بشارت د آوریدلو په مقابل کښی ئی د الله تعالیٰ تحمید او تمجید کړی وی چه گردی (تولی) لوئ او ښیکنی (فائدی) د ده په ذات او په دربار کښی سره مجموع دی.

تنبیه: ځینی محققین لیکی چه په لمونځونو کښی هغه درود چه لولو د هغه الفاظ له دی آیت څخه اقتباس شوی دی.

# فَكَتَّاذَهَبَعَنُ إِبُرْهِيُمَ الرَّوْعُ وَجَآءَتُهُ الْبَثْرَى يُجَادِ لُنَافِي تَوْمِ لُوطِهُ إِنَّ إِبْرَاهِ يُمَ كَوَلِيُوْ آوَّاهُ مَّنِيبُ ۞ يَابُرُهِ يُمُ أَعْرِضُ عَنَ هَ نَا أَنَّهُ قَلَ جَآءُ آمُرُرَ يِكَ وَإِنَّهُمُ التِيهِ مُعَدَابٌ غَيُرُمُرُدُ وُدٍ ۞

نو کله چه لاړه له ابراهیم څخه ویره او راغی ده ته زیری (د ځوی او اهلاک د قوم د لوط) نو بیا ئی جګړه کوله (له رسولاتو) زمونږ سره په (حق) د قوم د لوط کښی بیشکه ابراهیم خامخا تحمل والا آه کوونکی لوی نرم زړه رجوع کوونکی ؤ (الله ته). ای ابراهیم واوړه له دی جګړی څخه، بیشکه شان دا دی په تحقیق راغلی دی امر حکم د رب ستا (په اهلاک د قوم د لوط)، او بیشکه دوی راتلونکی دی دوی ته عذاب چه نشی بیرته ګرځولی (له دوی

ومامن د آبة (۱۲) هود (۱۱)

نه په هيڅ شان).

تفسیر: یعنی څه مهال (وخت) چه له دی لوری مطمئن شو، نو فوراً د لوط علیه السلام د قوم په مسئله کښی له پرښتو سره ئی بحث شروع کړ چه د هغه خلاصه د عنکبوت په سورت کښی بیان فرمایلی ده چه پرښتو ابراهیم علیه السلام مطلع کړ چه مونږ د دغو کلیو د اهلاک دپاره راغلی یو، ابراهیم علیه السلام وویل چه په هغه کښی خو پخپله لوط علیه السلام موجود دی، بیا د یوه نبی په موجودیت کښی هغوی څرنگه وژلی کیدی شی؟ پرښتو وویل چه مونږ پر گردو (تولو) هغو کسانو خبر کړی شوی یو چه هلته اوسیږی، لوط علیه السلام سره له متعلقینو خپلو له هغه عایه لری کاوه شی، او وروسته له هغه عذاب نازلیږی. په تفاسیرو کښی د بحث هغه تفاصیل چه بیان شوی دی الله تعالیٰ پری ښه خبر دی، چه تر کومه ځایه پوری به صحیح وی، په هر حال دغه بحث ئی مبالغتاً د «یجادلنا» په لفظ سره تعبیر وفرمایه چه له هغه څخه صافه دغه خبره مترشح او راوځی چه ابراهیم علیه السلام د خپل فطری شفقت، پوست زړه توب، حلم، لطف او کرم لامله (له وجی) د هغه قوم پر دغه حالت وویریده او د پاک الله په دربار کښی د هغوی د سپارښت کولو په فکر کښی ولوید، نو داسی جواب واورید چه له دغه خیاله تیر شه! د دغو ظالمانو د کولو په فکر کښی ولوید، نو داسی جواب واورید چه له دغه خیاله تیر شه! د دغو ظالمانو د څوندانه جام ډک شوی دی، اوس د پاک الله صادر شوی حکم بیرته نشی گرځیدی. او خامخا هغه عذاب واقع کیدونکی دی، او د هیچا په سپارښت یا دعا او نورو اسبابو سره نشی لری کیدی.

#### وَلَمَّاجَآءَتُ رُسُلُنَالُوطَاسِنَى بِهِمُ وَضَاقَ بِهِمُ ذَرُعًا وَقَالَ لَمْنَا يَوْمُرَّعَصِيْبُ

او کله چه راغلل رسولان زمونږ لوط ته (او د دوی ښائست ئی ولید) نو غمجن شو (لوط) په هغو او تنګه شوه له جهته د دوی سینه د ده (چه څه بی عزتی دوی ته ونه رسی) او وویل لوط دغه یوه ورځ ده ډیره سخته.

تفسیر: دغه پرښتی د ډیرو حسینو او جمیلو او د ډیرو ښکلو پیمخو ځڼکیانو (هلکانو) په شکل سره متشکلی شوی وی. په اول کښی حضرت لوط علیه السلام دوی ونه پیژندلی چه پرښتی دی، بلکه د عادی میلمنو په شان ئی و ګڼلی، له بل لوری د هغه قوم بی حیائی او بده رشه (عادت) او خراب اخلاق ئی هم ورښکاره وه، نو سخت غمجن او تنګ زړه شو، او په فکر کښی ولوید، چه دغه بدکاران او شریران زما په دغو میلمنو پسی هم رالویږی، او دوی به راڅخه بی عزته او بی پته کوی، د میلمنو پریښودل هم ورته مشکل ؤ، او د دوی ژغورل (بچ کول) د دغو خبیثانو له لاسه هم ورته گرد (ټول) قوم د جنګ او جګړی د پیرودلو (اخیستلو) وقت

ور د مخه شوی ؤ.

## 

او راغی ده ته قوم د ده حال دا چه راځغاست (بی اختیاره ځغلیدل) ده ته (دپاره د بدکاری)، او پخوا (له دی نه هم) وو هغوی چه عملونه ئی کول د ناکارو کارونو! (نو چه دوی راورسیدل او طلب د میلمنو ئی وکړ) نو وویل لوط ای قومه زما دا ښځی لوڼی زما دی (په نکاح ئی واخلئ) چه دوی ښی پاکی دی تاسی ته نو وویریږئ له الله او مه رسوا کوئ ما په حق د میلمنو زما کښی، آیا نشته له تاسی کوم سړی پوهنده (نیک کرداره چه تاسی ته پند درکړی).

تفسیر: یعنی دغه قوم ته د هغو نامعقولو حرکاتو او خلاف الفطرتو فواحشو کوم عادت چه لویدلی ؤ هغه به دوی ته د آرام کیناستلو فرصت کله ورکاوه نو کله چه دوی د داسی پیمخو ځنکیانو (هلکانو) له راتګه خبردار شول په نهایتی بی حیائی سره د لوط علیه السلام کره په منډو منډو سره ځغلیدل او په پوره قوت او شدت سره ئی تری مطالبه وکړه چه دغه میلمانه ځنکیان (هلکان) ورپریږدی ولی چه مونږ پخوا له دی نه تاته ویلی وو چه ته به هیڅ یو نارینه خپل کره میلمه نشی ساتلی، هومره میلمانه چه دلته راځی هغه ګرد (تول) مونږ ته راپریږده! څو هر شی مو چه زړه غواړی همغه پری وکړو!.

حضرت لوط علیه السلام د میلمنو د پت ساتلو دپاره هر راز (قسم) کوښښ و کړ او بالاخر دغه خبره ئی هغو شهوت خوښونکو ظالمانو ته وکړه «ای ظالمانو! دغه زما جونی تاسی ته حاضری دی په نکاح سره ئی اخیستی شئ. او په حلالی طریقی سره تری متمتع کیدی شئ! چه دغه نهایت پاکیزه او ښکلی طریقه ده. له الله تعالیٰ څخه ویره پکار ده او تاسو لره له سره دغه کار وړ (لائق) او مناسب نه دی چه پاکه او مشروعه طریقه پریږدئ، او په داسی خلافالفطرت او چتلو (خرابو) کارونو کښی ځانونه اخته کړئ! لږ تر لږه زما رعایت خو وکړئ! چه زه د دغو مقدسو میلمنو په مخ کښی شرمنده او رسوا نشم. ځکه چه د میلمه بیعزتی کټ مټ (هوبهو) د «کوربه» بی عزتی ده. آیا په تاسو کښی یو سری هم داسی نشته چه په داسی سمو سمو خبرو ویوهیږی. او د نیکی او تقویٰ لاره غوره کړی.»

تنبیه: که د «هنولای بناتی» څخه په عمومی ډول (طریقه) سره د دغه قوم جونی مرادی وی. چه هغوی ته تجوزاً جونی ویلی شوی دی ځکه چه نبی د خپل امت په حق کښی روحانی پلار وی. لکه چه په عمومی محاورو کښی هم د قوم صوری او معنوی مشران گردی (تولی) جونی خپلی لونی او هلکان خپل ځامن بللی شی او که د لوط علیه السلام خاصی صلبی لونی مرادی وی، نو ښائی چه له هغوی څخه ځینو ممتازو سریو ته ځینی د نکاح دپاره وروړاندی کړی شوی وی، څکه چه په هغه وقت کښی د کافرانو نکاح له مسلمانانو ښځو سره روا وه. د ځینو مفسرینو په نزد د لوط علیه السلام مقصود له دی قوله د نکاح او نورو هیڅ مقصود نه ؤ بلکه د دوی له تجاوز او تیری څخه عاجز او پکو (تنګ) شوی وی د دغو میلمنو د پت او آبرو ساتلو دپاره د خوشامندی او زاری په دود (طور) او په توګه (طریقه) ئی په دغسی الفاظو سره خپله انتهائی تواضع ورښکاروله څو که په دوی کښی د عزت او حیا ی لږ څه شائبه او د سری توب لږه ذره هم موجوده وی، نو د دغو الفاظو په آوریللو سره لږ څه مړاوی او سست شی او له خپله زوره ولویږی او نسبتاً د پوستوالی او انسانیت په لوری وگرځی مگر دوی داسی حیا دار او شرم ناک له سره نو هومره چه دوی ته ویل کیدل، د دوی په غوړونو کښی به ئی ځای نه نیو او له پخوا څنی نه نو هومره چه دوی ته ویل کیدل، د دوی په غوړونو کښی به ئی ځای نه نیو او له پخوا څنی لا یسی زیاتوالی کاوه.

# قَالْوُالَقَالْ عَلِمْتَ مَالَنَافِ بُنَاتِكَ مِنْ حَقٌّ وَإِنَّكَ لَتَعْلَوُمَا نُولِيُكِ @

وویل قوم د لوط هرومرو (خامخا) په تحقیق پوه ئی ته چه نشته مونږ لره په لوڼو ستا کښی هیڅ حاجت، او بیشکه ته خامخا پوهیږی په هغه کار چه مونږ ئی غواډو (چه لواطت دی)

تفسیر: نو دومره ولی غیریهی او حجت او تکرار د څه دپاره کوی؟ مونډ تر هغه پوری چه خپله دغه ناپاکه اراده پوره نه کړو، له دغه ځایه له سره نه بیرته کیږو.

#### قَالَ لَوْاَتَّ لِي بِكُمُ قُنْتَوَةً أَوْالِوي إِلَى رُكِنِ شَدِيْدٍ ﴿

نو وویل لوط کاشکی وی ماته پر تاسی زور یا می پناه وړی شوی پناه ځای مستحکم ته

تفسیر: د لوط علیه السلام له ژبی څخه د انتهائی خوف او پریشانی په حالت کښی بی له جوړولو او سنجولو (فکر کولو) څخه دغه الفاظ ووتل «کاشکی په ما کښی بالذات دومره قوت

ومامند آبة(١٢) هود (١١)

وی چه له تاسی گردو (تولو) سره جنگیدم. یا کوم طاقتور او مضبوط پناه ورکوونکی می لرلی». یعنی زما قوم او تبر او خپل دلته وی په حدیث کښی نبی کریم صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی «یرحم الله لوطاً لقد کان یأوی الی رکن شادید الله تعالیٰ دی پر لوط علیه السلام رحم وفرمائی بیشکه چه هغه مضبوطه او مستحکمه پناه ځای ځان ته حاصلوله» یعنی «الله قدوس» مگر په دغه وقت کښی د سختی ویری او بی حده ضیق له وجه دغه لوری ته ئی خیال ونشو او بی ساخته پر ظاهری اسبابو ئی نظر وغورځوه، د لوط علیه السلام څخه وروسته هومره انبیاء چه مبعوث شوی دی هغوی گرد (تول) د قوم قبیلی او د تبر خاوندان ؤ.

# قَالُوَا يَلُوُطُ إِنَّارُسُكُ رَبِّكَ كَنَ يَصِلُوَ اللَّيْكَ فَأَسُرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِّنَ الْمَيْلِ وَلَا يَلْتَقِتُ مِنْكُوْ اَحَدُ اللَّا امْرَاتَكَ إِنَّهُ مُصِينَهُ الْمَاكَةُمُ إِنَّ مَوْعِدَهُ مُ الصُّبُحُ اليُسَ الصُّبُحُ بِعَرِيْبٍ ﴿

وویل ملائکو ای لوطه! بیشکه مون رسولان د رب ستایو له سره به ونه رسی دوی تاته (په ضرر)، نو بوځه اهل خپل (له دی ښاره) په یوی توتی د شپی کښی او نه دی ګوری بیرته له تاسی هیڅ یو مګر (مه بیایه هغه) ښځه ستا (چه کافره ده)، بیشکه شان دا دی چه رسیدونکی دی دی ته هغه عذاب چه رسیږی دوی ته، بیشکه وعده د (نزول د عذاب پر) دوی صباح ده، آیا نه دی صباح نژدی (بلکه نژدی دی نو ته تلوار مه کوه!)

تفسیو: کله چه د لوط علیه السلام غم، اندی بنه، اضطراب له حده تیر شو، نو دلته دغو میلمنو پری غږ وکړ چه «یا نبی الله! تاسی په څه فکر کښی تللی یئ؟ مطلق مه پریشانیږئ! مونږ د الله تعالیٰ رالیږلی شوی پرښتی یو. چه د دوی د اهلاک دپاره راغلی یو. دغه خبیثان زمونږ خو هیڅ شی نشی خرابولی، بلکه تاسی ته هم له سره هیڅ زیان او ضرر نشی دررسولی.» په تفاسیرو کښی راغلی دی کله چه دغو شریرانو ورونه او دروازی ورماتی کړی. یا له دیواله واوښتل، او دننه د لوط علیه السلام د پاک الله په حکم لوط علیه السلام له دوی ځنی جدا کړ. او خپل مت ته ئی لږ څه د دوی په لوری حرکت ورکړ چه د هغه په اثر کرد (ټول) سره ډانده شول او په چغو سره ئی وویل «هله! ژر وتښتئ! چه د لوط علیه السلام دغه میلمانه لوی جادوګران راښکاریږی». کله چه لوط علیه السلام له ډیری تنګللی د عذاب د وقت د راتلو پوښتنه وکړه، نو جبرئیل علیه السلام ورته وویل چه په تحقیق وقت د عذاب د دوی صباح دی. یعنی پر دوی ګهیځ (سحر وختی) عذاب راتلونکی دی. کله چه لږه شپه پاتی شی، نو

ومامن د آبة (۱۲) هود (۱۱)

ته سره له متعلقینو دی له دی ځایه تشریف یوسه او خپلو ملګرو ته هدایت ورکړه ا چه په ډیر تلوار سره دی درومی او هیڅ یو له دوی ځنی دی بیرته مخ نه ګرځوی. او نه دی ګوری هو! یواځی ستا ښځه دی له تا سره لاړه نشی یا به بیرته مخ ګرځوی او ګوری به او په دی ډول (طریقه) به په دغه عذاب کښی اخته کیږی. چه پکښی هغه ګرد (ټول) قوم اخته کیدونکی دی وائی چه دغی ښځی خپل قوم د دغو میلمنو په راتګ مطلع کړی ؤ. بیا لوط علیه السلام وویل چه تر صباح پوری خو ډیر وقت دی. نو جبرئیل علیه السلام ورته وویل چه ای لوطه! آیا نه دی صباح نژدی؟ بلکه نژدی دی! یعنی خوشاله شئ. اوس د دغو ظالمانو په هلاک کیدلو هیڅ دومره ځنډ (ایسارتیا) نه دی پاتی هم دا چه صباح شو په ګهیځ (سحر وختی) کښی دوی ګرد (ټول) سره وژلی کیږی.

## فَكَتَّاجُاءَ أَمُرُنَا جَعَلْنَاعَ إلِيهَاسَا فِلَهَا وَ أَمْطُرُنَا عَلَيُهَا حِجَارَةً مِّنُ سِجِّيُلٍ ٤ مَّنُضُودٍ ﴿ مُسَوِّمَةً عِنْدَرَبِكَ وَمَاهِيَ مِنَ الظَّلِمِينَ بِبَعِيْدٍ ﴿

نو څه وقت چه راغی امر (حکم، عذاب) زمونږ نو وګرځاوه مونږ پورته طرف د دی (ښار) ښکته طرف ته (یعنی نسکور کړ مونږ پر دوی دا ښارونه) او واورول مونږ پر دغو ښارو باندی کانی له ختو جوړ شوو په اور پخو شوو لاندی باندی (پرله پسی). (داسی ګټی چه) نښی کړی شوی وی په نزد د ربستا، او نه دی دا (ګټی یا ښارونه) له ظالمانو (کافرانو) څخه لری.

تفسیر: یعنی جبرئیل علیه السلام د دوی کلی پورته، او تر آسمانه پوری ئی نژدی ورسول او بیا ئی له هغه گایه چپه کړل او په دغه ډول (طریقه) هغه ګرد (تول) کلی سره لائدی باندی شول، بیا د دوی د نکایت او ذلت او رسوائی د تکمیل دپاره له پاسه پر دوی کرتکانی او تودی دوزخی تیږی (ګټی) هم وورولی شوی، او هغه کسان هم پر هم دغو تیږو (ګټو) ووژل چه له هغه ښارونو څخه د باندی په نورو ځایونو کښی اوسیدل (العیاذ بالله)

تنبیه: هغه سزا چه دغه قوم ته داسی ورکړی شوی ده چه پورته خوا ئی ښکته او ښکته خوا ئی پورته کړی شوی ده، هغه د دوی د هغه ظاهری شرمناک حرکت سره هم څه مناسبت لری.

د «منضود» معنی محقق شیخ الهند رحمة الله علیه «لاندی باندی» سره کړی ده ځینو ئی معنی پی درپی او مسلسلی او پرله پسی د تیږو (گتو) وریدل آخیستی دی.

«مسومة» یعنی کومه خاصه علامه او نښه پر هغو باندی وه چه هغه ئی له نورو تیږو (ګټو) څخه ممتازه اوښکاروله، چه دغه د الله تعالیٰ د عذاب تیږه (ګټه) ده. ځینی وائی چه پر هری تیږی (ګټی) د هغه سړی نوم لیکلی ؤ چه هغه پری واژه کیده. او د هغه د اهلاک سبب ګرځیده والله

اعلم.

و مَافِی مِنَ الطَّلِیْنَ بَعِیْدٍ که یعنی دغه د لوط د قوم واقعه د زمانی په اعتبار هم قریب دی گکه چه وروسته له «عاد» او «ثمود» او د «نوح علیه السلام» له قوم څخه دغه واقعه پیښه شوی ده . او د مکان په اعتبار هم ځکه چه د دوی کلی د مدینی منوری او شام تر منځ و ، تیریدونکو قافلو او جوپو به د هغوی ورانی او نړیدلی کورونه او کنډری لیدلی یا د «وما هی من الظلمین ببعید» د جملی مطلب دا دی چه داسی عذاب له هسی ظالمانو کافرانو ځنی اوس هم دومره لری بنه دی ښائی چه دوی تل د پاک الله له قهره وویریږی د دی قصی ځینی اجزاء پخوا له دی نه د الاعراف په سورت کښی تیر شوی هلته دی بیا ولوستل شی!

## وَ إِلَىٰ مَدُينَ اَخَاهُمُ شُعَيْبًا قَالَ لِيقَوْمِ اعْبُدُوااللهَ مَالَكُمُ مِّنَ اللهِ عَيُرُهُ ۗ وَلَا تَنْقُصُوا الْمِكْيَالَ وَالْمِيْزَانَ إِنِّ آرْ بَكُمْ بِغَيْرٍ وَ إِنِّ آَ اَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ مُّحِيُطٍ ﴿

او (لیږلی ؤ مونږ ښار یا اولاده د) مدین ته (قومی) ورور د دوی شعیب، وویل (شعیب) ای قومه زما عبادت کوئ (یواځی) د الله نشته تاسی لره هیڅ (برحق) معبود بی له دغه (الله)، او مه کموئ پیمانه او تله بیشکه چه زه وینمه تاسی په خیر (خوشاله ماړه په شتو) او بیشکه زه ویریږم پر تاسی (په سبب د دی خیانت) له عذابه د ورځی چاپیریدونکی (په تاسی پوری په سختی او عذاب سره).

تفسیر: دغه قصه په ۸ و ۹ جزء د الاعراف د سورت ۱۱ رکوع کښی پخوا هم تیره شوی ده یعنی کله چه پاک الله تاسو ته فراغت او هوسائی (آرام) درعنایت کړی ده، نو ډیر وویریږئ چه د عصیان او نافرمانی لامله (له وجی) هغه له تاسی څخه وانه خیسته شی او دغه خوښی او خوشالی مو سلبه او دنیوی او اخروی عذاب درباندی مسلط نشی ځکه چه تاسو ګرد (تول) په خیر او عافیت یئ، او په پوره نعمت او دولت سره په راحت یئ، او له سره اهل د حاجت نه یئ نو ولی داسی خیانت کوئ.

وَيْقَوْمِ اَوْنُو اللِّكْيَالَ وَالْمِيْزَانَ بِالْقِسُطِ وَلَا تَبْخَسُواالنَّاسَ اَشْيَاءُهُمُ وَلَا تَعْنُوا النَّاسَ اَشْيَاءُهُمُ وَلَا تَعْنُوا فِي الْوَرْضِ مُفْسِدِيْنَ ﴿

او ای قومه زما پوره ورکوئ تاسی پیمانه او تله په انصاف (عدل سره) او مه کموئ تاسی خلقو ته مخیزونه (مالونه) د دوی او مه لتوئ تاسی (خرابی) په ځمکه کښی په دغه حال کښی چه فساد کوونکی یئ.

تفسیر: یعنی تر اوسه پوری د ظلم او عدوان هغه معیار او قانون چه و هغه اصلاح کړئ!

﴿ وَلاَتَعْتُواْفِالْاَرْضِ مُغْمِدِیْنَ ﴾

او مه لتوئ خرابی په ځمکه کښی په دغه حال کښی چه فساد کوونکی یئ) یعنی له شرکه او کفره یا له لږ پیمانی کولو او تللو څخه، یا په نورو ډولو (طریقو) د حقوقو له اتلافه او ظلمه او تیری او تجاوز په ځمکه کښی فتنه او فساد مه آچوئ او خرابی مه کوئ! وائی چه دغو خلقو داړی اچولی او په امانت کښی به ئی خیانت کاوه.

#### بَقِيَّتُ اللهِ خَيْرُلُكُوْلِنَ كُنْتُومُومُومِنِيْنَ ةً

هغه باقی رزق پاتی کړی د الله (تاسو ته له حلاله) خیر ډیر غوره دی تاسی ته (له هغه چه تاسو ئی ټولوئ په خیانت سره) که یئ تاسی مؤمنان (باور کوونکی په خبره زما)

تفسیر: یوه ایماندار انسان ته د پاک الله هغه ورکړی شوی مال چه وروسته د پوره او کامل ادا یه کولو د حقوقو (په حلال صورت) سره پاتی وی، اګر که لږ هم وی، له هغه کثیر څخه بهتر دی چه د حرامو په طریقه حاصلیږی یا په کښی د نورو خلقو حقوق تلف کیږی د حلالو په اموالو کښی چه په ښه ډول (طریقه) سره پیمانه او وتلل شی سم د لاسه برکت پیدا کیږی او د پاک الله له درباره اجر وررسیږی.

### وَمَأَانَاعَلَيُكُو بِعَفِيظٍ

او نه یم زه پر تاسو ډیر ساتونکی (له منهیاتو)

تفسیر: یعنی ما تاسو ته پند او نصیحت و کر وروسته له هغه د دی خبری ذمه وار نه یم چه په زور او زیاتی ئی پر خلقو تعمیل یا هغوی د هغه پر تعمیل سره مجبور هم کرم.

#### قَالُوْ الشُّعَيْبُ اصَلُوتُكَ تَامُرُكِ آنَ تَتُرُكِ مَا يَعَبُدُ ابَأَوُ نَآاوُ أَنْ تَفْعَلَ

#### فَيُ أَمُوالِنَامَانَتُ والالله الله المُكالِمُ الرَّشِينُ ٥

نو وویل قوم د ده ای شعیبه آیا دغه ډیر لمونځ کول ستا (درښیی) امر کوی تاته په دی چه پریږدو مونږ هغه بتان چه عبادت به کاوه (د هغو) پلرونو زمونږ یا (په دی امر کوی چه پریږدو مونږ) دا چه وکړو مونږ په اموالو خپلو هغه تصرف چه غواړو ئی (د ډیر اخیستلو او لږ ورکولو) بیشکه ته خامخا هم ته ئی لوی باوقاره سم په لاره (نیک کرداره).

> قَالَ يَقَوْمِ آرَءَ يَتُوُ إِن كُنْتُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِّنَ تَرِبِّ وَرَزَقَنِي مِنْهُ رِنُ قَاحَسَنًا وَمَآ ارُئِكُ آنَ الْحَالِفَكُو إلى مَآ اَنُهٰ كُو عَنْهُ إِنْ ارْئِدُ الْالْمِلْاحَ مَا اسْتَطَعْتُ وَمَا تَوُفِيْقِيْ إِلَا بِاللهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَالْدُهِ الْزِيْبِ @

وویل شعیب ای قومه زما آیا وینئ تاسی (خبر راکرئ ماته) که یم زه په

برهان (واضح بیان) له جانبه د رب خپل او راکړی ئی وی ماته له درباره خپله رزق روزی ښائسته نیکه (د نبوت او اسلامیت نو روا دی ماته دا چه مخالفت وکړم له احکامو د الله؟ بلکه نه ښائی)، او نه لرم اراده د دی چه مخالفت وکړم له تاسی (او راشم) هغه کار ته چه منع کوم تاسی له هغه کاره، اراده نه لرم زه مګر د اصلاح (ستاسی) څو چه توان کیږی زما، او نه دی توفیق زما (په اصلاح ستاسی کښی) مګر په (هدایت نصرت د) الله، خاص پر هم دغه الله توکل کړی دی ما او د هم ده په طرف رجوع کوم.

تفسیر: یا خو ظاهری روزی مراده ده . یعنی بی د پیمانی او د تلی، وزن د تزئید او تنقیصه یه حلالی طریقی سره ئی روزی عطا کړی ده، یا باطنی روزی مقصوده ده، یعنی علم او حکمت او نبوت ئی عطا کری دی. خلاصه ئی دا ده که ماته حق تعالیٰ فهم او بصیرت راکړی وی، او داسی سمه صافه لاره ئی راښوولی وی چه تاسی ئی نشئ لیدلی، او په دولت او شته والی ئی موړ کړی يم چه له هغه ځنې تاسې بې برخې يئ، نو آيا د هغه حق دا دی چه معاذ الله زه ستاسې پشان روند شم، او د الله تعالیٰ له احکامو څخه مخ واړوم، يا ستاسی له دغی استهزاء او تمسخر (توکے تکالے) څخه وویریږم، او پند ورکول او پوهول پریږدم زه به له سره داسې نه کوم. ﴿ وَمَا اَدِيْكُ اَنْ اُخَالِفَكُوْ اِلْ مَا اَنْهُ مُهُوعَنَّهُ ﴾ او اراده نه لرم د دی چه مخالفت و کړم له تاسی او راشم هغه کار ته چه منع کوم تاسی د هغه نه یعنی د دی دپاره تری تاسو نه منع کوم چه ګوندی زه پخپله ئی وکړمه یا) له هغو خرابو کارونو څخه چه زه تاسی منع کوم زه له سره نه غواړم چه ځان له تاسي ځني بيل کړم او پخپله د هغه مرتکب شم. مثلاً تاسي تارکالدنيا وګرځوم، او زه پخپله مال او دولت راټول کړم. نه هغه پند او نصيحت چه زه ئي تاسي ته کوم، زه له تاسو څخه لا ړومبي د هغو په تعميل کښي مشغول او لګيا يم تاسي دغه الزام پر ما باندي نشئ اړولی چه زما پند پر ځان غوښتنه يا هوا او هوس محمول کړئ. ﴿ إِنْ أَرِيكُ إِلَا الْإِصْلامَ ﴾ الآية - اراده نه لرم زه مكر د اصلاح ستاسي خو چه توان كيږي زما او نه دی توفیق زما په اصلاح ستاسی کښی مګر په هدایت او نصرت د الله، خاص پر هم دغه الله توکل کړی دی ما او په طرف د هم ده رجوع کوم زه) زما زیاتر کوښښ دا دی چه ستاسی دینی او دنیوی حالت ښه شی، او اصلاح ومومی او دغه موجوده خراب حالت مو لری شی. او د ايمان او عرفان په لوړه (اوچته) د ختلو کوښښ وکړئ پرته (علاوه) له دغه اصلاح له مقصده بل کوم مطلب نه لرم، چه زه می خپل دغه مرام تر خپل مقدور او استطاعت پوری په هیڅ یو حالت کښي له سره نشم پريښودي. پاتي شوه دغه خبره چه زما دغه مقصد تر پايه (آخره) هم ورسيږي او زه په دغه کوښښ کښي بريالي (بامراده) هم شم دغه ګرد (ټول) د قدوس الله په قبضه او واک (اختیار) کښی دی. او د پاک الله په امداد او توفیق سره ګرد (ټول) کارونه تر سر رسیدی شي. زما اعتماد او توكل ير همغه ياك الله دى او په هرى معاملي كښي هغه ته رجوع كوم.

### وَيْقُوْمِ لَا يَجُرِمَنَّكُوُشِقَاقَ أَنَ يُصِيْبكُوُمِّ أُلَّ مَا اَصَاب قَوْمَ نُوْجِ اَوْقَوْمَ هُوْدٍ اَوْقَوْمَ طيلج وَمَا قَوْمُ لُوْطٍ مِّنْكُو بِبَعِيدٍ ۞

او ای قومه زما حاصل دی نه کړی تاسی ته دښمنی (ستاسی) ما لره دا خبره چه ورسیږی تاسی ته پشان د هغه (عذاب) چه رسیدلی ؤ قوم د نوح ته (چه غرق ؤ) یا قوم د هود ته (چه سخت باد ؤ) یا قوم د صالح ته (چه زلزله وه)، او نه دی (نسکور شوی) قوم د لوط له تاسی څخه (ای کفارو دومره) لری (په زمان مکان نو پری عبرت واخلئ)

تفسیو: یعنی زما د ضد، عناد او عداوت په جوش کښی داسی حرکات مه کوئ، چه تاسی د هغه په سبب د تیرو اقوامو پشان د ډیرو سختو عذابونو وړ (لائق) او مستحق شئ! د نوح، هود او صالح علیهم السلام پر امتونو د تکنیب او عداوت لامله (له وجی) هغه عذاب چه نازل شوی دی هر چاته ښکاره دی. د لوط علیه السلام د قوم قصه خو له دغو ګردو (تولو) څخه وروسته په هم دغی نژدی زمانی کښی واقع شوی ده، او د هغی یاد به ستاسی په حافظه کښی موجود وی نو دغه نظائر له سره مه هیروئ. یعنی که تاسی د نوح او د هود او د صالح علیهم السلام د قوم له تعنیب څخه په سبب د لری والی د زمانی عبرت نشئ اخیستی نو نه دی قوم د لوط له تاسی لری نه په زمان سره نه په مکان کښی نو په هغه خو خامخا عبرت واخلئ!

### وَاسْتَغُفِرُ وَارَبُّكُونُو تُوبُوا إِلَيْهِ إِنَّ رَبِّنُ رَحِيْهُ وَدُودٌ ٠

او مغفرت وغواړئ تاسی له رب خپل (په راوړلو د ایمان سره) بیا رجوع وکړئ تاسی په طرف د ده (په خصوص او خلوص د عبادت سره)، بیشکه رب زما ډیر مهربان لوی محبت والا دی.

تفسیر: هومره چه قدیمی او په هره اندازه چه سخت مجرم او لوی ګناهګار هم وی کله چه دی د زړه په صدق او اخلاص سره د الله دربار ته رجوع وکړی او معافی بښنه تری وغواړی نو ئی پخپل فضل او کرم سره بښی. بلکه له ده سره مینه او محبت هم کوی.

#### قَالُوالِيشُعَيْبُ مَانَفْقَهُ كَثِيرًامِّمَّانَقُولُ وَإِنَّا

# لَنَرْلِكَ فِيْنَاضِعِيفًا وَلَوْلارهُ طُكَ لَرَجُمُنك وَمَالَنتَ عَلَيْنَا بِعَزِيْزٍ ®

وویل قوم (د ده په جواب کښی) ای شعیبه نه پوهیږو مونږ په ډیرو هغو خبرو چه ته ئی وائی (مونږ ته د توحید په تعریف او منع د تطفیف) او بیشکه مونږ خامخا وینو تا په مونږ کښی کمزوره، او که نه وی دغه خپلوان ستا (چه په کفر کښی له مونږ سره شریکان دی) نو خامخا سنگسار کړی به وی مونږ ته او نه ئی ته پر مونږ هیڅ قدر عزتناک (او گران چه ستا خپل عزت مانع شی د رجم).

تفسیر: دوی خو پر گردو (ټولو) شیانو ډیر ښه پوهیدل. لیکن د ضد، عناد او حق پتولو لامله (له وجی) به ئی داسی خبری کولی چه مونډ پر دغو خبرو له سره نه پوهیډو چه ته څه وائی او د مجنوبانو په شان تل گریډی او په خپل سر وییډی العیاذ بالله. او که په رښتیا سره دوی په همغی سمی صافی خبری باندی له خپلی بیتوجهی یا د غباوت له وجی نه پوهیدل نو دغه کلام به په خپل ظاهر باندی محمولیده.

﴿ وَإِنَّالْتَرْلَكَوْيَهَا هُمُورُو او بیشكه موند خامخا وینو تا په موند كښى كمزوره ضعیفه ناتوانه)
یعنی یو كمزور او بی حقیقته سړی ته نه ښائی چه کرد (ټول) عالم له خپل ځان سره دښمن
کړی، بلکه ورته لازم دی چه پر خپل حال باندی رحم وکړی او خپل هوسا (آرام) ځان په ربړو
(تكليفونو) اخته نه كړی. او په لوی لاس خپل ځان د مرګ په خوله كښى ونه غورځوی چه هيڅ
یوه فائده او ګټه (منافع) ورته نه رسوی.

تنبیه: گینی اسلاف وائی چه دلته «ضعیف» د «ضریر البصر ړوند» په معنی دی. خائی چه په کوم خاص وقت کښی په عارضی ډول (طریقه) سره موقتاً د ده د سترګو په لیدلو کښی څه نقصان او فتور واقع شوی وی، لکه چه د یوسف علیه السلام په فراق کښی د حضرت یعقوب علیه السلام سترګی سپینی شوی وی. په گینو روایتونو کښی نقل کوی چه حضرت شعیب علیه السلام به ډیر ژړل تر دی چه د سترګو په لیدلو کښی ئی نقصان پیدا شو. پاک الله وفرمایل «ای شعیبه! ته ولی دومره ژاړی؟ د جنت شوقمن ئی؟ که له دوزخه ویریږی؟» عرض ئی وکړ چه «ستا د لقاء په خیال کښی ژاړم چه په کوم وقت به زه درسره مخامخ شم، نو ته به له ما سره څه معامله وکړی؟» ارشاد وشو چه «زما لقاء دی تاته درمبارکه شی، ای شعیبه! ځکه می خپل کلیم موسیٰ علیه السلام ابن عمران ستا خدمت دپاره درولی دی» وائی چه پاک الله ده ته د لیدلو باصره بیرته وروبخله! والله اعلم بصحته!.

﴿ وَلَوْلِاَمْقُطُكَ لَرَجُمُنُكُ ﴾ او كه نه وى دغه خپلوان ستا چه په كفر كښى له مونډه سره شريكان دى نو خامخا سنګساره كړى به وى مونډ ته او نه ئى ته پر مونډ هيڅ قدر عزتناك ګران چه ستا خپل عزت مانع شى د رجم) يعنى كه ستا د كورنى او د تبر خلقو لحاظ او خاطر نه وى چه له مونږ سره اوسیږی، نو لا له پخوا څخه به مو ته سنګسار کړی وی.

# قَالَ لِقَوْمِ آرَهُ طِئَ آعَزُّعَكَيُكُوْمِ آسَاءُ وَ اتَّخَذُ تُمُوْهُ وَرَاءَكُوْ ظِهْرِ يَّا إِنَّ رَبِّى بِمَا تَعْمَلُوْنَ مُحْيَطُ®

وویل (شعیب) ای قومه زما آیا دغه خپلوان زما ډیر عزیز (مخور) دی پر تاسی له الله، او گرځولی مو دی دغه (الله) وروسته د تاسی شاته غورځولی شوی (چه هیڅ پروا ئی نه کوئ)، بیشکه رب زما پر هغو کارونو چه کوئ ئی تاسی ښه احاطه کوونکی دی (نو جزاء د ټولو به درکړی)

تفسیر: یعنی د افسوس او تعجب ځای دی چه زما د کورنی له سببه می د رعایت وړ (لائق) او مستحق بولئ مگر د دی لامله (له وجی) می هیڅ لحاظ او خاطر نه کوئ چه زه د پاک الله نبی، او تاسی ته درلیږلی شوی یم، او صاف او صریح دلائل او نښی د خپل تصدیق دپاره درښیم کواکی د تاسی په سترګو کښی زما د کورنی عزت، قوت، قدرت، او نور له الله قدوس څخه زیات دی، او د پاک الله عظمت او جلال مو داسی هیر کړی دی چه په تصور کښی مو هم له سره نه راځی.

هیروئ تاسی فرمان د لوی اکبر

بی فائدہ می یادوئ کھول تبر

دغه څومره بی عقلی او ناپوهی ده

چه فرق نه کړئ د اصغر او د اکبر

هغه قوم چه پاک الله (معاذ الله) هیروی، او وروسته د شاؤ خپلو ته ئی اچوی او غورځوی ئی. ښائی چه دوی ئی په یاد ولری چه د دوی ګرد (ټول) افعال، اقوال، اعمال، او نور د الله تعالیٰ د علم او قدرت په احاطه کښی دی تاسی هر کار چه کوئ او په هر حالت کښی چه اوسیږئ یوه شیبه هم د هغه له قدرته او احاطی څخه خارج نه یئ.

### وَلِقَوْمِ اعْمَلُوْاعَلَى مَكَانَتِكُوْ الْنُعَامِلُ سُوْفَ تَعْلَمُوْنَ مَنْ يَالْتِيهُ عَذَابٌ يُغْزِيهِ وَمَنْ هُوكَاذِبُ وَارْتَقِبُوۤ الْنُ مَعَكُوْرَ وَيُبُ®

او ای قومه زما عمل کوئ په ځای خپل (یعنی په حالت خپل چه شرک او معصیت دی) چه بیشکه زه هم عمل کونکی یم په حال خپل (چه توحید او طاعت دی) ژر به وپیژنئ تاسی هغه څوک چه راځی ده ته عذاب چه رسوا کوی هغه او (وبه پیژنئ) هغه څوک چه دروغ ویونکی دی، او انتظار کوئ (د عاقبت خپل) بیشکه زه هم له تاسی سره انتظار کوونکی یم د عاقبت خپل

تفسیر: یعنی سه ده تاسی پر خپل ضد او عناد تینگ اوسی ازه د پاک الله په توفیق سره د هدایت پر لاری ثابت قدم یم عنقریب تاسی ته به شکاره شی چه له موند محنی کوم یوه ته د الله تعالیٰ عذاب رسیدی او رسوا کوی ئی او کوم یو دروغجن ثابت کیدی اوس موند او تاسی دواره آسمانی فیصلی ته گورو او انتظار کوو.

### ۅۘڵؾۜٵۼٵٛٵؙٛٙڡؙۯؙڹٵۼۜؽڹٵۺٛۘػؽڹٵۊٞٵڰۮؚؽڽٵڡڹٷٵڡۼ؋ؠڔۜڂؠۊۭؠؚؖڹۜٵٷٲڂۘۮؘٮؾؚٵڷۮؚؽڹ ڟڶٮؙۅٳڶڟۣۜؽؙٷٛٷؘٲڞؙؠٷٛٳ؈ٛ۬ۮؚؽٳڔۿؚۄؙڂڿۣؽؽ۞ٚڰٲڹؙڰۄؙؽۼٛڹۘٷٳۏؽۿٵ۫ٲڒ ؙؙۘۘۘۼؙۮٵڵؚؠۮؽؽػؠٚٵڹۼؚۮؿ۫ؿٷؙۮؙۿ

او کله چه راغی امر (حکم، عذاب) زموند نو خلاص کړ موند شعیب او هغه کسان چه ایمان ئی راوړی ؤ له ده سره (له دغه عذابه) په رحمت سره له نزده خپله او ونیول هغه کسان چه ظلم ئی کړی ؤ (په کفر سره) غږ سخت (د جبریل) نو ګهیځ (سحر وختی) و ګرځیدل دوی (ټول) په کورونو خپلو کښی مړه وچ کلک پراته پر زنګنونو خپلو. (داسی تباه شول) لکه چه نه وو اوسیدلی په دغو کورونو کښی (پخوا له دی نه)، خبردار شځ واورځ لری والی دی (له رحمته او هلاک دی قوم د) مدین ته لکه چه لری او هلاک شول ثمودیان (چه دواړه په صیحه سره هلاک شول)

تفسير: دلته د حضرت شعيب عليه السلام د قوم په صيحه (سخته چغه) سره هلاكيدل مذكور دى.

او په «الاعراف» کنبی د «رجفة» لفظ راغلی دی یعنی په زلزله سره وژلی شوی دی، او د «الشعرآء» په سورت کنبی «عذاب یوم الظلة» راغلی دی چه مطلب ئی دا دی د عذاب وریځ لکه سایوان پر دوی محیطه شوی وه ابن کثیر رحمة الله علیه لیکی چه دغه دری واړه عذابونه د دی قوم په حق کنبی سره جمع شوی ؤ بیا په هر صورت کنبی د هغه ځای په سیاق سره مناسب عذاب ذکر شوی دی. په «الاعراف» کنبی ؤ چه هغو خلقو شعیب علیه السلام ته وویل چه مونږ تاسی او ستاسی ملگری له دغی خهلی څمکی څخه وباسو نو هلته ئی دروښوده چه له هغی ځمکی خخه چه تاسی مسلمانان تری وباسئ، د همغی ځمکی د زلزلی له اثره به ووژلی شئ. کله چه دلته د هغو د سختو بیادبیو مقالاتو ذکر دی، نو څکه ئی د هغه په مقابل کنبی د آسمان «صیحی» یعنی سختی چغی ذکر وفرمایه، گواکی د الله تعالی د عذاب په یوی چغی کنبی د هغو گرد (تول) شورماشور او ویناوی ورکی شوی. د «الشعراء» په سورت کنبی د دوی دغه قول مغو گرد (تول) شورماشور او ویناوی ورکی شوی. د «الشعراء» په سورت کنبی د دوی دغه قول رښتینی ئی، نو پر مونږ باندی د آسمان یوه توته راوغورځوه! نو د هغه په مقابل کنبی د «عذاب یوه الظلة» تذکره وفرمایله شوه.

# وَلَقَدُ أَرْسُلُنَا مُوْسَى بِالْيِتِنَا وَسُلَطِن مُّبِينٍ ﴿ إِلَى فِرُعَوْنَ وَمَكَالِهِ اللَّهِ اللَّهِ ال

او خامخا په تحقیق لیږلی وو مونږ موسیٰ (په ښکاره نهو) معجزو خپلو سره او په برهان (قاطع حجت) واضح سره. فرعون او مشرانو د (قوم د) ده ته او متابعت وکړ دغو (مشرانو) د امر (حکم) د فرعون، حال دا چه نه ؤ حکم د فرعون برابروونکی پر سمی لاری.

تفسیو: له نبو څخه غالباً معجزات او هغه (۹) نبی مرادی دی چه د هغو ذکر په ﴿ رَاتَدُالْیَدَا اَلَّهُ اَلْیَدَا اَلَٰ اَلْیَدَا اَلَٰ اِلْیَدَا اَلَٰ اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اِلْیَا اَلْیا اِلْیا اِلْی

او عمل کاوه حال دا چه د فرعون هیڅ یوه خبره داسی جوته او صحیحه نه وه چه د هغی په قبلولو سره انسان نیکی او ښیگټه (فائده) حاصله کړی شي.

# يَقُكُ مُ قَوْمَهُ يَوْمَ الْقِيمَةِ فَأَوْرَدَهُ مُوالنَّارُ وَبِشَ الْوِرْدُ الْمَوْرُودُ ١

مخکښی به شی (دغه فرعون) د قوم خپل په ورځ د قیامت کښی نو ننه به باسی هغوی په اور کښی، او بد ځای د ورتلو (د دوی هغه) دی چه وروستل شی دوی (هغه ته چه اور دی).

تفسیر: یعنی همغسی چه فرعون دلته په کفر او تکنیب کښی د دوی امام او قائد ؤ په قیامت کښی به هم د هغو امام او قائد وی. هغو خلقو چه په دنیا کښی د ړندو پشان د فرعون تقلید کاوه دوی به د ده تر شا تر اخری منزل (جهنم) پوری ورسیږی، دا همغه کنده ده چه هلته به د یخو اوبو په ځای ډیر سوځوونکی ایری کوونکی اور وررسیږی.

#### وَأْتُبِعُوا فِي هَٰذِهِ لَعُنَةً وَيُومَ الْقِيمَةِ بِئُسَ الرِّفُ الْمَرْفُودُ ﴿

او ورپسی لګولی شوی دی په دغه دنیا کښی لعنت او په ورځ د قیامت (هم)، بد انعام دی (هغه چه دوی ته) ورکړی شوی (دی).

تفسیو: یعنی تر محو چه دنیاوی خلق به پر فرعون او فرعونیانو لعنت لیږی بیا په قیامت کښی د ملائکة الله او اهلالموقف له لوری به هم پر دوی لعنت وریږی، الغرض د لعنت سلسله به پر دوی پرله پسی جریان لری او هیڅ به تری نه بیلیږی، کواکی استهزاء دغه یو انعام دی چه د هغه پر چارو ورته ورکړی شوی دی.

# ذلك مِن اَنْبَالَ الْقُرى نَقْصُهُ عَلَيْكَ مِنْهَا قَالِمُ وَحَصِيدٌ ©

دا (تیری شوی خبری) له (جملی د) احوالو د قریو دی چه بیانوو مونږ هغه پر تا باندی چه ځینی له هغو قریو ولاړی دی (کنډوالی د دوی او اهل ئی هلاک دی) او ځینی ئی ریبلی شوی دی (سره د اهل خپل لکه کښت (فصل) چه په لرونو سره ریبلی شوی وی).

تفسير: يعنى د هغو قومونو قصى چه موند تاسى ته درواورولى چه په څه شانى هغوى د انبياؤ

علیهم السلام تکذیب او له هغو سره ئی بی ادبی او سپین سترگی و کړه؟ او بیا څرنگه تباه شول؟ د هغوی ځینی کلی اوس هم ودان دی لکه مصر چه د فرعون دارالسلطنت ؤ، او ځینی وران شوی دی مگر د هغوی څه کنډوالی لا پاتی دی لکه د لوط علیه السلام د قوم کلی او د ځینو نښی هم د دنیا له مځی بیځی لری او ورکی شوی دی.

# وَمَاظَلَمُنْهُوْ وَلِكِنَ ظَلَمُواَ اَنْفُسَهُمْ فَمَآ اَغُنَتُ عَنْهُمُ الِهَتُهُوُ الَّيِّي يَدُعُونَ مِنْ دُوْنِ اللهِ مِنْ شَيُّ لَيَّاجَاءَ اَمْرُرَتِكِ وْمَازَادُوهُمْ غَيْرَتَنِيُنِي

او ظلم نه ؤ کړی مونږ پر دوی (په هلاکولو سره) ولیکن ظلم کړی وو هغوی پر ځانونو خپلو (په سبب د کفر او عناد) نو هیڅ دفع ونه کړه له دوی څخه هغو باطلو خدایانو د دوی هغه چه بلل به دوی غیر له الله (او د هغوی عبادت به ئی کاوه) هیڅ شی (د عذاب) کله چه راغی امر (حکم، عذاب) د رب ستا، او زیات نه کړ دغو خدایانو دوی ته (هیڅ شی) غیر له هلاکته.

تفسیر: یعنی پاک الله دوی بی قصوره ونه نیول چه د ظلم وهم پری وشی، کله چه دوی د جرائمو په ارتکاب کښی له حده تیر شول، او په دغه ډول (طریقه) ئی خپل ځانونه علی ریوسالاشهاد د سزا وړ (لائق) او مستحق وگرځول، نو دلته پر دوی د پاک الله عناب نازل شو. بیا وگورئ پر هغو باطلو معبودانو چه دوی ډیر ډاډه او مطمئن وو او له هغو څخه ئی لوی توقعات او امیدونه درلودل (لرل) هغوی هم د داسی سختو مصیبتونو په وقت کښی د دوی هیڅ پکار وره نهغلل. باطل معبود ئی څه پکار ورغی؟ بالعکس د دوی د هلاک سبب وگرځید. کله چه دغو مشرکانو دغه باطل معبودان د نفعی او ضرر خاوندان وگڼل او امیدونه ئی تری وکړل او نذرونه ئی ور وړاندی کړل، سجدی، تعظیمونه او سلامونه ئی ورته کول نو دغه بده ورځ ئی ورپه برخه شوه. د انبیاؤ علیهم السلام او نورو په تکنیب کوم عناب چه دوی ته رسیدونکی دی د شرک او بت پرستی عناب لا پر هغه عناب زیات او مزید دی.

### وَكَنْ لِلْكَ آخُذُرَيِّكِ إِذَا آخَذَ الْقُرَاي وَهِيَ ظَالِمَةٌ اِنَّ آخُذَهُ ٱلِيُو شَدِيدُهُ ال

او پشان د هم دغو (نیولو) نیول د رب ستا دی کله چه ونیسی الله اهل د قریو حال دا چه دا (اهل د قریو کافر) ظالم وی، بیشکه نیول د الله ډیر دردناک سخت زورور دی.

تفسیر: یعنی ظالمانو ته تر ډیره حده او اندازی پوری مهلت ورکاوه کیږی کله چه په هیڅ ډول (طریقه) له خپلو هغو بدو چارو څخه لاس وانځلی نو تر مری ئی نیسی او خفه کوی ئی. که مجرم وغواړی چه لږ څه ربړ (زحمت) او تکلیف راورسیږی یا له دغه مصیبت او جنجال څخه خپل ځان وژغوری (وساتی) نو دغه خیال ئی محال او جنون دی.

# إِنَّ فِيُ ذَٰلِكَ لَا يَةً لِمَنَ خَاتَ عَنَابَ الْآخِرَةِ ﴿ وَاللَّهُ وَدُولِكَ يُومُرُّ مَعُمُوعٌ الْكَاسُ وَذَٰلِكَ يَوْمُرُّ مَعْمُوعٌ الْمُعَالِدُ الْكَاسُ وَذَٰلِكَ يَوْمُرُّ مَعْمُوعٌ اللَّاسُ وَذَٰلِكَ يَوْمُرُّ مَعْمُوعٌ اللَّهُ وَدُنَ

بیشکه په دی (مذکوره ؤ قصو) کښی خامخا ډیر عبرت دی دپاره د هغه چا چه ویریږی له عذابه د آخرت څخه، دغه ورځ د قیامت داسی یوه ورځ ده چه جمع به کړی شی په دی کښی ټول خلق او دا ورځ ده چه حاضر به شی ورته ټول مخلوقات

تفسیو: یعنی هر کله چه په دنیا کښی چه دارالعمل دی پر شرک او کفر او د انبیاؤ پر تکذیب سختی سزاوی ورکولی کیږی، نو دغه د دی خبری د معلومولو نښه ده چه په آخرت کښی چه خالص (دارالجزاء دی) څومره سختی سزاوی به وررسیږی؟ او د ژغورنی (بچ کیدو) صورت به ئی څه وی؟ هغه عقلمن سړی ته چه د خپل انجام او خاتمی په فکر او اندیښنی کښی وی. او تری ویریږی په دغه څیز کښی لوی عبرت او نصیحت دی. یعنی د ګردی (تولی) دنیا فیصله په یوه وقت کښی په هغه ورځ کښی کیږی چه تول اولین او آخرین سره تول شی او هیڅ یو تن به غیر حاضر پاتی کیدی نشی ګواکی د الله تعالیٰ جل جلاله په حضور کښی د وړاندی کیدلو لویه او وروستنی موقع به هم دغه ورځ وی.

#### وَمَا نُؤَخِّرُهُ إِلَّا لِأَجَلِ مَّعُدُودٍ ﴿

او نه به وروستی کوو مونږ دا (ورځ) مګر دپاره د پوره کیدلو د نیتی معلومی (په نزد د الله) تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ په علم کښی کوم میعاد چه مقرر دی هغه ضرور پوره کیدونکی دی. او بیا هغه لویه ورځ راتلونکی ده. له دغه تاخیر څخه داسی مه اتکل کوئ چه دغه خبری محض فرضی او وهمی خبری دی (العیاذ بالله).

### يَوْمَ يَانْتِ لَا تَكُلُّهُ نَفْسُ إِلَّا بِإِذْنِهُ فَمِنْهُمُو شَقِيٌ وَسَعِيدٌ ۞

په هغه وقت کښې چه راشي (هيبت د) قيامت نه کوي خبري هيڅ نفس مګر په اذن حکم د الله سره، نو ځيني له دغو خلقو به بدبخته او (ځيني به) نيکبخته وي.

تفسیر: یعنی هیڅوک به هغه خبره چه مقبوله او نافعه هم وی، بی د الله تعالیٰ له اذنه او حکمه نشی ویلی، او د محشر په ځینو مواقفو کښی خو مطلقاً یو حرف هم بی له اذنه او اجازی له خولی نشی ایستلی.

نو هر څه هغه کسان چه بدبختان شوی دی نو په اور کښی به وی. وی به هغوی ته په هغه اور کښی جګ (وچت) سخت غږ او ټیټ نرم غږ (لکه د خرو). همیشه به وی دوی په دغه اور کښی څو چه وی آسمانونه او ځمکه مګر چه اراده وفرمائی رب ستا (چه بوځی له سعیره زمهریر ته)، بیشکه رب ستا کوونکی دی (په کمال د قدرت سره) د هر هغه کار چه اراده وفرمائی (له اقسامه د تعذیب). او هر څه هغه کسان چه نیک بختان شوی دی نو په جنت کښی به وی همیشه به وی په هم دغه جنت کښی تر څو چه وی آسمانونه او ځمکه مګر چه اراده وفرمائی رب ستا (چه ئی بوځی رضوان او

لقاء الرحمٰن ته)، (دغه وركره) عطاء بخشش دى بى انتهاء (بلا انقطاع).

تفسير: د دغو آيتونو دوه معني كيدى شي. يوه دا چه هومره مدت چه آسمان او ځمكه په دنيا کښي پاتي وي، تر همغه مدت پوري اشقياء په دوزخ کښي او سعداء په جنت کښي اوسيږي. مګر هغه چه د زیادت اراده وکړی رب ستا او هغه هم ده ته معلوم دی. ځکه کله چه مونږ له طویلو څخه د طویلو زمانو تصور کوو، نو خپلو شاؤ خوا او ماحولونو په اعتبار اوږد مدت هم دغه په خيال كښى راځى. نو ځكه 🧳 مَادَامَتِالتَّمَاوْتُوَالْرَمُنُ 🗞 او نور الفاظ د عربو په محاوراتو کښي د دوام د مفهوم د اداء کولو دېاره ويلي کيږي. باقي د دوام او ابديت اصلي مدلول چه ورته لامحدوده زمانه ښائي وويلي شي نو هغه د پاک الله د هغه لامتناهي علم سره مختص دي چه هغه ئی په ﴿ مَاشَارَرُبُكَ ﴾ سره اداء فرمایلی ده. د آیت دوهمه معنی دا کیدی شی چه د ﴿ مَاذَامَتِالتَّمَانِ وَالرَّمُنُّ ﴾ لفظ له دوامه كنايه واخيست شي يا له آسمانه او ځمكې څخه د آخرت آسمان او محمكه مراد شي، لكه چه فرمايلي ئي دى ﴿ يُوْمِثُهُمَّالُ الْأَرْضُ غَيُّوالْأَنْضُ وَالنَّمَاوَتُ ﴾ (١٣ جزء د ابراهيم ٤٨ آيت ٧ ركوع) مطلب ئي داسي شو چه اشقياء په دوزخ کښي او سعداء په جنت کښي تر هغه وقت يوري اوسيږي چه د آخرت ځمکه او آسمان باقي وي. یعنی همیشه مگر که اراده ئی وکړی رب ستا نو موقوفوی ئی لیکن دا اراده ئی نه کیږی او محال وقوعی ده ځکه چه د جنتیانو او د دوزخیانو خلود هم د پاک الله په مشیت او اختیار کښي دی، مګر خپله دغه اراده ئي لا له پخوا څخه فرمايلي ده چه د کفارو او مشرکينو عذاب، او د اهلالجنت ثواب له سره موقوف کیدونکی نه دی. لکه چه فرمایلی ئنی دی 🦠 وَمَّاهُمٌّ عِرْجِيْنَ مِنَ النَّارِ ﴾ د البقرة آيت ١٦٧ (٢٠) ركوع او ﴿ يُرِينُكُونَ اَنَّ يَخُرُجُوا مِنَ النَّا لِهِ وَمَاهُمُ يَخْرِجِيْنَ مِنْهَا ﴾ د المائده آيت ٣٧ ٦ ركوع او ﴿ لَا يَخْفُتُ عَلْهُمُ الْعَنَابُ وَلَا هُوْيُنِكُونِنَ ﴾ د البقرة آيت ١٦٢ (١٩) ركوع او ﴿ إِنَّاللَّهُ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَالِكَ لِمَنْ يَشَأَءُ ﴾ النساء ١١٦ آيت ١٨ ركوع، او پر هم دغه د كرد (ټول) اهل الاسلام اجماع ده زمونږ د زماني ځينې تش په نامه سره مفسرين هغه څه چه د ده په خلاف ئې ليکلې دی، هغه خو يا ضعيف او موضوع روایات دی. یا غریب او مؤول روایات دی. یا ځینې هغه آیتونه او احادیث دی چه د هغو پر مطلب د لنډ کتلو او خراب پوهيدلو لامله (له وجي) غلط پوهيدلي شوی دی. که الله تعالىٰ توفيق راسره مل كړ، او د مستقل تفسير د ليكلو وار راغى نو پر دى به مفصل كلام وكړو. د اختصار له سببه دلته د څه ليكلو موقع نشته. پاتى شوه د «عصاة الموحدين» مسئله یعنی هغه مسلمانان چه د خپلو ګناهونو لامله (له وجی) په دوزخ کښی غورځولی کیږی (العیاذ بالله) نو د هغوی یه متعلق صحیحو احادیثو موند د یاک الله پر مشیت مطلع کری یو چه یوه ورځ هرومرو (خامخا) دی له دوزخ څخه ایستلی کیږی او جنت ته رسول کیږی. ولی له جنته هیڅ یو جنتی د باندی نه ایستل کیږی. ښائی په هم دی لحاظ د جنتیانو په ذکر کښی ﴿ <del>عَمَارُ</del> فَيْرَغِيْنُوْفٍ ﴾ او د اشقياؤ په ذکر کښې ﴿ إِنَّ رَبَّكَ فَقَالٌ لِمَايُوبُيُ ﴾ ارشاد فرمايلي وي، څو

معلوم شی چه ځینی اشقیاء به له دوزخه ایستل کیږی. مگر هیڅ یو سعید به له جنته نه ایستل کیږی.

تنبیه: په «الا ما شاء ربک» سره ئی تنبیه فرمایلی ده چه د پاک الله په همیشه پاتی کیدلو او د مخلوق په همیشه پاتی کیدلو کشی فرق شته. د کوم مخلوق همیشه پاتی کیدل من کلالوجوه د پاک الله پر مشیت موقوف دی. الله تعالیٰ هر وقت چه وغواړی فناء کولی ئی شی. او هم دا ئی راوښودله چه جزا او سزا ورکول دواړه د الله تعالیٰ د اختیار او مشیت تابع دی او د «اریه سماج» او د نورو له عقیدی سره موافق الله تعالیٰ پر هغه نه دی مجبور.

# فَلَاتَكُ فِي مِرْكِةٍ مِّمَّا يَعَبُّكُ هَوُلِآءِ مَا يَعَبُّكُ وَنَ إِلَّاكِمَا يَعَبُّكُ وَنَ إِلَّاكُمَا يَعَبُّكُ الْأَوْهُ وَنَصِيبَهُمْ فَيَرَ مَنْقُوصٍ فَ يَعْبُكُ الْأَوْهُ وَمِّ مِنْ الْأَوْهُ وَنَصِيبَهُمْ فَيَرَ مَنْقُوصٍ فَ

پس مه کیږه ته (یعنی نه دی شی امت ستا) په شک کښی له هغو بتانو چه عبادت ئی کوی دغه کسان، نه کوی عبادت دوی مګر لکه چه عبادت به کاوه پلرونو د دوی پخوا (له دی نه)، او بیشکه چه مونږ پوره ورکوونکی یو دوی ته د برخی د دوی (له عذابه) بی له نقصانه (کامله تامه).

تفسیر: یعنی د دومره مخلوقاتو د شرک او بت پرستی پر لاره لویدل، او تر اوسه پوری د دوی په سزا نه رسیدل، داسی یو شی نه دی چه پری انسان وغولیږی او په شبهه کښی ولویږی دغه خلق د خپلو پلرونو او نیکونو په بی اساسه تقلید کښی مشغول او لګیا دی هغه د دروغو معبودان د دوی په څه کار ورځی؟ یقینا دغو تولو ته په آخرت کښی پوره سزا وررسیږی چه پکښی هیڅ زیادت او نقصان به نه وی. ګواکی د «غیر منقوص» لفظ د «عطآء غیر مجذوذ» په مقابل کښی ایښی شوی دی. بعض مفسرین وائی چه په دنیا کښی د رزق او نورو کومه برخه چه مقدره ده، هغه بوره ورسیږی. بیا د شرک پوره سزا هم مومی.

# وَلَقَدُ الْتَبْنَامُوسَى الْكِتْبَ فَاخْتُلِفَ فِيهُ ﴿ وَلَوْلِا كِلِمَةُ سَبَقَتُ مِنَ تَبِكَ لَقُومَ الْتَبَنَامُوسَى الْكِتْبَ فَاخْتُلِفَ فِيهُ ﴿ وَلَوْلِا كِلِمَةُ شَبَقَتُ مِنَ تَبِكَ لَقُضِى بَيْنَهُ وُ وَإِنَّهُ مُ لَيْفٍ هِنَهُ مُرِيبٍ ﴿

او خامخا په تحقیق ورکړی ؤ مونږ موسیٰ ته کتاب (توریت) نو اختلاف وکړ شو په دغه (توریت) کښی، او که نه وی هغه کلمه (حکم) چه ړومبی شوی ؤ

له ربه ستا (د تاخیر د جزا تر قیامته پوری) نو خامخا فیصله به شوی وه په منځ د دوی کښی (په دنیا کښی)، او بیشکه دوی خامخا په شک کښی دی له دی (قرآنه) پراته دی په داسی شک کښی چه غورځوونکی د زړونو دی په اضطراب کښی)

تفسير: موسىٰ عليه السلام ته ئي كتاب وركر، او راوئي ليږه، نو بنياسرائيلو پخپلو منځونو کښي اختلاف سره وکړ. ځینو هغه ومانه او ځینو تری سر وغړوه لکه چه نن ورځ د لوی قرآن په نسبت هم داسی اختلاف د انسانانو په منځ کښی شته. بیشکه چه پاک الله د دی خبری قدرت درلود (لرلو) چه دغو اختلافاتو او تفریقونو ته موقع ور نه کړی. یا د هغه له پیدا کولو څخه وروسته د ګردو (ټولو) مکذبینو فوری استیصال او ټولی جګړی له یوی مخی لری کړی. مګر د ده تکوینی حکمت د دی خبری اقتضاء ونه کړه یوه خبره د ده له حضوره لا له پخوا څخه مقرره او ټاکلي (مقرر کړی) شوی ده چه انسان ته ئي تر يوه خاص حد پورې د کسب او اختيار آزادی او خپلواکی ورکړی ده، او د امتحان په میدان کښی ئی خوشی کړی دی، او ورته ګوری چه دی په کومه لاره درومی؟ آیا د خالق او مخلوق حقوق په ښه ډول (طریقه) سره پیژنی، او د ياک الله د رحمت او كرامت وړ (لائق) او مستحق ګرځي؟ كه كږه لاره غلطه چاره ځان ته غوره کوی او د صحیح فطرت لارښوونی ته څه اهمیت نه ورکوی او خپل ځان د الله تعالیٰ د غضب او سخط مظهر کر محوی ﴿ لِيَنْكُو اللهُ اصْنَى عَهَلا ﴾ د هم دغه مقصد په اقتضاء د انسان خلقت داسي ايښي شوی دی چه دی د نيکي او بدی. په اختيارولو کښي بالکل مجبور او مضطر نه وي. نو د دغه لازمی نتیجه دا ده چه په دنیا کښی د خیر او شر او د نیکیو او بدیو مقابله یو له بل سره جاری او تل ارتباط ولری چه وروسته د دوی له منځه مغضوب او مرحوم سره بیل کړل شی خو د ﴿ اِلْاَسُ تَحْمِرَنُكَ ﴾ سره د ﴿ لَاَمْكُنَّ جَمَاتُوسَ الْهِنَّةِ وَالنَّاسِ ﴾ والا خبره هم پوره شي. غالباً دا هغه لفظ دی که ئي نه وي فرماًيلي نو د ګردو (ټولو) اختلافاتو خاتمه به بيخي يو ځلی سره کيده. عامو خلقو ته د دغو خبرو د حکمتونو د نه يوهيدلو لامله (له وجي) په شک کښي لویدلی دی. چه وروسته له دی نه به هم د دغو اختلافاتو فیصله سره کیږی که نه؟

# وَإِنَّ كُلًّا لَمُنَّالَكُوَ فِينَقَهُ رَبُّكَ اعْالَهُمْ إِنَّهُ بِمَا يَعْمَلُوْنَ خَبِيرٌ ﴿

او بیشکه هر فرقه (د مؤمنینو او د کافرینو) ځنی قسم دی چه خامخا پوره به ورکړی دوی ته رب ستا (جزاء) د عملونو د دوی، بیشکه چه الله پر هغو کارونو چه کوی (ئی) دوی ښه خبردار دی.

تفسیر: یعنی تراوسه پوری هغه وقت نه دی راغلی چه د هر یوه د عمل پوره جزاء او سزاء ورکړه

شی او د هغو د استیفاء مراتب اجراء شی. لیکن کله چه وقت ئی راشی نو یقیناً د یوی یوی ذری حساب به هم و کړی شی نه ښائی چه د عذاب له تاخیره داسی وپوهیدی شی چه هغه ستاسی له اعمالو څخه خبردار نه دی.

محینی مفسرین وائی چه «لما» په اصل کښی «لمن ما» ؤ. چه لام ئی قسمیه او «من» ئی جاره او «ما» ئی موصوله ده یعنی «والله لمن» «الذین» بیا دا نون میم شو. نو دری میمه جمع شول. نو ړومبی تری حذف شو.

# فَاسْتَقِوْكُمَا الْمُرْتَ وَمَنْ تَابَ مَعَكَ وَلاَ تَطْعَوْ الرَّنَّهُ بِمَاتَعَمُلُونَ بَصِيْرُ ا

نو مستقیم او ثابت اوسه لکه چه حکم کړی شوی دی تاته او (هم مستقیم او ثابت دی اوسی) هغه څوک چه توبه ئی ایستلی ده لتا سره او مه تیریږئ له حده، بیشکه چه الله پر هغو کارونو چه کوئ ئی تاسی ښه لیدونکی (بینا) دی.

تفسیر: یعنی ته د دغو مشرکینو په جګړو او دعواؤ او دنګلونو کښی خپل ځان مه غورځوه ښائی چه تاسی او هغه مسلمانان چه له کفره او شرکه او نورو څخه ئی توبه ایستلی ده او ستاسی رفاقت او ملګرتوب ئی غوره کړی دی او د پاک الله په لوري ئی په صدق سره رجوع کړی ده، د الله تعالیٰ پر احکامو په نهایت میرانی (بهادرئ) او استقلال او استقامت سره تل تینګ او کلک ولاړ اوسئ! په عقائدو، اخلاقو، عباداتو، معاملاتو، دعوت، تبلیغ او نورو ګردو (ټولو) شیانو کښی له افراطه او تفریطه بیل اوسئ! او د توسط او استقامت پر لاره سم رهی (روان) شئ! په هیڅ یوی معاملی کښی د افراط او تفریط خوا مه نیسئ او له شرعی حدودو د باندی مه وځئ! او یقین ولرئ! چه الله جل وعلا هره شیبه (لحظه) ستاسی اعمالو ته ګوری.

#### وَلَا تَرُكَنُوْ اَإِلَى الَّذِيْنَ ظَلَمُواْفَتَهَ سَكُوُ النَّارُ وَمَالَكُوْمِ نُ دُونِ اللهِ مِنَ اَوْلِيَاءَ ثُقَرِّلا تُنْصَرُونَ اللهِ مِنْ

او مه مائلیږئ تاسی (په دوستی سره) په طرف د هغو کسانو چه ظلم ئی کړی دی نو وبه رسیږی تاسی ته اور (د دوزخ) حال دا چه نه به وی تاسی ته پرته (علاوه) له الله هیڅ دوستان (چه ومو ساتی له عذابه) بیا به ونه کړه شی درسره مرسته (مدد).

ومامن د آبة (۱۲)

تفسیر بیخوا په «ولا تطغوا» کښی ئی له حده د باندی او بهر وتلو څخه منع کړی وه . اوس دا راښیی چه هغو ظالمو خلقو (له حدودو وتونکو کسانو) ته نه ښائی چه د تاسی لږ میلان، رجحان او نوروی د دوی له موالاتو، مصاحبتو، تعظیمو، تکریمو، مدحو، او ثناؤ، ظاهری تشبهو، د عمل اشتراک او له هری خبری څخه حسبالمقدور محترز او حتیالامکان مجتنب اوسی ! نه چه دغه د اور لمبه تاسی ونه نغاړی . بیا ما سواء د الله او د رسول الله تاسی ته بل هیڅوک مدد نشی رسولی او نه د الله تعالیٰ له لوری به تاسی ته مدد دررسیږی .

# وَآقِوِ الصَّلْوَةَ طَرَفِ النَّهَارِ وَنُ لَقَامِّنَ الَّبُلِ إِنَّ الْحُسَنَٰتِ يُثُوهِ بَنَ السَّيِّالَٰتِ ف ذَٰ لِكَ ذِكُرُى لِللَّهِ كِيْنَ ۚ

او قائم کړه (سم ودروه سره له ټولو حقوقو په ترتیب) لمونځ په دواړو طرفونو د ورځی او په ساعاتو له شپی (چه نژدی وی ورځی ته)، بیشکه چه نیکی (پنځه وقته لمونځ) لری کوی بدی (کوچنی (واړه) ګناهونه)، دغه (فرمان او وعده) یند دی دیاره د یند قبلوونکو

تفسیر: ظالمانو ته سر مه تیتوئ! بلکه وحده لاشریک له الله ته خپل سرونه ښکته کړئ! یعنی صباح، ماښام، او د شپی په تیاره کښی په خشوع او خضوع سره لمونځونه ادا. کوئ! چه همغه د پاک الله د مدد د حاصلولو ډیره لویه ذریعه ده.

تنبیه: د ورځی د دوه طرفونو یعنی طلوع او غروب څخه پخوا، د فجر او عصر لمونځونه مراد دی یا یو طرف فجر او بل طرف مغرب کیښود شی چه هغه هم بالکل له غروب سره متصل وی. او د ځینو اسلافو په نزد په دغه کښی فجر، ظهر، او عصر دری واړه لمونځونه داخل دی. ګماک ورځ نه په دوه پرخه سره ویشل ده چه رومس پرخه نې فحر او وروستنې پرخه نې چه له

گواکی ورځ ئی په دوو برخو سره ویشلی ده چه ړومبی برخه ئی فجر او وروستنی برخه ئی چه له نصف النهار څخه شروع کیږی او په غروب ختمیږی د ظهر او عصر دواړه لمونځونه شمیرلی دی له «وزلفاًمن الیل» څخه فقط عشاء یا مغرب او عشاء دواړه مو مراد دی «ابن کثیر رحمة الله علیه» دغه احتمال لیکلی دی چه له «طرفی النهار» څخه فجر او عصر او له «وزلفاً من الیل» څخه به تهجد مراد وی، ځکه د اسلام په ابتدا کښی هم دغه دری واړه لمونځونه فرض شوی ؤ وروسته د تهجد فرضیت منسوخ شو، او د پاتی دوو سره د دری نورو وقتونو تزئید و کړ شو والله اعلم.

﴿ اَنَّ الْمُسَنَّاتِ يُدُوبُنَ النَّيِّاتِ ﴾ بیشکه چه نیکی پنځه وقته لمونځ لری کوی بدی واړه ګناهونه، دغه فرمان او وعده پند دی دپاره د پند قبلوونکو په یاد ساتونکی) یعنی د لمونځونو قائمول د الله تعالیٰ یادونه ده لکه چه په بل ځای کښی ئی فرمایلی دی ﴿ وَلَقِوالصَّلُومُ لِوَرَيْنَ ﴾ یا دا

#### وَاصِّبِرُ فَإِنَّ اللهَ لَا يُضِينُعُ آجُو الْمُحْسِنِينَ ٩

او صبر وکړه (ای محمده په طاعت او مصیبت او له معصیت) نو بیشکه چه الله نه ضائع کوی ثواب د نیکی کوونکو.

تفسیر: په قرآن کریم کښی له غور کولو څخه ظاهریږی چه د الله تعالیٰ په امداد او اعانت حاصلولو کښی دوو شیانو ته خاص دخل دی: صلوٰة او صبر ﴿ وَاَنْتَیْتُوْالِقَائِوْقَ ﴾ د البقرة آیت ۱۹۳ ماه رکوع. دلته ئی هم وروسته له صلوٰة نه د صبر حکم فرمایلی دی. مطلب ئی دا دی چه مؤمن دی د الله تعالیٰ په عبادت او اطاعت کښی مستقیم اوسی. او د هیڅ درد او رنځ پروا دی ونه کړی، نو هلته د الله تعالیٰ مرسته (مدد) او نصرت ورحاصلیږی د ده په لوی دربار کښی د هیڅ یوی نیکی اجر نه ضائع کیږی. بلکه زیات له اندازی څخه هم وررسیږی.

#### 

نو ولی نه ؤ (یعنی نه ؤ) له اهله د هغو زمانو چه وو پخوا له تاسی نه خاوندان د فکر او عقل چه منع کول ئی (خلق) له (کولو د) فساد په ځمکه کښی (چه عذاب پری نه وو راغلی) مګر چه منع وکړه لږ له هغو خلقو نه چه خلاص کړل مونږ (دوی) له عذابه د هغو پخوانیو څخه (ځکه چه نهی عن المنکر به ئی کول) او متابعت وکړ هغو کسانو چه ظلم ئی کړی ؤ (په فساد یا ترک د نهی سره) د هغی لاری چه آسوده کړی شوی وو دوی په هغی

#### کښي او وو دوی ګنهکاران کافران

تفسیر: د بخوانیو امتونو حال ئی راواوروه او موند محمدی امت ته ئی ترغیب او تشویق راکر چه یه موند محمدیانو کښی «امر بالمعروف» او «نهی عن المنکر» کوونکی ښائی چه ډیر وی یخوانی اقوام ځکه تباه او فنا شول چه یه عمومی ډول (طریقه) سره خلق د عیش او عشرت په نشو کښی مست او بی خبر شول، او د جرائمو په ارتکاب کښی معتاد (روږدی) شول او هغو لويو بااثرو سريو چه په دوی کښې لږ څه د خير اثر باقي ؤ، د دغو منکرانو له ممانعته سترګي یتی کړی او هیڅ به ئی ورته نه ویل، او په دی ډول (طریقه) له کفر او طغیانه او ظلمه او عصیانه د دنیا اخلاقی حالت داسی خراب شوی و چه د هغه اصلاح کوونکی هیڅوک نه ؤ څو تنو شمیرلیو شویو سریو اګر که د «امر بالمعروف» دپاره خپل غږ پورته کړ. مګر په نغاره خانه کښي څوک د طوطي غږ اوريدي شي. نتيجه ئي داسي شوه چه منع کوونکي له عذابه محفوظ پاتي شول، او نور گرد (تول) قوم سره تباه او فنا شول، حضرت شاه صاحب لیکی «که د نیکانو غلبه وی نو قوم به نه هلاکیده ، څرنګه چه لږ وو نو دوی پخپله نجات وموند» په صحیح حدیث کښي دی «کله چه د ظالم لاس له ظلمه وانه خيست شي او منع ئي ونه کړي، او خلق «امر بالمعروف» او «نهي عن المنكر» ترك كړى او يريږدى نو قريب دى چه الله تعالىٰ داسى يو عمومی عذاب نازل کړی چه هیڅوک تری نه خلاصیږی العیاذ بالله حاصل دا چه واورئ خبردار شع ای مرحومه محمدی امته چه سبب د اهلاک د تیرو امتونو چه مذکور دی په دی سورت کښی (۱) كفر (۲) ظلم (۳) اشتغال په مقتضياتو د نفس (۱) ترك د نهى له منكراتو دى، نو ښائى چه تاسر ځان وساترع له دغر محلورو محمر اخته او مبتلا نشم *په استیصال او* بیخ کمني سوه.

مملکت سره له کفره پاتی کیږی د تیری او ظلم له لاسه ورانیږی

مسلمان ته تل په کار دی عدل نیاو تل هواد له عدله نیاوه ودانیږی.

#### وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهُلِكَ الْقُرٰى بِظُلْمٍ وَّآهُلُهَامُصْلِحُونَ @

او له سره نه دی رب ستا، (اراده کوونکی د دی) چه هلاک کړی (اهل د) قریو په ظلم کفر سره حال دا چه وی اهل د دغو قریو (نیکان مؤمنان) مصلحان.

تفسیر: یعنی د هغو شارونو او کلیو خلق چه خپل حالت شه کړی او د اصلاح په لوری متوجه شی او نیکی ته رواج ورکړی او د ظلمه او فساده ځانونه وژغوری (وساتی)، نو د قلوس الله شان

دا نه دی چه خامخا دوی بالجبر ونیسی او هلاک ئی کړی، عذاب هلته نازلیږی چه خلق په کفر او عصیان یا ظلم او طغیان کښی له حده تیر شی.

# وَلُوْشَآءَرَتُكَ لَجَعَلَ التَّاسَ أُمَّةً وَّاحِدَةً وَّلاَيْزَالُوْنَ مُغْتَلِفِيْنَ ﴿ إِلَامَنُ تَحِمَرَتُكَ وَلِنْالِكَ خَلَقَهُمْ وَتَمَّتُ كَلِمَةُ رَبِّكَ لَامُنُكَنَّ جَهَنْمُونَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ آجُمَعِيْنَ ﴿

او که اراده فرمایلی وی رب ستا نو هرومرو (خامخا) به ئی گرځولی ؤ دا خلق ټول سره امت یو (متفق په ایمان او طاعت طوعاً) او همیشه به وی دوی اختلاف کوونکی (په دین کښی). مگر هغه څوک چه رحم پری وفرمائی رب ستا (او له اختلافه ئی وساتی)، او دپاره د دی (اختلاف او رحمت) پیدا کړی دی الله دوی، او تمامه پوره شوه کلمه د رب ستا چه خامخا ډک به کړم هرومرو (خامخا) دوزخ له پیریانو او انسانانو سره گډ.

تفسیر: یعنی لکه چه څو ځلی پخوا له دی نه لیکلی شوی دی د الله تعالیٰ تکوینی حکمت د دی خبری مقتضی نه دی چه ګرده (ټوله) دنیا یو شانی پر یوی لاری برابره کړی، نو ځکه د حق په قبلولو او نه قبلولو كښي هميشه اختلاف دي. او اختلاف به وي. مگر فيالحقيقت اختلاف او افتراق غورځوونکی هغه کسان دی چه هغوی د صاف او صریح فطرت په خلاف حق ته د دروغو نسبت کوی. که د فطرت سلیمه سره ګرد (ټول) سم تلل نو هیڅ اختلاف به یه منځ کښی نه پيدا كيده. نو ځكه ئى په ﴿ الْاَمَنُ تَجِوَرَبُكَ ﴾ سره تنبيه وفرمايله چه پر هغه كسانو چه الله تعالیٰ د دوی د حق منلو په برکت رحم کړی دی. هغوی له اختلاف کوونکو څخه مستثنیٰ دی ﴿ وَلِمْالِكَ خَلَقَهُمْ ﴾ الآية ـ او دپاره د دى اختلاف او رحمت بيدا كړى دى الله دوى يعنى د دنيا له ييدا كيدلو څخه هم دغه غرض دى چه د الله تعالىٰ د هر قسم د «جلاليه و» او «جماليه و» صفاتو ظهور وشی نو ځکه د مظاهرو اختلاف ضروری شو. څو یو جماعت خپل لوی څیښتن (مالک) ته خپله وفاداری او اطاعت ورڅرګند کړی. او د ده د رحمت او کرم او رضوان او غفران مظهر وګرځی چه د «الا من رحم ربک» مصداق دی. او بل جماعت د خپل بغاوت او غداری په سبب د الله تعالیٰ د عدل او انتقام د صفت مورد جوړ شی، او د حبس دوام سزا وګالی (برداشت كړى) او ير هغو باندى د الله جل جلاله هغه خبره يوره شي چه «لاملئن جهنم من الجنة والناس اجمعین» دی. یه هر حال د دغی دنیا د خلقت تشریعی مقصد عبادت دی «وما خلقت الجن والانس الا ليعبدون» (۲۷ جزء د الذاريات ٥٦ آيت ٣ ركوع) او تكويني غرض ئي دا دي چه د

ومامن د آبة (۱۲)

تشریعی مقصد پخپل کسب او اختیار سره پوره کوونکی، او پریبنودونکی دواړه جماعتونه داسی موجود وی چه د الله تعالیٰ د جمالیه ؤ او جلالیه ؤ یا په نورو الفاظو د لطف او د قهر مظهر و کرځیدی شی.

د قدرت په کارخانه کښي کافران هم پکاريږي

څوک به سوځي په دوزخ کښې که لهب او بوجهل نه ؤ

د اغزو ګلانو دواړو زرغونتيا مو ده پکار

چه کارغان پر اغزو کینی، بلبل ګل ته کړی چغهار

بيا د لطف او كرم مظاهر هم د خپل مدارجو له استعداده او د عمل په اعتبار مختلف دی.

د ګلانو ډول ډول ډير ښائسته کړی باغ اطراف

ننداری د دنیا کیږی، په جګرو په اختلاف

# وَكُلًّا نَقَصُّ عَلَيْكَ مِنَ اَنْبَآ الرُّسُلِ مَانَتَاتَ بِهِ فُوَّادَكَ وَعَآ الرُّسُلِ مَانَتَاتَ بِهِ فُوَّادَكَ وَعَآ الرُّسُلِ مَانَتَاتَ بِهِ فُوَّادَكَ وَعَآ الْمُعُومِنِينَ فَاللَّهُ وَمَوْعِظَةٌ وَذِكْرى لِلْمُؤْمِنِينَ فَا

او دا تول (محتاج الیه) اخبار لولو موند پر تا (ای رسول الله) له احوالو د تیرو رسولانو هغه چه کلکوو قوی مطمئن کوو موند په هغو سره زړه ستا (په تزئید د یقین سره) او راغلی دی تاته په دغو اخبارونو کښی حق (رښتیا) او موعظه (پند) او یادونه دیاره د مؤمنانو.

تفسیر: پاس د ډیرو انبیاؤ او رسولائو قصی مذکوری شوی. اوس د سورت په خاتمه کښی د دغو قصو د ذکر په ځینو حکمتونو تنبیه فرمائی یعنی د پخوانیو اقوامو او رسولائو د واقعاتو له آوریدلو څخه د رسول علیه السلام زړه لا زیات ساکن او مطمئن کیږی. او محمدی امت ته داسی تحقیقی خبری معلومیږی چه پکښی د نصیحت او تذکیر لوی وسائل شته. انسان کله چه آوری چه زما نور نوعی ابناء په پخوانیو زمانو کښی په دغه او هغه جرم سره هلاک شوی دی، نو د هغوی څخه د ځان ساتلو په فکر کښی لویږی او کله چه گوری چه د هغی لاری له غوره کولو څخه هغو ړومبنیو اقوامو نجات موندلی دی نو طبعادی هم هغه لوری ته ځغلی. فیالحقیقت په لوی قرآن کښی د قصصو برخه دومره مؤثره او مذکره واقع شوی ده چه د هغو له اوریللو څخه هر قرآن کښی د قصصو برخه دومره مؤثره او مذکره واقع شوی ده چه د هغو له اوریللو څخه هر کښی ولری. نو هرومرو (خامخا) متأثر کیږی. باقی د قصصو یا د نورو مضامینو د تکرار په نسبت چه په پاک قرآن کښی لیدل کیږی مولینا شبیر احمد عثمانی د «القاسم» د رسالی په نسبت چه په پاک قرآن کښی لیدل کیږی مولینا شبیر احمد عثمانی د «القاسم» د رسالی په ابتدائی دوره کښی یو مستقل مضمون لیکلی دی شائقین دی هغه ولولی.

# وَقُلُ لِلَّذِيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ اعْمَلُواعَلَى مَكَانَتِكُوُّ إِنَّا عَمِلُوْنَ ﴿ وَالْتَظِرُو اللهِ اللهُ الل

او ووایه (ای محمده!) هغو کسانو ته چه آیمان نه راوړی چه عمل وکړئ پر ځای خپل (په حال د شرک خپل)، بیشکه مونږ هم عمل کوونکی یو (په حال خپل چه اسلام دی). او انتظار کوئ (عاقبت د کار ته)، بیشکه مونږ هم انتظار کوونکی یو (عاقبت د کار ته).

# وَلِلهِ غَبُبُ التَّمُوتِ وَالْاَرْضِ وَالْيَهِ يُرْجَعُ الْالْمُرُ عَلَيْهِ وَالْاَرْضِ وَالْيَهِ يُرْجَعُ الْاَمْرُ عَلَيْهِ وَمَارَبُكِ بِغَافِلِ عَالَعُمْ لُونَ ﴿ كُلُّهُ فَاعْبُدُ وَ وَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَمَارَبُكِ بِغَافِلِ عَالَعُمْ لُونَ ﴿

او خاص الله لره دی (علم په) پتو د اسمانونو او (په پتو د) ځمکی (هم) او خاص هم ده ته بیرته ګرځولی شی امر (کار د بندګانو) ټول نو عبادت کوه د الله (چه مرجع د ټولو دی) او توکل وکړه پر الله، او نه دی رب ستا بیخبره د هغو کارونو څخه چه کوئ ئی تاسی.

تفسیر: یعنی تأسی د دوی له کفر او شرارت مخخه مه غمجن کیږئ! او په خپل تبلیغ او دعوت کښی لګیا اوسئ! او د دوی فیصله هغه پاک الله ته ور وسپارئ! چه تری د محمکی او آسمان هیڅ یوه پته او شکاره او وړوکی او لویه خبره نه ده پته، او د ګردو (ټولو) معاملاتو بیرته ورتګ او رجوع هم ده ته کیږی نو هلته به دوی ګرد (ټول) سره وپوهیږی چه څرنګه په خبط او خطاء کښی لویدلی او سخت تیروتلی دی تاسی خو د زړه له کومی په اخلاص او عقیدت سره د پاک الله په اطاعت او عبادت کښی مشغول اوسئ! او یواځی د هم ده په اعانت، اعتماد او

توکل وکړئ! ځکه چه الله جل جلاله ستا له دغو مخلصانه ؤ اعمالو څخه بی خبر نه دی او سم له هغه سره به مناسبه معامله درسره وکړی. په حدیث کښی راغلی دی چه لویو اصحابو رضوان الله تعالیٰ علیهم اجمعین سؤال وکړ «یا رسول الله! پر تاسی د زوړتوب آثار ډیر ژر راښکاره شول؟» رسول الله مبارک وفرمایل «شیبتنی هود واخواتها د هود سورت او د ده نورو خویندو په زوړتوب کښی اچولی یم» هغه آیت چه زمونږ پاک رسول ئی ډیر زهیر او سپین ډیرتیا ته نژدی کړی دی دا دی هو قائمتَوْرُکماً اُمُرُتُوکَوَرُکماً اُمُرکتُوکرُکماً وَلائمهٔ علی دی دا دی و معالیٰ الاستقامة علیٰ دینه وسنة نبیه صلی الله تعالیٰ علیه وزقنا الله سبحانه وتعالیٰ الاستقامة علیٰ دینه وسنة نبیه صلی الله تعالیٰ علیه

رزَّقَنَا الله سبحانه وتعالَىٰ الاستقامة علىٰ دينه وسنة نبيه صلَّى الله تعالىٰ عليه وعلىٰ آله الكرام واصحابه العظام

#### تمت سورة «هود».

سورة يوسف مكية الا الآيات ۱، ۲، ۳، ۷ فمدنية وهي (۱۱۱) آية
و (۱۲) ركوعا عدد تلاوتها (۱۲) وعدد نزولها (۵۳) نزلت بعد سورة هود
د «يوسف» سورت مكى دى پرته (علاوه) له ا ؤ ۲ ؤ ۳ ؤ ۷ آيتونه چه مدنى دى (۱۱۱) آيتونه
(۱۲) ركوع لرى. په تلاوت كښى (۱۲) او په نزول كښى (۳۵) سورت دى وروسته د يونس له
سورت څخه نازل شوى دى.

#### بِنُ سِيرِ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ

شروع په نامه د الله چه خورا (ډير) مهربان ډير رحم والا دی.

# الَوْ تِلْكَ الْبِكُ الْكِتْبِ الْمِيْدِنِ قَ إِنَّا أَنْزَلْنَهُ قُرْءِنَّا عَرَبِيًّا لَعَكَدُو تَعْقِلُونَ ©

دا (مخکښی آیتونه چه لوستی کیږی) آیتونه دی د کتاب واضح (چه د هغه من عندالله توب بالکل واضح دی او پر هغو احکامو او شرائعو یا مواعظو چه هغه مشتمل دی نهایت روښان او صاف دی). بیشکه چه مونږ نازل کړی دی دا کتاب په دی حال کښی چه قرآن عربی دی دپاره د دی چه تاسی پوه شئ (پری).

تفسیر: یعنی عربی ژبه چه له گردو (تولو) ژبو څخه زیاته فصیحه او وسیعه او منضبطه او ډکه د شوکته او باشانه ژبه ده، د قرآن د نزول دپاره منتخبه شوی ده. کله چه رسول الله مبارک ذاتاً عرب دی نو ښکاره ده چه په دنیا کښی به ړومبی مخاطب عرب وی. بیا د عربو په ذریعه د دنیا په څلورو خواؤ کښی دغه رڼا خپره (خوره) شوه د هم دی په لوری په «لعلکم تعقلون» ومامن د آبة (۱۲) يوسف (۱۲)

کښی ئی اشاره فرمایلی ده چه ستاسی په ژبه د قرآن د نزول یوه وجه دا ده تاسی چه د رسول الله مبارک قوم یئ اول د ده د علومو او معارفو خوند و څکئ! او بیا ئی نورو ته ورو څکئ! لکه چه هم داسی هم وشو. ابن کثیر رحمة الله علیه لیکی «انزل اشرف الکتب باشرف اللغات علی اشرف الرسل بسفارة اشرف الملئکة وکان ذلک فی اشرف بقاع الارض وابتداء انزاله فی اشرف شهور السنة وهو رمضان فکمل من کل الوجوه نازل کړی شوی دی غوره د کتابونو (چه قرآن دی) په غوره د لغتونو (چه عربی ژبه ده) پر غوره د رسولانو (چه حضرت محمد صلی الله علیه وسلم دی) په سفارت د غوره د ملائکو (چه حضرت جبرئیل دی) او ؤ دا انزال په غوره حصو د ځمکی کښی او اول د انزال ئی په غوره د میاشتو د کتابرئیل دی) او ؤ دا انزال په غوره حصو د ځمکی کښی او اول د انزال ئی په غوره د میاشتو د

# نَحْنُ نَقَصُّ عَلَيْكَ آحُسَ الْقَصَصِ بِمَا آوُحَيْنَ اللَّكَ هٰ ذَا الْقُرُ النَّ وَكُونَ نَقَصُ مِ اللَّهُ النَّ الْعُولِيْنَ ﴿ وَإِنْ كُنْتَ مِنْ مَبُلِهِ لَهِ مَ الْعُفِلِيْنَ ﴾

مونږ بیانوو (لولوو) پر تا باندی ډیره ښه قصه له ټولو قصو (ځکه چه خاوند ئی ښه دی) په سبب د وحی زمونږ تاته دغه قرآن او بیشکه شان دا دی چه وی ته پخوا (له نزوله) د دی قرآن خامخا له ناخبرانو (په دی قصی)

قسم نورو ډیرو حقائقو باندی د دی احسنالقصص په ضمن کښی تنبیه فرمایلی ده مفسرینو د دی سورت په شان نزول کښی څو روایتونه نقل کړی دی چه د ګردو (ټولو) له یو ځای کولو څخه دا معلومیږی چه یهودانو د مکی معظمی د مشرکانو په ذریعه زمونږ له رسول صلی الله علیه وسلم څخه امتحاناً داسی پوښتنه وکړه، چه حضرت ابراهیم علیه السلام او د ده ځامن خو په شام کښی اوسیدل، نو بیا بنیاسرائیل مصر ته څرنګه ورسیدل؟ چه په هغه کښی د موسی علیه السلام او د فرعون مقابلی ته وار ورسید. امکان لری چه مسلمانان هم د داسی یوی ښی مفصلی تاریخی واقعی آوریدلو ته مشتاق وی، چه له بصائرو او عبرتونو ځنی ډک وی، له بل لوری د دی قصی په ضمن کښی د هغو احوالو او حوادثو چه تذکره کیدونکی وه هغه له څو جهاتو د نبی کریم علیه افضل کښی د هغو احوالو او حوادثو چه تذکره کیدونکی وه هغه له څو جهاتو د نبی کریم علیه افضل مبارک په حق کښی د تسکین او اطمینان موجب او د دوی د قوم په حق کښی د پند او عبرت سبب ؤ د دغو وجوهو لامله (له وجی) دغه پوره واقعه په بسط او تفصیل سره قرآن کریم بیان سبب ؤ د دغو وجوهو لامله (له وجی) دغه پوره واقعه په بسط او تفصیل سره قرآن کریم بیان سبب له شامه مصر ته د حضرت یوسف علیه السلام واقعه ده چه بیا هملته ئی نسل منتشر او خور شو. تر هغه چه حضرت موسیٰ راغی او دوی ته ئی د فرعون او قبطیانو له غلامی څخه نجات شو. تر هغه چه حضرت موسیٰ راغی او دوی ته ئی د فرعون او قبطیانو له غلامی څخه نجات

#### إِذْ قَالَ يُوسُفُ لِآبِيْهِ يَابَتِ إِنِّ رَابَتُ آحَدَ عَشَرَكُو كَبًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ رَايُتُهُمْ لِيُ سُجِدِيْنَ ﴿

(یاد کړه) هغه وقت چه وویل یوسف پلار خپل (یعقوب) ته ای پلاره زما بیشکه ما ولیدل (په خوب کښی) یوولس ستوری او لمر او سپوږمی ولیدل ما دوی چه ماته سجده کوونکی وو.

تفسیر: یعنی یوولس ستوری او لمر او سپوږمی زما په مخکښی سرونه ښکته کوی او راټیټیږی دغه خوب ئی په هلکتوب کښی لیدلی ؤ. هو! د پوهی او بری نښی، آثار او علامی د وړکیو په سترګو کښی له ورا بریښی.

### قَالَ لِبُنَىٰۗ لَاتَقَصُّصُ رُءُ يَاكَ عَلَى الْخُوتِكَ فَيَكِيْكُ وُ الكَّ كَيْنُدُّا إِنَّ الشَّيْظِنَ لِلْإِنْسَانِ عَكُوَّمْ يَٰهِ يُنَ⊙

وویل (یعقوب) ای بچوړیه زما مه بیانوه (مه ښکاروه دا) خوب خپل وروڼو خپلو ته نو حیله (تدبیر) خپلو ته نو حیله (تدبیر) کولو سره، بیشکه چه شیطان انسان ته دښمن دی ښکاره (نه چه د دوی په زړونو کښی کینه واچوی تاته)

تفسیر: یعنی شیطان هر وقت انسان ته په پتونی کښی ناست دی او په زړونو کښی وسوسی ورآچوی وروڼه به ستا په خلاف درته پورته کوی. ځکه چه د ده د خوب تعبیر ډیر ظاهر ؤ او د یوسف علیه السلام ورونو ته چه په هر حال د نبوت له کورنی ځنی وو، د داسی یوه واضح خوب یه تعبیر یوهیدل دومره مشکل نه ؤ. چه یوولس ستوری ئی یوولس ورونه دی، او سپوږمی او لمر مور او یلار ئی دی. گواکی دوی گرد (تول) به یه کوم وقت کښی د یوسف علیه السلام د شان د عظمت په مقابل کښې سرونه ښکته کوي. لکه چه د دې سورت په آخر کښې 🎄 يَابُټِهٰذَا تَٱوْيُكُونَيْكُ مِنْ مَبْلُ فَكُجُعَلَهَا رَبَّ كُمُّنَّا ﴾ به ویلو سره دغه لوری ته اشاره و کړه . معلومیږی چه حضرت یعقوب علیه السلام له دی خوبه پخوا هم دغه خبره محسوسه کړی وه چه له يوسف عليه السلام سره ئي خصوصي محبت کاوه چه د هغه له ليدلو څخه د ده علاتي وروڼه يټ یه زړونو کښي سره سوځیدل او له ده سره په ئي رخي (کیني) کولي، نو ځکه یعقوب علیه السلام ته داسی یو خیال بیدا شو، که هغوی دغه خوب واوری نو لا د حسد او رخی (کینی) یه اور کښې په د دوی زړونه سوځې او شيطان په د دوی په زړونو کښې لا د حسد او رخي (کینی) لمبی بلی او وچتی کړی امکان لری چه دوی داسی حرکت وکړی چه به هغه کښی د يوسف عليه السلام اذيت او يخپله د دوی د رسوائی او بد انجامی موجب وی نو ځکه يعقوب عليه السلام يوسف عليه السلام منع كړ چه خپل خوب دى نورو وروڼو ته مه ښكاروه تر دى چه يوسف عليه السلام ته ئي اجازه ور نه كړه چه خپل سكه ورور «بنيامين» ته هم د هغه خوب ذكر وکړي اګر که له هغه ځني د کومي خرابي انديښنه نه وه ليکن ممکن ؤ چه هغه ئي په بي احتياطي سره نورو ته ووائي، او په دې ډول (طريقه) دغه خبره په خلقو کښي خوره او شائع شي. تنبیه: حافظ ابن تیمیه رحمة الله علیه یه یوی مستقلی رسالی کښی لیکلی دی چه نه قرآن نه لغت نه عقلی اعتبارات او نه بل شی د دی خبری تائید کوی چه «اخوان الیوسف انبیا» و او نه رسول الله مبارک داسی فرمایلی دی، او نه له اصحاب الکرامو ځنی کوم یو د دغی خبری قائل ؤ. يه رښتيا سره عقوق الوالدين، قطعالرحم، د مسلمان ورور قتل ته اقدام، او هغه مريي څرګندول او پلورل (خرڅول) ئي او د دارالکفر په لوري ئي ليږل. بيا صريح دروغ ويل او حيلي او پلمی (تدبیرونه) جوړول او نور داسی شنیعه حرکات څرنګه د یوه نبی په طرف، اګر که پخوا له بعثته هم وى، منسوبيدى شي. (العياذ بالله) هغه كسان چه د اخوان اليوسف عليه السلام د نبوت خیال څرګندوی له هغوی سره ماسواء د (اسباط) له لفظ بل کوم دلیل نشته حال دا چه

(اسباط) خاص صلبی اولاد نه دی بلکه اقوامو او اممو ته وائی او د بنی اسرائیلو تقسیم په اسباط سره د حضرت موسیٰ علیه السلام په زمانه کښی وشو.

# وَكَنَالِكَ يَغُنِّينُكَ رَبُّكَ وَيُعَلِّمُكَ مِنْ تَأْوِيلِ الْكِحَادِيْثِ وَيُتِمُّ الْعُمَّتَهُ عَلَيْكَ وَعَلَى الْ يَعْقُوْبَ كَمَّ اَتَتَهَاعَلَ الْبَوَيْكَ مِنْ قَبُلُ اِبْرُهِيْهَ وَالسُحْقُ إِنَّ رَبِّكَ عَلِيْهُ عَكِيْهُ

او هم دا رنگه (چه په دغه خوب سره غوره شوی ئی ته) غوره به کړی تا رب ستا او وبه ښیی تاته څه له گرځولو د خبرو (خپلو ځایونو ته لکه تعبیر د خوبونو، بیان د کتابونو)، او پوره به کړی نعمت خپل پر تا او پر (نوری) کورنی د یعقوب (په نبوت) لکه چه پوره کړی ئی دی دا نعمت پر دوو پلرونو (په نیکه او ور نیکه) ستا پخوا له تانه چه ابراهیم دی او اسلحق دی، بیشکه چه رب ستا ښه عالم دی (پر تولو احوالو) ښه حکمت والا (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی.)

تفسیر: یعنی هم داسی چه دغه ښه خوب ئی دروښود، همغسی محض د خپل رحمت په جاذبه سره د خپل قرب په دربار کښی تاته خصوصی مقام عطا فرمائی لکه چه نبوت ئی درعطا کړ او په راز راز (قسم قسم) ظاهری او باطنی مهربانیو سره ئی وپاللی.

 ﴿ کَاآتَهُا کُلُآآوَیُكُ ﴾ لکه چه پوره کړی ئی دی دا نعمت پر دوو پلرونو په نیکه او ور نیکه ستا پخوا له تانه چه ابراهیم علیه السلام او اسحٰق دی) حضرت یعقوب علیه السلام تواضعاً خپل نوم وانه خیست، او د خپل پلار اسحٰق او د هغه پلار حضرت ابراهیم علیه السلام ذکر ئی وفرمایه. الله تعالیٰ حضرت ابراهیم علیه السلام خپل نبی او خلیل کر څولی ؤ، او د ده دسمن نمرود ئی هلاک کړ. او د اور شعلی ئی پری گلزاری کړی. حضرت اسحٰق علیه السلام ته ئی نبوت ورعطا کړ بیا د ده له صلبه ئی د حضرت یعقوب علیه السلام په شان یو نبی پیدا کړ چه له هغه څخه د بنی سرائیلو د کردو (تولو) انبیاؤ سلسله پیدا شوی ده په صحیح حدیث کښی راغلی دی الکریم ابن الکریم یوسف بن یعقوب بن اسحٰق بن ابراهیم،

تنبیه: هغه پخوا ویل چه حضرت یعقوب علیه السلام کړی دی، د هغه څه برخه خو غالباً د حضرت یوسف علیه السلام له خوبه پوهیدلی دی چه هغه په دغه لږ عمر کښی داسی موزون او مبارک خوب لیدلی ؤ او څه ئی د حضرت یوسف علیه السلام له خصائلو او شمائلو ویلی دی یا به پری د الله تعالیٰ د وحی په ذریعه مطلع شوی وی.

﴿ إِنَّ رَبِّكَ عَلِيْوُ عَكِيْمٌ ﴾ بيشكه چه رب ستا ښه عالم دى پر تولو احوالو او ښه حكمت والا دى چه هر كار په تدبير او مصلحت سره كوى) او د هر يوه د مناسبت او استعداد څخه باخبر دى، او پخپل حكمت هر چا ته مناسب فيض وررسوى.

# لَقَدُكَانَ فِي يُوسُفَ وَاخْوَتِهُ البُّ لِلسَّ إِللَّهَ آلِلِينَ ©

خامخا په تحقیق چه ؤ په (قصی د) یوسف او وروڼو د ده کښی دلائل (د قدرت د الله او نبوت ستا) دپاره د پوښتنو کوونکو

تفسیو: یعنی هغه خلق چه د داسی واقعاتو پوهیدلو پسی کرځی، او کومی نتیجی پوری رسیدل غواړی، هغوی ته د یوسف علیه السلام او د یوسف علیه السلام د ورونو په قصه کښی د هدایت او عبرت لوی دلائل شته. د دی قصی له آوریدلو څخه په زړونو کښی د الله تعالیٰ د عظیم قدرت او حکمت نقش کلک تینگیږی او د نبی کریم صلی الله علیه وسلم د صداقت ښکاره ثبوت په لاس راځی، چه دوی سره له امیتوبه، او بی له کومه معلمه یا کتابه یا نورو څخه د استفاده کولو داسی منقح او منضبطه تاریخی حقائق انکشاف فرمایی چه د هغو د بیان توجیه غیر له ربانی اعلامو په بل شی نشی کیدی، خصوصاً د مکی قریشو ته چه د یهودانو په لمسون د دغی قصی په متعلق له رسول الله صلی الله علیه وسلم څخه ئی پوښتنی کولی په دغی واقعی کښی ډیر لوی عبرت بخوونکی درس دی چه په همغه ډول (طریقه) چه حضرت یوسف علیه السلام ئی ورونو د دوی له خوره وویست او د حسد له لوری د ده د وژلو یا له وطنه د فرارولو مشوری ئی سره کولی، او

ومامن د آبة (۱۲) يوسف (۱۲)

راز راز (قسم قسم) ربرونه (تکلیفونه) ئی وررسول او د ده په اهانت او استخفاف کښی ئی هیڅ قصور او کمی ونه کر بالاخر یو ورځ داسی هم راغله چه د یوسف علیه السلام په لوری سره له ندامته او احتیاجه راغلل. او الله تعالیٰ یوسف علیه السلام ته د دین او دنیا اعلیٰ مناصب ور په برخه کړل، او ده د خپل عروج او اقتدار په وقت کښی له خپلو وروڼو له جرائمو ځنی سترګی پتی کړی، او په ډیر لوی زړه سره ئی د دوی ګرد (ټول) قصورونه ورمعاف کړل. عیناً په هم دغه ډول (طریقه) د حضرت محمد صلی الله علیه وسلم قومی وروڼو د دوی په نسبت هم ناپاکی پلمی (تدبیرونه) او حیلی جوړی کړی. درد او ربر (تکلیف) ئی ور ورساوه. پر عزت، پت او حیثیت ئی حملی وکړی څو ئی مجبور کړ چه خپل وطن هم پریږدی لیکن ژر تر ژره هغه ورځ راتلونکی وه کله چه دی له وطنه جدا شو. او د بری او د شان د رفعت لمر ئی روڼ وځلید، او غو کاله وروسته د مکی معظمی د فتحی هغه تاریخی ورځ ورسیده چه په هغی کښی دوی د خپلو گردو (تولو) قومی او وطنی ورونو له تیرو تقصیراتو څخه ورتیر شول او عیناً همغه د حضرت یوسف علیه السلام کلمات

# اِذْقَالُوَّالِيُّوسُفُ وَاَخُوْهُ اَحَبُ إِلَى آبِيْنَامِنَّا وَخَنُ عُصْبَةٌ إِنَّ اَبَانَالَفِيْ ضَلْلِ مُّبِيُنِ ۚ إِقْتُلُوا يُوسُفَ آوِاطُرَحُوْهُ اَرْضًا يَّخُلُ لَكُوْوَجُهُ آبِيكُمْ وَ تَكُوْنُوْ امِنَ بَعْدِمْ قَوْمًا صَلِحِيْنَ ۞

(یاد کړه) هغه وقت چه وویل دغو (لسو وروڼو یو بل ته) خامخا یوسف او ورور ئی (بنیامین) ډیر ګران دی پلار زمونږ ته له مونږ ځنی حال دا چه مونږ ډله یو قوتناکه (د مینی وړ)، بیشکه پلار زمونږ خامخا په خطا ښکاره کښی دی (نو پر دغه خبره ئی سره تړون وکړ) ووژنځ یوسف یا وغورځوځ تاسی هغه یه کومی ځمکی (لری) کښی چه وزګار (او خالص) شی تاسی ته مخ (د توجه) د پلار ستاسی، او شځ به تاسی وروسته له دی (کار) یو قوم صالحان.

تفسیر: حضرت یعقوب علیه السلام له حضرت یوسف علیه السلام او د ده د عینی ورور «بنیامین» سره زیات محبت کاوه . ځکه چه دوی دواړه له خپلو نورو علاتی ورونو ځنی وړوکی و . او د دوی مور هم مرحومه شوی وه او خاص د حضرت یوسف علیه السلام په نسبت د فراست له نوره ، یا له ربانی الهامه پوهیدلی و چه د ده مستقبل ډیر روڼ او ځلیدونکی دی او د نبوت د کورنی سلسله د ده له ذاته سره تړلی ده او پخپله د یوسف علیه السلام ښائسته صورت او سیرت،

ظاهری او باطنی کمالاتو د ده د لوی پلار خصوصی محبت خپل لوری ته ورجذباوه . حال دا چه هغه وضعیت پر نورو ورونو ډیر سخت تیریده . دوی به سره ویل چه د ضرورت په وقت د کار سړی خو مونډ یو او زمونډ ډله د قوت او قدرت خاونده چه د پلار د ضعیفئ په وقت کښی هم په کار ورتلی شو. له دغو وړوکو هلکانو څخه هیڅ هیله (طمع) او امید نشی کیدی . نو د هم دغو خیالاتو په اثر د خپل لوی پلار په نسبت به ئی ویل چه دی په دغه معامله کښی په سخته غلطئ او صریحه خطا کښی دی . او د خپلی نفعی او نقصان صحیحه موازنه نه کوی .

﴿ إِثْتُلُوّالِوْسُتَ ﴾ الآية ـ ووژنئ تاسى يوسف يا وغورځوئ تاسى هغه په كومى لرى ځمكى كښى چه وزگار او خالص شى تاسى ته مخ د توجه د پلار ستاسى) يعنى د حسد او رخى (كينى) اورونه د دوى په زړونو كښى دننه لگيدل. بالاخر دوى په خپلو منځونو كښى سره مشورى وكړى چه د يوسف عليه السلام په موجوديت كښى امكان نه لرى چه د خپل لوى پلار خصوصى محبت او توجه مونږ خپل لورى ته كش كړى شو. نو ځكه ښائى چه د يوسف عليه السلام خبره هم دلته پاى (آخر) ته ورسوو يا خو دى ووژلى شى يا دى په كوم لرى ملك كښى وغورځاوه شى. چه له هغه ځايه بيا بيرته رانشى كله چه دى نه وى نو د پلار گرده (توله) توجه به زمونږ په لورى متوجه كيږى او د ده د گردو (تولو) مهربانيو يواځى مونږ حقداران پاتى كيږو د «بنيامين» معاملى ته دوى غالباً څه اهميت نه وركاوه لكه چه د هغه محبت ئى د يوسف عليه السلام د محبت ضميمه كانه.

# قَالَ قَالِكُ عِنْهُمُ لَاتَقَتُلُوًا يُوسُفَ وَالْقُوهُ فِي غَيْبَتِ الْجُتِ يَلْتَقِطُهُ بَعْضُ السَّيَّارَةِ إِنْ كُنْتُو فِعِلِينَ ©

وویل یوه ویونکی له دوی څخه چه مه وژنئ یوسف (چه لویه ګناه ده) او (بلکه) وغورځوئ تاسی هغه په تیاره بیخ د ګمنامی کوهی کښی چه وائی خلی ځینی تیریدونکی (د لاری چه کوم لری ملک ته ئی یوسی) که یئ تاسی کوونکی (د دی بیلتون). ومامن د آبة (۱۲) يوسف (۱۲)

تفسیر: داسی ویونکی «یهودا» و یعنی وژل ئی لویه گناه او غته خبره ده، او زموند مقصد بی له قتله هم حاصلیدی شی که تاسی د یوسف علیه السلام بیلتون له دی ځایه غواړئ نو آسان صورت ئی دغه دی چه له کلی څخه ئی لری په کوم تیاره گمنامه کوهی کښی وغورځوئ. ابوحیان رحمة الله علیه له ځینو اهلاللغت څخه نقل کړی دی چه «غیابت الجب» هغی تاخچی او نورو ته وائی چه په کوهی کښی له اوبو څخه لو څه پاس ئی جوړ کړی وی. غرض ئی داسی و چه هرومرو (خامخا) د عمداً هلاکولو گناه په سر اخیستل نه دی پکار، او په دغسی یوه کوهی کښی له غورځولو څخه وروسته ممکن دی چه کوم مسافر په هغه تیر شی، او له ده ځنی خبر شی او تری وئی کاړی. نو په دغه صورت کښی زموند مقصد پخپله حاصلیدی او په ناحقی وینی مو لاسونه نه ککړیږی گواکی منگور (مار) وژلی کیږی او همسا نه ماتیږی. (پس دوی تول سره په دی متفق شول او پلار ته راغلل)

# قَالُوْا يَأْبَانَا مَالَكَ لا تَامُنَّا عَلى يُوْسُفَ وَإِنَّالَهُ لَنْصِعُونَ ®

نو وویل دوی ای پلاره زمون و خه باعث دی تا لره چه امین نه گرمحوی ته مون و پر یوسف باندی حال دا چه بیشکه مون ده ته خامخا نصیحت گران (خیر غوښتونکی) یو.

تفسیر: له دی نه معلومیږی چه پخوا له دی نه هم دوی داسی غوښتنه له خپله پلاره کړی وه مګر د دوی زړه مطمئن نه ؤ چه یوسف علیه السلام له هغوی سره پریږدی.

#### آرْسِلُهُ مُعَنَاعَدُ التَّرْتَعُ وَيَلْعَبُ وَإِنَّا لَهُ لَحْفِظُونَ @

ولیږه دی له مونږ سره صباح (ورځ صحرا ته) چه وخوری ډیری میوی او لوبی وکړی او بیشکه مونږ ده لره خامخا ساتونکی یو (له هر تکلیفه).

تفسیر: یعنی د داسی پیمخی، سایسته او قوی هلک کرد (ټول) قواء له کوره کښیناستو څخه له کاره وځی. مناسب دی چه له مونږ سره د پسو د څر دپاره صحرا ته لاړ شی. او هلته د صحرائی کلاتو ښه سیلونه وکړی، او میوی ئی وخوری، او ښی لوبی وکړی، او ټوپونه او منډی ووهی او وځغلی، او نور ښه جسمانی ورزشونه وکړی. وائی چه د هغوی لوبی منډی وهل او غشی ویشتل ؤ. او برسیره پر هغو د وړکیو دپاره تر مناسبی اندازی پوری لکه چه ابوحیان رحمة الله علیه لیکی لوبی او مستی کول د نشاط او خوښی او خوشالی سبب دی. الغرض د یوسف علیه السلام د صحرا بیولو اجازه ئی په ډیری زوروری غوښتنی سره له یعقوب علیه السلام څخه وکړه، او په

نهایت مؤکده طریقه سره ئی ورته اطمینان ورکړ چه مونډ به د ده پوره حفاظت کوو مفسرینو لیکلی دی چه دوی یوسف علیه السلام بیل لیدلی او لمسولی ئی ؤ څو دی پخپله هم له پلاره اجازه وغواړی چه هرومرو (خامخا) له خپلو وروڼو سره صحرا ته لاړ شی.

### قَالَ إِنِّىٰ لَيَحُزُنُنِيُ آَنَ تَنْهَبُوابِهٖ وَاَخَافُ آنَ يَا أَكُلُهُ الدِّنِ شُبُ وَ اَنْ ثُوْعَنْهُ غَفِلُوْنَ ﴿

وویل (یعقوب) بیشکه ره چه یم خامخا غمجنوی می دا چه بیول د تاسی دی یوسف لره او ویریوم له دی نه چه وبه خوری یوسف لره لیوه حال دا چه تاسی به له ده نه غافلان یئ.

تفسیو: یعنی د یوسف علیه السلام بیلتون او له تاسو سره د هغه د تللو تصور ما له حده زیات غمجن کوی او پر هغه برسیره له دی نه هم ویریږم چه دی هلک دی. نه چه د تاسی له بی خبری او غفلت څخه کوم لیوه یا بل کوم داړونکی ئی در څخه ونه داړی. او وئی نه خوری. لیکی چه په هغی صحرا (بیدیا) کښی لیوان ډیر زیات ؤ. حضرت شاه صاحب لیکی «څرنګه چه دوی وروسته له دی نه د لیوه بهانه جوړوونکی ؤ نو د هم دی لامله (له وجی) د یعقوب علیه السلام په زړه کښی هم د لیوه ویره ولویده » د ځینو محققینو خیال دا دی چه د ﴿ وَلَغَافَانَ اَنَّاکُلُهُ لَالِّنَهُ ﴾ فرمایل د حضرت یعقوب علیه السلام په شان د یوه نبی د توکل او تفویض له درجی څخه لړ څه نازله خبره ده ، نو د هغو جواب ئی داسی ور ورسید چه د ده ځامنو هم د ده هم دا د خولی خبره تینګه کړه او همغه اندیښنه چه ده ورښکاره کړی وه . هغه ته ئی د واقعی صورت ورکړ او همغسی یوه پلمه (بهانه) ئی ورجوړه کړه .

# قَالْوُالَيِنُ آكَلَهُ الذِّ مُنُ وَنَحْنُ عُصْبَةٌ إِتَّا إِذَّالَّخْسِرُونَ ®

(نو بیا وروڼو د یوسف) وویل قسم دی که وخوری یوسف لره لیوه حال دا چه مونږ ډله قوتناکه یو نو بیشکه مونږ په دغه وقت کښی خامخا له زیان کارانو (عاجزانو) څخه یو.

تفسیر: یعنی که زمونډ په شان د یوی قوتناکی ډلی په موجودیت کښی زمونډ وړوکی ورور لیوه وخوری، نو وپوهیډئ چه مونډ له کاره وتلی او بیکاره ځلمیان یو. او له دغی خبری ځنی بله کومه خرابه او نقصانمنه خبره به وی چه د لسو یولسو قوتناکو وروڼو په منځ کښی یو وړوکی هلک د لیوه خولی ته ورسیږی او که داسی کومه پیښه واقع شی نو البته چه مونږ خپل ګرد (ټول) شیان له لاسه ورکړی دی.

# فَلَتَّاذَهَبُوْابِهِ وَآجُمَعُوْاَلَ يَّجْعَلُوْهُ فِي غَلْبِتِ الْجُنْتِ الْمُعْرِقِ الْمُعْلَالِقِيْلِي الْمُؤْلِقِيلِيْلِي الْجُنْتِ الْمُعْلِيلِي الْمُعْرِقِ الْمُعْرِقِ الْمُعْلِقِيلِي الْمُعْلِقِيلِي الْمُعْلِقِيلِي الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِيلِي الْمُعْتِيلِي الْمُعْلِقِيلِي الْمُعْلِقِيلِي الْمُعْلِقِيلِي الْمُعْلِيلِي الْمُعِلْمِ الْمُعْلِقِيلِي الْمُعْلِقِيلِي الْمُعْلِقِيلِي الْمُعْلِقِيلِي اللَّهِ الْمُعْلِقِيلِي الْمُعْلِقِيلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِقِيلِي الْمُعْلِقِيلِي الْمُعْلِقِيلِي اللَّهِ الْمُعِلَّلِي اللَّهِ الْمُعْلِقِيلِي الْمُعْلِقِيلِيلِي الْمُعْلِقِيلِي الْمُعْلِ

نو کله چه بوتلو دوی یوسف لره (نو ئی ډیر په تکلیف کړو) او اتفاق ئی سره وکړ په دی چه وغورځوی دی په تیاره بیخ د کوهی (ګمنامی کښی، نو وئی غورځاوه) او وحی وکړه مونږ یوسف ته (چه وبه دی باسو د کوهی او عاجز درکینوو دغه وروڼه) چه ته به خامخا خبر ورکړی دوی ته په کار د دوی چه دغه دی حال دا چه دوی به نه پوهیږی (چه ته یوسف ئی).

تفسیر: مفسرینو ډیری داسی ضمنی قصی په داسی درد زیاتوونکی او رقت غورځوونکی ډول (طریقه) سره نقل کړی دی، چه د هغو له آوریدلو څخه د تیږی (ګټی) زړه هم خوړیږی او د هغو لوستل سړی ډیر ژړوی خدای خبر چه هغه به تر کومه حده پوری صحیح وی. لوی قرآن د خپل خاص نصبالعین یه اعتبار دا قسم تفصیلاتو ته زیاته اعتناء نه ده کړی، او نه ئی د یادولو وړ (لائق) ګنلي ده. ځکه چه له دغو اجزاؤ سره هیڅ یو مهم مقصد نه دی تړلي. قرآن کریم د خپل سامعینو یه زړونو کښي هغه رقت ییدا کول غواړي چه منشا ئي خاص ایمان او عرفان وي. عام رقت چه یه هغه کښي هر کافر او هر مؤمن بلکه تر حیواناتو یوری هم طبعاً ګډ او شامل دی. ير هغه لکه عامو خطباؤ زور اچول د ياک قرآن عادت نه دی. نو دلته هم هغه ګردی (تولی) ضمنی خبری ئی حذف کړی، اخری خبره ئی دا وښوده چه د يوسف عليه السلام وروڼه په لطائف الحيل سره له پلاره ځنې يوسف عليه السلام يووړ . او سم له تړلي شوى قرارداده د هغه کوهی په منځ کښی د غورځولو ترتیبات ئی ونیول. په دغه وقت کښی مونږ یوسف علیه السلام ته داسي اشاره وکړه چه ير هغه باندې له سره نور خلق ونه پوهيدل چه بيخې مه ويريږه ځکه چه داسی یو وقت هم راتلونکی دی چه دغه ګردی (ټولی) چاری به ته دوی ته ور په یادوی. او په هغه وقت کښي به ته په داسې يو لوړ (اوچت) مقام او لويه مرتبه کښي ئي چه دوی به دی له سره نشی پیژندلی. یا د عهد د طوالت لامله (له وجی) به دی دوی نشی پیژندلی. دغه غیبی اشاره په خوب کښي شوی يا په ويښه کښي؟ د الهام په ذريعه شوی که د پرښتې په وسيله؟ د دغه تفصيل یه لوی قرآن کښي نشته. البته د ظاهرو الفاظو له لیدلو څخه دا ویلي شو چه د وحي راتلل په څلویښت کلنی پورې نه ده موقوفه ځکه چه د حضرت يوسف عليه السلام عمر په دغه وقت کښي ډير لږ ؤ. والله اعلم.

#### وَجَاءُو آباهُ مُوعِشَاءً يَبَكُونَ ١

او راغلل دوی پلار خپل ته بیگا (په تیاره کښي) چه ژړل ئي (په دروغو سره)

تفسیر: شو چه دوی خپلو کورونو ته بیرته راغلل تیاره شوه. یا قصداً په تیاره کښی راغلل، چه د ورځی په راغلل، چه د ورځی په رڼا کښی د پلار مخ ته کتل دوی ته ډیر مشکل ښکاریده، او د شپی تور ټکری (شادر) تر یوی اندازی پوری د بی حیائی، بی رحمی. او د دروغو ژړا او انګولا شه پرده داری کولی شی.

(اعمش رحمة الله علیه) څرنګه ښه فرمایلی دی چه «د یوسف علیه السلام د وروڼو د ژړا او بکاء اوریدلو څخه وروسته مونږ هیڅ یو سړی په تشی ژړا سره رښتین نشو ګڼلی.»

# قَالُوايَا بَانَا اِنَّا ذَهَبُنَا نَسُتَبِقُ وَتَرَكُنَا يُوسُفَ عِنْدَمَتَاعِنَا فَأَكَلُهُ الرِّبُّ وَمَا اللهُ اللهِ مُنَا وَلَوُكُنُا صَوِيقِينَ © النَّا بِمُؤْمِنٍ لَنَا وَلَوُكُنُا صَوِقِينَ ©

وویل دوی چه ای پلاره زمون بیشکه چه مون لاړو مسابقه مو سره کوله (په غشو ویشتلو او ځغښتلو) کښی او پریښود مون یوسف (یواځی) په نزد د اسباب خپل نو وخوړ ده لری لیوه، او نه ئی ته باور کوونکی مون لره (په دی خبری) او اګر که یو مون رښتینی.

تفسیر: یعنی موند په حفاظت کښی هیڅ قصور نه دی کړی چیری چه زموند کالی (جامی) او اسباب او نور د کار او د ساتنی و (لائق) شیان ایښی شوی ؤ، موند همغلته یوسف علیه السلام یواځی کیناوه او موند صحرا ته لاړو چه یو تر بله وړاندی شو په منډو او غشو ویشتلو کښی، نو چه لډه شیبه زموند سترګی تری واوښتی لیوه راغی او یوسف ئی له موند ځنی وتښتاوه، حال دا چه په داسی یوه لډه موقع کښی له سره د داسی احتمال امکان نه ؤ چه سم له لاسه لیوه ور ورسیږی او علیالفور یوسف علیه السلام ښکار کړی.

﴿ وَٱلنَّتَ مُؤُمِن لَنَا وَلَوُلُكَا صُوقِينَ ﴾ او نه ئى ته باور كوونكى موند لره په دى خبره اگر كه يو موند رستينى هم) يعنى د يوسف په معامله كښى لا له ابتداء څخه تاسى پر موند بدگمانه يئ! كه موند تاسى ته بيخى صحيح او رستيا خبره هم وكړو، خو بيا هم تاسى په دغه مخصوصه معامله كښى زموند ير خبرو باور كوونكى نه يئ په هيڅ شان.

# وَجَاءُوْعَلَ قَمِيْصِهُ بِدَوِكَذِبِ قَالَ بَلْ سَوَّلَتُ لَكُوْ اَنْفُسُكُوْ اَمْرًا فَصَبَرُ الْمُعَلِيْ المُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ۞ جَمِيْلُ وَاللهُ النُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ۞

او راوړه دوی د پاسه په کمیس د یوسف باندی وینه دروغه، نو وویل (یعقوب خپلو ځامنو ته چه دا ټول دروغ دی) بلکه ښائسته کړی دی تاسی ته نفسونو ستاسی یو (لوی بد) کار، نو کار زما صبر جمیل دی (چه پکښی هیڅ شکایت ونه کړم خلقو ته) او (له هم دغه) الله څخه مدد غوښتلی شی په (تحمل د) هغی (خبری) کښی چه تاسی ئی بیانوئ (له هلاکه د یوسف).

تفسیر: یو وځګوړی (چیلی) یا هوسی یا بل حیوان ذبح کړ، او د یوسف علیه السلام یو کمیس ئی د هغه په وینو سره ولاړه، او هغه ئی پلار ته راوړ، او په دغه دروغو وینو سره ئی کوښښ کاوه چه د پلار يقين بر خپله دغه خبره راولي چه دغه دې ليوه يوسف عليه السلام ئي داړلي او خوړلي چه کميس ئي په وينو سره لړلي دي. نو وويل يعقوب خپلو ځامنو ته چه دا تول دروغ دی، بلکه سائسته کړی دی تاسو ته نفسونو ستاسی يو لوی بد کار، نو کار زما صبر جمیل دی چه پکښی هیڅ شکایت ونه کړم خلقو ته او له هم دغه الله څخه مدد غوښتلی شي په تحمل د هغی خبری کښی چه تاسی ئی بیانوئ، له هلاکه د یوسف ښه هغه لوی سړی چه یه شام کښي ناست له مصر ځنې د يوسف عليه السلام د کميس ښه وږم باندې پوهيده، هغه وځګوړي (چیلی) پر وینه څرنګه د یوسف علیه السلام د وینی ګمان کولی شو. ځکه په مجرد د آوریدلو د دی خبری ئی د دروغو حکم بری وکړ او لکه چه په ځینو تفاسیرو کښی دی چه یعقوب علیه السلام وويل هغه ليوه يه رستيا سره عجيب حليم او متين او انصاف داره وه چه له كميسه سره ئی هیڅ غرض نه دی کړی او یوسف علیه السلام ئی صحیح او سالم په ډیر احتیاط سره تری ایستلی او تښتولی او خوړلی دی. په رښتيا سره چه «دروغجن د ياد خاوند نه وی» کميس ئی خو په وينو سره ولاړه، مګر دومره ئي خيال ونه کړ، چه هغه کميس به ئي په بي ترتيبي سره هم خیرلی او شلولی وی. او بیا ئی سره له دغو ویناؤ خپل بلار ته وړاندی کړی وی، نو حضرت يعقوب عليه السلام به صاف ډول (طريقه) سره وفرمايل چه دغه ګردی (ټولی) ستاسي حيلي او پلمی (تدبیرونه) او له خپله ځانه جوړی کړی خبری دی. په هر حال زه جمیل صبر ځان ته اختیاروم چه په هغه کښې نه د بل چا په مخ کښې به شکوه او شکایت وکړم، او نه له تاسې څخه د انتقام په کوښښ کښې يم. يواځې د خپل پاک الله له درباره غواړم چه په دغه صبر کښې زما مدد وفرمائی او یه خپل غیبی اعانت سره د هغی خبری حقیقت چه تاسی ئی ظاهروئ یه داسی شان راښکاره کړی چه په سلامتی سره بیا یوسف علیه السلام سره وګورم، او د هغه لقاء

می په برخه شی. معلومیږی چه یعقوب علیه السلام ته اطلاع ورکړی شوی وه چه په دغه ابتلاء کښی په پوره ډول (طریقه) سره د دوی ازموینه کیږی، او د یوه تاکلی (مقرر کړی) مدت څخه وروسته له دغه مصیبته به نجات مومی. فیالحال له لتولو. او د انتقامی تدابیرو له غوره کولو څخه هیڅ یوه فائده په لاس نه راځی. او یوسف علیه السلام ئی اوس په لاس کښی نه لویږی. البته زما نور ځامن په ګرد (تول) جهان کښی رسوا کیږی. او امکان لری چه دوی په قهر او غضب کښی پخپله یعقوب علیه السلام ته هم د څه ضرر رسولو دپاره کوښښ وکړی. کذا قال امامنا الرازی رحمة الله علیه فی تفسیره الکبیر والله اعلم.

# وَجَآءُتُسَيَّارُةُ فَأَرْسَلُوا وَارِدَهُمُ فَأَدُلُ دَلُولًا قَالَ لِبُشْرِي هَنَا غُلُمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلِيُهُ كِمَا يَعْمَلُونَ ﴿ وَاللَّهُ عَلِيُهُ كِمَا يَعْمَلُونَ ﴿

او راغله قافله (له مدین چه مصر ته تله) نو ولیږه دوی اوبه راوړونکی خپل (مالک) نو (ځوړنده) خوشی ئی کړه بوکه خپله (په کوهی کښی نو ونښت یوسف په دغی بوکی پوری کله چه وئی لیده) نو وی ویل ای خوشالیه زما (راحاضره شه! چه دغه دی وقت دی) چه دا یو هلک دی ډیر ښائسته، او پټکړ دوی هغه د تجارت د مال په توګه (طور)، او الله ښه عالم دی په هغو کارونو چه کول (ورونو د یوسف له بی رحمی).

تفسیر: وائی چه تر دری ورځو پوری یوسف علیه السلام په هغه کوهی کښی د پاک الله په قدرت خوښ او محفوظ دیره ؤ، د ده د یوه ورور (یهودا) په زړه کښی دغه خبره ولویده چه هره ورځ ورته په همغه کوهی کښی ډوډی، ورسوی، او برسیره په هغه نورو وروڼو ئی هم خبر اخیست چه هلته مړ نشی، او د کوم بل ملک مسافر ئی تری وباسی، او له ځان سره ئی بوځی او زمونږ له منځه دغه اغزی ورک شی، رښتیا ده چه «د غلیمانو (دښمنانو) په سترګو اغزی ښکاری ګل» بالاخر له مدین څخه یوه قافله د مصر په لوری تله، کله چه د دغه کوهی له خوا تیریده. او د هغوی نظر پر هغه کوهی ولوید نو یو سړی ئی د اوبو آخیستلو دپاره ورولیږه. ده چه خپله بوکه وغورځوله نو حضرت یوسف علیه السلام چه وړوکی هلک ؤ ژر په هغی بوکی کښی کیناست او پی ئی په خپل لاس تینګ ونیو، او له کوهی څخه ووت کله چه د بوکی کشوونکی سترګی پری ولګیدی نو د یوسف علیه السلام د حسن او جمال له لیدلو ځنی له حده تیر خوشال شو. او ولګیدی نو د یوسف علیه السلام د حسن او جمال له لیدلو ځنی له حده تیر خوشال شو. او ناڅاپه ئی له خولی څخه دغه غږ پورته شو چه عجیبه هلک دی او په ډیر ښه قیمت پلورل (خرڅول) کیږی!.

﴿ وَٱلسُّوُّوهُ بِضَائَةً ﴾ او پټ کړ دوی هغه د تجارت د مال په توګه (طریقه)) یعنی بوکه کشوونکی

د دغی خبری له خپلو نورو ملگرو ځنی د پتولو په فکر کښی ؤ چه که نور پری خبر شول نو گرد (تول) به راسره شریکیږی ښائی چه داسی ئی ورښکاره کړی وی چه دغه غلام ماته د ده مالکینو راکړی دی چه د مصر په بازار کښی ئی هغوی ته وپلورم او په ښو پیسو ئی ورخرڅ کړم.)

یعنی د ورونو مطلب داسی ؤ چه یوسف علیه السلام له وطنه لری وشری او پردیسی ئی کړی. او د قافلی خاوندانو اراده کړی وه چه یوسف علیه السلام وپلوری (خرخ کړی) الله تعالیٰ اراده فرمایلی وه چه هغه د مصر د خزائنو مالک وګرځوی که د پاک الله اراده شوی وی، نو دغه ګردی (تولی) چاری ئی په یوه شیبه (لحظه) کښی هم بندولی شوی، لیکن د هغه مصلحت په تاخیر کښی ؤ. نو ځکه پر ګردو (تولو) شیانو سره له پوهیدلو او لیدلو. هغوی ته ئی مهلت ورکړ.

#### وَشَرَوْهُ بِشَهَرِنَ بَغُسِ دَرَاهِ مَعْدُودَةٍ وَكَانُوْا فِيُهِ مِنَ الرَّاهِ لِينَيْ

او وپلوره (خرڅ کړ) دوی هغه (ورور خپل) په پیسو ناکارو سره چه یو څو روپی وی شمیرلی شوی (لږی)، او ؤ دوی په حق د یوسف کښی له بی رغبتانو.

تفسیر: یعنی د یوسف علیه السلام ورونه خبر شول چه قافلی یوسف علیه السلام له کوهی څخه وویست او له ځان سره ئی بوته نو ژر ورپسی ورغلل، او دا ئی ورښکاره کړه چه دغه زمونږ مریی دی چه په تیښته سره راغلی دی. څرنګه چه د ده عادت دی چه تل تښتی نو ځکه مونږ نه غواړو چه وروسته له دی نه ئی وساتو که ئی پیرئ (اخلئ) نو پیرودلی (اخیستلی) ئی شئ. مګر ډیر کلک ئی وساتئ چه چیری درڅخه ونه تښتی وائی چه په اتلسو درهمو یا په لږ څه ډیرو یا کمو ئی وبیرود (خرڅ کړ) ، نو هر یوه ورور په سر دوه دوه درهم (نژدی دوه دوه روپی) ورورسیدی، یو ورور ئی چه (یهودا) نومیده هیڅ برخه ئی وانه خیسته.

﴿ وَكَالْوَانِيْوِينَ الرَّافِيدِينَ ﴾ او وو دغه ورونه په باب د يوسف كښى له بى رغبتانو. يا وو دغه كاروانيان په باب د يوسف كښى له بى رغبتانو له جهته د بى فرمانى او د تيښتى د ده) يعنى له دومره ارزانو پلورلو (خرڅولو) څخه مه متعجب كيږه! دوى له يوسف عليه السلام څخه دومره بيزاره ؤ چه كه ويړيا ئى ور پريښى وى خو لا هم مستبعد او لرى ترى نه ؤ هومره پيسى چه د دوى په لاس ورغلى هغه ئى غنيمت وگڼلى ځينى مفسرين وائى چه په دغه آيت كښى د هغه پلورلو (خرڅولو) ذكر دى چه د قافلى خاوندانو وروسته د مصر له رسيدلو څخه وكړل. كه داسى وى نو ويلى شى چه د لويدلى څيز قدر ئى ونه كړ، او له دغى انديښنى څخه چه بيا څوك پرى دعوى ونه كړى، او هم د تښتيدلو (آبق توب) عيب ئى آوريدلى ؤ نو ځكه ئى په ارزان قيمت وپلوره (خرڅ كړ) . والظاهر هوالاول والله اعلم.

#### وَقَالَ الَّذِى اشَّتَرْلِهُ مِنُ مِّصْرَ لِامْرَاتِهُ آكْدِمِى مَثُوْلِهُ عَلَى آنُ تَنْفُعَنَآ آوُنَكِّنَا لَا وَلَكَ الْوَكَالْ لِكَ مَكَنَّالِيُوسُفَ فِي الْوَرْضِ وَلِنُعَلِّمَهُ مِنْ تَا أُو يُلِ الْوَحَادِ يُشِحُّواللهُ عَالِبٌ عَلَى آمْرِهُ وَلَكِنَ آكْتُرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ \* وَلَكِنَ آكْتُرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ \*

او وویل هغه سړی (عزیز) چه ئی آخیستی ؤ یوسف او ؤ له (اهله د) مصره ښځی خپلی ته چه په عزت لره ځای د دغه (یوسف او ښه قدر او عزت ئی
کوه!) ښائی چه نفع ورسوی مونږ ته یا به ونیسو مونږ دی ځوی (چه دواړه
اولاد نه لرو)، او هم داسی (لکه چه نجات مو ورکړ یوسف ته له کوهی څخه
او عزیز مو مهربان کړی ؤ پر ده) ځای او قدرت ورکړ مونږ یوسف ته په
ځمکه (د مصر) کښی (دپاره د دی چه عدل وکړی) او وښیو مونږ یوسف ته
څه له ګرځولو د خبرو (خپل محل ته لکه تعبیر د خوبونو، بیان د
کتابونو)، او الله غالب دی په کارونو خپلو (چه هیڅوک ئی نشی رد کولی)
ولیکن زیات خلق نه پوهیږی (په دی)

تفسیر: وائی کله چه دغه قافله مصر ته ورسیده ، لیلام شروع شو او د مصر د عزیز (چه د هغه ځای قائد او مدارالمهام ؤ) پر بولی دغه معامله پای (آخر) ته ورسیده ده خپلی ښځی زلیخا یا راعیل ته وویل «چه دغه هلک ډیر غوره محبوب، هوښیار، او پوه رابریښی، نو ښائی چه ته ئی ښه په عزت او احترام او پت وساتی! او د مریانو په شان سلوک ورسره ونه کړی. کیږی چه وروسته له لوئیدلو څخه زمونډ په کار راشی. او خپل کاروبار وروسپارو. یا څرنګه چه اولاد نه لرو، دی د خپل ځوی په ځای ودروو.

﴿ وَكُذُلِكَ مَكُلُلِكُ مَكُلُلِكُ مَكُ الآية ۔ او هم داسی لکه چه نجات مو ورکړ يوسف ته له کوهی نه او عزيز مو پری مهربان کړ . ځای او قدرت ورکړ مونږ يوسف ته په ځمکه د مصر کښی دپاره د دی چه عدل وکړی او لپاره د دی چه وښيو مونږ يوسف ته څه له ګرڅولو د خبرو خپل محل ته لکه تعبير د خوبونو بيان د کتابونو) يعنی مونږ پخپل کامل قدرت او لطيف تدبير يوسف د ده د ورونو د حسد او رخی (کينی) له ربړو (تکليفونو)، او د کوهی له بندی خانی څخه وساته، او د مصر د عزيز کره مو ورساوه بيا مو د عزيز په زړه کښی د هغه محبت او شفقت وغورځاوه . او په دغه ډول (طريقه) مو هغه ته په مصر کښی يو معزز ځای ورکړ . او د مصريانو په سترګو کښی

مو هغه وجیه او محبوب و کرځاوه څو دغه د راتلونکو ترقیاتو او اعتلاؤ د اساس په منزله وکرځی، او د بنی اسرائیلو دپاره د مصر د هستوګنی وسیله شی. له هغه سره دا هم منظور ؤ چه د مصر له عزیز سره واوسیږی، او له لویانو او مشرانو سره مجلسونه او ملاقاتونه وکړی څو د سلطنت په رموزو او اشاراتو وپوهیږی او د ګردو (ټولو) خبرو پر ځایونو باندی د لګولو او کولو کامله سلیقه او تجربه حاصله شی.

تنبیه: د دی سورت په اوله رکوع کښی د «تاویل الاحادیث» لفظ تیر شوی دی د هغه تفسیر دی هلته بیا ولوست شی.

علیه السلام شکته وغورځوی لیکن پاک الله یوسف علیه السلام د عزت آسمان ته وخیژوه. زیات کسان له خپلو لنډ لیدلو څخه نشی لیدلی چه د انسانی تدابیرو په مقابل کښی د الله تعالیٰ تدبیر او اراده څرنګه غالبیږی او بری مومی؟.

#### وَلَمَّا بَلَغَ آشُكَّ أَهُ اتَّيُنهُ عُلُمًا وَعِلْمًا وَكَنْ لِكَ بَغِزِي الْمُحْسِنِينَ @

او کله چه ورسید یوسف قوت خپل ته نو ورکړ مونږ ده ته حکم او علم، او هم داسی جزا (بدل) ورکوو نیکوکارانو ته

تفسیر: یعنی خه مهال (وخت) چه د یوسف کرد (تول) قواء د کمال حد ته ورسیده نو د پاک الله درباره د عظیم علم او حکمت فیض ور ورسید. نهایت مشکله عقدی (غوتی) ئی په خپل رسیدونکی فهم سره حل کولی په ډیره ښه توګه (طریقه) او پوه سره ئی د خلقو جرګی او جګری سره جوړولی. پر دینی دقائقو په ښه ډول (طریقه) سره پوهیده. کومه خبره ئی چه په ژبه سره ویله. هغه به ئی عملاً هم کوله او نورو ته به ئی ورښووله د بی عقلانو له اخلاقو قطعاً پاک او صاف ق. په علمالشرائعو پوره ماهر ق. علمالرؤیا او د خوب تعبیر د ده مخصوصه برخه وه هو! هغه خلق چه د فطرت په لار ښوونه، یا د صالحینو په تقلید او توفیق پر ازلی نوائبو او حوادثو صابر وی. عمده اخلاق او ښی رشی (عادتونه) او معاملی ئی ځان ته غوره کړی وی، نو ځکه الله تعالیٰ پری داسی انعام فرمائی.

(کله چه یوسف علیه السلام کور د عزیز ته راغی، او عشق د زلیخا نهایت ته ورسید، نو خپل مراد ئی تری طلب کړ،)

#### وَرَاوَدَتُهُ الَّتِي هُوَ فِي بَيْتِهَا عَنُ نَفْسِهِ وَغَلَّقَتِ الْأَبُوابَ

### وَقَالَتُ هَيْتَ لَكُ قَالَ مَعَاذَاللهِ إِنَّهُ رَبِّنُ آحُسَ مَثُواَى إِنَّهُ لِا يُفْلِمُ الظَّلِمُونَ @

او طلب د فریب و کړ ده لره هغه (ښځی) چه دغه یوسف په کور د هغی کښی ؤ دپاره د نفس د ده او کلکی ئی پوری کړی ټولی دروازی او بیا وویل دغی ښځی هله زر راشه ته! زه تا لره یمه، وویل یوسف پناه نیسم په الله پوری چه بیشکه عزیز مالک خاوند زما دی چه ښه ئی کړی ده ساتنه زما) نو زه به ولی خیانت کوم په اهل د ده کښی،) بیشکه شان دا دی چه نیکی نه مومی ظالمان) چه د نیکی په ځای بد کوی یا زانیان).

تفسیر: له دی لوری غیبیه الطافاتو (غیبی مهربانیانو) د حضرت یوسف علیه السلام تربیت په داسی عجیبی او غریبی طریقی سره فرمایه له بل لوری د عزیز ارتینی (شځی) زلیخا د ده په مخ کښی د ډیر مزلةالاقدام (قدمونه خویدونکی) امتحان موقع پیدا کړه.

يعنى د حضرت يوسف عليه السلام پر حسن او جمال زليخا مفتونه او مينه شوه.

او د زړه وړلو، او مینه کشولو او سد لری کولو ګرد (ټول) سامان او اسباب ئی ټول کړل. او غوښت ئی چه د یوسف علیه السلام زړه هم بی واکه کړی. د یوه لوری د عیش او نشاط سامان او د نفسانی جنباتو د پوره کولو دپاره هر راز (قسم) سهولتونه او د بل لوری د یوسف علیه السلام شا مدام اوسیدل د زلیخا په کور کښی او د زلیخا انتهائی مینه او محبت او شفقت له ده سره. او په ګوښه (بیله) کوته کښی په خپله د ښځی له لوری په بیتابی او بی صبری سره داسی غوښتنه کوله او د خپلو او پردیو د تللو او راتللو ګرد (ټول) ورونه ئی وټړل. له بل لوری د ځلمیتوب عمر، د قوت زمانه، د مزاج اعتدال، د تجرد ژوندون دغه ګرد (ټول) دواعی، او اسباب داسی وو چه د هغو له تصادمه او تماسه د ډیرو لویو زاهدانو تقوی هم ګرد ګرد آلوزی. مگر هغه څوک چه د پاک الله له طرفه محسن ټاکلی (مقرر کړی) شوی وی. او د علم او حکمت په رنګ سره ئی رنګین کړی وی، او د نبوت د عصمت په لوړو (اوچتو) مقامو ختلی وی، نو پر هغه به څوک قدرت او مجال ولری او څرنګه به د شیاطینو په چمبو (فریبونو) کښی وی، نو پر هغه به څوک قدرت او مجال ولری او څرنګه به د شیاطینو په چمبو (فریبونو) کښی راشی ده یو د «معاذ الله» لفظ ووایه چه «په الله پوری پناه نیسم» سم له لاسه ګرد (ټول)

و قال مَعَادَالله به الآیة \_ وویل یوسف چه پناه نیسم په الله پوری الخ) یعنی له پاک الله څخه پناه غواړم زه داسی قبیح حرکت کله کولی شم. علاوه پر دی عزیز زما داسی مربی دی چه ما په ډیر عزت، پت، راحت او هوسائی (آرام) کښی ساتی نو ښه زه د خپل محسن پر ناموس باندی څرنګه لاس واچوم؟ داسی محسن هیروونکی او بی انصافی کوونکی له سره د نیکی او ښیکنی (فائدی) او بری مخ نشی لیدلی. او څرنګه چه د مجازی مربی دومره قدر او لحاظ کاوه شی، نو وپوهیډه چه له هغه حقیقی مربی څخه په څه اندازه مونډ ته لاژم دی چه وشرمیږو. او تری حیاء

ونيوله په هغه د بل هيچا وار نه چليږي.

ومامند آبة (۱۲)

وکړو. چه هغه رب العالمين دی او محض پخپل فضل او کرم سره ئی زمونډ تربيت فرمايلی دی، او خپل نور مخلوقات ئی زمونډ د خدمت او راحت دپاره درولی دی. تنبيه: ځينو مفسرينو د «انه ربی» ضمير د الله په لوری راجع کړی دی.

#### وَلَقَكُ هَنَّتُ بِهِ وَهَمَّ بِهَأَلُولَا أَنْ تَابُرُهَانَ رَبِّهُ كَنَالِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ الشُّوْءَ وَالْفَحْشَاءَ التَّهُ مِنْ عِبَادِ نَاالْمُخْلَصِيْنَ ﴿

او خامخا په تحقیق قصد کړی ؤ دغه (یوسف) ته (د جماع) او (یوسف) به قصد کړی وی دی ښځی ته که نه وی لیدلی یوسف برهان (قاطع دلیل) د رب خپل، هم داسی (ساتلی دی مونږ یوسف په عصمت سره) دپاره د دی چه و گرځوو مونږ له ده ځنی بد او ناکاره فعل (چه خیانت او زنا ده)، بیشکه دغه (یوسف) له بندګانو مخلصو (غورو پاکو) زمونږ څخه ؤ.

تفسير: ځينو مفسرينو د ﴿ وَلَقَدُهَتُوهِ ﴾ الآية - داسي ترجمه کړي ده او خامخا په تحقيق ښځی فکر کړی ؤ د یوسف او یوسف فکر کړی ؤ د ښځی یعنی زلیخا د یوسف علیه السلام د راګیرولو فکر وکړ، او یوسف علیه السلام داسی فکر وکړ چه زه د ښځی د مکر په لومه (دام) كښى ونه نښلم. كه يوسف عليه السلام د خپل رب حجت او قدرت نه وى معاينه كړى، نو استقامت او ثابت قدمی به ئی مشکله وه . ځینو مفسرینو «وهم بها» ئی له «ولقد همت به» څخه بیل کړی دی. او له «لولا ان رآبرهان ربه» سره ئی متعلق کړی دی لکه چه یه «ان کادت لتبدى به لولا ان ربطنا على قلبها » تركيب كسى دى. يه دغه وقت مقصود د يوسف عليه السلام يه حق کښي د «هم» ثابتول نه، بلکه نفي کول دي، او ترجمه به ئي داسي کيږي. چه ښځي د يوسف عليه السلام اراده وكړله، او يوسف عليه السلام به هم د ښځي اراده كړى وى. كه د خپل رب قدرت او حجت ئی نه وی لیدلی. ځینی یه «هم بها» کښی د «هم» لفظ ئی د رغبت او طبعی میلان به معنی اخیستی دی. یعنی د یوسف علیه السلام به زړه کښی بی اختیاره څه رغبت او میلان پیدا شو. لکه چه روژهدار ته په ګرمي کښي د یخو اوبو په لوري طبعاً رغبت پیدا کیږی. لیکن دی نه د هغو د څښلو اراده کوی او نه دغسی بي اختیاري رغبت چنداني مضر دی. بلکه سره له طبیعی رغبت له هغه څخه قطعاً احتراز د مزید اجر او ډیر ثواب موجب ګرځی، هم داسی ویوهیږه چه د داسی قوی اسبابو او دواعیو په موجودیت سم له بشری طبعی سره بی اختیاره او بی ارادی د یوسف علیه السلام په زړه کښی د کوم قسم رغبت او میلان احساس پیدا کیدل نه له عصمته سره منافی ده او نه ئی مرتبه ښکته کوی. بلکه یه «صحیح مسلم شریف» کښي د ابوهريره رضي الله تعالیٰ عنه حديث دی «که د بنده ميلان د کومي بدی په لوری وی

خو پر هغه عمل ونه کړی نو د ده د حسناتو په دفتر کښی يوه نيکی ليکله کيږی» الله تعالىٰ فرمايی چه هغه سره له رغبته او ميلانه زما له ويری هغه بدی ته لاس ونه غڅاوه. په هر حال سره له لفظی اشتراکه د زليخا «هم» د يوسف عليه السلام له «هم» سره لکه د ځمکی او آسمان فرق لری. نو ځکه لوی قرآن دغه دواړه «هم» ئی په يوه لفظ کښی سره جمع نه کړل، او نه د زليخا د «هم» په شان د يوسف عليه السلام پر «هم» ئی «لام» او «قد» داخل کړل. بلکه په سياق او لحاق کښی ئی ډير دلائل د يوسف عليه السلام پر طهارت او نزاهت قائم کړل. چه له غور کوونکو څخه پټ نه دی. تفصيلات ئی په «روح المعانی» او زمونډ د امام فخرالدين رازی په «تفسير کبير» او نورو تفاسيرو کښی شته.

«برهان» دلیل او حجت ته وائی. یعنی که یوسف علیه السلام په دغه وقت کښی د خپل رب دلیل نه وی لیدلی، نو پر قلبی میلان به ئی تک کاوه. به! نو دلیل څه و ؟ د زنا هغه عینالیقین حرمت او شناعت و چه الله تعالیٰ ورښوولی و یا هغه دلیل دی چه یوسف علیه السلام د بی پی زلیخا په مقابل کښی وویل چه وائه تعالیٰ په قدرت خپل پلار ئی ولید چه ولاړ دی، او له حیرته وائی چه په دغه وقت کښی د الله تعالیٰ په قدرت خپل پلار ئی ولید چه ولاړ دی، او له حیرته خپلی کوتی چیچی، یا پر کوم غیبی لیک ئی نظر ولوید چه په هغه کښی د دغه فعل شناعت مرقوم او دی تری ممنوع شوی و، والله اعلم اما اصح دا دی چه هغه برهان یواځی د الله تعالیٰ جل وعلیٰ شانه عصمت و، د دغه «برهان» بنوول او داسی ئی ثابت قدم ساتل د دی دپاره و چه یوسف علیه السلام زمونړ له غورو بندگانو څخه و، یا ئی جبرئیل ولید. یا غړ پری وشو، چه خبردار! ته نبی الله ئی!. لهذا هیڅ یوه وړوکی او لویه بدی، اگر که د ارادی په درجه هم وی ور خبر دسید.

کله چه یوسف علیه السلام د زلیخا نه په تیښته شو نو هری بندی دروازی ته چه به رسیده نو په حکم د الله تعالیٰ سره به ورته پخپله بیرته کیده او زلیخا هم داسی ورپسی څخاسته تر اوومی دروازی یوری

#### وَاسْتَبَقَا الْبَابَ وَقَتَاتُ قَمِيْصَهُ مِنْ دُبُرِ وَالْفَيَاسَيِّكَ هَالْكَا الْبَابِ قَالَتُ مَا حَزَاءُ مَنْ آزَادَ بِآهُ لِكَ سُوَّءُ الآلَا أَنْ يُسْجَنَ آوْعَذَا كُ الِيُوْرِ

او سره منډی وهلی دواړو دروازی ته او غیری کړ (ښځی) کمیس د دغه (یوسف) د شا له طرفه او مخامخ شول دوی دواړه میړه (خاوند) د زلیخا (عزیز) سره دروازی څخه، وویل (زلیخا عزیز ته) چه نه ده جزاء د هغه چا چه اراده ئی کړی ده په اهل ستا د بدی مګر دا چه بندی کړ شی یا عذاب دردناک دی. تفسیو: و اندی یوسف علیه السلام ؤ چه ژر ور و پرانیځی او د باندی لاړ شی او وروسته زلیخا د ده په تعاقب کښی وه اتفاقاً د یوسف علیه السلام د کمیس وروستنی برخه د زلیخا په لاس کښی ولویده، نو تینګ ئی ونیو، او خپل لوری ته ئی راکش کړ. په دغه کش او کوک (راښکلو) کښی کمیس وشلید مګر یوسف علیه السلام په هر ډول (طریقه) چه ؤ له کوتی څخه د باندی ووت. نو له یوی خوا دوی دواړه سره وړاندی او وروسته په دروازه کښی ورسیدل او له بلی خوا د زلیخا میړه (خاوند) د مصر عزیز هم راورسید، نو ژر تر ژره زلیخا په خبرو جوړولو خپله خوله وپرانستله، زلیخا الزام پر یوسف واړاوه چه ده له ماسره د بدی اراده کړی وه، نو د داسی سړی سزا ښائی دا وی چه په بندی خانه کښی وغورځاوه شی یا بل کوم سخت هیداد (سزا) ورته وټاکلی (مقرر) شی.

قَالَ هِي رَاوَدَتُنِي عَنْ نَفْسِي وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِنَ آهُلِها أَوْلَا فَالَهِ فَكُونَ آهُلِها أَوْلَا فَالَكُونِينُ اللَّهِ فَكَا مِنْ قَبُلِ فَصَدَقَتُ وَهُو مِنَ الْكُونِينُ وَ الْكُونِينُ وَ الْكُونِينُ وَ الْكُونِينُ وَ الْكُونِينُ وَ الْكُونِينُ وَالْكُونِينُ وَالْكُونِينُ وَالْكُونِينُ وَاللَّهُ مِنْ الصَّدِقِينَ فَكَمَّا رَاقَبِينَ هَا قُدَّ مِنْ دُبُرٍ قَالَ إِنَّهُ مِنْ الصَّدِقِينَ فَكَمَّا رَاقَبِينَ هَا فُكُ مِنْ دُبُرٍ قَالَ إِنَّهُ مِنْ الصَّدِقِينَ فَي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الْمُعْلِيمُ فَي اللَّهُ مِنَ الْمُعْلِيمُ فَي اللَّهُ مِنْ الْمُعْلِيمُ فَي اللَّهُ مِنَ الْمُعْلِمُ فَي اللَّهُ مِنْ الْمُعْلِمُ اللَّهُ مِنْ الْمُعْلِمُ اللَّهُ مِنْ الْمُعْلِمُ اللَّهُ مِنَ الْمُعْلِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الْمُعْلِمُ اللَّهُ مِنَ الْمُعْلِمُ اللَّهُ مِنْ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللْمُ الْمُعْلِمُ اللْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُ

وویل (یوسف) چه هم دی طلب (او فریب) کړی دی له ما سره دپاره د نفس زما (مراد خپل او شاهدی ورکړه (یوه تی رودونکی) شاهد له کورنی د زلیخا څخه (داسی چه ای عزیزه وګوره) که ؤ کمیس د یوسف څیری کړی شوی د مخی له خوا نو رښتیا وائی زلیخا او دغه (یوسف) له دروغجنانو څخه دی. او که ؤ کمیس د دغه (یوسف) څیری کړی شوی د شا له لوری نو دروغ وائی زلیخا او یوسف له رښتیا ویونکو څخه دی. نو کله چه ولید (عزیز) کمیس د یوسف چه څیری شوی دی د شا له لوری نو وویل (عزیز) چه بیشکه دغه (یو فریب دی) له فریبونو ستاسو ښځو څخه، بیشکه فریب د تاسو ښځو ډیر لوی دی. ای یوسف! واوړه له دی کاره (او پت د زلیخا وساته، او بیا ئی زلیخا ته وویل) او مغفرت وغواړه ګناه خپلی ته بیشکه چه وساته، او بیا ئی زلیخا ته وویل) او مغفرت وغواړه ګناه خپلی ته بیشکه چه

#### ته ئى (اى زليخا!) له خطاكارانو.

تفسير: اوس نو يوسف عليه السلام ناچاره شو چه اصلي خبره ورښكاره كړى چه زليخا اراده کړي وه چه زما نفس زما له واکه (اختياره) وباسي، زه وتښتيدم او ځان مي تري وژغوره (بچ کړو). دغه جګړه لا يای (آخر) ته نه وه رسيدلي چه د زليخا له کورني څخه يو شاهد په عجیبی طریقی سره د یوسف علیه السلام به حق کښی شاهدی ورکړه له ځینو روایتونو ځنی معلومیږی چه دغه شاهد یو تی رودونکی هلک ؤ چه د الله تعالیٰ په قدرت د حضرت یوسف علیه السلام د برائت او وجاهت عندالله سكارولو دياره يه غږيدلو پيل (شروع) وكړ. او ځينې علماء وایی چه هلک نه و بلکه کوم یوه سری و چه داسی یوه یته او نسه ئی ور وښوده والله اعلم که شاهد تی رودونکی هلک و لکه چه به ځینو معتبرو روایتونو کښی دی نو په دغه صورت کښی هم دغه د یوه تی رودونکی وینا او داسی شاهدی ورکول چه یه خاتمه کښی د یوسف علیه السلام یه حق كښى مفيد شي بالاستقلال د يوسف عليه السلام د صداقت دليل ؤ. د كميس له وړاندى يا له وروسته څیریدلو له شهادته په زائد ډول (طریقه) د یوی علامی او قرینی په شان ښائی وګڼلی شی او که کوم یوه سړی و نو په ښکاره سره داسې معلومیږی چه دی به په خارجې طریقې سره د حال به حقیقت مطلع شوی وی. مگر ده به نهایت یوه به داسی یو اصول سره شاهدی اداء کره. چه هغه د بی طرفانو په نزد هم ډیره معقوله وه ځکه که سم د ښځی له دعوی سره «معاذ الله» يوسف عليه السلام د دی په لوری اقدام کړی وی، نو د ده مخ به د ښځی په لوری وه، نو ښکاره ده چه په دغه کش کوک (معارضه) کښي د يوسف عليه السلام کميس به هم د مخې له لوري څيری شوی و او که د يوسف عليه السلام وينا صحيحه ده چه ښځی زه خپل لوری ته بللم او زه د دروازی په لوری وتښتيدم او دی زما د نيولو په مقصد زما تعاقب وکړ، نو ښکاره خبره ده چه د ده کمیس به د شا له لوری څیری شوی وی. ځکه چه په دغه صورت کښې یوسف علیه السلام د دی په لوری له سره متوجه نه ؤ بلکه هغی ته ئی خپله شا ګرځولی په تیښته ؤ په هر حال کله چه ولید شو چه کمیس د مخی له لوری نه بلکه د شا له لوری څیری کړی شوی و نو عزیز ويوهيد چه دغه ګرد (ټول) د ښځی مکر او فريب دی. يوسف عليه السلام هيڅ قصور نه لری لکه چه ښکاره ئې وويل چه د زليخا دغه ډک له فريبه چاره له هغه قسمه ده چه عموماً ښځي ئې كوى. نو عزيز له يوسف عليه السلام څخه استدعاء وكړه چه څه تير شوى دى، هغه هير كړه! او وروسته له دی نه د دی خبری ذکر مه کوه! چه د سختی رسوائی او بدنامی موجب دی. او زلیخا ته ئي وويل چه له يوسف عليه السلام څخه يا له خدايه د خپل قصور معافى وغواړه! چه باليقين هم دا ستا قصور دی.

اګر که عزیز ډیر تاکید کړی ؤ په یوسف باندی د پټولو د دی خبری، اما داسی خبری کله پتی پاتی کیږی نو دا خبره د مصری ښځو په خولو کښی پریوته، او د زلیخا د بدنامی آوازه لاړه او خوره شوه لکه چه وائی

### وَقَالَ نِسُوَةً فِي الْهَكِينَةِ امْرَاتُ الْعَزِيْزِثُرَا وِدُفَتْ هَاعَنُ تَفْسِهَاعَنُ تَفْسِهَ قَدُ شَعَفَهَا كُبِّا إِنَّا لَنَزِهَا فِي ضَلْلِ ثُبِيئِن ﴿ تَفْسِهَ قَدُ شَعَفَهَا كُبِّا إِنَّا لَنَزْلِهَا فِي ضَلْلِ ثُبِيئِن ﴿

او وویل یو خو شځو (له خواصو د باچا) په ښار (د مصر) کښی چه ښځه د عزیز طلب کوی مریی خپل له نفس د ده (مراد خپل)، په تحقیق څیری کړی ده پرده د زړه د دی ښځی له جهته د محبت (د یوسف یعنی ننوتلی دی محبت د یوسف په غلاف د زړه د زلیخا کښی)، بیشکه مونږ خامخا وینو زلیخا په ګمراهی ښکاره کښی (چه خپل میړه (خاوند) لری او مریی پسی ګرځی).

تفسیو: یعنی ورو ورو د تول ښار په ښځو کښی داسی ویناوی شروع شوی چه د عزیز ښځه پر خپل ځان ئی خپل ځلمی کنعانی غلام مفتونه او مینه شوی ده، او غواړی چه وئی لمسوی او پر خپل ځان ئی وغولوی او د هغه نفس د ده له واکه (اختیاره) وباسی، د دی مرئی مینی د هغی د زړه په منځ کښی ځای نیولی دی. حال دا چه د داسی یوه معزز منصبدار ښځی ته دغسی یو حرکت ډیره د شرم خبره ده چه دا پر خپل مریی مینه شی او تری خپل نفسانی مقصد وغواړی. زمونډ په فکر په دغی معاملی کښی زلیخا په علانیه غلطی او ښکاره ناپوهی کښی ده.

#### فَكَمَّاسَمِعَتُ بِمَكْرِهِنَّ اَرْسَلَتُ اِلَيُهِنَّ وَاَعْنَدَتُ لَهُنَّ مُثَّنَكًا وَّاتَتُ كُلَّ وَاحِدَةٍ مِّنْهُنَّ سِكِّيْنَا وَّقَالَتِ اخْرُجُ عَلَيْهِنَّ فَكَا رَايْنَ اَكْبُرَنَهُ وَقَطَّعْنَ اَيْدِيَهُنَّ وَقُلْنَ حَاشَ بِلهِ مَا لَمْنَا بَشَرًّا إِنْ لَمْذَا اِلْامِلَكُ كُرِيْدُ۞

نو کله چه واورید (زلیخا غیبت) مکر (فریب) د دوی، نو ولیږه (زلیخا یو شوک) دغو (طعنگرو ښځو) ته او تیار ئی کړ دغو ښځو ته مجلس (یا میلمستیا یا بالښتونه چه ډډی پری واچوی) او ور ئی کړی هری یوی ښځی ته له دغو (ښځو) نه چړوکئ او وویل (زلیخا یوسف ته) راووځه په دوی (نو راووت) نو کله چه ولید دوی دغه (یوسف) نو ډیر لوی ښائسته ئی وموند (هک پک پاتی او ځانونه تری هیر شول) او غوڅ ئی کړل لاسونه خپل او وویل دوی پاکی ده الله ته (له عجز او نقصانه چه داسی صورت ئی هم جوړ

کړی دی) نه دی دغه (ځلمی) انسان، نه دی دغه (ځلمی) مګر پرښته ده لويه.

تفسیو: د ښځو دغو ویناؤ ته ځکه مکر فریب وائی چه د مکارانو په شان به یی پتی پتی خبری کولی، او پر زلیخا به ئی بد ویل، ګواکی دوی به د خپلی پاکی او عفت اظهار کاوه. حال دا چه یوسف علیه السلام د بی مثال حسن او جمال شهرت چه د هری سنځی غوړونو ته رسیده، نو هغوی به د ده یه لیدلویسی کریدی او ترییدی او بری ویلیدی هیخ بعید او لری نه دی چه بر زلیخا د طعنو او تنقید کوونکو اصلی د زړه مقصد هم دا وی، چه زلیخا په قهر کړی، او داسی يوه حركت ته ئى تياره كړى چه د يوسف عليه السلام د ملاقات او ليدلو سبب وګرځي، يا د زلیخا په زړه کښې د هغه نفرت واچوي، او هغوي د خپل ځانونو په لوري د هغه د مائل کیدلو موقع رایبدا کړی. او دا هم ممکن دی چه زلیخا په دغی معاملی کښی له ځینو ښځو سره د زړه خبری کړی وی، او هغوی د دی د دغو پتو او د زړه د خبرو د ساتلو په څای هغه برسیره کړی وی، او په تنقید او پیغور ویلو به ئی لاس پوری کړی وی. په هر حال د دوی د دغو خبرو او اترو څخه په لفظ د «مکر» سره په تعبير کولو کښي دغه ټول احتمالات موجود دی. ﴿ ٱرْسَلَتُٱلِيُّهِنَّ ﴾ الآية ـ نو وليږه زليخا يو څوک دغو طعنگرو ښځو ته) يعنى ښځو ته ئى بلنه وکړه او میلمستیا ته ئې راوغوښتي، او یو مجلس ئې ترتیب کړ. چه د هغه د مأکولاتو او خوړو یه منځ کښي ځینې خواړه داسې هم ؤ چه په چړوکیو سره ګریدل. یا یوټکې به ئې تری لری کیدل. لکه چه د خوړو ګردی (ټولی) میوی او نوری د دوی په مخ کښی واوښتلی شوی او په ښه ترتیب سره کیښودی شوی، او د هری یوی ښځی په لاس کښی یوه یوه چړوکئ ورکړه شوه څو د تراشولو وړ (لائق) شیانو په خوراک کښي د بلي ښځي د انتظار له کلفته بي غمه وی کله چه دغه گرد (تول) شیان ئی جوړ او بوره ترتیبات ئی ونیول. حضرت یوسف ته چه هم هغلته چیری نژدی موجود ؤ غږ وکړ چه دلته راشه په مجرد د راتلو د هغه پر ګردو (ټولو) میلمنو ښځو باندی د بریښنا په شان یو تاثیر او حرکت پیدا شو او ښځی د یوسف د حسن او جمال له دغی یو ناڅایی ننداری څخه بیخی بیهوشی او بیحواسی شولی، او د بیهوشی په حال کښی د ميوو په ځای ئي خپل لاسونه يري کړل. ګواکي قدرت يو مستقل دليل د يوسف عليه السلام ير نزاهت او صداقت ودراوه، چه د هغه ځلمي د بي مثله جمال د لږ پلوشي په اثر د غوليدونكو ښځو خپل حواس ورک کړل. حال دا چه يوسف بيخي هغوی ته خپلې سترګې هم ونه غړولي او د دغو ښځو پيمخي او سينګار ته ئي له سره ونه کتل، او له سره ئي لږ څه التفات هم ورته ونه کړ نو کرد (ټول) سره ویوهیدل بالیقین اصلی واقعه به هم داسی وی چه زلیخا د دی سد (هوش) وړونکي جمال د ننداري څخه خپل عقل، فکر، سد (هوش) او حواس او نور له لاسه ايستلي وي او یوسف علیه السلام د معصومی پرښتی په شان د خپل عفت امن ساتلی، پاک او صاف تری وتلی دی.

الآیة ۔ او وویل دغو ښځو پاکی ده الله ته له صفاتو د عجز او

ومامند آبة (۱۲) يوسف (۱۲)

نقصانه چه داسی صورت ئی هم جوړ کړی دی نه دی دغه ځلمی انسان، نه دی دغه ځلمی مګر پرښته د حسن او جمال او نورانی صورت په اعتبار لکه پرښته معلومیږی یو چا ډیر ښه ویلی دی:

قوم اذا قوبلوا كانوا ملائكة

حسناوان قوتلوا كانوا عفاريتا

پښتانه دی پرښتی په محل د عیش عشرت کښی

توریالیان دی لکه ځمریان په ډګر د جنګ غیرت کښی

یا هغه حیاء او عفت چه د ده له څیری او وضعیت او هیئت څخه راڅرګندیده، او د هغه د لیدلو څخه ئی داسی وویل چه دغه بنی آدم نه دی بلکه د کومی معصومی پرښتی په شان راښکاری. (بیا چه زلیخا دا ښځی ولیدی چه له ډیر حیرته ځان او جهان تری ورک شوی دی)

#### قَالَتُ فَذَٰلِكُنَّ الَّذِي لُنُتُنَّنِي فِيهِ وَلَقَدُرَاوَدُتَّهُ عَنْ نَفْسِهِ فَاسْتَعْصَمَ وَلَيِنَ كَوْنِفْعَلْ مَا امْرُهُ لَيُسْجَنَنَ وَلَيكُونَا مِنَ الصَّغِرِينَ ۞

نو وویل (زلیخا دغو ښځو ته) دا همغه ځلمی دی چه ملامته کړی ومه تاسو زه په (محبت د) ده کښی، او خامخا په تحقیق طلب کړی ؤ ما له ده له نفسه د ده (مدعا خپله) نو ځان ئی وساته (او زما مطلب ئی ونه کړ)، او قسم دی خامخا که ونه کړی هغه څه چه امر کوم زه ده ته (او وایم زه) نو خامخا به بندی (قید)کړی شی هرومرو (لازمأ) او خامخا شی به دی له ذلیلانو (بی عزتانو په دی بندی خانه کښی)

تفسیر: اوس زلیخا موقع وموندله چه د ښځو د هغو طعنو او تشنیعو غشی بیرته پر هم دوی ورغوځار کړی ګواکی په دغه وقت کښی ﴿ فَنْلِکَالْتَوْیُ فَیْهِ ﴾ په ویلو سره د یوسف صفت وکړو د دی ټولنی د رنګ او وضعیت له لیدلو ځنی زلیخا بیخی ځان له لاسه ورکړ او د هغی پیښی ګرد (ټول) واقعات ئی په ښکاره ډول (طریقه) سره ټکی په ټکی وویل «چه بیشکه ما غوښت چه د دی کنعانی ځلمی زړه په لاس راوړم مګر دغه د پاک الله بنده په داسی ډول (طریقه) سره خپل ځان له ما ځنی وژغوره (وساته) او لاس ئی له ما ځنی ووینځه چه زه ورته حقه حیرانه یمه، او د هغه د عفت او طهارت او قوت بیان تاسی ته له سره نشم کولی» ګواکی الله تعالیٰ د ګرد (ټول) ښار د خواصو ښځو په ټولنه کښی د حضرت یوسف علیه السلام د عصمت او عفت کمال او د نزاهت او طهارت ثبوت ئی ور وړاندی کړ د زلیخا حال په دغه وقت کښی همغسی ؤ لکه چه چا ویلی دی.

ومامن د آبة (۱۲) يوسف (۱۲)

#### لا تخف ما صنعت بك الاشواق واشرح هواك فكلنا عشاق

﴿ وَلَمِنْ لَمُوْكُونَ لَكُونَ لَكُونَ لَكُونَ لَكُونَ لَكُونَه كُرى هغه خُه چه ورته وایم زه نو خامخا به بندى كړ شى هرومرو (لاژماً) او خامخا به شى له ذليلانو په دى بندى خانه كښى) د زليخا مقصود په دغو خبرو او اترو كښى لږ څه نورو ښځو ته د خپلى معذورى او نامرادى، اظهار ؤ څو د هغوى زړه خوږى او همدردى حاصله كړى شى. او لږ څه په تحكمى ډول (طريقه) په ويرولو سره د يوسف عليه السلام مرعوبيت ؤ چه هغه وويريږى او وروسته له دى نه د زليخا په مراد او مطلب كار وكړى. او ترى سر ونه غړوى. او ځان دى ورته سنبال كړى حال دا چه نوغاړه ژر لومه دى نه كيږى عنقا ښكار، ونغاړه ژر لومه دى

پرته به وی په خاورو کښی باد نیسی تل لومه دی کله چه دغو ښځو یوسف علیه السلام ته وویل چه امر ومنه د مولاګئ خپلی که نه بندی (قیدی) کیږی او رېړونه (تکلیفونه) به تیروی

#### قَالَ رَبِّ السِّجُنُ اَحَبُ إِلَيَّ مِمَّا يَدُعُونَنِيُ الَّذِهِ وَ الْانتَصْرِفُ عَنِي كَيْلَ هُنَّ اَصُبُ اليَهِنَ وَاكُنُ مِّنَ الْمُهِلِيُنَ<sup>®</sup>

نو وویل (یوسف) ای ربه زما بندی خانه ډیره خوښه ده زما له هغه کاره چه بولی دا ښځی ما هغه کار ته، (ای الله وګرځوی مکر، فریب د دوی له مانه) او که ونه ګرځوی ته له ما ځنی مکر فریب د دی ښځو نو میلان به وکړم زه دوی ته او بیا به وګرځم (په سبب د دغه میلان) له جاهلانو.

تفسیر: معلومیږی چه د زلیخا دغه د مایوسی غصی، او د مظلومیت ډکی وینا د دی پر نورو هم جنسانو او سیالانو خپل پوره اثر وغورځوه یا لا له پخوا د دوی په منځ کښی سره څه خبری او اتری به هم شوی وی. په هر حال لیکلی دی چه په دغه وقت کښی ګردو (ټولو) ښځو د یوسف علیه السلام په پوهولو باندی داسی ژبی وپرانستلی «چه تاته لازم دی چه د خپلی دغی محسنی او سیدی میرمنی خبره ومنی! آخر ته ولی پر دغی غریبی باندی ظلم او تیری کوی! او ښائی چه دغی خبری ته هم ښه فکر وکړی چه د دغو غاړه غړولو او خبرو نه منلو نتیجه به تاته خامخا ربرونه (تکلیفونه) او مصیبتونه در وړاندی کړی او بل هیڅ یوه ګټه (فائده) درته نه رسوی» وایی چه په ښکاره ډول (طریقه) دوی به هری یوی د زلیخا سپارش کاوه مګر په حقیقت کښی دوی هری یوی غوښته چه د یوسف علیه دی موی شری وی خوښته چه د یوسف علیه السلام ولید چه دغو ښځو په ډیر بد صورت راپسی شوی دی او ګردی (ټولی) راپسی لویدلی دی او شیطان په هر لوری ماته سختی لومی غوړولی دی په ډیر عزم او استقامت او د نبوت په استقلال

او ارادی ئی د احدیت له درباره غوښتنه او دعاء کوله چه «یا اله العلمینه! ما د دوی له مکرونو او فریبونو ځنی وژغوره (وساته)! که په دغی سلسلی کښی ماته بندی کیدل راپیښیږی، نو زه په ډیری خوشالی سره هغی بندیگری ته د معصیت پر ارتکاب ترجیح ورکوم که ته زما لاس ونه نیسی، نو ویریږم چه زه به بی عقله شمه او د دوی دغو لمسولو ته به څه تمائل و کړم» دلته د یوسف علیه السلام دغه وینا دا راڅرګندوی چه د انبیاؤ علیهم السلام عصمت هم د پاک الله په اعانت او لاس نیونی سره کیږی او دوی پر خپل عصمت نه مغروریږی، بلکه د عصمت او عفت پر هغی منشأ «چه د پاک الله حفاظت او صیانت دی» دوی تل نظر اچوی.

#### فَاسْنَجُابَ لَهُ رَبُّهُ فَصَرَفَ عَنْهُ كِينَ هُنَّ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيهُ @

نو قبوله کړه ده ته رب د ده (دا دعا) نو وئی ګرځاوه له ده څخه فریب د دوی، بیشکه الله هم دی ښه آوریدونکی (د ټولو اقوالو) ښه عالم دی (په ګردو (ټولو) افعالو).

تفسیر: یعنی دی ئی په عصمت او عفت په پوره ډول (طریقه) سره ثابت قدم او مستقیم کړ، او د هیچا مکر او فریب پری ونه چلید، او هیڅ اثر ئی پری ونه کړ.

(بیشکه الله تعالیٰ ښه آوریدونکی د ټولو اقوالو ښه عالم دی په ګردو (ټولو) افعالو) یعنی د ګردو (ټولو) دعاوی ښی آوری، او تری ښه خبردار او پوه دی. حضرت شاه صاحب لیکی «ظاهراً معلومیږی چه دی پخپلی غوښتنی او دعاء سره بندی شوی دی لیکن الله تعالیٰ د ده په دومره دعا قبوله فرمایلی ده چه د هغوی فریب ئی تری دفع کړی. نور بندی کیدل د ده په قسمت کښی ؤ. انسان لره ښائی چه د ویری په وقت کښی د خپل ځان دپاره بدی ونه غواړی. او پوره د نیکی سؤال دی کوی. اګر که کیږی خو همغه چه په قسمت کښی لیکلی شوی دی». په ترمذی شریف کښی راغلی دی چه له یوه سړی څخه رسول الله صلی الله علیه وسلم دغه دعاء واوریده اللهم انی اسالک الصبر ای الله زه له تانه صبر غواړم رسول الله مبارک وفرمایل «سالت الله البلاء فاساله العافیة تا له الله تعالیٰ ځنی د بلاء طلب وکړ. ځکه چه صبر خو پر بلاء کیږی، نو تری عافیت وغواړه!»

#### تُحرِّبَ الْهُوْمِنْ بَعْدِ مَا رَأَوُ الزَّالِي لِسَجُنْنَهُ حَتَّى حِيْنِ ٥

نو بیا ښکاره شو دوی ته (یعنی عزیز او تابعانو د عزیز ته) وروسته له هغه چه ولیدل دوی دلائل (د پاکئ د یوسف) چه خامخا په بندی خانه کښی به واچوی هرومرو (خامخا) دی تر یو وقت پوری (چه قطع شی خبری د خلقو

ومامند آبة(١٢)

#### پس بندی کړ شو يوسف)

تفسیر: یعنی سره له دی چه د حضرت یوسف علیه السلام د برائت او نزاهت ډیر دلائل ئی لیدلی ؤ بیا هم دوی په دغه کښی مصلحت ولید چه تر یوی مودی پوری یوسف علیه السلام بندی کړی، څو عام وګړی او خلق داسی وګڼی چه هم دغه یوسف پړ ؤ، او همغه کمبخته ښځه بی سببه بدنامه شوه ګواکی هغه تخویف او ویرول چه د زلیخا له لوری په بندیتوب سره ورکړی شوی ؤ په سر ورسوله شوه. له دغی بندیګری څخه به د دغو خلقو غرض داسی وی چه په دی سره به له پخی څخه دغه بدنامی ورکیږی او هم تر یوی مودی پوری به یوسف د دوی له سترګو ځنی پتیږی. او د ښځی اصلی مقصد به له دی بندیتوبه داسی وی چه ګوندی یوسف علیه السلام د لړ پتیږی. او د ښځی اکاللو (زغملو) په اثر لړ څه مات او نرم شی. او زه په دی ډول (طریقه) سره کولی شم چه خپل مقصد تری حاصل کړم او د عزیز او د نورو مقصد به له دغه بندیتوبه داسی وی چه په هغه سره دغه محبت ورک یا کم شی.

#### ۅؘۮڂٙڵڡۜۼ؋ٳڵؾۼؽؘڣٙؽڵڹۣ۫ۊؘٵڶٳۘڂۮۿؙٳۧٳڹٚٞٲۯٮڹؽؙٲۼۛڝؚۯ۫ڂؚؠؙڗ۠ٷٙٵڶٳڵٳۼۯٳڹٚٵٙۯۑؽؘٲۼٟڷ ڣٙۅؙۛۊؘۯٲۺؚؽڂٛڹڒٞٳؾٲڴڶٳڷڟؽۯڡؚڹ۫ۿ۠ڹؚٛڹؿؙڹٳ۫ۺؿؙۅؽڸ؋ۧٳ؆۠ٵڹڒڮػڡؚڹٳڶؠؙڞڛڹؽڹ۞

او ننوتل له ده سره په زندان کښی دوه ځلمیان، وویل یو له دی دواړو بیشکه زه وینم ځان خپل (په خوب کښی) حال دا چه نچوړوم انګور دپاره د شرابو، او وویل هغه بل چه بیشکه زه وینم ځان خپل (په خوب کښی) حال دا چه بار کړی می ده د پاسه په سر خپل ډوډی چه خوری مرغان له هغی (ډوډی)، خبر کړه ته مونږ په تعبیر د دی (هر یوه خوب)، بیشکه مونږ وینو تا له نیکو کارانو (له بندیانو سره یا د بندیخانی یا له ښو علماؤ د تعبیر څخه).

تفسیر: یعنی په هم دغو ورځو کښی دوه ځلمی بندیان هم په بندی خانه کښی واچول شول. چه له دوی ځنی یو د مصر د باچا (ریان بن الولید) ډوډی پخوونکی او بل ئی ساقی ؤ او دواړه په دغه الزام چه باچا ته د زهر ورکولو اراده ئی درلودله (لرله) بندیان شوی ؤ. په بندی خانه کښی د حضرت یوسف علیه السلام د مروت، امانت، رښتیا ویل، ښه اخلاق، زیات عبادت کول، ښه معرفت، ښه تعبیر، له خلق الله سره زړه سوی او نورو محاسنو شهرت او آوازه وه . دغه دواړه بندیان هم له حضرت یوسف علیه السلام سره ډیر مأنوس (روږدی) شول او د ډیر محبت او اخلاق

اظهار به ئی ورته کاوه یوه ورځ دغو دواړو خپل خوبونه ور اظهار کړل ساقی وویل چه ما خوب لیدلی چه باچا ته شراب ورکوم نانوائی وویل چه زه ګورم ځما په سر لوی پتنوس ایښی (چه پکښی خواړه دی) او له هغه څخه مرغان پخپلو مښوکو سره ټونګی وهی او تری خوری ئی. یوسف علیه السلام ئی لوی سړی لیللی د دغو خوبونو تعبیر ئی تری وغوښت.

#### 

وویل (یوسف) چه لا نه به وی راغلی تاسی ته طعام چه روزی در کوله شی تاسی ته هغه (طعام) مگر چه خبر به کړم تاسی په تعبیر د دی خوب پخوا له راتلو (د دی طعام) تاسی ته، دا تعبیر (چه کوم ئی تاسی ته) له هغه علم نه دی چه ښوولی دی ماته رب زما، بیشکه ما پریښی می دی دین د هغو خلقو چه ایمان نه راوړی پر الله او حال دا چه دوی په آخرت هم دوی کافران کیدونکی دی.

تفسیر: یوسف علیه السلام دومبی هغوی ته تسلی ورکړه چه هرومرو (خامخا) د دغو خوبونو تعبیر تاسی ته ډیر ژر معلومیدونکی دی، او له دغو هرو ورځو خوړو څخه د مخه چه تاسی ته درکول کیږی هغه به زه دروښیم. لیکن د خوب د تعبیر کولو څخه د مخه یوه ډیره ضروری او مفیده خبره در آوروم او هغه دا ده چه دغه د تعبیر علم او نور ماته له کومه ځایه حاصل شوی دی؟ نو په یاد ئی ولرئ چه زه کوم کسب ګر کاهن یا منجم نه یم بلکه زما د علم سرچینه ربانی وحیه او الهام دی چه ماته پاک الله دغه علم او کمال څکه راښوولی دی چه ما د همیشه دیاره د کافرانو او باطل پرستانو دین او ملت پری ایښی دی او د خپلو مقدسو پلرونو او نیکونو د حضرت ابراهیم، حضرت اسځق، حضرت یعقوب غوندی انبیاؤ او مرسلاتو د توحید پر دین ځم. او د هغوی لاره می ځان ته غوره کړی ده. زمونډ له ګردو (ټولو) خبرو څخه لویه او مقدسه د نظر مطمح هم دغه خبره ده چه د دنیا هیڅ یو څیز په هیڅ یوه درجه له پاک الله سره شریک ونه ګرځوو نه په ذات کښی نه په صفاتو کښی نه په افعالو کښی نه په ربوبیت او معبودیت کښی. یواځی د هغه په حضور کښی سر ښکته کوو. او له هغه سره محبت لرو او پر هغه باندی توکل او اعتماد کوو. او خپل مرګ او ژوندون او نور ټول همغه پاک الله ته ورسهارو، په هر حال یوسف علیه السلام مناسبه موقع لیدلی په نهایت مؤثر ډول (طریقه) سره دغو بندیانو ته د ایمان

او توحید په جانب ترغیب او تشویق ورکړ د انبیاؤ هم دغه کار او عادت وی چه د دعوت او د حق د تبلیغ هیڅ یوه مناسبه موقع له لاسه نه ورکوی. یوسف علیه السلام ولید چه د دغو قیدیانو زړونه زما په لوری متوجه دی او هم له ماسره مانوس شوی دی، او د بندیگری (قیدئی) په مصیبت کښی گرفتار دی. ښائی چه لږ پاسته او نرم شوی به هم وی. راشه! په دغه وقت کښی ته دی د تبلیغ الحق او د دعوت د فرائضو په ادا کولو سره فائده تری واخله! ډومبی دوی ته دینی خبری وروښیه بیا ئی د خوب تعبیر ووایه! دغه تسلی ئی خو ورته لا له پخوا څخه ورکړی وه چه د ډوډی تر وقت پوری تعبیر به درمعلومیږی څو دوی د پند او نصیحت له اوریدلو څخه ځانونه ونه باسی، او به غوږونه ورته کیږدی.

تنبیه: ډیرو مفسرینو د 

الکتابیه: ډیرو مفسرینو د 

الکتابیه: ډیرو مفسرینو د 

الکتابی تاسی دواډو ته طعام مکر چه خبر به کړم زه تاسی په احوال د هغه طعام چه کوم قسم طعام دی او رنګ او خوند به ئی څرنګه وی، نو دغه تعبیر کول ماته څه اشکال لری. ګواکی ډومبی حضرت یوسف علیه السلام د معجزی په لوری د دوی توجه ورکش کړه، او دوی ئی پخپل نبوت باندی مطمئن او ډاډه کړل. څو راتلونکی نصیحت ئی زیات مؤثر او ښه اوقعفیالنفس شی. په دی تقدیر سره د یوسف علیه السلام دغه معجزه به داسی وی لکه چه حضرت مسیح علیه السلام فرمایلی ؤ 

المرمایلی ؤ 

الکتابی و الکتابی و الله اعلم. حضرت شاه عبدالقادر صاحب لیکی «حق تعالیٰ په پخوانی تفسیر اختیار کړی دی. والله اعلم. حضرت شاه عبدالقادر صاحب لیکی «حق تعالیٰ په قید کښی دغه حکمت ایښی دی چه د دوی زړونه د کافرانو له محبته تش شی یعنی هغه کافران چه له دوی سره ئی محبت او مدارات کاوه. او د الله تعالیٰ په علم سره روښان شی یوسف علیه السلام وغوښت چه ډومبی هغوی ته دینی خبری وښیی او وروسته د خوبونو تعبیر ورښکاره کړی. نو ځکه ئی تسلی ورکړه چه مضطرب او پریشان نشی او وی ویل چه د ډوډی تر وقته پوری به هغه هم دروښیم.»

#### وَاتَّبَعُتُ مِلَةَ الْمَاءِيُ اِبْرُهِبُهُ وَالسَّحْقَ وَيَعُقُوبُ مَاكَانَ لَنَاآنُ تُشْرِكَ بِاللهِ مِنْ شَيُّ ذلكِ مِنْ فَضْلِ اللهِ عَلَيْنَا وَعَلَى التَّاسِ وَالْكِنَّ ٱكْثَرَالتَّاسِ لَا يَشْكُونُونَ ۞

او متابعت کړی دی ما د دین د پلرونو خپلو چه ابراهیم او اسحٰق او یعقوب دی، نه ښائیږی مونږ ته چه شریک ونیسو په الله پوری، هیڅ شی په هیڅ څیز کښی، دا (توحید) له فضل د الله دی پر مونږ باندی او پر نورو خلقو ولیکن زیات له خلقو شکر نه وباسی (په دی راتلو د انبیاؤ).

تفسیر: یعنی زموند خالص توحید او په ابراهیمی ملت باندی زموند قایم پاتی کیلل نه یواځی زموند په حق کښی بلکه د گرد (تول) جهان په حق کښی فضل او رحمت دی ځکه چه د ابراهیمی کورنی له انوارو څخه روحانی گردی (تولی) رڼاوی خوری او نورانی ډیوی لگیللی شی. لیکن افسوس دی چه ډیر کسان د الله تعالیٰ د دغه لوی نعمت قدر نه کوی. لاژم خو داسی ؤ چه د پاک الله احسان ئی منلی وی، او د توحید په سمه او صافه لاره تللی وی، او بالعکس د کفران او شرک او عصیان لاره ئی نه وی غوره کړی. حال دا چه دوی بالعکس د ناشکرئ، شرک او عصیان لاره ئی نه وی غوره کړی. حال دا چه دوی بالعکس د ناشکرئ، شرک او عصیان لاره ته غوره کوی.

#### يْصَاجِي السِّجْنِ ءَ اَرْبَاكِ مُتَفَرِّقُونَ خَيْرُ آمِ اللهُ الْوَاحِدُ الْقَهَادُ ٥

ای دواړو ملګرو زما د زندان آیا خدایان متفرق (تار په تار) غوره دی که (هغه الله (غوره دی چه) یو دی؟ (بی له شریک په الوهیت کښی) ډیر قوی غالب دی (پر ټولو او په هر څیز کښی).

تفسیر: یعنی ای د مختلفر انواعر او اشکالو وړوکیو او لویو بتانو او له باطلو معبودانو سره چه د الوهیت اختیارات پری تقسیم کړی دی سره له دی چه هغوی هیڅ اختیار په هیڅ شی کښی نه لری مینه او محبت لرل او له هغوی سره اخلاص او عقیدت پالل ښه دی؟ که له هغه زبردست الله سره چه پر ګردو (تولو) مخلوقاتو ئی پوره اختیار، او کامل تصرف او قبضه حاصله ده، او د ده په مخ کښی نه د چا حکم چلیدی شی او نه څه واک او اختیار لری، او نه څوک تری چیری تښتیدی شی، او نه ورسره د مقابلی توان لری چه مغلوب او پړ ئی کړی. نو تاسی پخپله فکر او چرت (خیال) ووهئ چه په دغو کښی کوم یو د عبودیت وړ (لائق)؟ او د سر ورته ښکته کولو لائق دی؟

#### مَا تَعَبُّكُوْنَ مِنْ دُوْنِهَ إِلْاَ اَسْمَاءً سَتَّيْتُتُمُوْهَا اَنْتُمُوْوَ ابَآ وُکُمُ شَآ اَنْزَلَ اللهُ بِهَامِنْ سُلْطِنْ اِنِ الْحُکُمُ اِلَّا بِلَٰهِ اَمْرَ اَلَاتَعَبُٰكُ وَالْاَرِاتِيَا لَهُ ذِلِكَ الدِّينُ الْقَيِّبُوُ وَلَكِنَّ اَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ

عبادت نه کوئ تاسی غیر له الله مګر د څو نومونو چه نومونه مو ایښی دی د هغو تاسی او پلرونو ستاسی نه دی نازل کړی (رالیږلی) الله په (عبادت د) ومامند آبة(١٢) يوسف(١٢)

هغوی کوم برهان حجت سند، نه دی حکومت (د هیچا) مگر خاص د الله دی، امر ئی کړی دی په دی چه عبادت مه کوئ تاسی مگر د هم ده، دا (عبادت د ده) دین دی سم (او حق دی ښکاره) ولیکن زیات د خلقو نه پوهیږی (یه لاره حقه).

تفسیر: یعنی خوشی چتی (بیکاره) بی سنده او بی ځایه له خپل ځانه څه نومونه مو ایښی دی چه تر هغو لاندی د یوی ذری په اندازه هم څه حقیقت نشته او تاسی د هم دغو تشو نومونو عبادت کوئ او تش ئی په نامه سره خدای بولئ! په داسی جهل او نادانی ښائی چه سړی وشرمیږی یعنی له قدیمه راهسی د انبیاؤ علیهم السلام په ژبو دغه حکم مو لیږلی دی چه د پاک الله په عبادت کښی بل هیڅوک مه شریکوئ!

عبادت کښی بل هیڅوک مه شریکوئ!

دُوْنِالرَّحُمُنِ الْهَ لَهُ یُعْبَدُونَ که (۲۰ جزء د الزخرف (۴۵) آیت (۱) رکوع) یعنی د خالص توحید په لیاره کښی هیڅ یوه لوړه ژوره (نشیب و فراز) نشته سم صاف سړک دی، چه پر هغه باندی د تللو په وسیله انسان بی له ویری په اطمینان تر الله تعالیٰ پوری رسیږی. لیکن ډیر کسان له حماقته یا تعصبه پر داسی سمی خبری هم نه پوهیږی.

# يصَاحِبَى السِّجْنِ اَمَّا آحَدُ كُما فَيَسْقِى رَبَّهُ خَمْرًا وَ اَمَّا الْاخَرُ فَيُصْلَبُ فَتَاكُلُ الطَّيْرُ مِن رَّالِسِهُ فَضِى الْاَمْرُ الَّذِي فِيهِ تَسْتَفُتِينِ أَ

ای دواړو ملګرو زما د بندی خانی! هر څه یو له تاسی دواړو (چه د باچا ساقی دی) نو وبه څښوی مالک بادار خپل ته شراب (لکه د پخوا پشان) او هر څه دا بل (د باچا خباز) نو په دار به شی نو خوری به مرغان (غوښی) له سره د ده، فیصله شوی دی کار هغه چه په هغه کښی فتوٰی او تعبیر غوښت تاسی له ما څخه.

تفسیر: د تبلیغ د فرض له اداء کولو څخه وروسته یوسف علیه السلام د دوی د خوبونو تعبیر وفرمایه. هغه چه په خوب کښی باچا ته شراب ورڅښولی دی د هغه تعبیر هم دا دی چه دی به په ویښتیا کښی هم بیا خپل باچا ته شراب ورڅښوی او هغه بل چه په خوب کښی ئی لیدلی دی چه د پاسه د ده له سره مرغان ډوډی خوری، د هغه مطلب دا دی چه پر دار باندی خیژولی کیږی، او ځناوران د ده د سر پوستکی هم شکوی او خوری به ئی د قضا او قدر فیصله هم دغه ده چه هغه له سره بیرته گرځیدونکی نه ده. د هغی خبری پوښتنه چه تاسی کوله، هغه می وروښوله دغه بالکل یوه قطعی او یقینی او یری کړی شوی خبره ده چه یکښی له سره تخلف نشی

کیدی. لکه چه هم داسی هم وشو او ساقی د زهرو ورڅښولو له تهمته بیخی پاک او بریء ووت او نانوائی (ډوډی پخونکی) د خپل جرم په سزا غرغره، او په دار ځوړند شو.

### وَقَالَ لِلَّذِي َ ظُنَّ آتَهُ نَاجِرِ مِنْهُمَا اذْكُرُ نِ عِنْدَرَتِكِ فَأَنْسُهُ الشَّيْطُ فَ فِكَرَبِهِ فَلَمِثَ فِي السِّجْنِ بِضُعَ سِنِيْنَ ﴿ الشَّيْطُ فِي فِي السِّجْنِ بِضُعَ سِنِيْنَ ﴿ الشَّيْطُ فِي السِّجْنِ بِضُعَ سِنِيْنَ ﴿

او وویل یوسف هغه یوه ته چه یقین ئی درلود (لرلو) چه بیشکه دی خلاصیدونکی دی له دی دواړو نه (چه ساقی دی) چه یاد کړه (مظلومیت زما) په نزد د مالک بادار خپل (چه خوشی می کړی له بنده) نو هیر کړ تری شیطان یادول د یوسف هغه بادار خپل ته نو پاتی شو یوسف په بندی خانه کښی څو کاله (یعنی اوه کاله).

تفسیر: دلته ظن د یقین په معنی دی لکه چه په ﴿ الْذِیْنَیَظُنُّنَ اَلَمُوْمُلُلُوّارَتِهِمْ ﴾ کښی دی یعنی یوسف علیه السلام د دغو دواړو په منځ کښی د هغه په نسبت چه متقین ؤ چه بری، کیدونکی دی کله چه له بندی خانی څخه ووت وویل چه د باچا په مخ کښی زما یادونه هم وکړه چه داسی یو بی قصوره سړی د کلونو کلونو راهسی په بندی خانی کښی پروت دی. د مبالغی هیڅ ضرورت نه دی زما کوم حال او احوال چه تا پخپلو ستر کو لیدلی دی کتمت (هوبهو) همغه ووایه!.

و قَالْنَهُ الثّینَطْنُ و الآیة - نو هیر کړل تری شیطان یادول د یوسف بادار (آقا) خپل ته الخ) یعنی شیطان د دغه خلاص شوی بندی په زړه کښی مختلفی وسوسی او خیالات وغورځول، او داسی ئی غافل کړ چه د خپل دغه لوی محسن «یوسف علیه السلام» تذکره ئی تر کلونو کلونو پوری ونه کړه او له سره ئی په یاد هم پاتی نشو. او بالنتیجه یوسف علیه السلام څو کاله نور هم په بندی خانه کښی پاتی شو له ډیرو مدتونو څخه وروسته کله چه باچا یو خوب ولید چه د هغه په تعبیر باندی هیڅوک ونه پوهیدل نو دلته د دغه سری (ساقی) یوسف په یاد شو. لکه چه وروسته راځی و وَقَالَ الْوَیُ کِیمُنَهُ اَوْدُرُرَبُدُ اَدْقَا لَهُ الله الله الله د سفر ملکری هم ویلی و و آلالله نه الله تعالی کومه د خیر خوا هرومرو الکهف (۱۳) آیت ۹ رکوع) لیکن په هر شر کښی الله تعالی کومه د خیر خوا هرومرو الکهف (۲۳) آیت ۹ رکوع) لیکن په هر شر کښی الله تعالی کومه د خیر خوا هرومرو خو بیا هم د حضرت شاه صاحب د نکتی له پیدا کولو سره سم داسی یو تنبیه ورته وشوه چه و نبی لره نه بنائی چه تش پر ظاهری اسبابو او وسائلو زړه وتړی بلکه ابن جریر او بغوی او بنوی او نبی لره نه بنائی چه تش پر ظاهری اسبابو او وسائلو زړه وتړی بلکه ابن جریر او بغوی او

نورو له ځینو اسلافو څخه نقل کړی دی چه هغوی د 🏿 ﴿ فَٱشْلُهُ الثَّمْيْطُنُ ذِكْرَتِهٖ ﴾ ضمیر د يوسف عليه السلام په لوری راجع کوی. ګواکی 🏽 اَذْکُرُنْ عِنْدَرَیْنَ ﴾ ويل يو راز (قسم) غفلت ؤ چه يوسف عليه السلام ته عارض شوى ؤ يوسف عليه السلام هغه بندى ته وويل چه خپل بادار (آقا) ته زما ذکر وکړه! حال دا چه پر ده لاژم ؤ چه ګرد (ټول) ظاهری اسباب او وسائل ئی بریښی او یخپله د یاک الله په دربار کښی به ئی خپل عرض او غوښتنه کوله. بیشکه د شدائدو د کشف یه وقت کښی له خلقو ځنی د ظاهری استعانت او اسبابو مباشرت مطلقاً نه دی حرام لیکن د ابرارو حسنات مقربینو ته سیئات کرځی، هغه خبری چه عوام الناس ئی بی له اندیښنی کولی شی د انبیاؤ علیهم السلام د عالی منصب یه اعتبار، همغه خبره یه یوه ډول (طريقه) تقصير اوړي. د امتحان او ابتلاء په مواقعو کښي د انبياؤ رفيع شان د هم دي خبري مقتضی دی چه بر رخصت دی نظر ونه کړی او د عزیمت بر انتهائی لاره دی درومی څرنګه چه د حضرت يوسف عليه السلام ﴿ اذْكُرُنْ عِنْدَرَكِ ﴾ ويل د عزيمت خلاف ؤ، نو ځكه عتاب اميزه تنبیه ورته وشوه، چه تر څو نورو کلونو به هم یه بندی خانه تفصیل په «روح المعانی» کښی دى، له «بضع» څخه د ډيرو يوهانو په نزد دلته اوه كاله مقصد دى. او د «بضع» د لفظ اطلاق له دریؤ څخه نیولی تر نهو یوری کیږی. په حدیث کښی دی چه «مهربان دی شی الله یر ورور زما یوسف علیه السلام باندی که ئی نه وی ویلی چه «زمایادونه وکړه خپل بادار (آقا) ته» نو نه به ؤ پاتی شوی په بندی خانه کښی اوه کاله.

# وَقَالَ الْمَلِكُ إِنْ اَرْى سَبْعَ بَقَلْتٍ سِمَانِ يَأْكُلُهُنَّ سَبُعْ عِافُ وَسَبْعَ سُنْبُلْتٍ خُضْرٍ وَالْخَرَيْسِةُ يَأَكُمُهُ فَ سَبُعْ عِافُ وَسَبْعَ سُنْبُلْتٍ خُضْرٍ وَالْخَرَيْسِةُ يَأَيُّهَا الْمَكُلُ اَفْتُو فِي فَيْ رُورِيًا مَا إِنْ كُنْ تُولِلاَّ عَيْلَا مَا نَعُ مُرُونَ ﴿ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

او وویل باچا (ریان وروسته له اوو کلونو) بیشکه ما ولیدلی په خوب کښی اووه غواوی څربی (چه له وچی ویالی ووتلی) چه خوری دا څربی اوو نورو خوارو غواوو او (بیا می ولیدل) اوه وږی شنه او نور اووه می ولیدل وچ (چه پر دغو شنو لمدو ورتاو شول)، ای ډلی د درباریانو! فتوی (تعبیر) راکړئ تاسی ټول ماته په دی خوب زما کښی که یئ تاسی چه د خوب تعبیر کولی شئ.

تفسیر: یعنی ومی لیده چه هغه وچ وړی له هغو شنو وړو څخه چاپیر شول او هغه ئی هم وچ کړل، دغه خوب د مصر تولواک او باچا ریان بن ولید لیدلی ؤ چه بالاخر د حضرت یوسف علیه

ومامن د آبة (۱۲)

السلام د خلاصی او ظاهری عروج سبب شو د یوسف علیه السلام په قصه کښی ئی ځای په ځای داسی تنبیه هم فرمایلی ده چه د کومی خبری د پری کیدلو چه د پاک الله اراده تلی وی، نو په غیر متوقعی طریقی سره د هغه داسی اسباب او وسائل ورټولوی چه د هغه په لوری له سره د انسان فکر او خیال هم نه وی تللی.

﴿ اِنْكُنْتُوْلِلزُّمْيَاتَقَنْبُرُوْنَ ﴾ كه يئ تاسى چه د خوب تعبير كولى شئ!) يعنى كه په دغه فن كښى څه پوهه او مهارت لرئ. نو ځما د دغه خوب تعبير وكړئ! او مطلب ئى راوښيئ!

#### قَالُوُٓااَضَعَاتُ ٱحْلَامِ وَمَا نَعُنُ بِتَاوُيْكِ الْكَمْلَامِ يَعِلْمِيْنَ ۗ

نو وویل (دغو درباریانو) دا ګډوډ (تخیلی) خوبونه دی، او نه یو مونږ په تعبیرونو د خوشي خیالي خوبونو باندې پوهیدونکي

تفسیر: معلومیږی چه هغه خلق له دی فن څخه جاهلان ؤ، نو ځکه د خپلی ناپوهی په اقرار کښی وشرمیدل. او داسی یوه خبره ئی جوړه کړه چه دا له سره خوب نه بلکه خوشی چتی (بیکاره) او پریشان خیالات دی. چه ډیر کله انسان ته د خوب په حالت کښی داسی ګډوډ خیالات او چرتونه ورپیښیږی چه له سره د دقت او اعتناء وړ (قابل) او لائق نه دی. او نه مونږ د داسی خوبونو په تعبیر کښی څه علم لرو، ځکه چه دغه د علم التعبیر تر اصولو لاندی نه راځی. (کله چه باچا په دی خوب خپل کښی ډیر فکرجن شو او ساقی د تولواک (باچا) له دغی اندیښنی څخه متحسس شو نو یوسف علیه السلام ئی ورپه یاد شو.).

### وَقَالَ الَّذِي عَ نَجَامِنْهُمَا وَادُّكُرَ بَعِنَ أُمَّةٍ آنَا أُنَدِّنَكُمْ يِتَأُوبِلِهِ فَأَرْسِلُونِ@

او وویل هغه سړی چه خلاص شوی ؤ له هغو دواړو (یعنی ساقی) او په یاد ئی شو (یوسف) پس له ډیری مودی چه زه به خبر کړم تاسی په تعبیر د دی خوب نو ولیږئ تاسی ما (یوسف زندانی ته).

تفسیو: اوس د خوب په سلسله کښی د هغه ساقی چه له بندیگری، څخه خوشی شوی ؤ حضرت یوسف علیه السلام په یاد کښی راغی ده تولواک (باچا) او نورو واکوالانو (وزراؤ) او اهل دربار ته ئی وویل که ماته لږ څه تر بندی خانی پوری د تللو اجازه راکړه شی، نو زه به ډیر ژر د دی خوب ډیر صحیح تعبیر تاسی ته راوړم. په بندی خانه کښی یو مقدس پرښته صورت بزرګ

شته چه په علمالتعبیر کښی ډیر ماهر دی ممکن دی چه ده به د خپل خوب قصه هم هغوی ته کړی وی زه د دغه تعبیر دپاره د ده بابرکت خدمت ته حاضریږم وروسته له دی نه چه ورته اجازه ورکړه شوه نو د تؤلواک (باچا) ساقی د یوسف علیه السلام په خدمت کښی مشرف شو او داسی عرض او غوښتنه ئی ورڅخه وکړه.

#### ؽؙۅؙڛٛڡؙٛٲؾؙۿٵڵڝؚۨڐؚؽؿؙٲڣ۫ؾڹٵؚؽ۬ڛۘڹۼڔڹڡۜۯؾ ڛؠٵڹۣؾٲڬ۠ۿؾۜڛڹۼڔۼٵڡٛٷڛڹۼڛڹٛڹڵؾڂڞؙؠۣۊٵؙڂؘۯ ؗؽؠؚڶٮؾؚ۫ڵۼڸؖؽٙٲۯڂؚۼؙڶؚڶ۩ڶؾٵڛڷۼۘڴۿؙ؞ؽۼٛڴٷؽٛ

ای یوسفه! ای ډیره رښتینه! حکم راکړه مونږ ته په اووو غواؤ څربو کښی چه وخوری دی څربو لره اووه (نوری) خواری غواوی او په اووو وړیو شنو کښی او اوو نورو وچو وړیو کښی (چه له هغو شنو چاپیر دی) ښائی چه زه بیرته لاړ شم (سره له تعبیره) خلقو ته (چه باچا او درباریان ئی دی) دپاره د دی چه دوی پوه شی (په تعبیر د خوب د باچا او قدر ستا).

تفسیر: د ﴿ آیکا الصِرِی ﴾ له ویلو څخه دغه غرض ؤ چه تاسی مجسم رښتیا یئ ! هره هغه خبره چه ستا له ژبی څخه وځی، هغه هرومرو (خامخا) کیږی. هیله (امید) شته چه هر هغه تعبیر چه تاسی د دی خوب وکړئ هغه به هم کتمت (هوبهو) همغسی کیږی څو زه بیرته لاړ شم سره له تعبیره خلقو ته دپاره د دی چه دوی پوه شی د دغه خوب په ډیر ښه تعبیر او د هغه په ذریعه ستاسی قدر او منزلت هم معلوم شی. دغه لفظ راښکاروی چه د انبیاؤ علیهم السلام د صدق او دیانت نقش په څه ډول (طریقه) سره د خاصو او عامو په زړونو کښی وهلی کیږی.

قَالَ تَزْرَعُونَ سَبُعَ سِنِينَ دَابًا فَمَاحَصَدُ أَمُ فَنَارُوهُ فِي سُنَبُلِمَ إِلَا قِليلًا مِّمَا تَاكُلُونَ ثُوْرَيَا إِنَّ مِنَ بَعْدِ ذَلِكَ سَبُعُ شِكَادُ يَاكُلُنَ مَا قَكَّمُمُّمُ لَهُنَّ الْاقِلِيلَا قَاتُحُونُونَ ثُورَيَا أَيْ مِنَ بَعْدِ ذَلِكَ عَامُ فِنْهِ يُغَاثُ النَّاسُ وَفِيْهِ يَعْصِرُونَ فَعَ وویل (یوسف) چه کرئ به تاسی (هر قسم فصل) اووه کاله پرله پسی په ډیر زیار (کوشش) سره ډیر، نو هر هغه چه وریبل تاسی نو پریږدئ هغه غله په وږی خپل کښی مگر لږ شانی له هغه چه تاسی ئی خورئ (نو همغومره قدر تری پاک کړئ). بیا به راشی وروسته له دغو (اووه کلونو ودانو) اووه نور (کلونه) سخت چه وبه خوری (اهل د دی اوو سختو کلونو) هغه غلی چه پخوا ذخیره کړی وی تاسی دپاره د دی مگر لږ شانی له هغه چه تاسی ساتئ (ئی تخم ته). بیا به راشی وروسته له دی (کلونو د قحط) یو کال (چه پنځلسم به وی) چه په هغه کښی به فریاد رسی وکړه شی د خلقو (په غلو او پارانونو) او په دی کښی به ونښیځی (نچوړ کړی) خلق (میوی او غوړی دانی).

تفسير: يوسف عليه السلام د خوب د تعبير به ورښوولو کښي نه څه ځند (ايسارتيا) ولګوه او نه ئی کوم شرط ورته کیښود او نه ئی هغه سړی شرمنده کړ. چه ته می وروسته له دغومره کلونو اوس ولى خبر اخلى! له دى نه د انبياؤ عليهم السلام د اخلاقو او مروتو اندازه له ورا معلوميږي. بیا هغه یواځی د خوب تعبیر غوښتي وو. مګر ده دري شیان ورعطاء کړل تعبیر، تدبیر، تبشیر د يوسف عليه السلام د کلام حاصل داسي دي چه اووه غتي څربي غواوي او اووه شنه وږي هغه اووه کلونه دی چه په کښي پرله پسي متواتر خوښي او هوسائي (آرام) به وی د ځمکو حاصلات به ډير کيږي، حيوانات او نباتات به ډيره ترقي او وده کوي. وروسته له دې نه به اووه کلونه قحط راځی چه په هغه کښی هغه ګردی (تولی) پخوانی ذخیری خوړلی کیږی او بیخی به ئی په یای (آخر) رسوی. یواځی د راتلونکی کال د تخم شیندلو (نوستلو) دیاره به لږ څه یاتی کیږی دغه اووه کاله همغه خواری غواوی او وچ وړی دی چه څربی غواوی او شنه وړی به خوری او ختم کوی ئی. د تعبیر ښوولو په ضمن کښې يوسف عليه السلام د شفقت او زړه سوی او رحم عليٰ خلق الله لامله (له وجی) د یوه تدبیر تلقین هم وفرمایه چه یه ړومبنیو اوو کلونو کښی هغه ښه او ډير حاصلات چه په لاس ورځی ښائی چه په ډير حفاظت سره ئی وساتئ او په کفايت شعاری سره ئی ذخیره وکړئ هومره غله مو چه د خوړلو او کرلو لپاره په کاریږی هغه بیله کړئ او لږ لږ ئی په ډیر احتیاط سره خورئ او نوری غلی همغسی په خپلو وړیو کښی ږدئ چه له چنجیانو او نورو مضره و حشراتو څخه په ښه شان سره وساتلي شي او د اوو کلونو حاصلات د څوارلسو کلونو په كار ورشى كه داسى ونه كړئ نو له قحط او غم سره به مو مقابله ډيره گرانه وي. د دغه تعبير او تدبیر جوولو څخه وروسته ئی هغوی ته یو بشارت هم واوروه چه غالباً به ورته د وحی په وسیله معلومه شوی وی. یعنی وروسته له اووو کلونو قحطی څخه کوم کال چه راځی. په هغه کښی به د الله تعالیٰ له خوا ستاسی فریاد رسی کیږی. او ښه پریمانه بارانونه به اوری. کښتونه، (فصلونه) ومامن د آبة (۱۲) يوسف (۱۲)

غلی، دانی، میوی او نور محصولات به په ډیر افراط سره پیدا کیږی. د ساکښانو (ذی روحو) غلانځی به له شودو څخه ډکیږی. له انګورو (کورو) خرما او نورو نښیځونکو (نچوړونکو) شیانو څخه به خلق شراب جوړوی دغه وروستنی خبره ئی د سائل له حاله سره موافقه وکړه. ځکه د ده کار هم دغه ؤ.

#### وَقَالَ الْمَلِكُ انْتُوْنِ بِهِ فَلَمَّاجَآءَ الْالسَّوْلُ قَالَ ارْجِعُ إلى رَبِّكَ فَسْعَلَهُ مَا بَالُ النِّسْوَةِ الْبِيِّ قَطَّعْنَ آيْدِ يَهُنَّ إِنَّ رَبِّيْ بِكَيْدِهِنَّ عَلِيْدٌ

او وویل باچا راولئ تاسی ماته دغه (یوسف)، نو کله چه راغی دغه (یوسف ته) استاځی (د باچا) وویل یوسف چه بیرته لاړ شه! مالک بادار (آقا) خپل ته نو پوښتنه وکړه ته له ده چه څه حال ؤ د ښځو هغو چه غوڅ کړی ئی ؤ لاسونه خپل، بیشکه چه رب زما په کیدونو (مکرونو) د دوی ښه خبردار دی.

تفسير: باچا يخوا له دى نه د خپل ساقى د تذكرى په اثر د حضرت يوسف عليه السلام معتقد شوی ؤ. اوس چه داسی موزون او په زړه پوری تعبیر او د رعایاؤ خواخوږی او زړه سوی او ښه تدبير ئي واوريد، نو د يوسف د علم، فضل، عقل، يوه، سه اخلاق سخت اثر د باچا په زړه ولوید او علی الفور ئی امر صادر کر چه «داسی یوه سری دی ژر تر ژره زما حضور ته راحاضر کړ شي چه زه ئي زيارت وکړم، او تري مستفيد شم او سم د ده د مرتبي او قابليته سره ئي عزت وكرم» قاصد سم له لاسه دغه شاهى پيغام د حضرت يوسف عليه السلام په خدمت كښى ورساوه مګر د یوسف علیه السلام په نظر کښی د ده د دینی او اخلاقی وضعیت برتری او صفائی له ډير اعلاالاعلى دنيوى عرت او وجاهت څخه هم ډير لوړ (اوچت) او مهم وو دى سه وپوهيده چه د نبی اللہ یه نسبت د خلقو ډیره لږه بدګمانی هم د هدایت او ارشاد به کارونو کښی ډیر زیات اشكال او سخت ضرر پيښولي شي. كه زه د باچاهي فرمان په اثر په پته خوله له بندى خاني څخه ووځم. او د هغه تهمت په سلسله چه زه له کلونو کلونو راهسي د قید او بندې ګرې ذلت تیروم د هغه په قطعی ډول (طریقه) سره استیصال ونشی، نو ډیر امکان لری چه ډیر ناواقفه خلق به زما د عصمت یه نسبت څه تردد او شبهه ولري. او حاسدان به څه مهال (وخت) وروسته له هم دغو بیاصلو اثراتو څخه بیا څه استفاده وکړی، بیا به کومه حیله (بهانه) او یلمه (تدبیر) راته جوړه كړى. نو د دغو مصالحو لامله (له وجي) يوسف عليه السلام د باچاهي حكم په امتثال كښي چالاکی ونه کړه. بلکه د نهایت صبر او استقلال مظاهره ئی وکړه، او قاصد ته ئی وویل چه ته

ومامن د آبة (۱۲)

دی خپل بادار (آقا) ته لاړ شه او تری پوښتنه وکړه چه «آیا تاسی ته د هغو ښځو څه حقیقت معلوم شوی دی چه د میلمستیا په موقع کښی ئی خپل لاسونه پری کړی ؤ » حضرت یوسف علیه السلام ته د هغو ښځو نومونه او پیژندګلو به له کومه معلوم وی او داسی خیال به ئی کړی وی چه دغسی مهمی (خاص) واقعی به هرومرو (خامخا) خپل عمومی شهرت حاصل کړی وی، نو ځکه د هغی واقعی یو ممتاز جزء د لاسونو پری کول ئی ظاهر کړه . او باچا ته ئی توجه ورکړه چه د دغی مشهوری او معروفی قصی تفتیش او تحقیق وکړی غالباً اوس به هغه ښځی تاسی ته دغه خبره درڅرګنده کړی چه تقصیر د چا دی؟ د صحیحینو شریفینو په حدیث کښی نبی کریم علیه افضل الصلوة والتسلیم د صدیق یوسف ستاینه (صفت) په دغو الفاظو سره فرمایلی «لو لبثت فی السجن ما لبث یوسف لاجبت الداعی که زه دومره مدت بندی پاتی کیدم لبثت فی السجن ما لبث یوسف لاجبت به می کړی وه یعنی فوراً به ورسره تلم محققین وائی چه په دی کښی د حضرت یوسف علیه السلام د صبر او تحمل تعریف، او په لطیف رنګ سره د ده د کامل عبودیت اظهار د ربالعزت په دربار کښی دی. مولیانا شبیر احمد لطیف رنګ سره د ده د کامل عبودیت اظهار د ربالعزت په دربار کښی دی. دلته د اختصار عم فیضه د دی مضمون تفصیل د صحیح مسلم شریف په شرحه کښی لیکلی دی. دلته د اختصار یه لحاظ له دی نه څه زیات نشو لیکلی.

حضرت یوسف علیه السلام «بکیدهن د دوی مکرونه» وفرمایل ځکه چه فریب خو ؤ د یوی مگر نوری له دی سره مؤیدانی او مرستیانی (ملگری) وی او د اصلی مکر کوونکی نوم ئی ښائی د پالنی او روزنی لامله (له وجی) نه وی یاد کړی. او د حیاء په وجه سره به ئی پټ فرمایلی وی ځکه چه دی پوهیده چه اصلی حقیقت به پخپله څرګندیږی. کذا فی الموضح.

لنده ئی دا چه ساقی راغی او باچا ئی له کردی (تولی) ماجرا څخه پوره خبردار کړ نو باچا هغه ښځی سره له زلیخا راحاضری کړی او

> قَالَمَاخَطْبُكُنَّ إِذُرَاوَدُتُّنَّ يُوسُفَعَنُ نَفْسِهُ قُلْنَ حَاشَ بِلَّهِ مَاعَلِمُنَاعَلَيْهِ مِنْ سُوَّءٌ قَالَتِ الْمَرَاتُ الْعَزِيْزِ الْفَ حَصُحَصَ الْحَقُّ اَنَارَاوَدُتُّهُ عَنْ نَفْشِهُ وَإِنَّهُ لَكِنَ الصَّدِقِيْنَ \*

وویل (باچا هغو ښځو ته) چه څه ؤ حال ستاسو کله چه تاسی طلب کړ (او فریب مو ورکاوه) یوسف ته دپاره د تیر ایستلو د (حفاظت د) نفس د ده (نو میلان ئی وکړ تاسی ته؟ که نه )، وویل ټولو ښځو پاکی ده الله ته نه یو پوهیدلی مونږ په دغه (یوسف) باندی له هیڅ بدی، وویل ښځی د عزیز (زلیخا) چه اوس ظاهر شو حق (رښتیا خبره) ما طلب کړی ؤ په فریب

دپاره د تیر ایستلو د نفس د ده (چه خپل مراد تری واخلم) او بیشکه یوسف خامخا له صادقینو (رستینو) څخه دی.

تفسیو: باچا د پوښتنی عنوان داسی غوره کړ چه ګواکی دی له دی پیښی نه لا له پخوا څخه خبر دی څو دوی د باچا په مخکښی دروغ ویلو ته ځغرد (کوشش) ونه کړی او هم د حضرت یوسف علیه السلام د صبر، تحمل او استقامت اثر به پری لویدلی وی چه هغه بی د برائت له اظهاره له بندی خانی څخه وتل نه خوښوی. او په ﴿ اِنَّدَيْكِيْدِوْنَ عَلِيْدٌ ﴾ فرمایلو سره د دوی کید راښکاروی. او له بل لوری ساقی او نورو به اصلی واقعات ده ته آورولی وی. چه له هغو څخه به هم د یوسف علیه السلام نزاهت او د ښځو د مکائدو تائید په لاس ورغلی وی. د ګردو (تولو) ښځو له متفقه شهادت څخه وروسته پخپله زلیخا هم په صاف ډول (طریقه) سره اقرار وکړ چه قصور زما دی یوسف بیخی رښتین دی. بیشکه ما د هغه میلان خپل لوری ته غوښت مګر دی کله داسی یو سړی دی چه زما په لمسولو سره تیروځی یا پښه ئی ولغزیږی. غوښت مګر دی کله داسی یو سړی دی چه زما په لمسولو سره تیروځی یا پښه ئی ولغزیږی. بیا باچا یوسف علیه السلام وویل زما غرض له دغه عرض څخه اجراء د تعزیر او سزا نه بلکه اظهار او اعلان د حق او رښتیاوه او

#### ذلِكَلِيَعُكُمَ أَنِّ لَمُ آخُنُهُ بِالْغَيْبِ وَأَنَّ اللهَ لَا يَهْدِي كَيْدُ الْغَ إِنْدِيْنَ @

دغه (پوښتنه می ځکه وکړه) چه پوه شی (عزیز) چه بیشکه ما خیانت نه دی کړی د ده سره په پسی شا هم او بیشکه چه الله په لاره نه برابروی کید مکر د خیانت ګرانو (او په مقصد ئی نه رسوی).

تفسیر: یعنی دغومره تحقیق او تفتیش د دی لامله (له وجی) و کم شو چه د نبوت عصمت او دیانت بالکل ښکاره شی او کرد (تول) خلق سره وپوهیږی چه د خائنانو او دغابازانو فریب ته پاک الله بری نه ورکوی لکه چه د دغو کردو (تولو) ښځو فریب ونه چلیدو او بالاخر حق، حق او یخپل ځای ودرید.

کله چه له دغو خبرو څخه يو قسم تکبر او غرور معلوميده په عمل خپل باندی نو وويل يوسف عليه السلام دپاره د دفعی د دغی چه:

# وَمَاۤ أُبَرِّئُ نَفْسِئُ إِنَّ النَّفْسَ لَاَمَّارَةُ كِاللَّوَٰ عِلَاللَّهُ وَعِلَا اللَّهُ وَعِلَا اللَّهُ وَعِلَا مَارَحِمَرَ إِنِّ اللَّهُ وَعِلْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْكُوعِيْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَا

او زه نه پاکوم نفس خپل (په دی شان چه نه کوی میل بدی ته ځکه چه) بیشکه نفس خامخا ډیر امر کوونکی دی (هر وقت) په بدی سره مګر هغه (نفس) چه رحم مهربانی پری کړی وی رب زما (چه بیشکه رب زما ښه مغفرت کوونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا دی (په انعام د اجر او ثواب سره)

تفسير: خرنګه چه حضرت يوسف عليه السلام په خپل برائت باندی ډير زور غورځولي ؤ لکه چه پخوا مو ولیکل امکان ئی درلود (لرلو) چه کوم سطحی سری هغه ته په فخر او ناز او غرور او اعجاب سره تشبیه ورکړی نو ځکه یوسف علیه السلام په خپله خپل د نزاهت حقیقت څرګند (ښکاره) کړ، چه زه پر خپل دغه عصمت څه فخر او غرور نه کوم او نه پر خپل طهارت اعتماد کولی شم ـ دا محض د پاک الله رحمت او اعانت دی چه یو نفس له بدی څخه منع کوی هم دغه خصوصی رحمت د انبیاؤ علیهم السلام کفیل او ضامن دی که نه د انسانی نفس کار عموماً د بدی بر لوری ترغیب ورکول و ۔ که د اللہ تعالیٰ خصوصی توفیق او لاس نیونه نه وئ، نو زما نفس به هم د نورو بشریه و نفوسو په شان وئ. په ﴿ إِنَّارَيْ غَفُوْرُتُويْرُمٌ ﴾ سره ئی اشاره وکړه کله چه «نفس اماره» توبه وکړی «نفس لوامه» ګرځی ـ نو الله د ده ګرد (ټول) پخوانی تقصیرات بسی بلکه ورو ورو پخپلی مهربانی سره یئ د «نفس مطمئنه» تر درجی پوری رسوی. تنبيه:حافظ ابن تيميه رحمة الله عليه او ابن كثير رحمة الله عليه او نور له ﴿ ﴿ لِلَّهِ لِيَعْلَمُ إِنَّ لَمُ آخُنُهُ ﴾ څخه تر ﴿ غَفُورْتَجِيْدٌ ﴾ پورى د زليخا مقوله دروى. يعنى زليخا د «انا راودته عن نفسه» اقرار وکړ او وی ویل چه په دغه اقرار او اعتراف سره زه عزیز ته د دغی خبری ورڅرګندول (ښکاره کول) غواړم چه ما د عزيز په غياب او نشتوالي کښي کوم لوی خيانت نه دی کړی بیشکه د یوسف علیه السلام لمسولو ته می اراده کړی وه ، مګر زما دغه مراودت یر یوسف علیه السلام باندی هیڅ کوم اثر ونهغورځاوه که ما زیات له دی نه کوم خیانت کړی وی نو هرومرو (خامخا) د هغه پرده به شلیده ـ ځکه چه الله تعالیٰ د خاننانو مکر او فریب ته بری او پرمختګ (ترقی) نه ور یه برخه کوی هو! زه می خپل نفس نشم یاک ښولی، هومره غلطی چه له ما څخه صادره شوی ده، یر هغی اقرار کوم. د نورو خلقو یه شان زه د نفس له شرارتونو څخه یاکه نه يم، له نفساني بدو كارونو محنى خو د يوسف عليه السلام يه شان يو ياك او معصوم نبي الله محفوظ یاتی کیدی شی، چه بری د یاک الله خاصه مهربانی او ځان ته رحمت وی ابو حیان رحمة الله عليه هم دغه ته د زليخا مقوله وايي ـ ليكن د﴿ لِيُعْلَمُ ﴾ او د﴿ لَوَاَضُهُ ﴾ ضمائر د عزيز

په ځای د یوسف علیه السلام په لوری اړوی یعنی زه پخپلی خطا باندی ځکه په صاف ډول (طریقه) سره اقرار کوم څو یوسف علیه السلام ته معلوم شی چه زه د هغه په غیاب کښی کومه غلطه خبره نه کومه ـ او نه خپل جرم بیا هغه ته منسوبوم

### وَقَالَ الْمَلِكُ اثْتُوْزِنْ بِهَ آسْتَخُلِصُهُ لِنَفْسِیْ فَلَتَاكَلَّمَهُ وَقَالَ الْمُلِكُ اثْبُوْمَ لَكَيْنَ مَكِيْنُ آمِيْنُ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمَرَكَ يَنَا مَكِيْنُ آمِيْنُ ﴾

او وویل باچا چه راولی (تاسی ای مقربینو زما) ماته دغه (یوسف) چه خالص کړم دغه (یوسف) د ځان خپل (یعنی زما به مشیر خاص وی) نو کله چه خبری وکړی (باچا) له دغه (یوسف) سره وویل (باچا یوسف ته) چه بیشکه ته نن ورځ په نزد زمونږ خاوند د مرتبی آمانتګر یی.

تفسیر: باچا ئی څه لا له پخوا څخه معتقد شوی ؤ \_ کله ئی چه بالمشافه خبری ورسره و کړی نو بیخی ئی مخلص او معتقد شو، او حکم ئ ورکړ چه له نن ورځی څخه وروسته تاسی له مونړ سره په ډیر عزت او احترام ډیر معتبر او پتیالی (عزتمند) اوسیږئ \_ حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی چه «اوس ئی د عزیز سره علاقه پری کړه \_ او دی ئی خپل مصاحب وګرځاوه.» کله چه یوسف علیه السلام باچا ته وویل چه اوس تاسی ته داسی ښایی چه په دی اووه کلونو کښی غلی جمعه کړئ، بیا چه د قحط کلونه راغلل نو له اطرافو به مخلوق راځی او دا غلی به در څخه پیری (اخلی) ، نو داسی خزانی به جمعه کړی، چه بل هیچا نه وی جمعه کړی. نو باچا یوسف علیه السلام ته وویل دغه سررشته (انتظام) به څوک وکړی؟

#### قَالَ اجْعَلْنِي عَلَى خَزَ آبِنِ الْأَرْضَ النِّي حَفِيْظٌ عَلِيُوْ

وویل (یوسف علیه السلام باچا ته) چه مقرر کړه ما پر خزانو د ځمکی (د مصر) بیشکه زه ښه ساتونکی (د اموالو) ښه پوه یم (په وجوه د تصرفاتو او جذب د فوائدو، نو باچا یوسف ته د خزائنو کنجی کانی وروسپارلی او د سلطنت تول اختیارات ئی ورته ورکړل)

تفسیر: یعنی د دولت حفاظت هم په پوره ډول (طریقه) سره کولی شم ـ او د هغه د عوائدو او مخارجو له ذرائعو او له حسابه او کتابه هم ښه باخبره او واقف یم. یوسف علیه السلام پخپله خوښه او غوښتنه د نقدی او د جنسی او د حاصلاتو د ځمکی اداری امور په خپل لاس کښی

ومآابرئ (۱۳) يوسف (۱۲)

واخیستل څو په دغه وسیله سره عامةالناس ته پوره ګته (فائده) ورسولی شی ـ خصوصاً په راتلونکی قحط کښی په ډیر ښه انتظام او سلوک سره د مخلوقاتو خبر نیونه و کړی شی ـ او د حکومت مالی وضعیت په ښه ډول (طریقه) سره ټینګ او مضبوط وساتلی شی. له دی نه ظاهریږی چه انبیاء علیهم السلام دنیوی عقل هم پوره لری او دغه هم څرګنده (ښکاره) شوه چه د خلائقو د خدمت لپاره مالیاتی په چارو کښی لاس وهل د نبوت له مقامه یا د عظمت له شان سره مخالفت نه لری. که یو سړی سره له نیک نیتئ داسی و ګنی چه د هغه منصب لپاره زه اهل یم ـ او له نورو ځنی به دغه کار په ښه شان سره نه جوړیږی، نو دغه د مسلمانانو د خیر غوښتلو او نفع رسولو له امله (له وجی) که د هغه غوښتنه یا مطالبه و کړی کولی ئی شی، او که حسب الفرورت خپل د ځینو حسنه ؤ خصالو او حمیده ؤ اوصافو بیان او تذکره هم و کړی، نو دغه به الفرورت خپل د ځینو حسنه ؤ خصالو او حمیده ؤ اوصافو بیان او تذکره هم و کړی، نو دغه به وی کومی ناجائزی مدحی کښی نه وی شامل او نه به په ممنوعه تزکیه د نفس کښی داخل وی شهر څوک چه پخپله د امارت طالب شی، نو د هغه بار د ده پر اوړو باندی اچولی معلومیږی «هر څوک چه پخپله د امارت طالب شی، نو د هغه بار د ده پر اوړو باندی اچولی کیږی (او غیبی اعانت ورسره مدد او مرسته (امداد) نه کوی) او دغه په هغه وقت کښی ده چه دغه طلب محض نفس پاللو او د جاه او د لوړوالی د خوښولو او نورو دنیوی اغراضو په بناء دغه طلب محض نفس پاللو او د جاه او د لوړوالی د خوښولو او نورو دنیوی اغراضو په بناء

# وَكَنْ الِكَ مَّكَّنَا الِيُوسُفَ فِي الْرَضِّ يَتَبَوَّا مِنْهَا حَيْثُ يَتَا الْمُوسِنِينَ فَيَ الْمُحْسِنِينَ فَيَا أَوْنُوسَيْعُ اَجُوالْمُحْسِنِينَ فَيَا أَوْنُوسَيْعُ اَجُوالْمُحْسِنِينَ فَيَا أَوْنُوسَيْعُ اَجُوالْمُحْسِنِينَ فَيَ

او په مثل د دغه (مذکوره نعمت او احسان) ځای (قدرت) ورکړ مونږ يوسف ته په ځمکه (د مصر) کښی، چه ځای به ئی نيوه (يعنی اوسيده) له دغی ځمکی (د مصر) څخه هر چيرته چه به ئی خوښه شوه، رسوو مونږ رحمت نعمت خپل هر چاته چه اراده وفرمايو مونږ او نه ضائع کوو مونږ اجر (بدل) د محسنانو (نيکو کارانو)

تفسیر: یوسف علیه السلام هر چیری چه غوښته ښکته کیده \_ او هر هغه شی ئی چه زړه غوښته به ئی تصرف کاوه \_ ګواکی «ریان بن ولید» په نامه سره باچا ؤ او په حقیقت کښی یوسف علیه السلام باچاهی کوله او د «عزیز» په نامه سره یادیده لکه چه وروسته له دی نه راځی. ځینی علمآء لیکی چه باچا د یوسف علیه السلام په لاس مسلمان شو او هم په دغه زمانه کښی د مصر پخوانی عزیز مړ شو \_ نو د هغی ښځی (زلیخا یا راعیل) نکاح له دوی سره وتړله شوه \_ والله اعلم ولی محدثین پر دغه خبره باندی اعتماد نه لری.

#### ۅٙڵڮۘڣۯؙٳڵڒڿۯۼڂؿۯ۠ڷڵۮؚؽڹٲڡڹٛۏٳۅڮٵڹٛۏٳؽؾۜڡۏٛڹ<sup>ۿ</sup>

او خامخا اجر (بدل) د آخرت خیر(ډیر غوره) دی ( له دنیوی اجره) هغه کسانو ته چه ایمان ئی راوړی دی او وو دوی چه پرهیزګاری ئی کوله (له شرک او فواحشو)

تفسیر: هر هغه چه د نیکی او ښیکتی (فائدی) لیاره غوره کړی ده الله تعالیٰ هغه ته په دنیا کښی که اراده وفرمائی د هغه خوږه ثمره ورکوی ـ اعم له دی چه ثروت (مالداری) وی یا حکومت ـ عیش وی یا عشرت خوږ ژوندون وی یا لذت ـ قلبی غنا وی یا قناعت. نو حضرت یوسف علیه السلام ته دغه ګرد (تول) شیان ورعنایت فرمایلی شوی ؤ پاتی شول د آخرت اجرونه هغه یو ایماندار او پرهیزګار ته هلته له دنیوی اجرونو څخه خورا (ډیر) بهتر اجرونه ور په برخه کیږی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی

«دغه جواب شو د هغه سؤال چه د ابراهیم علیه السلام اولاده په څه ډول (طریقه) له شام څخه مصر ته راغله او بیان وشو چه ورونو په څه ډول (طریقه) سره حضرت یوسف علیه السلام له کوره لری وغورځوه؟ چه خوار او ذلیل شی او الله تعالی څرنګه ورته عزت وباښه او پر ملک ئی واک او اختیار ورکړ؟ او هم داسی ځمونډ محبوب رسول حضرت محمد صلی الله علیه وسلم سره هم وشو» کله چه یوسف علیه السلام ته تول کارونه د سلطنت وروسپارلی شو، نو ده خلق په بزگری (زمیدارئ) او په منظم او فنی جمع کولو د غلو سره تر اوو کلونو پوری ماموران کړل نو کله چه فراخی تیره شوه او قحط سالی راغله ـ او چرچه د قحط تر کنعانه پوری هم ورسیده نو ورونو د یوسف علیه السلام له پلاره اجازه وغوښته او بینامین اعیانی ورور د یوسف علیه السلام تری پلار خپل خدمت لپاره ستون (واپس) کړ او دوی لس اوښان دپاره د ځان او یو اوښ دپاره د (بنیامین) سره د څه مبلغ له ځانه سره واخیستل، او مصر ته لاړل لکه چه فرمائی

#### وَجَاءَ إِخُولَا يُوسُفَ فَكَخَلُوا عَلَيْهِ فَعَرَفَهُمُ وَهُمُ لَهُ مُنْكِرُونَ ٩

او راغلل وروڼه د یوسف (له کنعانه مصر ته) نو راننوتل په دغه (یوسف) باندی پس وپیژندل (یوسف) دوی او دوی دغه (یوسف) لره ناپیژندونکی وو (په سبب د حجاب یا اوږدوالی د زمانی)

تفسیر: په «مو ضع القران» کښی دی کله چه حضرت یوسف د مصر پر مملکت خپلواک او مختار شو، نو سم له همغه خوب سره په اوو وړومبنیو کلونو کښی ئی ښه ودانی و کړه او د

ومآآبرئ (۱۳) يوسف (۱۲)

گردو (تولو) ځمکو غلی او دانی ئی راغوندی او ذخیره ئی کړی، بیا د قحط په اوو وروستنیو کلونو کښی یو متوسط نرخ ئی وټاکه (مقرر که) او هغه به ئی پر مصریانو او نورو پردیسیانو برابر پلورلی (خرغولی) مگر پردیسیانو ته ئی سړی په سر له یوه اوښ بار (څتی) څخه زیات نه ورکاوه نو په دغه وسیله سره خلق الله له قحط څخه نجات وموند ـ او د باچاهی خزانه ډکه شوه او په هر لوری کښی دغه انگازه (اوازه) خوره شوه چه غله په مصر کښی ارزانه ده نو ځکه د ده ورونه هم د غلی پیرودلو دپاره مصر ته راغلل د دوی هیئت او قیافه او وضع او قطع کښی دومره تغییر او تبدیل نه ؤ شوی دلته یوسف به هم پرله پسی د خپلو ورونو تفقد او پوښتنه او پلتنه (تحقیق) کوله ـ او وروسته له هغه ځای د رسیدلو څخه د دوی د نامه او د نښی پوښتنه به ئی هم کړی وی ـ لکه چه د سلاطینو او اعیانو ملا قات کښی عموماً دغه اصول جریان لری لکه چه په ځینو تفاسیرو کښی راغلی دی چه هغوی یوسف علیه السلام ته خپل نوم او صفات بیان کړل ـ څرنګه چه یوسف علیه السلام د بیلتون په وقت کښی ډیر وړوکی ؤ، او هم د ده د ورونو فکر او خیال دی لوری ته نه تلو چه ګوندی دا به یوسف علیه السلام وی ـ او نه له غتانو او باچاهانو څخه عام خلق داسی جرائت کولی شی چه له دوی ځنی د هغوی د نامه نسب او نورو شیانو پوښتنی وکړی شی نو ځکه دوی یوسف و نه شو پیژندلی.

### وَ لَتَّاجَهَّزَهُمُ بِعَهَازِهِمُ قَالَ الْمُتُونِيُ بِأَخِ لَكُمُّ مِنَ اَبِيكُمُ اَلَا مَرَّنَ الْمُنْزِلِينَ ﴿ لَكُنُونَ الْمُنْزِلِينَ ﴿ تَرُونَ الْكَيْلُ وَانَا خَيْرُالْمُنْزِلِيْنَ ﴾ تَرُونَ إِنِّيَ أُونِ الكَيْلُ وَإِنَا خَيْرُالْمُنْزِلِيْنَ ﴾

او کله چه تیار کړ(یوسف) دوی ته اسباب د سفر د دوی نو وویل (یوسف وروڼو خپلو ته) چه راولئ تاسی ماته هغه ورور ستاسی چه له پلار ستاسی دی! آیا نه وینئ تاسی چه بیشکه زه پوره درکومه پیمانه او زه غوره د میلمستیا ورکوونکو یم.

تفسیر: حضرت یوسف علیه السلام د خپلو ورونو ښه میلمستیا عزت او مدارات وکړه ـ او د سړی په سر یو اوښ بار غله ئی دوی ته ورکړه د دغه عالی اخلاق او خاصی مهربانی د لیدلو په اثر وائی چه دوی داسی غوښتنی وکړی چه زمونډ یو علاتی ورور(بنیامین) ځمونډ د سپین ډیری غمجن پلار له لوری د ده د خدمت او تسکین دپاره په (کنمان) کښی پاتی دی ـ ځکه چه د ده بل عینی ورور یوسف علیه السلام چه پر پلار بیاندازی گران ؤ ډیره موده پخوا له دی نه په کومی بیدیا کښی هلاک دی ـ که د (بینامین) د برخی غله هم مونډ ته مرحمت وکړی شی نو ډیره مهربانی به وی یوسف علیه السلام وفرمایل چه په دی ډول (طریقه) سره د غائب حصه ورکول له اصوله مخالف دی ځکه چه زه ورکوم بار په شمار د انسانانو نه په شمار د حیواناتو کله چه

تاسی بیا راځئ نو (بنیامین) هم له خپله ځانه سره راولئ نو هلته به د هغه برخه هم تاسی ته درکوله کیږی تاسی ځما د اخلاقه او د میلمانه پاللو له وضعیت څخه بالمشاهده خبر شوی یئ چه زه پوره ورکومه پیمانه او بیرته نه نیسم حق د هیچا نو آیا وروسته له دی نه تاسی ته د خپل وړوکی ورور په راوستلو کښی څه تردد او اندیښنه پیښیدلی شی؟ بلکه هیڅ تردد او اندیښنه له سره مه کوئ او له ځانه سره ئی راولئ

#### فَإِنُ لَّهُ تَأْتُونِ بِهِ فَلا كَيْلُ لَكُهْ رِعِنْدِي وَلاَ تَقْرَ بُونِ ٩

نو که را نه وست تاسی ماته دغه (علاتی ورور خپل) نو له سره نشته پیمانه (د غلی) تاسی ته ما سره او مه رانژدی کیږئ تاسی بیا ماته (په مصر کښی)

تفسیر: یعنی که هغه ورور مو له خپله ځانه سره را نه وست نو داسی ګڼلی شی چه تاسی دروغ وایئ او خلاف الاصول د یوه اوښ څته (بار) وړل مو مقصد دی ـ نو د هغه په سزا کښی وروسته له دی نه نه یواځی ستاسی برخی سوځی بلکه ماته یا ځما په مملکت کښی ستاسی د راتګ اجازه هم سلب کیږی.

#### قَالُوُاسَنُرَاوِدُعَنْهُ أَبَاهُ وَإِتَّالَفْعِلُونَ ®

وویل دوی ژر به په کوښښ سره غواړو دی له پلاره د ده او بیشکه مونږ خامخا کوونکی یو( د دی کار).

تفسیر: یعنی اګر که له پلاره د هغه بیلتون (جدائی) ډیر مشکل دی، خو بیا هم مونړ کوښښ کوو چه خپل پلار په یو تدبیر سره خوښ او راضی کړو هیله (امید) شته چه په یو ډول (طریقه) په دغه مقصد کښی بری ومومو.

#### وَقَالَ لِفِتْينِهِ اجْعَلُوْابِضَاعَتَهُمُ فِي رِحَالِهِمُلَعَلَّهُمُ يَعُرِفُوْنَهَا إِذَا انْقَلَبُوْ َالِلَ اَهْلِهِمُ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ \*

او ویل (یوسف) مریو(پیمانه ګرو) خپلو ته چه کیږدئ هغه پنګه (ثمن) د دوی په بارونو د دوی کښې په پټه سره ښائیږی چه دوی وییژنې دا(پنګه خپله او احسان زما) کله چه بیرته لاړ شی دوی اهل خپل ته ښائیږی چه دوی به بیا بیرته راشی(او را به ولی ورور زما)

تفسیر: یعنی کومه پنگه (سرمایه) چه دوی ورکړی وه ، او د هغی په بدله کښی ئی غله پیرودلی (اخستلی) وه حکم ئی ورکړ چه هغه دی هم په پته سره د دوی په اسبابونو کښی بیرته کیږدی ـ غو کله چه بیرته خپل کور ته وررسیږی او اسبابونه پرانیځی نو وگوری چه له غلی سره د هغوی پنگی (سرمایی) هم بیرته ورکړی شوی دی چه بیا دوهم ځلی راتگ ته زیات ترغیب او تشریق ور پیدا شی ـ او پخپلو زړونو کښی ووائی چه داسی کریم النفس باچا چیری پیدا کیږی. او ممکن دی چه د قیمت د نه پیدا کیللو له سببه بیا دوی د مصر له راتگه واوړی او که پنگه (سرمایه) ئی په لاس وی نو هرومرو (خامخا) به بیا راځی ـ نو ځکه ئی هغه پنگه (سرمایه) ورمسترده کړه ځینی وائی چه یوسف علیه السلام له خپلو ورونو څخه د غلی قیمت اخیستل له مروته او کرمه لری لیده نو ځکه ئی بیرته ورمسترده کړه د

### فَلَتَّارَجَعُوْ اللَّ إَبِيهِ مُ قَالُوْ ايَأْبَانَا مُنِعَمِتَا اللَّيُلُ فَأَرْسِلُ مَعَنَا الْخَانَا عُلْتَلُ وَإِثَالَهُ لَحْفِظُونَ ﴿ الْكَيْلُ فَأَرْسِلُ مَعَنَا أَخَانَا عُلْتَلُ وَإِثَالَهُ لَحْفِظُونَ ﴿

نو کله چه بیرته وګرځیدل دوی پلار خپل ته نو وویل دوی ای پلاره زمونږ منعه کړی شوی ده (بیا) له مونږ نه پیمانه (که راسره لاړ نشی (بنیامین) نو ولیږه له سره ورور زمونږ چه پیمانه واخلو( هم د ده او هم خپله) او بیشکه مونږ ده لره خامخا ساتونکی یو( له مضراتو).

تفسیر: یعنی د یوسف علیه السلام په شان د ده په نسبت اندینه او تردد مه کوئ اوس مونږ پخپله ویریدلی او هوښیار شوی یو او په پوره ډول (طریقه) سره به د ده حفاظت کوو.

#### قَالَ هَلَ الْمَنْكُوْعَلَيْهِ إِلَاكُمَّا آمِنْتُكُوْعَلَى آخِيُهِ مِنْ قَبْلُ فَاللَّهُ خَيْرٌ لِحِفِظًا قَهُوَ آرْحَهُ الرِّحِمِيْنَ ۞

وویل (یعقوب) آیا امینان کرم تاسی په بنیامین (هم بلکه نه مو شم امینان کرځولی په ده باندی په هیڅ شان سره) مګر(په دی شان سره) لکه چه

امینان کری می وئ تاسی پر ورور د ده(یوسف) پخوا له دی نه(یعنی د اعتبار وړ (لائق) نه یئ) نو الله خیر( ډیر غوره) دی له جهته د ساتنی او هم دی دی ډیر مهربان د ټولو مهربانانو

تفسیر: یعنی هم دغه د ﴿ وَاقَالُهُ لَحُوْظُونَ ﴾ الفاظ تأسی د یوسف د بیولو په وقت کښی هم ویلی ؤ نو بیا به زه ستاسی پر دغی وعدی خرنگه اعتبار کولی شم. هو اوس شدید ضرورت دی چه له هغه څخه اغماض (چشم پوشی) نشی کیدلی نو ځکه له تاسو سره د هغه تلل حتمی دی نو زه ئی پر پاک الله سپارم چه همغه الله ئی پخپل حفاظت او مهربانی کښی روغ رمت وساتی او ما د یوسف علیه السلام له بیلتون څخه وروسته له بل مصیبت څخه پخپل فضل او کرم سره وساتی.

#### ۅٙڵؾٵڣؘؾۘڂٛۅؙٳڡۘؾٵٛۼۿؙؗؗۄۅؘڿۘۘۘۘ۠ۮۏٳٮؚؚۻٙٵۼۘؾۿؗۄ۠ۯڐؾٵڷؽۿؚۄ۫ؗٷٵڵۅؙٳؽٵۘۘۘۘڹۘٳڬٲڡٵ ڬؠؙۼؽؙۿۮ؋ؠۻٵۼۘؿؙڬٲۯڐؿٳڶؽڹٵٷڹؠٲؿؗۯؙۿڶڬٲۏۼٛڣڟؙٵڬٲڽٵ ۅؘٮٞۯ۫ۮٵۮؙػؽؙڶؘؠۼؚؽڗٟڎ۬ٳڮػؽؙۘۘ۠۠۠ڮۺۣؽ۫ڗٛٛ

او کله چه پرانستل دوی بارونه خپل وموندله دوی پنگه (سرمایه) خپله چه بیرته رالیولی شوی وه دوی ته نو وویل دوی ای پلاره زمونو څه به ( لا زیات احسان) غواړو مونو، دا ده هغه پنگه (سرمایه) زمونو چه بیرته رد کړی شوی ده مونو ته او (بیا ځو چه) غله راوړو اهل خپل ته او ساتو به ورور خپل او زیات به راوړو بار د اوښ (یعنی د بنیامین برخه) دا (یو بار د اوښ) پیمانه ده اسانه (په دغه سخی باچا).

تفسیر: یعنی د داسی آسانی پیمانی پریښودل نه دی په کار \_ په هر ډول (طریقه) چه کیږی (بنیامین) له مونږ سره پریږدئ چه لاړ شی. ځینو د ﴿ وَٰلِكَیّلٌیّبیّرٌ ﴾ اشاره د هغی غلی په لوری کړی ده چه پخوا ئی راوړی وه او «یسیر» ئی د «قلیل» په معنی اخیستی دی. یعنی هغه غله چه پخوا له دی نه راوړی شوی ده، هغه د حاجت په اعتبار لږه ده او د دی قحط په زمانه کښی تر کاله پوری به بس کیږی؟ \_ لهٰذا ضرور دی چه په هر ډول (طریقه) سره چه کیږی ښائی چه مونږ بیا لاړ شو او د ګردو (ټولو) برخی له ځانه سره راوړو.

### قَالَ لَنُ أُرْسِلَهُ مَعَكُورً عَتَى تُؤْتُونِ مَوْتِقًامِ فَاللَّهِ لَتَأْتُنُّ فِي إِلَّا أَنْ

#### يُّخَاطَ بِكُو فَكَتِنَّا اتَّوَهُ مَوْثِقَهُمْ قَالَ اللهُ عَلَى مَانَقُولُ وَكِيْلٌ

وویل (یعقوب خپلو ځامنو ته) له سره ونه لیږم هغه (بنیامین) له تاسی سره تر هغه پوری چه راکړئ تاسی ماته عهد محکم د الله (په دی خبره) چه خامخا بیرته به راولی ماته هرومرو (خامخا) دی مگر که چاپیر والی وکړ شی پر تاسی باندی (چه مړه یا مغلوب شئ) نو کله چه ورکړه دوی دغه پلار ته وعده محکمه خپله نو وویل(یعقوب ځامنو خپلو ته) چه الله په هغه چه وایو ئی مونږ وکیل (شاهد) دی.

تفسیر: یعنی که د الله تعالیٰ له تقدیر سره کومه داسی حادثه ور د مخه شوه چه په هغی کښی تاسی گرد (تول) سره بړه او مغلوبان شوئ او د نجات هیڅ یوه لاره در پاتی نشی، نو هلته زه هیڅ شی نشم ویلی. هو، سم له خپله توانه او مقدوره تر خپل ژوند پوری د بنیامین په حفاظت کښی څه قصور او لنډون مه کوئ، سره د دی پوخ عهد او پیمان اخیستلو او قسمونو یادولو د زیات تاکید او اهتمام په ډول (طریقه) ئی وفرمایل هو الله موری الله ته سپارو ـ که چا په هغه او پیمان چه مونډ په دغه وقت کښی کوو، هغه گرد (تول) پاک الله ته سپارو ـ که چا په هغه کښی څه خیانت یا بد عهدی وکړه، نو همغه الله به ئی په سزا رسوی. یا دا چه قول او اقرار سم له خپل مقدوره سره خو پوخ کوئ ـ لیکن له دغو خبرو څخه کوم اصلی مقصد چه دی هغه د الله تعالیٰ له حفاظته او ساتنی څخه پوره په لاس راتلی شی ـ که د پاک الله اراده نه وی نو گرد (تول) اسباب او تدابیر خوشی چتی (فضول) او بیکاره دی، او هیڅ به په لاس نه راځی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «ظاهری اسباب ئی پاخه کړل ـ او توکل ئی پر الله حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «ظاهری اسباب ئی پاخه کړل ـ او توکل ئی پر الله وکړ ـ هم داسی حکم دی پر هر چا»

#### وَقَالَ لِبَنِيَّ لَاتَدُخُلُوَامِنُ بَابِ وَاحِدٍ وَادُخُلُوامِنُ ٱبْوَابِ مُّتَفَرِّقَةٍ وَمَآ الْخُنِى عَنَكُمُ مِّنَ اللهِ مِنْ شَمُّ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ الله إِنِ الْحُكُمُ إِلَّا لِلهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلُتْ وَعَلَيْهِ فَلَيْتَوَكِّلِ الْمُتَوَكِّلُوْنَ ﴿

او ویل (یعقوب) له شفقته ای ځامنو زما مه ننوځئ تاسی(مصر ته) له دروازی یوی ( چه نظر وانخلئ) او ننوځئ( دوه دوه یا دری دری) له دروازو بیلو بیلو څخه، او نشم دفع کولی زه له تاسی نه له (قضا) د الله نه (په تدبیر سره) هیڅ شی، نه دی حکم (په قضا سره) مګر خاص الله ته دی خاص پر هم ده توکل کړی دی ما، او هم په هم ده باندی نو توکل دی وکړی توکل کوونکی.

تفسير: د يوسف عليه السلام ورونه اول ځلي مصر ته تللي وو لكه د نورو عامو مسافرانو په شان بلا امتياز په ښار کښې داخل شوی وو. ليکن د يوسف عليه السلام د خاصو توجهاتو او الطافو د لیدلو له سببه یقیناً د هغه مملکت د خلقو سترکی به د دوی پر لاره لگیدلی وی ـ اوس بیا دغه راتلل په خاص شان او اهتمام سره بلکه داسی وویلی شی چه یو راز (قسم) د یوسف علیه السلام پر بلنه او دعوت سره ؤ ـ (بنيامين) چه د هغه حفاظت او محبت حضرت يعقوب عليه السلام وروسته له يوسف عليه السلام محخه ډير زيات كاوه، هم له خپلو وروڼو سره ؤ حضرت يعقوب عليه السلام ته داسي خيال ييدا شو چه د يوه يلار يوولسو وجيهه ؤ او ښائسته ؤ ځامنو يه يوه خاص شان او اجتماعی هیئت سره یه ښار کښی ننوتل ـ خصوصاً وروسته له هغه ښه سلوکه چه د مصر عزیز یوسف علیه السلام له لوری له هغوی سره شوی ؤ، او خلقو هغه مشاهده کړی ؤ داسی یو شی دی چه د هغه په لوری د عمومو سترګی هرومرو (خامخا) اړولی کیږی ـ «**العین حق**» نظر لگيدل هم يو حقيقت لرى. او نن ورځ د «مسمريزم» عجائبات خو عموماً د كتلو د قوت له كرشمو څخه دى يعقوب عليه السلام خپلو ځامنو ته له بده نظره او د حسد او نورو مكروهاتو د ژغورنی (بچ کوونی) دیاره دغه ظاهری تلقین وفرمایه چه سره تیت او برک (منتشر) شئ او به معمولی حیثیت سره د ښار له مختلفو دروازو څخه ننوځځ ـ نه چه خامخا د عواموالناسو له جانبه تاسی نظر شیخ او له دی سره ئی متصل دغه وفرمایل چه د کومی چاری او تدبیر یه کولو سره هم هیڅوک د قضا او قدر فیصلی نشی ګرځولی ـ په ګردو (ټولو) کائناتو کښی یواځی د یاک الله حکم چلیږی ـ زمونږ دغه ګرد (ټول) انتظامات د الله تعالیٰ د حکم په مقابل کښی بیکاره دی. هو، تدبیر او چاره لتول هم د هغه یه حکم سره کولی شی ځکه چه هغه ئی راجائز درولی دی ـ انسان ته لاژم دی چه خپل د ژغورنی (بچ کوونی) او ساتنی تدبیر وکړی مگر اعتماد او توکل دی یواځی یر یاک الله ولری. ګواکی دغه خبره ئی خپلو ځامنو ته واوروله چه تاسی هم زما پشان د زړه له کومي (منځ) د الله تعالیٰ پر حفاظت متوکلان اوسی، او تش پر تدابیرو مه غره کیږی،

وَلَمَّادَخُلُوا مِنَ حَيْثُ آمَرَهُ مِ آبُوهُ مُ مَا كَانَ يُغَنِيُ
عَنْهُ مُرِّنَ اللهِ مِنْ شَيْ إِلَاحَاجَةً فِي نَفْسِ يَعْقُونِ قَضْهَا \*
وَإِنَّهُ لَنُ وَعِلْمِ لِمَا عَكَمْنُهُ وَلِكِنَّ آكُثْرُ التَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ الْ

او کله چه ننوتل دوی (مصر ته) له هغه ځایه چه امر کړی ؤ دوی ته پلار د دوی (چه له مختلفو دروازو ننوځځ) نه ؤ دغه ننوتل له بیلو بیلو دروازو چه دفع کړی له دوی نه له قضا د الله څخه هیڅ څیز لیکن یو حاجت چه په نفس د یعقوب کښی ؤ ادا ئی کړ هغه، او بیشکه دغه (یعقوب) خامخا خاوند د پوه ؤ په سبب د دی چه خبردار کړی ؤ مونږ دی لیکن زیات د خلقو نه پوهیږی (په دی چه نه اوړی تقدیر په تدبیر).

تفسیر: یعنی غرنگه ئی چه ویلی ؤ همغسی ننوتل \_ اگر که دوی ته غه نظر او ضرر له سترگو ور ونه رسید لیکن له بل لوری تقدیر ور ورسید چه (بنیامین) د غلا په الزام کنی ستون (واپس) کم شو. هو! تقدیر نه دفع کیږی نو هغه کسان چه د علم خاوندان دی دوی پر تقدیر یقین او د ده د نجات پر اسبابو پر دواړو ئی پوه حاصل کیدی شی لیکن بی علمه سړی پر یوه پوهیږی او له دوهمه بی خبره پاتی کیږی \_ یا بیخی پر اسبابو باندی اتکا کوی او له تقدیره منکریږی \_ یا پر تقدیر باندی د یقین لرلو معنی داسی گنی چه گرد (تول) اسباب معطل کم ل شی \_ البته عارفان او پوهان تقدیر او تدبیر دواړه تولوی \_ او هر یو هغه پر درجه پدی .

نه پرانیځي په تړون سره تړنه

خو تړون لره په کار دی بيا تړنه »

#### وَلَمَّادَخُلُواعَلَى يُوسُفَ الْوَى إِلَيْهِ

# اَخَاهُ قَالَ إِنَّ آنَا أَخُوكَ فَلا تَبْتَسٍسْ بِمَا كَانُوْ ايَعْمَالُوْنَ ®

او کله چه ورننوتل دغه (وروڼه) پر یوسف نو رانژدی ئی کړ خپل ځان ته ورور خپل (بنیامین) وویل(یوسف په عبرانی ژبه پته بنیامین ته) زه چه یم هم دا زه یم ورور ستا(یوسف) نو مه خفه کیږه په هغو کارونو چه ؤ دوی چه کول ئی (یخوا له مونږ سره).

تفسیو: حضرت یوسف علیه السلام (بنیامین) سره ممتازه معامله و کره او په پته ئی دی پوه کر چه زه ستا حقیقی ورور(یوسف) یم. هغه مظالم چه پر موند دغو علاتی ورونو کړی دی چه زه ئی له پلاره جلا (جدا) کړم، او په کوهی کښی ئی وغورځولم، او زه ئی مریی څرګند (ښکاره) کړم، او زمونډ پلار او نور ئی زما د فراق په صدمو کښی مبتلا کړل ـ یا اوس د دی لوری د راتلو په وقت کښی چه لتا سره کومه سختی کړی ده له دغه خبرو څخه له سره مه خفه کیړه ـ اوس وقت را رسیدلی دی چه زمونډ دغه کرد (تول) غمونه غلط او پورته او ورک شی ـ او وروسته

له سختیو پاک الله تعالیٰ مو راحت عزت او پت را په برخه کړی حضرت شاه صاحب لیکی، «پر دغه ورور چه یوسف علیه السلام پر مینه او محبت سره رابللی ؤ نور ورورنو ته حسد او رخه (کینه) ورپیدا شوه او په دغه سفر کښی به پر هره خبره ورسره لگیدل او طعنی به ئی ورکولی نو دغه دی چه اوس یوسف علیه السلام ورور ته تسلی ورکوی وائی چه بنیامین حضرت یوسف علیه السلام ته وویل چه زه خو بیا له تانه نه بیلیهم نو یوسف علیه السلام وویل چه پلار لا له پخوا هم ځما له جهته غمجن دی، او په دغه پاتی کیدلو ستا کښی به لا ویرجن شی آما خو په یوه بهانه به دی تر دوی ستون (واپس) کړم. لکه چه وائی

#### فَكَتَاجَهَزَهُمُ بِجَهَازِهِمُ جَعَلَ البِّقَايَةُ فِي رَحُلِ اَخِيُهِ ثُمَّاذَ الْأَنَ مُؤَذِّنُ اَيَّتُهَا الْعِيْرُ اِنَّكُمُ لَلْمِ قُوْنَ ۞

نو کله چه تیار ئی کړل دوی ته اسباب د سفر د دوی نو کیښوده جام د اوبو څښلو (د باچا پټ) په بار د ورور خپل کښی نو غږ وکړ غږ کوونکی او (خلقو د) قافلی (ودریږی چه) بیشکه تاسی خامخا غله یئ.

تفسیر: یعنی کله چه د یوسف علیه السلام په حکم د دوی غلی ئی ور بار کړی ـ او د سفر کرد سامان ئی ور تیار شو ـ نو یو جام د اوبو مخبلو ئی د خپل ورور(بنیامین) په اسباب کښی کیښود ( چه د زرو یا زبرجلو په جواهرو جړاؤ ؤ بیا چه غله ډیره ګرانه شوه نو هغه ئی پیمانه کړه څه مهال (وخت) چه کاروان (جوپه) له ښاره د باندی ووته نو پیرهداران د هغه جام په لترلو پسی ولویدل بالاخر هغوی ته پر دغی قافلی شبهه پیدا شوه ـ څرنګه چه قافله ښائسته لری تللی وه ، نو پیرهدارانو ورپسی ناری سوری کړی چه ای کاروانیانو ودریږئ چه تاسی یقینا غله به نظر راځئ .

## قَالُوُّا وَاَقْبَلُوُ اعَلَيْهِمُ مَّاذَاتَفُقِدُونَ@

وویل (وروڼو د یوسف) او مخونه ئی راواړول پر دغو ( نوکرانو د یوسف) چه څه شی دی هغه چه تاسی ورک کړی دی ( او لټوځ ئی؟)

تفسیر: یعنی موند ولی خامخا غله بولع؟ که ستاسی کوم شی ورک شوی وی، نو هغه راوسیع موند خو چیری لری نه یو تللی راشع زموند مالونه او اسبابونه راولتوی

# قَالُواْ نَفُقِدُ صُواعَ الْمُلِكِ وَلِمَنْ جَآءُ بِهِ حِمْلُ بَعِيْرٍ وَانَابِهِ زَعِيْمٌ ﴿

وویل دوی ورک کړی دی (لتوؤ) مونږ پیمانه د باچا او دی هغه چاته چه را ئی وړه پیمانه بار د یوه اوښ او زه په دی (بار) ضامن یم (چه ور ئی کړم پیدا کوونکی ته

تفسیر: پیره دارانو وویل چه موند د باچا د اوبو څښلو جام یا د غلی پیمانه لتوو چه ورک شوی دی ( یعنی پخوا له دی نه پکښی باچا اوبه څښلی او اوس په دغه وقت کښی په همغه د سرو زرو جام دپاره د عزت د طعام د پیمانی کار هم انجام مومی. که کوم سړی ئی بی له حیلی او حجته راحاضر او راوړی نو د اوښ د څتی (بار) غله به ورانعام او وروبښو او زه ئی ذمه وار یمه چه ور رسوم به ئی.

#### قَالْوْا تَاللهِ لَقَانُ عَلِمُتُومَّا جِنُنَا لِنُفْسِكَ فِي الْرَضِ وَمَا كُنَّا سُوقِيُنَ عَلَيْ

وویل دوی قسم دی په الله خامخا په تحقیق پوه یئ تاسی چه نه یو راغلی مونږ دپاره د دی چه فساد وکړو په ځمکه (مصر) کښی او هرګز( نه یو مونږ غلا کوونکی) د دی جام.

تفسیر: یعنی په مصر کښی زمونډ وضعیت او ګذاره ګردو (ټولو) خلقو ته په عمومی ډول (طریقه) ور معلومه ده چه فساد کوونکی نه یو ـ او که وائی نو د خپلو اوښانو خولی به مو ولی تړلی چه په لاره کښی د چا مال ونه خوری مونډ دلته هیڅ یو شرارت نه دی کړی او نه د فساد او شرارت له امله (وجی) دلته راغلی یو ـ او نه د غلو له کورنی څخه یو او که وی نو له کنعانه به مو هغه پانګه (سرمایه) بیرته نه راوړه چه زمونډ په بارونو کښی تللی وه.

#### قَالُوُافَهَاجَزَآؤُهَ إِنْ كُنْتُوكِنِبِيْنَ<sup>©</sup>

نو وویل (بیا دغو نوکرانو) چه څه به وی جزاء د هغه ( جام یا د سارق) که (ښکاره) شوئ تاسي دروغجنان. تفسیر: محافظینو وویل چه تاسی خوشی چتی (بیکاره) خبری ولی کوئ؟ اوس موند ستاسی کالی (جامی) او اسباب لتوو که دغه مسروقه مال له تاسی څخه ووت، نو بیا به څه ووایئ؟ او څه به وکړئ؟ او سزا به مو څه وی ؟

# قَالُوا جَزَآؤُهُ مَنُ وَّحِدَنِ وَكِلِهِ فَهُوَجَزَآؤُهُ كَنْ لِكَ نَجْزِي الظِّلِمِينَ @

نو وویل(بیا وروڼو د یوسف) چه سزا د دی (غلا نیول د) هغه چا دی چه وموندلی شوه ( دغه پیمانه) په بار د ده کښی نو هم دی دی سزا د هغه ( چه مریی شی) هم داسی سزا ورکوو مونږ ظالمانو ( غلو) ته.

تفسیر: یعنی دغه چه غل مریی کیچی د مال د خاوند په ابراهیمی شریعت کښی د غلو سزا وه یعنی دغه چه د غلا مال ووځی هغه به تر یوه کال پوری د غلام په حیثیت د مال د خاوند سره پاتی کیچی ـ د یوسف علیه السلام ورونو سم له خپله شرعی قانونه سره بی له تامله د سزا ذکر وکړ، ځکه چه دوی پوره متیقن وو چه مونډ نه غله یو ـ او نه د غلا مال امکان لری چه له مونډ څخه ووځی نو ځکه دوی په خپل اقرار سره ملزم او ونیول شول او بیرته د مصر ښار ته بوتلل شول د باچا د دربار سره مخامخ بارونه ئی تری واړول

# فَبُكَ أَبِأَوَعِيَتِهِمُ قَبُلَ وِعَآءِ آخِيْهِ ثُمَّةَ اسْتَخُرَجَهَامِنُ وِعَآء آخِيْهِ كَنَالِكَ كِنَ نَالِيُوسُفَ مَا كَانَ لِيَأْخُنَ آخَاهُ فِي دِيْنِ الْمَلِكِ إِلَّاآنُ يَشَآء اللهُ نَرْفَعُ دَرَخْتٍ مَنْ نَّشَأَءُ وَفَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْمِ عَلِيْهُ

نو شروع وکړه (یوسف یا جارچی په لټولو د) بارونو د دوی ړومبی له باره د ورور د ده(لپاره د دفعی د تهمت نو بیا ئی ونه موند په هغو کښی بیا ئی را وویستله دغه (پیمانه) له باره د (سکه) ورور خپل، هم دا رنګه تدبیر ښوولی وو مونډ یوسف ته، نه وو دغه (یوسف داسی) چه ونیسی (مریی بی له ښوونی د الله) ورور خپل په دین (قانون) د باچا (مصر) کښی مګر چه اراده وفرمایله الله ( دغه تدبیر ئی وروښود)، پورته کوو مونډ (په علم او حکمت

ومآابرئ (۱۳) يوسف (۱۲)

سره) مرتبی د هر چا چه اراده وفرمایو مونږ، او د پاسه د هر خاوند د علم لوی دی (ان تر الله پوری خو له الله سره نه برابر شته او نه تری پورته).

تفسیر: یعنی د دغو ویناؤ محخه وروسته محافظینو دوی د مصر عزیز یوسف ته بوتلل ـ او دغه گرده (توله) پیښه ئی ور واوروله. یوسف علیه السلام د تفتیش او تحقیق امر صادر کړ ـ ډومبی ئی د نورو ورونو د بارونو په سپردلو شروع وکړه او د دوی څتی بستری څوری او نور ئی ولیدل خو له دوی محنی هغه جام را ونه ووت ـ بالاخر د بنیامین د اسبابو د لتولو وار راغی او هغه جام تری راووت.

﴿ گَنْالِكَكِنْ نَالِيُوسُكُ مَا كَانَ لِيَا فَذَا اَنَالُهُ اَلَا اَلَهُ ﴾ الآية ـ هم دا رنگه تدبير حكمت او لاره مو ورزده او وروښوده يوسف ته نه ؤ يوسف داسى چه ونيسى مريى ورور خپل په دين او قانون د باچا د مصر كښى مگر چه اراده وفرمايله الله چه دغه تدبير ئى وروښود ځكه چه حكم د مصر د غلو په حق كښى وهل او عذابول او دوچنده ترى مسروقه مال اخيستل ؤ نه مريى گرځول يعنى د ده د ورونو له ژبى څخه په خپله دغه خبره راووته چه له هر چا څخه چه دغه مال ووځى، هغه غلام وگرځوه! نو پر هم دغى ونيوه شو كه نه دغه خو د مصر د حكومت قانون نه ؤ كه داسى تدبير نه كيده چه پخپلو اقرارونو كښى سره راگير شى نو د مصرى قانون له مخى هيڅ يو داسى كوم صورت چه د هغه له مخى د بنيامين د بيرته ستنولو (راواپس كولو سند كيدى شو نه هم ده د

( ﴿ نُرَّفَةُ دَرَجْتِ مَنْ نَشَاءُ ﴾ ۔ پورته کوو موند مرتبی د هر چا چه اراده وفرمایو موند د پورته کولو ئی) یعنی د هر چا په نسبت چه اراده وفرمائی حکمت او تدبیر ورښیی یا په خپل لطیف تدبیر سره لوړتیا ورکوی وګوره هغه ځلمیان چه په غلا سره ئی له خپله پلاره یوسف غلا کړ ۔ او په څو روپو ئی وپلوره (خرڅ کړو) نن د غلو په حیثیت د یوسف په مخ کښی ولاړ دی ښائی په دی ډول (طریقه) سره د دوی د پخوانیو غلطیو کفاره وی

( ﴿ وَقَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْمِ كِلِيْمٌ ﴾ ـ او د پاسه د هر خاوند د علم لوی عالم دی ان تر الله پوری خو له الله تعالیٰ سره نه برابر شته ـ او نه تری پورته) یعنی په دنیا کښی له یوه انسان څخه زیات پوهنده دوهم څخه دریم ښه پوهنده او خبردار دی اما د تولو پوهانو سره پورته یو لوی او پوهه شته چه هغه ته عالم الغیب والشهاده وائی.

تنبیه: واضحه وی چه په دغه توله واقعه کښی هیڅ یو لفظ د یوسف علیه السلام له ژبی څخه له واقع څخه مخالف نه دی وتلی ـ او نه د شرعی څخه مخالف کوم حرکت تری صادر شوی دی فقط یواځی توریه ئی کړی ده د «توریه» مطلب دا دی چه کومه داسی خبره ووائی یا ئی وکړی چه د هغه د لیدلو یا آوریدلو څخه ذهن ته یو ظاهری او نژدی مطلب راشی لیکن د متکلم مقصد بل داسی یو شی وی چه له ظاهری او قریبی مطلب لری وی ـ که دغه «توریه» د کوم نیک او محمود مقصد لپاره وکړی شی، نو د هغه په جواز بلکه په محمودیت کښی هیڅ د شبهی ځای

نشته او که د کوم مذموم او قبیح کار لپاره وی نو هغه «توریه» نه بلکه مکر او فریب دی. دلته د الله تعالیٰ منظور داسی و چه د یعقوب علیه السلام ابتلا او امتحان تکمیل شی ـ د یوسف علیه السلام څخه وروسته ئي (بنيامين) هم تري بيل کړي او له بل لوري وروسته له يوي اوږدي مودي څخه شکیدلی او لری شوی دوه سکنی وروڼه هم سره یو ځای ووینی او ملاقی شی، او له یوسف سره هم وروسته له دی نه چه دی د امتحان له کندو او ژورو څخه ووځی ړومبی د ده د علاتی ورونو ـ بیا د عینی ورور او بالاخر د لوی بلار او ګرد (تول) کور او کهول متدرجاً ملاقات وشي ـ او له بل لوري د يوسف له ورونو ځنې هغه اغلاط او خطاوي چه شوي وي، ښائي چه هغوي هم لد څه رېړونه (تکليفونه) وګالي (برداشت کړي)، او بيا د عفوي او رحم دروازي ته ورسيږي ـ او برسیره پر دی نه دی معلوم چه نور څه څه حکمتونه به هم وی ـ چه د هغو له امله (له وجی) یوسف علیه السلام ته لږ څه د «توریع) په نسبت هدایت ورکړی شوی ؤ چه دوی جام د خپل ورور یه اسبابو کښي کیښود بیا ئي نه یر بل چا د غلا الزام واړوه نه ئي داسي وویل چه هغه سړی ته مو د غلا په الزام کښی سزا ورکړه ـ بلکه طبعاً داسی صورتونه څرګند (ښکاره) شول چه د هغو په وسیله (بنیامین) ته د خپل ورور کره په عزت ـ راحت او هوسائی (آسانی) سره د اوسيدلو لاره پيدا شوه. هو! مصلحتاً ځيني داسي الفاظ هم استعمال شوي دي چه د هغوي متبادری معانی نه وی مراد یا بر ځینو شیانو سکوت کړی شوی دی چه که د هغو په نسبت ئی څه ويل نو هغه يټه خبره به څرګنديده او اصلي مقصد به له لاسه وتو والله اعلم.

# قَالُوْآاِنُ يَسُرِقُ فَقَدُ سَرَقَ أَخُلَهُ مِنْ قَبْلَ فَالْسَرَّهِ اَيُوسُفُ فِي قَالُوْآاِنُ يَسُرِقُ فَقَدُ سَرَقَ أَخُلَهُ مِنْ قَبْلُ فَاللّهُ اَعْلَمُ بِمَاتَصِفُونَ صَفَيْهِ وَلَمْ يُبْرِهِ مَا تَصِفُونَ صَفَيْهِ وَلَمْ يُعَالَمُ مِمَاتَصِفُونَ صَ

نو وویل (وروڼو د یوسف) که غلا وکړه دغه (بنیامین نو هیڅ عجیبه نه ده ځکه چه) پس په تحقیق سره غلا کړی وه (سکنی) ورور د ده هم پخوا له دی نه، نو پټه وساتله دغه (خبره) یوسف په نفس خپل کښی او ښکاره ئی کړه (هغه خبره) دوی ته، وویل (یوسف پټ په خپل زړه کښی) چه تاسی ډیر بد یځ له جهټه د مرتبی (چه ورور مو له پلاره غلا او د مریی په نامه مو سودا کړ) او الله ښه عالم دی په هغه خبره چه تاسی ئی بیانوئ (په حق د یوسف کښی)

تفسیر: دغه اشاره د یوسف علیه السلام په لوری ده دوی د خپلی پاکی ښوولو دپاره محض د ناحقه ویلو او عناد څرګندولو (ښکاره کولو) دپاره د بنیامین جرم پوخ کړ او د دومره مودی له تیریدلو څخه وروسته هم پر معصوم یوسف علیه السلام باندی د دروغو الزام اړولو څخه ونه شرمیدل.

مفسرینو په دغی موقع کښی ډیری قصی بیانی کړی دی چه د هغو په لوری د یوسف علیه السلام وروڼو د غلا په لفظ کښی اشاره کړی وه او د هغوی د نقل حاجت دلته نشته

( ﴿ قَلَمَوْمَا لَيْسُفُ فَانَقُمِهِ ﴾ الآية ـ نو پته وساتله دغه خبره يوسف عليه السلام په نفس خپل کښي او ښکاره ئې نه کړه هغه خبره دوی ته. وويل يوسف عليه السلام ېټ په زړه خپل کښي چه تاسی ډیر بد یئ له جهته د مرتبی چه ورور مو له پلاره غلا او د مرئی په نامه مو سودا کړ) یعنی سره د داسی سخت لفظ اوریدلو بیا هم یوسف علیه السلام خپل ځان وساته ـ ځکه چه د الله تعالیٰ مصلحت د دوی د پتی خبری په څرګندیدللو (ښکاره کیدلو) او افشاء مقتضی نه وه. یوسف علیه السلام دغه خبره هم پخپل زړه کښې پته وساتله، او پخپل جواب کښې ئې د دوی د اتهام حقیقت ور څرګند (ښکاره) نه کړ ـ بلکه پخپل زړه کښی ئی وویل 🏽 🖟 ٱنْتُوْتَتَوْتَكَانَاأُواللهُ كَمُلَوْبِهِمُأَتِّصِفُونَ ﴾ يعنى بالعكس غله ير كوتوال خوله آچوى، او تاسى ما هم غل بولئ ـ حال دا چه تاسی داسی یوه غلا کړی ده چه خپل ورور مو له پلاره غلا او ناحقه مو هغه په څو روپیو ويريا سودا کړی دی باقی زما د غلا حال خو پاک الله ته معلوم دی. ځينو مفسرينو له ﴿ ﷺ مَّكَانًا ﴾ الآية - څخه داسي مطلب اخيستې دی چه يوسف عليه السلام هغوی ته خطاب کوی چه تاسی خُورا ډیر بد خلق یئ ـ اوس خو مو وویل چه ﴿ وَمَآلُكَاسْرِقَيْنَ ﴾ مونډ له غلو څخه نه يو \_ اوس چه مو د يوه ورور له كاليو (جامو) څخه هغه مال راڅرګند (ښكاره) شو، هغه سره هغه بل بیگناه ورور ئی هم ملوث کوی، گواکی غلا کول ستاسی د کورنی کسب دی (العیاذ بالله) الله تعالیٰ ښه پوهیږی چه تاسی پخپلی دغی وینا کښی تر کوم ځای پوری رښتین یئ ـ همغه به تاسی ته د دغه غلط بیان سزا درکوی

(کله چه یوسف علیه السلام بنیامین خپلو سریو ته ورکړ ـ نو ورونه ئی په زاری شول او)

# قَالُوْا يَالَيُّهُا الْعَزِيْزُ إِنَّ لَهُ اَبَاشَيْخًا كَبِيُرًا فَخُذْاَحَدَنَا مَكَانَهُ ۚ إِنَّا طَرِيكَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ<sup>©</sup>

وویل دوی ای عزیزه بیشکه ده لره یو پلار دی زوړ ډیر معمر (چه پس له یوسفه له ده سره مینه کوی) نو ونیسه یو له مونږه په ځای د ده(یرغمال او دی راپریږده)، بیشکه مونږ وینو تا له احسان کوونکو څخه.

تفسیو: یعنی زموند سپین پیری پلار ته به سخته صدمه ورورسیږی. ځکه چه هغه زموند له ګردو (ټولو) څخه هم دغه (بنیامین) او د ده سکنی ورور یوسف علیه السلام سره مینه او محبت کاوه. وروسته له یوسف علیه السلام د هغه د زړه تسلی یواځی پر هم ده وه ـ تاسی که د ده په ځای له مونډ ځنی یو تن ستون (واپس) کړئ، نو پر مونډ به ستاسی ډیره لویه مهربانی وی ـ تاسی تل پر مخلوقاتو احسان کوئ او بالخاصه پر مونږ دی خصوصی احسان هم کړی دی ـ نو مونږ امید لرو چه د خپل له کرمه مو مه بی هیلی کوئ،.

# قَالَ مَعَاذَاللهِ آنُ تَأْخُذَ إِلَّامِنُ وَجَدُنَامَتَاعَنَاعِنُكَةٌ إِتَّآاِدًا لَظْلِمُونَ ٥٠

وویل (یوسف علیه السلام ورونو خپلو ته) پناه غواړو په الله پوری چه ونیسو مونږه (بیګناه) مګر (به نیسو) هغه څوک چه موندلی دی مونږ اسباب خپل په نزد د هغه، (که ونیسو په ځای د هغه بل څوک) نو مونږ به په هغه وقت کښی خامخا له ظالمانو اوسو.

تفسیر: یعنی موند پرالله تعالیٰ له دی نه پناه نیسو چه بی له سببه د یوه په ځای بل ونیسو \_ موند خو یواځی همغه سړی راستنوو (واپس کوو) چه له هغه سره مو خپل څیز موندلی دی او هغه بنیامین دی چه د عینی ورورولئ لامله (له وجی) به له موند سره پاتی کیډی دلته هم د ﴿ اِلْاَمْنُ وَجَدُنَامُتَاعَنَاعِنَامُتَاعَنَاعِنَامُ ﴾ په ځای «الا من سرق» نه دی ویلی چه لنډه او مختصره وه ځکه چه هغه له واقع څخه مخالفه وه او که د هغه په ځای بل څوک ونیسو \_ نو بیشکه چه موند په دغه وقت کښی خامخا له ظالمانو به اوسو په ابراهیمی دین کښی ځکه چه دی خو مونډ ستاسی په فتوی نیولی دی یعنی که د مجرم په بدله کښی بل کوم بی قصوره ونیسو \_ نو ستاسی له خیاله او قانونه مخالف او غلط له انصافه یو کار دی.

فَكَمَّا السَّنَيْسُوُ امِنَهُ خَلَصُوا نَجِيًا ﴿ قَالَ كَبِبُرُهُو مَ اللهِ السَّالِ اللهِ اللهِ اللهُ وَمَنْ مَلْكُونَ اللهِ اللهُ وَمَنْ مَلْكُونَ اللهِ وَمِنْ مَبُلُ مَا فَرَّطُ اللهُ فِي يُوسُفَ فَكَنْ اَبُرْحَ الْوَرْضَ حَتَى يَأْذَنَ لِنَّ إِنِّ الْمُحْدِينَ فَاللهُ لِللهُ وَلَا وَهُو خَيْرًا الْحَرِمِينَ فَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَهُو خَيْرًا الْحَرِمِينَ فَيَ اللهُ الل

نو کله چه ناامیده شول دوی له دغه (یوسف په نه قبلولو د سوال د خلاصی د بنیامین) نو گوښه (بیل) شول دوی په دی حال کښی چه مشوره کوونکی وژپخپلو منځونو کښی) وویل مشر د دوی (په عمر کښی یا په فکر کښی) آیا نه پوهیږئ چه بیشکه پلار ستاسی په تحقیق اخیستی وه له تاسی(په بیرته

بیولو د بنیامین) سخته وعده له وعدو د الله (په حفظ د بنیامین کښی او اوس دا حادثه راپیښه شوه) او پخوا له دی نه تقصیر کړی ؤ تاسی په حق د یوسف کښی، نو له سره به زه نه خوځیږم له دی ځمکی (مصر څخه تر هغه پوری چه اذن راکړی ماته پلار زما (په رجوع سره کنعان ته) یا حکم راکړی الله ماته (په وتلو سره له مصره پا په خلاصیدو د ورور زما)، او هم دغه (الله) ډیر غوره د حکم کوونکو دی.

تفسیر: ﴿ مَافَرَعْتُوْ ﴾ کښی «ما » زائده ده ځینی وائی مصدریه ده او کیږی چه موصوله شی. کله چه دوی له حضرت یوسف علیه السلام څخه دغه جواب واورید او مأیوس شول، نو له ډلی څخه ګوښی (بیل) شول، پخپلو منځونو کښی ئی سره مشوره وکړه د اکثرو رأیه پر دغه قرار ونیوه چه ښائی وطن ته بیرته لاړ شو. د دوی په منځ کښی هغه چه د عمر یا د عقل یا د نورو وجوهو په اعتبار لوی ؤ، و له ویل چه مونډ به خپل پلار ته په کومو سترګو او مخ سره مخامخ شو؟ چه هغه له مونډ څخه عهد اخیستی ؤ ۔ او د هغه جواب څه ووایو؟ یو تقصیر خو له مونډ څخه پخوا له دی نه د یوسف علیه السلام په معامله کښی شوی دی چه د هغه اثر تر نن ورځی پوری موجود دی، اوس که مونډ (بنیامین) هم دلته پریږدو، او تول لاړ شو نو ډیره سخته بی غیرتی او بی حمیتی به وی، نو واضح دی وی چه زه خو له سره له دی ځایه هیچیری خوځیدونکی نه یم، تر څو چه خپل لوی آبا ماته د بیرته راتللو حکم راکړی، یا په دغه منځ کښی د پاک الله تعالیٰ له لوری بله کومه فیصله وشی، مثلاً له تقدیره زما د مرګ نیته پوره شی او مړ شم یا په بل تدبیر سره (بنیامین) ته نجات ورکړم.

تنبیه: دغه ویونکی به غالباً همغه ورور وی چه د یوسف علیه السلام په معامله کښی ئی ړومبی هم پسته مشوره ورکړی وه چه ﴿ لَاَمْتُلُواْ يُوسُفَ ﴾

# ارُجِعُوْا إِلَى إَبِيكُمْ فَقُوْلُوْا يَا أَبَانَا إِنَّ ابْنَكَ سَرَقَ وَمَا شَهِدُ نَا اللهِ بِمَا عَلِمُنَا وَمَا كُنَّا لِلْغَيْبِ لِحَفِظِينَ ۞

بیرته لاړ شئ تاسی پلار خپل ته نو ووایئ (ورته) ای پلاره زمونږ په تحقیق ځوی ستا(بنیامین) غلا وکړه، او مونږ نه ؤ ویلی بل شی مګر هغه مو وویل چه پری خبر وو (چه د باچا جام ووت له باره د ده) او نه وو مونږ پټ کار دپاره ساتونکی

تفسیر: یعنی ما هم دلته پریږدئ او تاسی کرد (ټول) لاړ شئ او د خپل پلار په حضور کښی

عرض و کړئ چه دغسی یوه واقعه راپیښه شوه چه له سره ئی توقع نه وه او نه وو مونږ د پټ کار ساتونکی چه دغه جام پخپله بنیامین پټ کړی ؤ او که بل چا د ده په بار کښی ایښی ؤ؟ حضرت شاه صاحب لیکی «یعنی مونږ خو له تاسی سره پر خپل پوه قول او عهد کړی ؤ \_ او له دی نه نه وو خبر چه (بنیامین) به غلا کوی او په غلا کښی به نیولی کیږی \_ یا مونږ له خپل دین سره سم د غله د نیولو او ساتلو لار ورورښووله، او له دی نه نه وو خبر چه زمونږ ورور پخپله غل دی»

# وَسُئِلِ الْقَرْيَةَ الَّتِي كُنَّا فِيهَا وَالْعِيْرَالَّتِيَّ آقُبُلْنَا فِيهَا وَإِنَّالَصْدِقُونَ

او پوښتنه وکړه پخپله (قاصد په ژبه له خلقو) د هغی قریی(د مصر یا بل کوم ورته نژدی کلی څخه) له هغه کښی او(پوښتنه وکړه) له هغه کاروانه چه مونږ مخ کړی ؤ(راغلی وو کنعان ته) په دغه (قافله) کښی، او بیشکه خامخا مونږ صادقان یو.

تفسیر: یعنی تاسی یو معتبر سری ولیدئ او له هغو کلیو څخه د دغی خبری ښه تحقیق وکړئ چه هلته دغه واقعه پیښه شوی ده ـ او اوس بیرته راغلی دی، نو تاسی ته به دغه خبره بیخی ثابته شی چه مونډ پخپله په دغی وینا کښی بالکل رښتینی یو.

(الغرض چه راغلل دا ورونه په حکم د مشر ورور خپل سره چه روئيل يا يهودا ؤ کنعان ته او داسی عرض ئی وکړ خپل پلار يعقوب عليه السلام ته چه پاس مذکور شو، نو په جواب کښی حضرت يعقوب عليه السلام داسی وويل دوی ته)

# قَالَ بَلُ سَوِّلَتُ لَكُهُ اَنْفُنْكُهُ آمْرًا فَصَبَرُّجَمِيُلُ عَسَى اللهُ اَنْ يَالَّتِهُ اللهُ اَنْ يَالَّةً الْعَلِيْمُ الْعَكِيْمُ ﴿ يَالَتِهُ الْعَلِيْمُ الْعَكِيْمُ ﴿ يَالَمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ

وویل(داسی نه ده چه تاسی ئی وایئ) بلکه ښائسته کړی دی تاسی ته نفسونو ستاسی یو کار(چه اراده مو ورته کړی وه)، نو(اوس کار زما) صبر دی بهتر، نژدی دی دا چه الله راولی ماته دوی تول، بیشکه دغه الله جلجلاله هم دی دی ښه عالم (په پتو او ښکاره ؤ) ښه حکمت والا(چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی).

تفسير: د ﴿ فَصَنْهُ عَونُكُ ﴾ ترجمه مفسرينو په څو ډوله (قسمه) سره کړی ده چه هغه دلته ليکله

ومآابرئ (۱۳) يوسف (۱۲)

کیږی

(۱): «پس ماته هغه صبر پكار دى چه هيچاته به څه نه وايم».

(۲): «نو صبر زما ښه صبر دی».

(٣): «نو اوس هم دغه صبر زما یه کار راځی»

(٤): «نو اوس له هم دغه صبر څخه زما کار جوړيږی».

(ه): «پس صبر دی ماته ښه».

(٦): «پس ښائي ماته صبر نيک»

(۷): «یس کار زما صبر ښه دی».

(۸): «پس کار زما صبر ډير ښه دی». د اول ځلي د بياعتباري له امله (له وجي) دا ځلي هم يعقوب عليه السلام د خپلو ځامنو ير خبرو اعتبار ونه کړـ ليکن د نبي الله کلام کله دروغ کيدي شی ـ ځکه چه په واقع سره دغه خبری د ده ځامنو له خپله ځانه جوړی کړی ـ او يخپله يوسف هم د ده ځوی ؤ. کذا فی الموضح. ګواکی د «لکم» خطاب د ځامنو د جنس په لوری وشو. والله عالم. ځینو مفسرینو د دی مطلب داسی لیکلی دی چه تاسی دلته د هغه د ساتنی څومره کلکی وعدی راسره وکړی ـ او په ډير اصرار سره مو هغه بوتلو او هلته مو د هغه له لوری هيڅ دفاع او خبره ونه کړه، او ومو نه ويل چه د هغه له اسبابو څخه د جام پيدا کيدل څرنګه د هغه د غلا دلیل کیدی شی ـ کیږی چه بل چا هغه جام د ده په اسبابو کښې یټ کړی وی نو د دغی خبری ویل ضروری ؤ تاسی خو یخپلی دغی وینا سره چه د ده هغه بل ورور هم غلا کړی وه، نو د هغه جرم مو لا کلک کړ ـ که د تاسی په زړونو کښی ضد او عناد نه وی، نو دغه خبره به مو ولى ويله؟ اوس له بنيامين محخه راغلى او ماته له ځانه خبرى جوړوى؟ په هر حال زه به دی باندی هم صبر کوم \_ او د شکایت هیڅ یوه خبره به له ژبی ونه باسم \_ د پاک الله له قدرته او رحمته هیڅ لری نه دی چه یوسف علیه السلام او (بنیامین) او هغه ورور چه د (بنیامین) له خاطره هلته باتی دی گرد (تول) ماته راولی ـ او تول سره راتول کړی شی ـ او زه د گردو (تولو) له احواله باخبره شم پا ک الله له تولو امورو څخه ښه عالم ـ او له هر يوه سره سم له خپله حکمته سره معامله کوی. له دی نه اندازه کیدی شی \_ چه په هر قسم مأیوسی \_ او په هر ډول (طريقه) احوال سره هم د انبياؤ عليهم السلام قلوب نه بي هيلي (نااميده) کيدي شي ـ او دوی تل د الله تعالیٰ بر واسع رحمت توکل او اعتماد کوی ـ او د ده له الطافه او اعطافه او احسانه او منته امیدوار وی.

> وَتَوَلَّى عَنْهُمُ وَقَالَ يَاسَفَى عَلَى يُوسُفَ وَابْيَضَّتَ عَيْنَهُ مِنَ الْحُزُنِ فَهُوَّكِظِيْمُ

او مخ و گرځاوه (یعقوب) له دغو(ځامنو خپلو) نه او وی ویل او افسوسه او غم زما پر(بیلتون د) یوسف راشه دغه د وقت دی) او تکی سپینی شوی دواړه سترګی د دغه (یعقوب) له غمه نو دی ډک ؤ له قهره(او پټ ئی څغموونکی ؤ.)

تفسیر: د دی نوی زخم له رسیدلو څخه د ده هغه پخوانی زخم بیا تازه شو \_ او بی اختیاره ئی له خولی څخه دا چغه ووتله ﴿ یَاسَفَی کَلَیُوسُکَ ﴾ \_ های افسوس پر یوسف» یعنی ای افسوسه زما پر یوسف راحاضر شه دغه دی وقت دی او تکی سپینی شوی دواړه ستر کی د یعقوب علیه السلام له غمه یعنی بی رونقه یا بی نوره شوی. علی اختلاف القولین. پس دغه یعقوب ډک ؤ په زړه کښی د قهره د ځامنو نه خو وئ ځغملو او پت ئی وساتلو په حدیث کښی دی «نحن معاشر الانبیاء اشد بلاء ثم الامثل فالامثل» یعنی د انبیاؤ جماعت د پاک الله له جانبه په ډیرو سختو امتحانونو کښی مبتلا کاوه شی \_ بیا د امتحانونو ډیر اقسام دی حق تعالیٰ هر نبی سم له خپله حکمت او د ده له استعداد سره سم په هر امتحان سره ئی چه اراده وفرمائی اخته او مبتلا کوی ئی.

د يعقوب عليه السلام يه زړه كښي ئې د يوسف عليه السلام فوقالعاده مينه وغورځوله ـ بيا داسې یوه \_ هښیار \_ محبوب \_ او مطلوب هلک ئی چه د ابراهیمی کورنی غته سترګه او رڼه ډیوه وه، په داسي يوی دردناکي طريقي سره له ده ځني بيل کړ ـ او سره له دی نه چه د يعقوب عليه السلام غم ویشتلی ځیګر ـ او زخم خوړلی ټتر ـ او پرهاری زړه دغی روح وژونکی صدمی خوړلی وو، خو بیا هم ده نه د کوم مخلوق په مخ کښي څه وویل، او نه ئي د شکایت کوم حرف په ژبه راوړ، او نه له چا څخه د انتقام اخيستلو ـ او د خپل زړه تشولو په فکر کښي ؤ ـ او نه د غم او خفګان خبری به ئی له خولی څخه وتلی ـ هو کله چه دی د غم او اندیښنی له لاسه ډیر کړيده او ويلي کيده، نو د ده د زړه بخار د سترګو له لارې ووت، او له خپله ځانه سره به ژړيده. تر شلهاؤ کلونو يوري دي سره له دغو ژړيدونکو سترګو او د ياخه زړه د خپلو فرائضو او حقوقو به اداء کښي مشغول او لګيا ؤ او له ده هيڅ يو خلل او بي انتظامي په هيڅ شي کښي واقع نه شوه په هره اندازه چه د ده زړه يوسف عليه السلام په فراق کښې پخسيده، او له سترګو څخه ئى اوښكى توئيدلى، ده به هومره د پاک الله په دربار كښى د عجر او نياز، او توبى او استغفار اظهار كاوه. د درد او غم شدت ـ او د اوښكو توپولو كثرت هومره چه د ده «بصارت» ضعیف کاوه، په همغی اندازی سره د ده د «بصیرت» نور به لا پسی زیاتیده ـ د بیتابیو او د اضطراباتو هغومره سخت طوفانونه چه پری راچلیده ـ ده به هومره خپل زړه ټینګاوه او پر خپل ځيګر (ينه) به ئي يښه کيښوده ـ او له ژبي څخه به ئي تش يو «اف» هم نه ايسته. د (بنیامین) له بیلتون څخه کله چه پخوانی زخم (تپ) ته نوی درد او بریښ ورسیده، نو دلته بى ختياره هم دغه د ﴿ يَالْسَغْيَ عَلْيُوسُنَى ﴾ ـ اى افسوسه او غم زما په بيلتون د يوسف»

الفاظ ئی له ژبی ووتل. د حضرت شاه صاحب په قول «داسی یو سخت درد تر دومره اوږده مدت پوری ساتل، پرته (علاوه) له نبی علیه السلام څخه د بل هیچا له وسه نه دی پوره او نه ئی شی ساتلی» بیا چه ځامنو د یعقوب علیه السلا م د خپل پلار پریشانی او اضطراب ولید نو

# قَالُواْتَالِلهِ تَفْتَوُاتَنَكُوُيُوسُفَ حَتَّى تَكُوْنَ حَرَضًا اَوْتَكُوْنَ مِنَ الْهٰلِكِيْنَ ﴿ قَالَ إِنَّمَ اَلَشَكُوُا بَيْنِي وَحُزِّنَ اللهِ وَاعْلَوْمِنَ اللهِ مَالِاتَعْلَمُوْنَ ۞

وویل (ځامنو د یعقوب پلار خپل ته) قسم دی پر الله چه همیشه ئی ته چه یادوی یوسف (په زاری او فریاد سره) تر هغه پوری چه شی ته قریب الموت (ناجوړ له ډیره غمه) یا شی ته له هلاک شوو نه وویل (یعقوب) بیشکه هم دا خبره ده چه شکایت کوم (او ژاړم د لوی او واړه) غم (او اضطراب) او خفګان خپل طرف د الله ته (یواځی) او پوهیږم زه له جانبه د الله په هغه چه تاسی پری نه پوهیږئ (لکه حیات د یوسف)

تفسیر: په «موضع القران» کښی راغلی دی «آیا تاسی ماته صبر راښیی؟ بی صبره خو هغه څوک دی چه د مخلوق په مخ کښی د خالق د رالیږلی شوی درد شکایت وکړی زه خو له هغه سره مناجات کوم چه درد او ربړ (تکلیف) ئی راکړی دی ـ او پر دی هم ښه پوهیږم چه یوسف علیه السلام ژوندی دی ـ او ضرور به ورسره وینم. او د ده هغه لیدلی خوب هرومرو (خامخا) پوره کیدونکی دی دغه زما ابتلاء او ازموینه ده ـ و به ګورم چه تر کومه حده پوری دغه ابتلاء ځنډیږی (ایساریږی) ؟».

# لِبَنِيَّ اذْهَبُوُ افَتَحَسَّسُوُ امِنْ يُوسُفَ وَآخِيُهِ وَلَاتَايْشُوُ الْكَفِّرُونَ فَي اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ المُؤْمِنُ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ المُلْمُ اللهُ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ ال

ای ځامنو زما، لاړ شئ نو لتونه وکړئ له (حاله د) یوسف او له حاله د ورور د ده او مه ناامیده کیږئ له فیضه د الله بیشکه شان دا دی چه نه ناامیده کیږی له فیضه د الله څخه مګر قوم کافران (منکران له الله او صفاتو د الله). تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ له مهربانی او فیضه ناامیده کیدل د کافرانو دود (طریقه) دی چه هغوی د ده له لوی رحمت او کامل قدرت مخخه صحیح معرفت نه لری. د یوه مسلمان کار دا وی چه که د غرونو د پښتو په اندازه، او د سمندر د چپو او موجونو په قدر مأیوس کوونکی حالات هم ورپیښ شی خو بیا هم د پاک الله د رحمت امیدوار اوسی ـ او په امکانی کوښښ کښی بی محمتی او بیزړه توب نه کوی نو ځئ د یوسف علیه السلام سراغ او پته ولګوئ او د ده ورور (بنیامین) د خلاصولو ذرائع ولتوئ ـ د الله تعالیٰ له رحمته هیڅ لری نه دی چه مونډ بیا سره راتول کړی د دریم ورور ذکر ئی ښایی د دی لامله (له وجی) ونه فرمایه چه هغه پخپل اختیار راوال کړی د بنیامین له سببه ستون (واپس) شوی ؤ که بنیامین خلاص شی، نو هغه به بلا سببه ولی هلته پاتی کیږی.

(بيا ورونه د يوسف عليه السلام دريم كرت د يعقوب عليه السلام له حضوره سره له څه بضاعته او مكتوب مصر ته ورغلل).

# فَلَتَّا دَخَلُوْ اعَلَيْهِ قَالُوْ ايَأَيُّهَا الْعَزِيْزُ مَسَّنَا وَاهْلَنَا الضُّرُّ وَجِئْنَا مِضَاعَةٍ مُّرُجْنَةٍ فَأَوْفِ لَنَا الْكَيْلَ وَتَصَدَّقُ عَلَيْنًا اللهَ يَجُزِى الْمُتَصَدِّقِيْنَ ۞

نو کله چه ورننوتل ورونه پر یوسف نو وویل دوی(یوسف ته) چه ای عزیزه ، رسیدلی ده مونږ ته او اهل(عیال) زمونږ ته سختی(او لوږه) او راوړی ده مونږ پنګه (سرمایه) ناقصه نو پوره راکړه مونږ ته پیمانه او خیرات وکړه پر مونږ(په قبول د نقصان یا تزئید د احسان) بیشکه چه الله جزاء(بدل د دارینو ورکوی خیرات ورکوونکو ته.

تفسیر: دوی سم د خپل پلار له ښوونی سره د مصر په لوری بیا روان شول، څرنګه چه د یوسف علیه السلام درک او پته نه وه معلومه، نو ډومبی د هغه چا(بنیامین) د نجات په فکر کښی ولویدل چه ځای ئی معلوم ؤ او څرنګه چه د قحط له سببه غلی ته هم د دوی ډیر ضرورت ؤ نو داسی ئی سره وټاکل (مقرر کړل)، ښائی چه عزیز ته په دی لوری هم توجه ورکړو ـ که د راکړه او ورکړه په معاملو کښی مو عزیز پوست او نرم وموند، نو د (بنیامین) په نسبت به هم ورسره خبره کوو لکه چه ړومبی خبری دوی له عزیز سره داسی وکړی

ای عزیزه، په دی ورځو کښی د قحط له سببه پر مونږ او زمونږ پر کورنی ډیر زیات تکلیف او زحمت تیریږی زمونږ د کورونو مال او اسباب ګرد (ټول) وپلورل (خرڅ) شول ـ اوس ډیره لږه بیکاره او حقیره پنګه (سرمایه) پاتی ده چه هیڅوک ئی نه اخلی هغه مو د غلی پیرودلو

(اخستلو) دپاره له ځان سره راوړی ده ستا د ښو اخلا قو، له لويو مکارمو او له پخوانيو مهربانيو څخه هيله (اميد) لرو چه زمونږ دغو ناقصو شيانو ته مه گورئ، او د دغو لړو شيانو په بدل کښی د پخوا پشان د غلی پوره مقدار مونږ ته امر وکړئ چه را ئی کړی، دغه رعايت په حقيقت کښی يو راز (قسم) خيرات دی چه تاسی ئی پر مونږ کوئ، برسيره په دی د خيرات په توګه (طريقه) هم څه شی راکړئ چه الله تعالیٰ درسره ښه وکړی،

حضرت یوسف علیه السلام د دغه احوال له اوریللو محخه بهاختیاره په ژړا شو ـ او د ده د شفقت ـ رحم ـ عنایت او زړه سوی چینه د ده له زړه محخه وخوتیله او د سترګو له لاری په بهیللو شوه او په دغه وقت کښی د پاک الله په حکم سره ده خپل ځان دوی ته ورښکاره کړ ـ چه زه محوک یم؟ او تاسی چه کومه معامله له ما سره کړی وه وروسته له هغی زه اوس کومی مرتبی ته رسیللی یم؟ وروستی آیت د دغه اظهار دپاره تمهید دی.

تنبیه: ځینو د «تصدق» معنی مطلق احسان اخیستی دی. لکه چه د «قصر الصلوق» په حدیث کښی دی «صدقة تصدق الله بهاعلیکم»

( کله چه یوسف علیه السلام د خپل پلار کاغذ ولوست او د خپلو ورونو دغه عاجزی او زاری ئی ولیدلی نو لکه چه پخوا مو ولیکل ژړا پری زور راوست او رحم پری غالب شو او طاقت د پتولو ورته پاتی نشو نو)

# قَالَ هَلْ عَلِمْتُمُ مَّافَعَلْتُهُ بِيُوسُفَ وَاخِيْهِ إِذْانَتُمْ جَهِلُونَ ٩

وویل (یوسف علیه السلام وروڼو خپلو ته) آیا پوهیږئ تاسی چه څه فعل کړی ؤ تاسی له یوسف او له ورور د ده سره (چه خوار، زار او رتلی به مو ساته) کله چه تاسی ناپوهان وئ (له عاقبت د فعل خپل).

تفسیر: یعنی د دی دواړو په منځ کښی مو بیلتون (جدائی) وغورځوله او له دغو دواړو سره مو ضد او عناد وکړ په هغه وقت کښی چه تاسی ناپوهان وئ، یعنی د ځلمیتوب په نشو کښی بی سده (بی هوشه) وئ او بی التفاته له قباحته د دی فعل ـ یا له عقوقه د پلار خپل او له حقوقه د ورورولئ او دا ئی په طریقه د نصیحت ورته ویل نه دپاره د راښکلو او شرمولو الله اکبر، دغه د صبر او مروت او اخلاقو ډیره لوړه (اوچته) مرتبه ده چه د دغه تول عمر د ربړو (تکلیفونو) او شکایتونو دپاره یو توری ئی هم پخپله ژبه را نه ووړ او دومره سوال ئی هم د دی لامله (له وجی) وکړ، څو دوی پخپلو زړونو کښی شلهاؤ کلونو پخوانی احوال یو ځلی مستحضر کړی، چه د ماضی او حال موازنی څخه د الله تعالی د هغو احساناتو حقیقت ښه روښانه شی چه پر یوسف علیه السلام له هغو مصائبو او حوادثو څخه وروسته شوی دی، او د هغه په لوری وروسته په علیه السلام له هغو مصائبو او حوادثو څخه وروسته شوی دی، او د هغه په لوری وروسته په علیه السلام له هغو مصائبو او حوادثو څخه وروسته شوی دی، او د هغه په لوری وروسته په

دی چه په هغه کښی له جرمه زیات د معنرت خوا، خورا (ډیر) ښکاره ده یعنی هغه حرکت چه ستاسی څخه صادر شوی دی د ناپوهی او بیوقوفی لامله (له وجی) ؤ ۔ تاسی ته کله دغه خبره معلومه ده چه د یوسف علیه السلام هغه خوب هرومرو (خامخا) پوره کیدونکی دی، او دغه هلال خامخا یوه ورځ د بدر په شکل راختونکی دی او سم له دی ویلو سره ئی پرده له مخه بیرته کړه ۔ کله چه د دوی نظر پری ولگیده او وئ پیژاند نو

# قَالُوُّاءَاِنَّكَ لَاَنْتَ يُوْسُفُ قَالَ اَنَايُوْسُفُ وَهٰنَا اَجِىٰ قَدُمَنَّ اللهُ عَلَيْنَا اِنَّهُ مَنْ يَتُتَقِ وَيَصْبِرْ فَإِنَّ اللهَ لَا يُضِيعُ آجُوالْمُحْسِنِينَ ٠٠

وویل (وروڼو د یوسف) آیا بیشکه ته چه ئی خامخا دا ته ئی یوسف وویل (هو!) هم دا زه یم یوسف او دغه (بنیامین) می سکه ورور دی په تحقیق احسان فرمایلی دی الله پر موند باندی (په سلامت او کرامت) بیشکه شان دا دی هر څوک چه وویریډی له الله او صبر وکړی (په طاعت او مصیبت او له معصیت) نو بیشکه الله نه ضائع کوی اجر (بدل عوض) د نیکو کارانو.

تفسیر: ممکن دی چه له دغه سوال محخه دوی ډیر سخت ویریدلی وی \_ چه وروسته له دومره زیاتی مودی محخه دغه د کور پته خبره چا ورڅرگنده (بکاره) کړی ده بیا د مصر عزیز د یوسف علیه السلام له قصی سره محه کار لری؟ محزنگه چه دوی د یوسف علیه السلام فوقالعاده مراحم او له (بنیامین) سره ئی خصوصی سلوک لا له پخوا محخه لیدلی وو، نو دغه سوال به دفعتاً د دوی اذهان دغه لوری ته منتقل کړی وی \_ چه نه یوسف علیه السلام به چه مونږ پر مصری کاروان پلورلی (خرڅ کړی) ؤ هم دغه وی \_ کله چه دغه لوری ته متوجه شوی وی نو په غور سره به ئی کتلی وی او ممکن دی چه دا محلی یوسف علیه السلام هم خپل محان په واضح ډول (طریقه) سره دوی ته وړاندی کړی وی \_ یا ئی تصریحاً ویلی وی چه زه یوسف علیه السلام یم، الغرض چه دوی سخت متعجب او حیران شول او په حیرت سره ئی پوښتنه وکړه « ﴿ اَلَّاكَالَانْتَايُوْسُتُ ﴾ \_ دوی سخت متعجب او حیران شول او په حیرت سره ئی پوښتنه وکړه « ﴿ اَلَّاكَالَانْتَايُوْسُتُ ﴾ \_ دوی سخت متعجب او حیران شول او په حیرت سره ئی پوښتنه وکړه « ﴿ اَلَانَاكَانُتَايُوْسُتُ ﴾ \_ دوی سخت متعجب او دیران شول او په حیرت سره ئی پوښتنه وکړه « ﴿ اَلَانَاكَانَاتَايُوْسُتُ ﴾ \_ دا زه یوسف یم او دغه می سکه ورور دی (بنیامین) یعنی له هغه مخخه چه تاسی زه بیل کړی وم دا دی اوس له ما سره ناست دی.

(په تحقیق منت او احسان بار کړی دی الله تعالیٰ پر موند باندی چه پس له اتیا کاله بیا ئی سره یو ځای کړو او همغه الله بیلتون په ګډون ـ ذلت په عزت ـ تکلیف په راحت ـ تنګی په فراخی ـ طیش په عیش بدلوی ـ هغه ته چه د مریی په نامه په څو پیسو خرڅ شوی ؤ نن پاک الله د مصر حکومت وربښلی دی او بیشکه شان دا دی هر څوک چه ویریږی له الله او صبر کوی په

طاعت او مصیبت او له معصیت پس بیشکه الله نه ضائع کوی اجر بدل عوض د نیکو کارانو حضرت شاه صاحب لیکی «پر هر هغه چه تکلیف واقع شو \_ او له شرعی حدودو مخخه د باندی ونه ووت او ونه ویرید نو بالاخر له بلا مخخه زیاته عطا ورکوله کیږی بیا چه ورونو یوسف علیه السلام وپیژندلو \_ نو هیبت او خجالت پر دوی غالب شو \_ نو

# قَالُوا تَاللهِ لَقَدُ الثَّرَكِ اللهُ عَلَيْنَا وَإِنْ كُتَّا لَخْطِينَ @

وویل (وروڼو د یوسف هغه ته) قسم دی پر الله خامخا په تحقیق غوره کړی ئی ته الله پر مونږ (په صورت او سیرت) او بیشکه چه وو مونږ خامخا له خطا کوونکو (په هغه عمل کښی چه کړی ؤ مونږ له تا سره).

تفسیر: یعنی الله جلجلاله تاته له هر حیثیته پر موند درجه او فضلیت درکړی دی ـ ته د هم دی مقام وړ (قابل) او لائق وی ـ موند له خپلی غلطی او تیری ستا قدر ونه پیژنده بالاخر ستا خوب رښتیا او زمونډ حسد او رخه (کینه) بیکاره ښکاره شوه.

# قَالَ لَا تَثِرْ مُبَ عَلَيْكُمُ الْيُومُ لِيَغْفِي اللَّهُ لَكُمْ وَهُوَ الرَّحَدُ الرَّحِمِينَ ٠

وویل (یوسف وروڼو خپلو ته) نشته هیڅ ملامتی (زور او نه الزام له جانبه ځما) پر تاسو نن ورځ مغفرت دی وکړی الله تاسی ته (چه مقر شوئ په ګناه خپلی) او هم دی دی ښه غوره مهربان د تولو مهربانی کوونکو.

تفسیر: یوسف علیه السلام له سره داسی اراده نه درلوده (لرله) چه دومره یوه خبره هم له خپلو ورونو څخه واوری، نو وئ فرمایل چه دغه تذکری مه کوئ! زه نن پر تاسو هیڅ ملامتی نه اړوم او ستاسی گرد (ټول) اغلاط می دربښلی دی \_ هغه لفظ چه ما ووایه یواځی د الله تعالیٰ د احسان او د صبر او تقویٰ د نتیجی د ظاهرولو په نیت سره می ووایه، وروسته له نن ورځی ستاسی د تقصیر ذکر به هم نه کیږی. زه دعا کوم چه پاک الله ستاسی دغه خطاوی چه کړی مو دی در وبښی، ځکه چه هغه ډیر مهربان دی له ټولو مهربانی کوونکو او دغه ځما مهربانی هم یوه پلوشه ده د ده د مهربانیو څخه.

څوک چه عجز د مولا په در کښې راوړی

اعتراف پخپل تیر شوی قصور راوړی

رب له ټولو مهربانو زيات ارحم دی

په هغه چه په اخلاص له بدو واوړی

کله چه یوسف علیه السلام د خپلو ورونو د تسلی او ډاډګیرنی څخه وزګار شو نو د خپل مهجور او سپین ډیری پلار له حال څخه ئی هم تپوس او پوښتنه وکړه چه څرنګه دی؟ دوی وویل چه له ډیری ژړا سترګی ئی ړندی شوی دی. نو یوسف علیه السلام دوی ته وویل

#### إِذْهَبُوْ إِنِقَمِيْصِى هَنَا فَالْقُوْهُ عَلَى وَجُهِ إِنْ يَانْتِ بَصِيرًا \* وَأَتُوْ نِي بِاهَلِكُمُ اَجْمَعِينَ ﴿

یوسئ قمیص زما دغه(قمیص) نو واچوئ هغه پر مخ د پلار زما نو وبه گرځی بیا لیدونکی او راشئ تاسی ماته سره له اهله خپل ټول.

تفسیو: یعنی زه په موجوده حالت کښی د شام په لوری نشم درتلی ـ تاسی لاړ شئ او والدین سره له ټولو گردو نورو متعلقینو می دلته راولئ ځکه چه ډیر مدت پر مونږ او تاسی باندی غمونه او مشقتونه تیر شوی دی ـ نو اوس له خیره سره دلته راشئ چه له ما سره لږ څه معاش وګورئ او مونږ گرد (ټول) سره یو ځای شو او یو د بل له وصاله او ګډون څخه متمتع او ګټور شو څرنګه چه د خپل لوی پلار په نسبت د وحیی په وسیله، یا د وروڼو له بیانه دا ورمعلومه شوی وه چه بصارت ئی نه دی ورپاتی ـ یا ئی په لیللو کښی څه فرق پیدا شوی دی ـ نو ځکه ئی خپل قمیص ورکړ، او وئی فرمایل چه دا قمیص ځما چه جبرئیل علیه السلام له جنته راوړی ؤ له ځان سره یوسئ او ځما د پلار په سترګو ئی ومښئ نو بیا به ئی بصارت پخپل حالت راشی. حضرت شاه صاحب لیکی «د هر مرض دپاره الله تعالیٰ یوه دوا مقرره کړی ده، څرنګه چه د ده بصارت د یوه سری له بیلتون څخه تللی ؤ ـ نو د هغه د بدن د یوه غیز له موندلو څخه هغه بیرته روغ شو ـ دغه د یوسف علیه السلام کرامت ؤی او که کرامت ئی ونه بولئ، نو بیا هم له نن ورځی د واقعاتو او مشاهداتو په بناء دغه خبره منلی شوی ده، چه د کومی سختی صدمی یا نوق العاده خوښی له اثره ځینی ړانده یو ناڅاپه د سترګو خاوندان شوی دی.کله چه یوسف علیه السلام خپل قمیص ورکړ او اسباب او خوراک د لاری ئی دپاره د پلار او د نورو متعلقانو عیار کړ او وروڼو ته ئی وسپارل نو دوی د کنعان یه جانب متوجه شول.

# وَلِتَّا فَصَـٰ لَتِ الْعِيْرُقَالَ اَبُوُهُمُ إِنِّى َلَاَحِدُ رِيْحَ يُوسُفَ لَوْلاَ آنْ تُفَيِّدُ وْنِ®

او کله چه بیا جلا (جدا) شو کاروان (له مصره) وویل پلار د دوی (یعقوب خپلو مصاحبینو ته په کنعان کښی) بیشکه زه چه یم خامخا مومم بوی د یوسف که چیری نسبت د کم عقلی(د زوړوالی) نه کوئ ماته.

تفسير: د الله تعالىٰ قدرت ته ځير شئ (عور وكړئ) چه يوسف عليه السلام په مصر كښي موجود دى ـ او يعقوب عليه السلام يه كنعان كښي ـ خو يه دومره كلونو كښي هيچيري يعقوب عليه السلام ونه ویل چه د یوسف علیه السلام ښه وږمه رارسیږی ـ ځکه چه د پاک الله امتحان لا پای (آخر) ته نه ؤ رسیدلی ـ اوس چه د پاک الله اراده د ده بللو ته غوټه شوی ده، او له هغه لوری کاروان له مصره د کنعان یه لوری روان دی ـ او د یوسف علیه السلام قمیص ورته سوغات او ارمغان دى، دلته د يوسفى قميص سه وږمه يعقوب عليه السلام روح معطره كوى دا يوه واقعه لا څه ـ بلکه دغه ګرده (ټوله) قصه د قدرت د عجائبو يوه لويه مرقع ده، د يعقوب عليه السلام یشان یو مشهور معروف نبی علیه السلام یه شام کنبی هستوگنه ولری ـ او د یوسف علیه السلام یشان یو جلیل القدر ذات یه مصر کښی حکومت وچلوی او یوسف علیه السلام وروڼه څو ځلی مصر ته راشي، او یخیله د یوسف علیه السلام کره میلمانه شي، او سره له هغه د الله قدوس جلجلاله غامضه حکمت او قاهره مشیت، دغه یلار او تحوی سره تر شلهاؤ کلونو بوری بیل وساتی، او د وینی په اوښکو ئی وژړوی، او خپل امتحان پری تکمیل کړی جلت قدرته! وعز سلطانه لیه هر تقدیر نو وویل پلار د دوی یعقوب علیه السلام هغو حاضرینو ته چه یه کنعان کښی ورسره ناست وو چه بیشکه خامخا زه مومم بوی د یوسف علیه السلام که نسبت د کم عقلی نه کوئ تاسی ماته او داسی راته نه وایئ چه ته اوس زور شوی ئی ـ نو فضول او چتی (بیکاره) خبری کوی یعنی د دغی خبری په ویلو سره شرمیږم، ځکه چه د هغه پر کیفیت ستاسی فکر نه رسیږی او تاسی کرد (ټول) به سره ووایئ چه دغه سپین ږیری ته وګورئ چه بیخی بی سده (بیهوشه) او یاګل شوی دی او ایلتی وائی او چتی (بیکاره) خبری کوی او د زړبودی (بوډاتوب) خوبونه ويني.

#### قَالُوْ اِتَاللهِ اِتَّكَ لَفِي ضَللِكَ الْقَدِيْرِ ﴿

وویل(حاضرینو یعقوب ته) قسم دی پر الله بیشکه ته چه ئی خامخا په همغه خطا او سرگردانی پخوانی خپلی کښی(همغسی لا پروت) یی.

تفسیر: یعنی د یوسف علیه السلام مینه او محبت ـ او د هغه د بیا ژوندی کیدلو ـ او بیا ورسره د لیدلو او ملاقات کولو یقین ستا په زړه کښی ځای نیولی دی او د همغو پخوانیو خیالاتو هوا ده چه د یوسف علیه السلام ښه وږمه ستا دماغ (سپږمو) ته رسیږی او له ډیره محبته او مینی ئی هر وقت یادوی ـ او د ملاقات به طمعی ئی لا هم پروت ئی

#### فَلَتَّاَانُ جَاءَ الْبَشِيُرُ الْقُهُ عَلَى وَجُهِهُ فَالْتَكَّبَصِيرًا؟ قَالَ اَلَمُ اَقُلُ لَكُمُ اللَّهِ الْمُأْ الْمُنْ اللهِ مَا لَاتَعُلَمُونَ ﴿ قَالَ اللهِ مَا لَاتَعُلَمُونَ ﴿

نو کله چه راغی زیری کوونکی نو واچوه ده هغه (قمیص) پر مخ د دغه (یعقوب) باندی نو وګرځیده (یعقوب) لیدونکی، وویل(یعقوب) آیا نه ؤ ویلی ما تاسی ته چه، بیشکه زه پوهیږم له(ښوونی د) الله په هغه څه چه نه پوهیږئ تاسی (چه حیات او ملاقات د یوسف او د نورو دی).

تفسیر: یعنی بینائی او لیدل ئی بیرته و گر ځیدل ـ او بیا لکه د پخوا هر شی به ئی لیدلو او بینا شو نو وویل یعقوب علیه السلام هغو خلقو ته چه ملامتی ئی پری ویلی وه آیا نه ؤ ویلی ما تاسی ته چه بیشکه زه پوهیږئ تاسی چه حیات او ملاقات دی له یوسف علیه السلام او نورو سره یعنی ما نه ؤ ویلی چه ښه بوی راځی! بالاخر زما هغه خبره رښتیا شوه ـ یا ئی خپلو ځامنو ته ویلی ؤ چه د یوسف علیه السلام له لتولو څخه لاس مه اخلئ! د پاک الله له رحمته دغه خبره لری نه ده چه بیا مونږ گرد (تول) سره راتول کړی گورئ! چه همغه صورت را د مخه شو.

(بیا نو ورونه په اتفاق سره پلار ته ورغلل او په ډیری عاجزی او زاری سره)

#### قَالُوْا يَاكِانَا اسْتَغُفِنُ لَنَا ذُنُو بَنَّا إِنَّا كُنَّا خُطِينَ ٠

وویل(وروڼو د یوسف) ای پلاره زمونږ مغفرت وغواړه له الله زمونږ دپاره د گناهونو زمونږ بیشکه چه مونږ ؤ خطا کوونکی (ګنهګاران ستا او د یوسف په حق کښی).

تفسیر: یعنی اوس توبه و شکله موند نو تاسی توجه او دعا و کرئ او له الله تعالیٰ شخه زموند د دی گناهونو بینه و غوادئ! چه له مونده لویه خطا شوی ده. مطلب ئی دا دی چه دومبی مو تاسی و بیئ بیا په صاف زړه او اخلاص سره له پاک الله شخه زموند مغفرت وغوادئ! ځکه شو چه تاسی موند ونه بیځ نو الله تعالیٰ به مو شرنګه وبنی.

#### قَالَ سَوْفَ ٱسْتَغْفِي لَكُورَ يِنْ إِنَّهُ هُوَالْغُفُورُ الرَّحِيْمُ ﴿

وویل (یعقوب ځامنو خپلو ته) ژر به مغفرت وغواړم تاسی ته له ربه خپله، بیشکه دغه (الله) هم دی دی ښه بښونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیر: یعنی صبر و کرئ! چه د قبول ساعت او کرئ راشی، نو هلته به زه د خپل مهربان الله په دربار کښی لاسونه پورته کوم. وائی د جمعی د شپی یا د تهجد د وقت په انتظار کښی ؤ یا ئی غوښت چه وروسته د یوسف علیه السلام د بښلو یا وروسته له ورتللو د مصره چه هلته به تول په کده سره له الله تعالیٰ څخه غوښتنه کوو. بیا روان شول دوی مصر ته کله چه یوسف خبر شو نو سره له مشرانو د یلار استقبال ته ووتل

# فَكَمَّادَخَلُوْاعَلَى يُوسُفَ الْوَى الدَّهِ اَبُويُهِ وَقَالَ ادْخُلُوْا مِصْرَانَ شَاءُ اللهُ المِنِيْنَ ﴿

نو کله چه راننوتل دوی پر یوسف علیه السلام په مانی او مجلس د یوسف علیه علیه السلام نو رانژدی ئی کړل ځان ته مور او پلار خپل او وویل یوسف علیه السلام چه ننوځئ (ښار د) مصر ته که اراده وفرمائی الله حال دا چه په امن کښی به شئ ( له هری سختی) .

تفسیر: له ښاره د باندی د خپل مور او پلار د استقبال او هرکلی او ښه راغلی دپاره ووت خپل مور او پلا ر ته ئی له خپل ځان سره نژدی ځای ورکړ ـ په دی کښی مفسران سره اختلاف لری، ځینی وائی چه د یوسف علیه السلام مور لا له پخوا څخه مړه شوی وه لکه چه پخوا مذکور شو ـ او دلته ئی د توړئ (خاله) ذکر دی ـ ځکه چه عرب توړئ ته هم مور وائی لکه چه تره ته هم پلار وائی \_ او ځینی وائی چه لا مور ئی (راحیله) هم ژوندی وه، او له حضرت یعقوب علیه السلام سره ئی مصر ته تشریف راوړ، او گردو (ټولو) ته ئی وویل چه ښار ته لاړ شئ، او له قحط او سختی او مشقت او نورو شیانو څخه اندیښنه مه کوئ انشا الله تعالیٰ بالکل په زړه جمعی او راحت او اطمینان اوسیږئ! ځینی مفسرین وائی دغه الفاظ ئی وروسته د ښار له رسیدلو څخه ویلی دی. ګواکی د هم او گومی وسوسی او ویلی دی. ګواکی د هم او گومی وسوسی او اندیښنی اوسیږئ!.

وَرَفَعَ اَبُوَيُهِ عَلَى الْعَرُشِ وَخَرُّوالَهُ سُجَّدًا وَقَالَ يَاأَبُتِ هِٰنَا اَتَاْوِيْكُ نُوْيَاى مِنَ قَبُلُ قَنُ جَعَلَهَا رَبِّى حَقَّا وَقَنُ اَحْسَنَ فِي إِذْ اَخْرَجَنِيُ مِنَ السِّجْنِ وَجَاءُ بِكُوْشِ الْبُدُومِنَ بَعْدِ اَنْ تَنْزَعَ الشَّيْظُ نُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخْوَرِ نَ إِنَّ لَطِيفٌ لِبَايَشَاءٌ إِنَّهُ هُوَ الْعَلِيْمُ الْحَكِيمُونَ

او پورته ئی کړل مور پلار خپل( کښينول له ځانه سره) پر تخت خپل او پريوتل(دغه «۱۱» ورونه او والدين) دغه(يوسف ته) سجده کوونکی، او وويل(يوسف) ای پلاره زما دا(سجدی) بيان (تعبير) دی د هغه خوب زما (چه ليدلی می ؤ) پخوا له دی نه په هلکتوب کښی په تحقيق وګرځاوه دا خوب رب زما حق (او رښتينی)، او په تحقيق احسان انعام ئی کړی دی له ما سره کله چه راوئ ايستم زه له بنديخانی ( يا کوهی نه) او را ئی وستئ تاسی له ميری (صحرا نه مصر ته) وروسته له هغه چه فساد جګړه غورځولی وه شيطان په منځ زما او په منځ د وروڼو زما کښی، بيشکه رب زما چه دی باريک تدبير والا دی دپاره د هغه چه اراده وفرمائی، بيشکه الله هم دی دی سه عالم (په ټولو احوالو) ښه حکمت والا (چه هر کار په تدبير او مصلحت سره کوی).

تفسیر: یوسف علیه السلام له خپل طرفه د خپلو والدینو تعظیم و کړ۔ او دوی پر خپل تخت (پلار) کښینولو ۔ لیکن څرنگه چه د پاک الله اراده پر دغه تللی وه چه د یوسف علیه السلام تعظیم به پر دوی کوی نو له هغه ځنی ممانعت د یوسف علیه السلام له لاسه کله پوره کیدی شو، نو سم د هغه وقت له دود (رواج) او دستور سره مور او پلار او تول ورونه د یوسف علیه السلام په مخ کښی په سجده ولویدل دغه تعظیمی سجده وه چه د حافظ عماد الدین ابن کثیر رحمة الله علیه له وینا سره د ادم علیه السلام له زمانی راهیسی د مسیح علیه السلام تر زمانی پوری جائزه وه ، او یواځی محمدی شریعت هغه ناجائزه او حرامه وبلله ـ لکه چه ډیر احادیث پری شهادت ورکوی. بلکه حضرت شاه عبد القادر رحمة الله علیه ﴿ وَازَالْسُلْحِکَولُمُو ﴾ الآیة ـ څخه د دی د حرمت په نسبت اشاره ایستلی ده ، ځینو مفسرینو په دغه ځای کښی له سجدی ځنی د هغه متبادره معنی نه ده مراد کړی او تش سر ښکته کول او یواځی لږ څه تیتیدل تری اخلی. ځینی وائی چه دغه سجده د یوسف علیه السلام له عظمت او

عزت لیدلو لامله (له وجی) د پاک الله په دربار کښی د شکر اداء کولو سجده وه نو په دغه تقدیر دغه لام به سببی وی چه په ﴿ وَمَوْرُالْهُ سُجَّدٌا ﴾ کښی دی یعنی د یوسف علیه السلام د عروج او اقتدار په سبب د پاک الله په دربار کښی دوی د شکرانی سجدی وکړی.

تنبیه: تعظیم او عبادت دواړه سره بیل شیان دی. د غیر الله تعظیم په کلی ډول (طریقه) نه دی ممنوع هو! د غیر الله عبادت جلی شرک دی، چه د هغه اجازه د سترګو د یوی رپی په اندازه هم نشته، او نه کیدی شی. «سجود العبادة» یعنی د غیر الله مستقل او مالک ګڼل په نفع یا په ضرر کښی په هره درجه چه وی، او ورته سجده کول جلی شرک دی، چه د هغه اجازت په هیڅ یو سماوی شریعت او هیڅ یو موحد ملت دپاره نه دی شوی. هو! «سجود التعظیم» یعنی پرته (علاوه) له پاسنی عقیدی محض د تعظیم او تکریم دپاره سر په سجده کیدل په سابقه ؤ شرائعو کښی جائز ؤ ـ خو محمدیه شریعت علی صاحبها افضل الصلوة والتسلیمات د هغه بیخ پری کړ ـ پر دغه موضوع حضرت شاه ولی الله په «حجة الله البالغه » کښی د شرک پر اقسامو کوم دقیق بحث چه کړی دی ـ د هغه کتل پکار دی

( ﴿ وَقَالَ يَابُتِ ﴾ الآية ـ او وويل يوسف عليه السلام اى پلاره محما دا سجدى بيان او تعبير دی د هغه خوب زما چه لیدلی می ؤ پخوا له دی نه په هلکتوب کښی په تحقیق وګرځوه دا خوب رب ځما حق رښتيني) يعني په دې کښي زه هيڅ مداخله نه لرم څرنګه چه زما د هغه خوب د تعبیر پوره کیدل ضروری ؤ، نو پاک الله هغه پوره کړ ـ او تاسی ګردو (ټولو) ته ئی درو شود او په تحقیق احسان ئی کړی دی له ما سره کله چه راوئی ایستم زه له بندیخانی یا له کوهی نه او رائی وستئ تاسی له میری او صحرا نه مصر ته وروسته له هغه چه فساد جگړه غورځولی وه شیطان په منځ ځما او په منځ د وروڼو ځما کښی بیشکه رب ځما باریک تدبیر والا دى لپاره د هغه چه اراده وفرمائي بيشكه دغه الله هم دى دى سه عالم په ټولو احوالو سه حكمت والا چه هر كار يه تدبير او مصلحت سره كوى. د الله تعالىٰ د احساناتو ذكر ئى وفرمايه او د ده هغه لطیف تدبیر ته ئی توجه وکړه چه الله زه په څه لطیف ډول (طریقه) له بندیګری څخه وویستم، او د دی مملکت مختار عزیز ئی وګرځولم ـ او د هغی جګړی څخه وروسته چه د شیطان له لوری زمونږ وروڼو په منځ کښې لویدلی وه کله چه هیڅ هیله (طمعه) او امید زمونږ او ستاسي د بیا لیدلو نه وه ـ بیا ئی څرنګه د لیدلو او سره د یو څای کیدلو اسباب او وسائل راغوند کرل ـ په دغی موقع کښی يوسف عليه السلام د خپلو هغو مصائبو تکاليفو هيڅ يو شکايت او ذکر ونه کړ ، چه يرى تير شوى ؤ ـ بلکه د وروڼو د واقعى په لور يى هم په داسى يوه عنوان سره اشاره وکړه چه په هغه د هیڅ یوی ډلی تقصیر او زیادت ورڅرګند (ښکاره) نشو ـ څو د ده ورونه د هغه له اوريدلو څخه خجل، محجوب او خړ نشي «الله اكبر!» داسي عالى اخلاق يرته (علاوه) له انبياؤ عليهم السلام يه بل كوم يوه كښي ييدا كيدى شي؟.

# رَبِّ قَدُاتَيُتَنِي مِنَ الْمُلْكِ وَعَكَمْتَنِي مِنَ الْمُلْكِ وَعَكَمْتَنِي مِنْ تَاوُيلِ الْاَحَادِيْنِ فَاطِرَاللهَمُوتِ وَالْاَرْضِ اللهُ فَيَا وَالْاِخِرَةِ تَوَقِّنِي مُسْلِمًا وَالْحِقُنِي بِالصَّلِحِينَ وَالْاَرْضِ اللهُ فَيَا وَالْاِخِرَةِ تَوَقِّنِي مُسْلِمًا وَالْحِقُنِي بِالصَّلِحِينَ وَالْاَرْضِ اللهُ فَيَا اللهُ فَيَا وَالْاِخِرَةِ تَوَقِّنِي مُسْلِمًا وَالْحِقْفِي بِالصَّلِحِينَ وَالْمُوتِ

ای ربه زما په تحقیق راکړی دی ده ماته څه له باچاهی (او تصرف د مصر) او ښوولی دی دی ماته څه له ګرځولو د خبرو ( لکه تعبیر د خوبونو بیان د کتابونو)، ای پیدا کوونکیه د اسمانونو او د ځمکی (بی له نمونی) هم ته ئی ولی (دوست واکدار کار جوړوونکی) زما په دنیا او په آخرت کښی، وفات کړه ما په دی حال کښی چه مسلمان یم او یو ځای می کړه (په مرتبه او کرامت کښی) له صالحانو سره.

تفیسو: د دی سورت په اوله رکوع د تاویل الاحادیث تفسیر لیکلی شوی دی. یا خو ئی د لقاء الله په شوق کښی فیالحال د موت تمنا و کړله ـ یا خو دا مطلب دی کله چه زه مرم ښائی چه موت په داسی حال کښی راباندی راشی چه زه په اسلام یعنی کامل تسلیم او رضاء قائم اوسم. تنبیه: په حدیث کښی راغلی دی چه «هیڅ یو انسان دی د مصیبت او تکلیف له ویری د موت تمنا نه کوی»! له دی نه داسی مفهومیږی چه د حب لقاء الله یا بل کوم صالح غرض دپاره د موت تمنا کیدی شی. لکه چه د فرعون ساحرینو داسی دعا کړی وه ﴿ رَبِّمَا اَوْرُحُمَلِیّمَا صَبْرُا وَرَحَ وَ اَلله یَا بَلُورَا وَرَحَ اَلله یَا بَلُورِیَا مُنْوَرِیًا اَوْرُحُمَلیّمَا صَبْرُا وَ حَد مِی ویلی وَ ﴿ یَلْیَتَوْنُ مِنْ قَبْلُ لَمْنَا وَرُحُمَا مِنْ اَلله ویلی و میاد رضی الله تعالیٰ عنه په حدیث کښی دی «افا اردت بقوم فتنة فاقبضنی الیک غیر مفتون».

د احمد په مسند کښی حدیث دی «یکره الموت والموت خیر للموممن من الفتن» حضرت علی کرم الله وجهه د فتن د هجومو په وقت کښی دعا کړی وه «اللهم خذنی الیک فقله سئمتهم وسئمونی» کله چه د امام بخاری جگړه د خراسان له امیر سره ونښتله نو دی داسی دعا یکولو ته مجبور شو «اللهم توفنی الیک» په حدیث کښی دی چه د دجال د خروج په وقت کښی یو سری به پر کوم قبر تیریږی، او د دغو فتنو او زلازلو له لیدلو څخه به ووائی «یا لیتنی مکانک ـ کشکی ای مریه! زه ستا په ځای وی».

( ﴿ وَّالْحِقْنِيُ بِالشَّلِحِيْنَ ﴾ - او يو ځاى مى كړه په مرتبه او كرامت كښى له صالحانو سره ) دغه داسى لفظ دى لكه نبى كريم عليه افضل الصلوة والتسليم چه پخپل مرض الموت كښى فرمايلى و «اللهم فى الرفيق الاعلى» حضرت شاه صاحب ليكى «كامل علم ئى وموند - او كامل دولت ئى ور په برخه شو نو بيا ئى شوق او رغبت پيدا شو چه د خپلو پلرونو او نيكونو په مراتبو هم ورسيږى» كواكى له ﴿ وَالْحِقْنَ بِالشَّلِحِيْنَ ﴾ شخه دا غرض شو چه زما مرتبه د اسحاق عليه السلام او د ابراهيم عليه السلام له مراتبو سره يو ځاى كړه! د حضرت يعقوب عليه السلام

تر ژوندانه پوری یوسف علیه السلام په ملکیه ؤ انتظاماتو مشغول ؤ وروسته د هغوی له وفاته ئی هغه پخپل واک (اختیار) پریښود . مفسرین لیکی چه حضرت یعقوب علیه السلام وصیت کړی ؤ ـ چه زما مړی دی شام ته یووړ شی ـ او هلته دی دفن کړ شی الکه چه د دوی جنازه هم هغلته یوړه شوه . حضرت یوسف علیه السلام ویلی ؤ چه «یوه داسی زمانه به هم راشی چه بنی اسرائیل به له مصر څخه وویستل شی ـ نو په دغه وقت کښی دی زما تابوت هم دوی له خپله ځانه سره یوسی» لکه څه مهال (وخت) چه حضرت مولی علیه السلام سره له بنی اسرائیلو له مصره ووت، نو د حضرت یوسف علیه السلام تابوت ئی هم له خپلو ځانونو سره یووړ . والله اعلم.

#### ذلك مِنُ انْبَاءُ الْغَيْبِ نُوْمِيْهِ الْيُكَ وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمُ إِذْ اَجْمَعُواۤ اَمْرَهُمُ وَهُمُ يَمُكُرُونَ ؈

دغه (قصه د یوسف) له خبرو د غیبو ده چه (اعجازاً) وحیه کوو موند هغه تاته (ای محمده!)، او نه وی ته (ای محمده!) له دغو( ځامنو د یعقوب) سره کله چه دوی راټول کړ فکر خپل (په غورځولو د یوسف په کوهی کښی) حال دا چه دوی مکر فریب کاوه ( له یوسف سره نو چه تا غوندی امی په دی سره اخبار کوی نو دغه اعجاز دی)

تفسیر: یعنی کله چه د یوسف علیه السلام ورونو دی له پلاره د بیلولو، او په کوهی کښی د غورځولو دپاره مشوری او تدابیر جوړول، او پخپلو منځونو کښی سره جرګی کولی، او خبری سره غوته کولی، تاسی له هغوی سره نه وئ \_ چه د دوی خبری به مو اوریدلی \_ او هغه حالات به مو کتل \_ نو بیا داسی صحیح واقعات پرته (علاوه) د الله تعالیٰ له وحیی څخه تاته چا درښوولی دی؟ تاسی په رسمی ډول (طریقه) لوستونکی او لیکونکی نه یئ او نه له کوم ظاهری معلم څخه مو څه استفاده کړی ده، نو بیا دغه ګرد (ټول) حقائق چه د هغو په دغه اندازه سره تفصیل په (بائبیل \_ انجیل) کښی هم نشته تاسی ته ماسوا یله الله تعالیٰ څخه بل کوم سړی درښوولی دی؟.

#### وَمَا ٱكْتُرُالتَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ

او نه دی زیاتره خلق او اگر که حرص وکړی ته (ای محمده! په ایمان راوړلو د دوی) ایمان راوړونکی (عناداً) تفسیو: یعنی سره له دی چه ستاسی پر صداقت داسی ښکاره او واضح دلائل هم موجود دی بیا هم زیات خلق هغه کسان دی چه په هیڅ ډول (طریقه) سره ایمان نه راوړی .

#### وَمَاتَتَ كُلُهُمُ عَلَيْهِ مِنَ إَجْرِانَ هُوَ إِلَّاذِ كُرُ اللَّهُ لَمِينَ ﴿

او نه غواړی ته (ای محمده!) له دوی څخه په دغه (ابلاغ د قران) هیڅ اجر (بدل، عوض)، نه دی دا قران مګر پند دی ( له جانبه د الله) دپاره د تولو خلقو (جن دی که انس).

تفسیر: یعنی که نه ئی منی، ودی نه منی ـ تاسی ته څه نقصان رسوی؟ د تبلیغ څه طلب او تنخاه ته له دوی څخه نه غواړی چه هغه به پر تا بنده کړی ـ پند او نصیحت او پوهول خو هم دا دی چه تاسو هغوی ته وکړه ـ او پرله پسی یی کوئ.

# وَكَأَيِّنُ مِّنَ الْيَةِ فِي السَّمْوْتِ وَالْرَضِ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا وَهُوْءَمْهُا مُعْرِضُونَ

او ډیر دی له دلائلو (چه دلالت کوی په کامله قدرت او وجود د رب العزت) په اسمانونو او په ځمکه کښی ( چه دغه معاندین) تیریږی پری (او په سترګو ئی وینی) حال دا چه دوی له هغو نښو ځنی تل څنګ کوونکی دی (چه نه یکښی فکر کوی او نه تری عبرت اخلی).

تفسیر: یعنی همغسی چه د تنزیلیه ؤ ایتونو په اوریدلو سره دوی ایمان نه راوړی هم داسی د تکوینیه ؤ ایتونو په لیدلو سره هم د الله تعالیٰ د توحید سبق نه زده کوی اصلی خبره خو هم دا ده چه د دوی اوریدل او لیدل خوشی چتی (بیکاره) او محض سطحی دی ـ که په ایات الله کښی دوی لړ څه غور او فکر چلولی وی، نو څه نه څه ګته او فائده به تری وررسیده ـ کله چه دوی فکر او تمیز نه لری، نو ایمان به له کومه راوړی.

#### ومَايُؤُمِنُ ٱكْثَرُهُمُ بِاللهِ إلا وَهُدُمُّ شُرِكُونَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

او ایمان نه راوړی ( یقین نه کوی) اکثر له دغو مشرکانو پر (وجود او

خالقیت د) الله مګر په دی حال کښی چه دوی شریک نیوونکی ( له الله سره د بل څیز).

تفسیر: په ژبی سره کرد (تول) وائی چه خالق او مالک همغه الله تعالیٰ دی مگر سره له هغه دوی گینی بتان د خدائ حصه داران کرځوی ـ لکه چه د عربو مشرکانو به په تلبیه کښی دا الفاظ ویل «کقول مشرکی العرب: لبیک اللهم لبیک لا شریک لک الا شریکا هو لک تملکه وماملک» ځینی د هغه دپاره هلک او جونی تجویز کوی ـ ځینی هغه روح او مادی ته اړ (مجبور) او محتاج بولی ـ ځینو احبارو او رهبانانو ته ئی د خدائ اختیارات ورکړی دی ډیرو کسانو د تعزیه داری ـ مجاوری قبر پرستئ د خسو او خاشاکو سره د توحید صافه او پاکه چینه مکدره او لوغړنه او خرابه کړی ده ـ څومره داسی موحدین به پیدا کیږی چه له ریا او هوا او هوس مخخه پاک وی؟ ـ الغرض تش په ژبه د ایمان داری دعوی ډیره کرانه ده، او داسی پاک، سوچه او چاندی مسلمانان ډیر لږ پیدا کیږی چه د عقیدی او عمل په درجه کښی د جلی یا د خفی شرک ارتکاب نه کوی. (اعافنا الله من سائر انواع الشرک)

# اَفَامِنُوَااَنُ تَالِيَهُمُ غَاشِيَةٌ مُنَّى عَذَابِ اللّهِ اَوْتَالِيَهُمُ السَّاعَةُ بَغْتَةً وَ هُمُ لِا بَنْعُوُونَ ﴿ السَّاعَةُ بَغْتَةً وَ هُمُ لِا بَنْعُوُونَ ﴿

آیا نو په امن کښی دی دا ( مشرکان) له دی نه چه راشی دوی ته (عقوبت) چاپیریدونکی پتوونکی له عذابه د الله نه یا راشی دوی ته قیامت ناڅاپه حال دا چه دوی پری خبر نه وی (او څه تیاری نه وی کړی ورته).

تفسیر: یعنی دغه مشرکان داسی بیفکره، او بی خوفه ولی کیږی ـ آیا دوی د الله تعالیٰ له عذابه، یا د قیامت له هولناکو او ویروونکو حوادثو څخه د محفوظ پاتی کیدلو څه انتظام کړی دی؟.

# قُلُ هٰذِهٖ سِّبِيۡلِیُ اَدُعُوۤ اِلَی اللهِ ﷺ عَلیٰ بَصِیۡرَةٍ اَنَاوَمَنِ اتَّبَعَنِیُ وَسُبُعٰنَ اللهِ وَمَّااَنَامِنَ الْشُرِکِیۡنَ

ووایه (ای محمده ! دوی ته) چه دغه (ایمان او توحید) لاره زما ده چه

(تینگ پری ولاړ یم او) بولم زه تول خلق طرف د(توحید) د الله ته په بیان (او ښکاره دلیل) سره (هم) زه او (هم هر) هغه څوک چه متابعت پیروی کوی زما، او پاک دی الله (له شرکه او ولده او نورو عیبونو) او نه یم زه له شریک نیوونکیو (په الله یوری).

تفسیو: یعنی زما لاره هم دغه د خالص توحید سمه صافه لاره ده \_ زه گردی (تولی) دنیا ته دعوت ورکوم چه گرد (تول) چتی (بیکاره) خیالات او اوهام پریږدی \_ او د یوه واحد احد الله تعالیٰ لوری ته راشی! د ده توحید د ده د صفاتو او کمالاتو او د احکامو او د نورو صحیح معرفت حاصل، او صحیحه لاره پیدا کړی! \_ زه او زما ملگری پر هم دغی سمی صافی لاری باندی رهی (روان) یو \_ او د حجت او برهان \_ او بصیرت او وجدان په رنا درومو پاک الله ماته داسی یو نور او رنا راعطا کړی ده چه په هغی سره زما او زما د گردو (تولو) ملگرو دماغ منور او روښان شوی دی دلته له سره د ړندو تقلید او پیروی نشته. د خاص توحید تلونکی پخپل هر قدم کښی پخپل باطن کښی د معرفت او بصیرت خاصه رنا او د عبودیت محضه خاص لذت محسوسوی \_ او په ډیر اخلاص او صمیمیت (عزم) سره داسی مخلصانه ناری وهی

کله چه کفارو وویل چه الله تعالیٰ څخه خو ډیری ملائکی دی نو هغه ئی ولی نه رالیږلی چه ته او نور سړی ئی رالیږلی یئ نو دغه آیت نازل شو

# وَمَ آارَ سَلْنَامِنُ قَبُلِكَ إِلَارِ عِالَّا ثُوْرِي آلِيهُ وَمِّنَ آهُلِ الْقُرْيِ وَمَ آارَ سَلْنَامِنُ قَبُلِكَ إِلَارِ عِالَّا ثُورِي فَيَنْظُرُ وَالْكَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ أَلَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِ مُر وَلَكَ الْالْإِفْرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ الْتَعَوَّا أَفَلَا تَعُولُ أَنْ الْعَرْدَةِ عَيْرٌ لِلَّذِينَ الْتَعَوَّا أَفَلَا تَعُولُ أَنْ اللهِ مَنْ قَبْلِهِ مُر وَلَكَ الْالْإِفْرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ الْتَعَوَّا أَفَلَا تَعُولُ الْفَرْدَةِ عَيْرٌ لِلَّذِينَ الْتَعَوَّا أَفَلَا تَعْوَلُونَ فَي مِنْ قَبْلُونِ مَنْ قَبْلُونِ اللَّهُ مِنْ قَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

او نه ؤ لیولی مونو پخوا له تا (په رسالت سره) مگر سړی (بنیادم نه ملائک نه جن نه ښځی) چه وحی به کوله مونو دوی ته له اهل د قریو(او ښارونو نه له صحرایانو او بیابانیو) آیا نو نه گرځی ( دا کافران) په ځمکه (ملکونو) کښی پس ودی وینی دوی (په نظر د عبرت سره) چه څرنګه ؤ عاقبت (آخره خاتمه) د هغو (دروغجنانو) چه پخوا تیر شوی دی له دوی نه، او خامخا کور د آخرت ( جنت) ډیر غوره دی دپاره د هغو کسانو چه ځان ساتی ( له شرکه او له نافرمانی او ویریږی له الله ) ، ایا نو تاسی عقل نه چلوئ ( په بهتری ئی) .

تفسیر: یعنی پخوا له دی نه هم موند له آسمانی پرښتو څخه کوم نبی نه دی منتخب کړی ـ او نه لیډلی ـ پخوانی انبیاء علیهم السلام هم د هم دغه انسانی کلیو او د ښارونو له هستیدونکو سړیو څخه ؤ ، نو بیا ووینئ ! چه د هغوی د دروغجن کوونکیو کسانو حشر په دنیا کښی څرنګه شو؟ حال دا چه په دنیا کښی علیالاکثر کفارو ته ډیر اوقات عیش او عشرت نصیب شوی دی ـ البته د آخرت ښیګه (نفعه) او بهتری خالص د هغو کسانو په برخه ده چه له کفر او شرکه خپل ځان ساتی . دغه د مکی معظمی کفارو ته تنبیه ده چه د پخوانیو کفارو له احوالو څخه عبرت واخلی.

تنبیه: له دی آیت محخه دغه خبره راوځی چه هیڅ یوه ښځه د نبوت په درجه نه ده رسیللی ـ حضرت بهیی مریمی ته پاک قران د «صدیقی» مرتبه وربښلی ده، او هم له دی آیت محخه ظاهریږی چه له اهل البوادی (صحرائیانو او بدوانو) محخه هیڅ یو نبی نه دی معبوث شوی. پس ښائی چه مغروره نشی معاندان د زمانی ستا ای محمده! محکه چه هغو تیرو اقوامو ته به مونږ په هغه طغیان او تکذیب خپل کښی مهلت ورکاوه او رسولائو به تبلیغ کاوه او نصرت به ئی مؤخر کیده.

# حَتَّى إِذَ السُتَيْسَ الرُّسُلُ وَظَنُّوا اَنَّهُمُ قَدُ كُنْ بُواجَاءَهُمُ فَكُنْ الْمُعْرِمِيُنَ فَكُنْ الْمُعْرِمِينَ فَصُرُنَا فَنِجِي مَنْ نَشَاءُ وَلا يُرَدُّ بَأَسُنَا عَنِ الْقَوْمِ الْمُجْرِمِينَ فَصُرُنَا فَنِجِي مَنْ نَشَاءُ وَلا يُرَدُّ بَأَسُنَا عَنِ الْقَوْمِ الْمُجْرِمِينَ

تر هغه پوری چه ناامیده به شول رسولان (له اسلام د کفارو یا د ژر راتللو د عذاب) او گمان به و کړ دوی چه بیشکه دوی په تحقیق دروغ ویلی شوی دی دوی ته (له جانبه د نفسونو د دوی یا له جانبه د قوم د دوی په وعده د ایمان په هم دی وقت کښی) ناڅاپه به راغی دوی ته نصرت مدد زمونږ نو خلاصی به ورکړه شوه له (عذابه) هغه چاته چه اراده به وفرمایله مونږ ( یعنی رسولان او مؤمنان)، او نشی دفع کیدلی عذاب زمونږ له قوم گنهگارانو (کافرانو) څخه.

تفسیر: یعنی د عذاب له تاخیره مه خطاء و گئ یه پخوانیو اقوامو ته هم اوپده مهلتونه ورکړی شوی ؤ ی او د عذاب په راتللو کښی به دومره زیات گنډ (ایسارتیا) پیښیده چه منکرین بیخی یاغی او بیفکره کیدل او ډیر زیات شرارت او له حده تیر شرارتونه او بغاوتونه به ئی کول او د دغو حالاتو له لیدلو څخه به انبیاء علیهم السلام د دوی د ایمان راوپلو څخه بیخی مایوس کیدل او له بل لوری به الله تعالیٰ هغوی ته دومره زیات فرصت او مهلت ورکاوه چه تر ډیر

ايمان دى.

زیات اوږده مدت پوری به هم د عذاب هیڅ یوه نښه او آثار دوی ته نه څرګندیدل (ښکاره كيدل). الغرض د دواړو خواؤ حالات او آثار به د انبياؤ دياره نااميدي بښونكي او بيهيلي کیدونکی و . د دغی منظری له لیدلو څخه کافرانو به یه یقینی ډول (طریقه) سره داسی خیال کاوه چه له انبیاؤ سره هغه وعدی چه د دوی د نصرت او مرستی (مدد) او زمونږ د ادبار او د اهلاک دیاره شوی دی هغه گردی (تولی) چتی (بیکاره) او دروغ دی ـ د عذابونو او نورو گرد (تول) چل ول او مکر او فریب تش زموند د ویرولو دیاره و . هیڅ لری به نه وی چه یه داسی مأيوس كوونكو او اضطراب غورځونكو حالاتو كښي د انبياؤ عليهم السلام په زړونو كښي به هم داسی خیالات راغلی وی چه یه هغه رنګ او ډول (طریقه) سره چه مونږ د عذاب وعدی له خلقو سره کړی وی ښانی صحیحی نه وی؟ یا د وساوسو او خطراتو په درجه کښی به بی اختیاره داسی وهم ور بیدا شوی وی چه هغه وعدی چه زمونږ د نصرت او د منکرینو د هلاکت په نسبت کړی شوی وی آیا هغه به نه یوره کیږی؟ لکه چه د البقرة یه (۲۱) رکوع کښی ئی فرمایلی دى ﴿ وَنُ لِزِلْوًا حَتَّى يَقُولُ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ امْنُوامَعَهُ مَلَى نَصْرُ اللهِ ﴾ كله چه د مجرمينو بی خوفی ۔ او د انبیاؤ علیهم السلام تشویش تر دی اندازی ورسید نو یه دغه وقت کسی یو نا الله تعالى اراده وشوه يعنى فرمان نا الله تعالى اراده وشوه يعنى فرمان وړونکی مؤمنین یی محفوظ او مأمون وساتل او د مجرمینو بیخ یی وویست. تنبیه: د الله تعالیٰ له غیر محدود رحمت او مهربانی څخه مأیوسی کفر دی. لیکن د ظاهری حالاتو او اسبابو په اعتبار مأيوسي كفر نه ده. يعني داسي ويلي شي چه مثلاً د هغه څيز په نسبت تر هغه ځای پوری چه د ظاهری اسبابو تعلق دی مأیوسی شته ـ لیکن د حق تعالیٰ له کامل رحمت څخه مأيوسي نه ده پکار. په ﴿ حَتَّى إِذَا السَّيْسُ الرُّسُلُ ﴾ ايت کښي هم دغه مأيوسي مراد ده چه د ظاهری حالاتو او اثارو په اعتبار ده چه د کفارو له ایمان او اصلاح څخه مأیوس شوى دى كه نه انبياء عليهم السلام د الله تعالىٰ له رحمت څخه كله مأيوس كيدى شي تنبیه: د کفر وسوسه چه هاجس او خاطر ورته وایه شی یه حق د عامو مسلمانانو کښی کفر نه دى. او نه په کومه درجه د ايمان يا د عصمت منافي ده په حديث کښي راغلي دی چه اصحابو كرامو رضى الله عنهم اجمعين عرض وكر «يا رسول الله ! موندٍ يخپلو زړونو كښي بي اختياره داسی شیان مومو چه د هغو په ژبه راوړلو په مقابل کښی مونږ دغه بهتره ګڼو چه وسوځیږو او تک تور سكاره وكرځو» نو رسول الله مبارك وفرمايل « آيا تاسي داسي شيان يخپلو زړونو كښي

مومئ؟» دوی عرض و کړ چه «هو!» نو ئی وفرمایل «**ذالک صریح الایمان** » دغه ښکاره

# لَقَدُكَانَ فِي تَصَصِمِمُ عِبْرَةٌ لِأُورِلِى الْأَلْبَابِ مَاكَانَ حَدِيثًا يُّفُتَرَى وَلَكِنُ تَصُدِيثًا الَّذِي بَيْنَ يَدَيُهِ وَ تَفْصِيلَ كُلِّ شَيْعً وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِقَوْمِ لَيُؤْمِنُونَ شَ

خامخا په تحقیق شته په قصه د دوی (یوسف یا د نورو انبیاؤ یا اممو) کښی عبرت (پند) دپاره د خاوندانو د عقلونو ( خالصو)، نه دی (دغه قران) یوه داسی خبره چه له ځانه په دروغو ویلی شوی وی لیکن دی دغه قران تصدیق کوونکی او (موافق) د هغو کتابونو چه وو پخوا له دی نه او دی تفصیل د هر شی ( چه محتاج الیه وی په دین کښی) او هدایت دی او رحمت دی دپاره د هغه قوم چه ایمان ئی راوړی ( په الله او په رسول الله).

تفسیر: یعنی دغه خو کومه افسانه او رومان نه دی. بلکه تاریخی حقائق دی ښائی چه له هغه 

څخه عقلاء او پوهان سبق واخلی او نه دی دغه قران یوه داسی خبره چه په دروغو ویلی شوی وی 
ولیکن دغه قران تصدیق کوونکی او موافق دی له هغو کتابونو سره چه وو پخوا له دی نه او دی 
تفصیل د هر شی چه محتاج الیه دی په دین کښی او هدایت او رحمت دی لپاره د هغه قوم چه 
ایمان ئی راوړی پر الله تعالیٰ او رسول الله یعنی پاک قران چه په هغه کښی قصص بیان شوی دی 
کوم له خپل ځانه جوړی کړی خبری نه دی د ګردو (ټولو) پخوانیو رښتینو کتابونو تصدیق 
کوونکی دی. او د هر ضروری شی په ښکاره ډول (طریقه) سره بیان کوونکی دی څرنګه چه 
ایمانداران له هغه څخه نفع اخلی. نو په دغه لحاظ د دوی په حق کښی په خاص ډول (طریقه) 
سره د هدایت او رحمت ذریعه ده

نفعنا الله بعلومه ورزقنا تلاوته آناءاليل و آناءالنهار وجعله حجة و برهانا لنا لاعلينا امين تمت سورة يوسف عليه السلام بعون الله تعالىٰ ( سورة الرعد مدنية الا الايتين ٣١ و٣٢ ولو ان قراناً الى) ( فكيف كان عقاب اياتها ( ٤٣) ركوعاتها (٦) رقمها (١٣) تسلسهاحسب النزول(٩٦) نزلت بعد سورة محمد صلى الله عليه وسلم)

د «رعد» سورت مدنی دی. پرته (علاوه) له دوو ایتونو څخه چه ۳۱ و ۳۲ دی او له «ولو ان قرانا » څخه نیولی تر «فکیف کان عقاب» پوری دی. ایات ئی (٤٣) او رکوع ئی (٦) په تلاوت کښی (١٣) ـ په نزول کښی (٩٦) سورت دی او وروسته د محمد «صلی الله علیه وسلم» له سورته نازل شوی دی

#### بِنُ سِيرِ اللهِ الرَّحْلُنِ الرَّحِيْمِ ٥

(شروع) په نامه د الله چه خورا (ډير) مهربان ډير رحم والا دى

#### الْتَرَّ تِلْكَ الْبُ الْكِتْبُ وَالَّنِي كَالْتِرْلَ الْمُكْمِنُ تَلِكَ الْحَثُّ وَلَكِنَّ ٱكْثَرَالتَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ

دا ایتونه د کتاب ( قران) دی، او هغه کتاب چه نازل کړی شوی دی تاته له (طرفه د) رب ستا حق دی ولیکن زیات خلق نه کوی یقین پری (چه له جانبه د الله دی).

تفسیر: یعنی هر هغه شی چه په دغه سورت کښی لوستل کیږی، هغه ګرد (ټول) د عظیم الشان کتاب ایتونه دی دغه کتاب چه پر تا د الله تعالیٰ له لوری نازل کړی شوی دی یقیناً حق او صواب دی لیکن ډیر د تعجب او حیرانی ځای دی چه د داسی صافو او واضحه ؤ حقائقو له منلو څخه هم اکثر خلق انکار کوی.

ٱللهُ الذِي رَفَعَ السَّمَا وَبِغَيْرِ عَدِ تَرَوْنَهَا ثُقَ اسْتَوى عَلَى الْعَرُشِ وَسَعْزَ الشَّهُ وَالْقَهَرَ وَالْقَهَرَ وَالْقَهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْ

ومآابرئ (۱۳)

الله هغه ذات دی چه پورته کړی ئی دی اسمانونه ( او درولی ئی دی) بی له ستنو چه وئ وینځ تاسی بیا ئی استواء و کړه په عرش باندی (په هم هغه شان چه د ده د الوهیت له شان سره وړ (لائق) ده) او مسخر کړی ئی دی لمر او سپوږمی، هر یو (له دوی نه) روان دی تر نیټی معلومی پوری، تدبیر کوی د هر امر (کار د ملکوت او سلطنت خپل) بیانوی (ظاهروی) په تفصیل سره د لائل (د توحید او قدرت خپل) دپاره د دی چه تاسی په ملاقات د رب خپل یقین و کړئ.

تفسیر: یعنی د دی دنیا داسی عظیم الشان هسک (اوچت) او مضبوط سقف چت پاک الله جوړ کړی دی چه تاسی ئی هم ګورئ ـ او لطف په دی کښی دی چه هیڅ یوه ستنه یا طناب یا پایه او ګاډر يعني يو د تکيي او استناد شي زمونږ په نظر نه راځي چه پر هغه باندې دومره لوي تعمیر او بی سره او بیسامان چت درولی شوی دی ـ پرته (علاوه) له دی نه بل څه ویلی شی چه محض د قدرت د غیر مرئی ستنو به قوت دریدلی دی لکه چه جزء (۱۷) د حج به ( ٦٥) ایة ٩ ركوع كښى فرمائى ﴿ وَيُمْسِكُ التَّمَا ٓ اَنْ تَقَعَّلَ الْاَرْضِ إِلَّا بِإِذْنِهِ ﴾ كه د اجسامو د راښكوولو ( جاذبی) نظریه صحیح وی، نو هغه له دی آیت سره څه منافات نه لری ـ ځکه چه راښکوولو ته عرفاً عمد نه وائی او که عمد وویلی شی، نو هغه مرئینه دی. و روی عن ابن عباس و مجاهد رضى الله تعالىٰ عنهما والحسن وقتادة وغير واحدرضى الله عنهم «انهم قالوا لهاعمد ولکن لا توی، (ابن کثیر) یعنی دغو مشرانو فرمایلی دی چه اسمانونه داسی ستنی لری چه مونږ ئى نشو ليدلى. والله اعلم . د «استواء على العرش» په متعلق په اتم جزء د «الاعراف » په (١٤ه) اية (٧) ركوع كښى كلام شوى دى هلته دى بيا ولوست شى ! ﴿ وَتَعَرَّالْكُنُسَ ﴾ الآية ـ ـ او مسخر کړی دی لمر او سپوږمي هر يو له دوی نه روان دی تر نيټي معلومي شوی پورې يعني لمر خپله دوره په يوه کال کښي او سپوږمي ئې په يوه مياشت کښي يوره کوي ـ يا د ﴿ لِکَهِلِ مُمَنِّئِي ﴾ معنی تر مقرر وقت یوری واخیسته شی، نو مطلب به ئی دا شی چه لمر او سپوږمی هم داسی روان دی تر قیامت یوری

و یکترار از ادلال مصدای می استان او نور یعنی هغه ذات چه داسی عظیم الشان مخلوقات نی پیدا اعزاز ماذلال معلی میا اعزاز ماذلال معلی میا اعزاز ماذلال معلی میا اعزاز ماذلال معلی الشان مخلوقات نی پیدا کری دی میا هغه ته ستاسی بیا ژوندی کول مشکل دی؟ او هم یو باخبره مدبر ویش مغز لرونکی طاقتور حکومت باغیان او مجرمان به د همیشه دپاره هم داسی او خپل سر او ازاد پریددی او نه د وفادارو او امن خوشوونکی رعایاؤ د راحت او هوسائی رسولو محخه ستر کی پتولی شی مین خرنگه ممکن دی چه هغه الله قدوس چه د محمکی او د اسمان د تخت یوامحی مالک او محبت او تدبیر سره د کردو (تولو) علوی او سفلی مخلوقاتو انتظام په ډیر ښه ډول (طریقه) او اسلوب سره قائم ساتونکی دی، مطیع او عاصی به هم

داسی مهمل پریددی نو ضروری ده چه یوه ورځ وفادارانو ته د وفادارئ صله ور ورسیدی او مجرمانو ته د دوی د جرم سزا ورپه غاړه شی نو هر کله چه په دغه ژوندون کښی موند د مطیع او عاصی په مینځ کښی داسی صاف او ښکاره عادلانه تفریق او توپیر (فرق) ونه کړو، نو بالیقین دغه خبره د تسلیم وړ (لائق) گرځی چه وروسته له دی ژوندانه هرومرو (خامخا) یو بل عالی او اساسی ژوندون هم شته چه په هغه کښی گرد (ټول) سره د سماوی عدالت په مخ کښی حاضر او درولی کیډی ـ او د گردو (ټولو) عمرونو د اعمالو نتیجه به گوری ـ او د هغو د ثمراتو خوند به څکی.

ۅۿؙۅٙٳێڹؽڡ؆ٲڵۯؙڞؘۅؘڂۼڶ؋ؽۿٵ ڔۘۅؘٳڛؽۅؘٲٮ۬ۿڒٞٲۅڡؚؽػؙڴۣٵڶؿۧڒڝؚڿؘۼڶ؋ؽۿٵڒۅؙڿڲؙؽؚٲۺ۬ؽڹ ؽؙۼ۫ۺٵڷؽڶٳڵؠۜٞٵڒٵۣ؈ٞڣؙۮ۬ڸػڵٳۑؾؚڷؚڡۜۅؙۄ؆ۜؾڣڴۯ۠ۅؙڹ۞ۅؘ ڣٲڶڒۯڞۣۊڟ؆ٞۺڮؚڔڬٷڿۺ۠ۺؽٲۼٮٚٳڡٷڒۯڴٷڹؘۼؽڮ ڝڹؙۅٵؽ۠ٷۼؘؿڔؙڝؚڹؙۅٳؾؿؙٮڟؗؠؠٵٚ؞ڗٵؚڝڎ۪ٷؙڣؙڝٞٚڮؙڹۼؙۻٵ ۼڶؠۼڞۣڣؚٵڵڒڴؚڶٵؚؾ۫ڣٛڂڸػڵٳڽؾٳٚڡۜۏؙۄٟڗۜؿؚڠؚٷٛۏڽٛ

او دغه (الله) همغه ذات دی چه غوړولی ئی ده ځمکه او پیدا ئی کړه په دغی ځمکی کښی غرونه ثابت (درانه چه د مضبوطو میخونو په شان ولاړ دی) او ویالی (د اوبو)، او هرو قسمو میوو نه ئی پیدا کړی دی په دغی ځمکی کښی جوړه دوه (لکه سور سپین ـ ژیړ تور ـ خواږه تروه ـ واړه غټ)، پتوی په تیاره د شپی سره ورځ ، بیشکه په دی مذکوره ؤ خبرو کښی خامخا دلائل دی (د قدرت) لپاره د (هغه) قوم چه فکر کوی (په مصنوعاتو د الله کښی). او په ځمکه کښی ټوټی دی (مختلفی) څنګ په څنګ پیوستی یو له بل سره او (نور) باغونه دی (په دی ځمکی کښی) له انګورو او کښتونه (فصلونه) دی او ونی د خرما دی چه ځینی له یوه بیخه پورته شوی دی او ځینی ځان ځان ته بیخ لری چه اوبه کولی شی په اوبو یو قسم سره او غوره کوو ځینی له هغو څخه په ځینو نورو باندی په خوراک (خوند ـ رنګ او وږم

کښی) بیشکه په دغو (مذکوره ؤ اشیاؤ) کښی خامخا دلائل (د قدرت) دی لپاره د (هغه) قوم چه عقل چلوی پکښی.

تفسير: يعني (او دغه الله همغه ذات دي چه غوړولي ده ځمکه او پيدا ئي کړه په دغي ځمکې کښي ثابت) غرونه چه تل په همغه يو ځای کښي کلک ولاړ دی، او سيندونه چه هر وقت بهيږي او له هرو قسمو میوو نه ئی بیدا کړی دی په دغی ځمکی کښی جوړه دوه یعنی لوی، وړوکی، خواږه او تروه ـ تور ، سپين ، ګرم ـ يخ ـ او سم له جديدهؤ تحقيقاتو سره په هر يوه کښي نر او ښځه هم موندلی کیږي. د ﴿ يُعْشِىٰآلِيْلَاللَّهُمَارَ ﴾ معنی په اتم جزء د «الاعراف» په (١٤) آیت (۷) رکوع کښی پخوا له دی نه لیکلی شوی ده هلته دی بیا ولوسته شی. د هسکو (وچتو) اسمانونو په مقابل کښي د تيتې ځمکې بيان هم ذکر کړ ـ له اسمان سره د لمر او سپوږمي بيان هم وشو چه د هر يوه تګ سره بيل دی ـ او د هر يوه کار سره جلا (جدا) دی ـ د یوی تودی او تیزی اشعی او پلوشی هسی کارونه اجراء کوی، چه د هغی بلی د یخی او سپکی روښاني ضيا او وړانګي (يلوشي) څخه هغه په لاس نه راځي. هم داسې دلته د ځمکې د مختلفو احوالو او له هغی سره د تعلق لرونکو مختلفو شیانو ذکر وفرمایه ـ چیری غر ولاړ دی. چیری سیند بهیږی \_ هغه میوی او ثمرات چه پیدا کیږی په هغو کښی هم د شکل \_ صورت \_ رنګ \_ خوند \_ وړوکوالي \_ او لويوالي بلکه په نر او ښځه کښې هم اختلاف دی \_ کله ځمکه د ورځې له رنا څخه رنه کیږی ـ کله شپی تک تور نقاب پتونی پر خپل مخ اچولی دی بیا عجیبه ننداره او غریبه منظره خو دا ده چه د ځمکې هغه څو قطعې چه یوه له بل سره نښتې دی یا څنګ په څنګ سره برتی دی ـ او ځینی ئی متی او ځینی ئی شګلوړی ـ او ځینی ئی خورا (ډیری) نایاکی ۔ او ځینی ئی پاکی ۔ او ځینی د کرلو وړ (لائق) او ځینی ئی د نیالګیو (بوزغلی) د کیښولو لائقي ـ او ځینې ئي خوړی او ځینې تروی دی دغه ټول په یو اوبو سره سیراب ( یڼ) کیږی ـ او د یوه لمر یلوشی اشعه ګردو (ټولو) ته وررسیږی ـ او یوه هوا د ځمکی پر مخ چلیږی او تری محاطه دی او سره له دی دومره قدر مختلفی میوی او ګلان تری پیدا کیږی او یو له بل سره د حاصلاتو په تزئيد او تنقيص کښي دومره فرق او توپير (تفاوت) لري چه ليدونکي ورته هک یک حیران یاتی کیږی ـ غور او فکر کوونکی د قدرت د دغو دلائلو او نښو له لیدلو څخه پوهیږی چه له همغی یوی د رحمت له وریځی څخه اوبه څښونکی دی، یا له همغه یوه د هدایت د لمر د اشعه او پلوشی څخه رنیږی، نو له هم دغی رحمانی وریا (باران) او فیضانی رنا له هدایت او لارښوونی څخه د انسانانو د مادی او روحانی احوالاتو اختلاف او توپیر (فرق) هم دومره مستبعد او مستنکر نه دی ، او ير دغه هم يقين او باور کوی چه د لامحدوده قدرت کوم زبردست لاس له اسمانه تر ځمکې يورې د ګردو (تولو) مخلوقاتو ترکيبې نظام پخپله قبضه کښې داسی نیولی دی چه د هر شی له استعداد سره سم د هغه د عمل دائره او د اثر منطقه ډیر کلک او مضبوط حد بندی او ویش سره ترلی دی، نو بیا داسی لامتناهی قدرت او اختیار لرونکی الله

ته دغه کار به څه اشکال لری چه مونږ وروسته له مړه کیدلو څخه بیا ژوندی کړی ـ او د دی عالم د مخلوطو عناصرو د کیمیاوی تحلیل او تجزیی څخه هر خیر او شر هغه مستقر ته ورسوی

(سبحان من تحير في صنعه العقول سبحان من بقدرته يعجز الفحول)

# وَإِنْ تَغِبُ فَعَبُ قُولُهُ وَءَ إِذَا كُنَّا ثُلَّ بَاءَ إِنَّا لَغِي خَلْق جَدِيدٍ هُ

او که تعجب لری (ای محمده! له دی نه چه دوی تا نه منی) نو لا عجیبه ده (دا) خبره د دوی چه (وائی) آیا کله چه شو مونږ خاوری آیا شو به مونږ خامخا په پیدایښت نوی کښی،

تفسیر: یعنی له دی نه به زیاته عجیبه خبره څه وی چه هغه ذات چه ړومبی یو شی جوړ کړی وی نو هغه به بیا په دوهم ځلی جوړولو باندی ولی قادر نه وی؟ ( العیاذ بالله )

#### ٱۅؙڵؠٟڬٵٮۜؽڹؽؘػڡٞۯؙۏٳؠڔؾ۪ۼڂٛۏڷۏڵؠٟڬٲڷڟٚڵ؋ؽٙ ٲۼؙڹٵۊؚۼڂٷٳٛۅڵؠٟڬٲڞؙۼٛٵڶٮۜٵڒۣۿؙڂۏؽؙۿٵڂڸۮۏؘ۞

دوی همغه کسان دی چه کافران شوی دی په رب خپل او هم دغه گمراهان دی چه د اور طوقونه به وی ( په قیامت کښی) په غاړو د دوی کښی او دغه ( خاوندان د طوقونو) صاحبان ( ملگری) د اور دی، دوی به په دی اور کښی همیشه وی.

تفسیر: کواکی دغه خلق له «بعث بعد الموت» څخه انکار کوی، او د پاک الله له مالک الملکوتئ او شهنشاهئ څخه منکریږی ـ نو د داسی باغیانو انجام لاژم دی چه هم داسی وشی چه د دوی په غاړو کښی د اور طوق او غاړ کئ او په لاسونو او پښو کښی ئی الچکئ او بیړئ واچولی شی، او په هغی ابدی بندیخانی کښی وغورځول شی چه په حقیقت کښی د هم داسی مجرمانو دپاره جوړه کړی شوی ده

### وَيَهُ تَعُجِلُونَكَ بِالسَّيِبَّعَةِ قَبُلَ الْحُسَنَةِ وَقَدُ خَلَتُ مِنُ قَبُلِهِ مُ الْمَثُلَثُ وَإِنَّ رَبَّكَ لَنُ وُمَغُفِرَةٍ لِلسَّاسِ عَلَى طُلِمِهُ وَوَانَّ رَبَّكَ لَشَدِينُ الْعِقَابِ®

او ژر غواړی دوی له تانه بدی (عذاب) پخوا له نیکی (رحمت) څخه حال دا چه په تحقیق تیر شوی دی پخوا له دوی نه عذابونه (مثالونه د امثال د دوی چه موجب د عبرت دی او دوی تری عبرت نه آخلی)، او بیشکه رب ستا خامخا څیښتن (مالک) د مغفرت دی خلقو ته سره له ظلمه (کفره) د دوی (که ایمان راوړی او بیشکه رب ستا خامخا سخت دی عذاب د ده (کفارو ته).

تفسیر: یعنی دوی حق نه قبلوی چه په هغه کښی د دنیا او آخرت ښیکتی(فایدی) ور په برخه شی، او کفر اختیاروی او ژر غواړی له تانه زحمت پخوا له راحت نه او وائی چه هغه موعود عذاب دی راوله . او حال دا دی چه په تحقیق سره تیر شوی دی پخوا له دوی نه عذابونه په پخوانیو دروغجن کوونکو باندی یعنی پخوا له دی نه پر ډیرو اقوامو عذاب نازل شوی دی لکه غرق \_ خسف \_ زلزله \_ صبحه \_ مسخ او نور نو پر تاسی د عذاب نزول آیا مشکل ؤ . خبره دومره ده چه ستا پاک الله د خپل حلم او د عفوی له شانه په هر لوی او وړوکی جرم سمدستی نیول نه کوی. دی د خلقو ظلم او تیری گوری او پرله پسی تری تیریږی تر هغه پوری چه د مظالمو او شرارتونو سلسله له خپل حده تیریږی \_ نو په دغه وقت د ده له تباه او سپیره کوونکی عذاب څخه د نجات هیڅ یو صورت نه پاتی کیږی.

## وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُ وَالْوَلِا أَنْزِلَ عَلَيْهِ الْهَ مُتَنَّرِبَةٍ الْمُثَوَّلُ الْنُزِلَ عَلَيْهِ الْهَ مُتَنْ مُنْذِي مُولِ الْمُلِ قَوْمِ هَادٍ ٥٠

او وائی هغه کسان چه کافران شوی دی ولی نه نازلوه شی په دغه محمد باندی کومه معجزه (یا صداقت د ده) له ( طرفه د) رب د ده ( هغه چه مونږ ئی غواړو)، ( نو وفرمایل الله په رد د دوی کښی) بیشکه هم دا خبره ده چه ته ویروونکی ئی او دپاره د هر قوم لار ښووونکی (خاوند د خاصی معجزی مقرر) دی.

تفسیر: یعنی هغه دلائل د قدرت او ننبی چه موند ئی غواډو \_ ولی نه نازلیږی ؟ چه د هغی له لیدلو څخه مونډ په ایمان راوډلو مجبور کیږو نو وفرمایل رب العزت جلجلاله په تردید د دوی کښی چه بیشکه هم دا خبره ده چه ته ای محمده ویروونکی ئی یعنی د آیتونو نزول ستاسی په واک (اختیار) او قبضه کښی نه دی هغه خو د پاک الله کار دی \_ هر هغه آیت معجزه او دلیل چه د رسول د تصدیق دپاره د هری زمانی په اقتضاء سره مناسب وی همغه ورښکاروی نه دا چه هر غه چه منکرین غواډی همغسی به ئی ورکوی \_ ستاسی په غاډه هم دغومره کار دی چه د خیر غوښتلو خبری هغوی ته واوروئ! او د بدی له مهلکو انجام څخه خلق باخبره کړئ! ډومبی به هم د هر قوم دپاره هادی ( لار ښوونکی) او نذیر(ویروونکی) راتلو چه له هغوی ځنی هیڅ یوه داسی دعوی نه کوله هر هغه نښه چه معاندین وغواډی هغه به هرومرو (خامخا) ورښکارهوی . هو! د پاک الله لاره هغوی ته ورښوول د دغو انبیاؤ کار ؤ \_ چه هم دغه ستاسی فریضه هم ده . هو! دومره دی چه هغوی د خاصو خاصو اقوامو دپاره هادیان وو او تاسی د هر قوم او گردی (تولی) دنیا دیاره هادی یځ!

## ٱللهُ يَعُلُوُمَا تَحُبُلُ كُلُّ انْتُقَا وَمَا تَغِيُضُ الْرَحَامُ وَمَا تَزْدَادُ ﴿ وَكُلُّ شَيْءً عِنْكَ لَا بِمِقُلَا إِنْ

الله عالم دى ( لا پخوا له تولده) په هغه څه چه بار اخلى هره ښځه او ( الله عالم عالم دى) په هغه څه چه كموى ئى ارحام (او ناقص ئى ځيږوى) او (الله عالم دى) په هغه چه زياتوى ئى (من حيث الاعضاء والجثة والعدد والمدة)، او هر شى په نزد د دغه (الله) په اندازه دى.

تفسیر: چه نارینه دی که شخه؟ پوره دی که نیمگری؟ شه دی که خراب؟ و غیر ذلک من الاحوال دغه کرد (تول) پاک الله ته لا پخوا له تولده پوره شکاره دی او شه ورمعلوم دی چه هر هغه چه بار اخلی هره شخه او هر چه کموی ئی د الله تعالیٰ په اراده ارحام یا ئی زیاتوی من حیث الا عضاء والعدد والمدة) یعنی د حاملی په کیده کشی یو مولود دی؟ که ډیر؟ کامل مخلوق شوی دی؟ که ناتمامه دی؟ په لږ مدت کشی به پیدا کیږی یا په ډیر؟ الغرض د ارحامو د تزئید او تنقیص د گردو (تولو) اسرارو ـ اسبابو ـ اوقاتو او احوالو څخه پوره باخبر دی او سم له خپل محیط علم سره هر څیز په هر حالت او هره زمانه د هغه له اندازی او استعداد سره موافق

وماً ابرئ (۱۳) الرعد (۱۳)

ساتی \_ هم داسی هغه آیات او نښی چه الله تعالیٰ د انبیاؤ علیهم السلام د تصدیق دپاره نازلی کړی دی په هغوی کښی خاصه اندازه \_ مصالح او حکمتونه ملحوظ ؤ او دی په هر وقت او په هره اندازه چه د بنیادمانو له استعداد سره صلاحیت او مناسبت درلود (لرلو) هومره نښی یی ورڅرګندی کړی دی او په هغو کښی هیڅ تقلیل نه دی واقع شوی باقی د قبلولو او منتفع کیدلو په لحاظ د خلقو اختلاف هم داسی دی لکه چه د حامله ؤ او امیدوارو په ګیډو کښی د موالیدو احوال د تربیت او استعداد په تفاوت او توپیر (فرق) سره مختلف وی.

### عْلِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَا دَةِ الْكِبِيْرُ الْمُتَّعَالِ ٥

عالم دی په پتو او ښکارهؤ چه ( گردو (ټولو) څخه) ډیر لوی لوړ برتر دی (په قدرت او غلبه خپله کښي).

تفسیر: دغه د الله تعالیٰ د علم د لامحدوده وسعت او احاطی بیان دی یعنی د تولی دنیا هیڅ یو پټ او ښکاره شی له هغه څخه پټ نه دی، او ګرد (ټول) عالم د ده تر حکم او تصرف لاندی دی.

### سَوَآءُ مِنْ كُومِنَ اللَّهِ الْقَوْلُ وَ مَنْ جَهَربه وَمَنْ هُومُسْتَخْفٍ بِالَّيْلِ وَسَارِبُ بِالنَّهَ الر

یو شان دی له تاسو نه (علم د الله ته) هر هغه څوک چه پتوی خبره (په زړه خپل کښی) او هر هغه څوک چه هغه پتیدونکی دی په شپه کښی او هر هغه څوک چه ظاهروونکی (د عمل خپل) دی په ورځ کښی.

تفسیر: د الله تعالیٰ د علم عموم ئی بیان کر \_ او د مقام په مناسبت د مکلفینو د خاصو احوالو په نسبت دا راښیی چه ستاسی پر هر قول او فعل زمونږ علم محیط دی، هره هغه خبره چه تاسی پخپلو زړونو کښی پته کړئ یا ئی په ورو سره ووایئ یا په علانیه او په چغه سره ناری کړئ یا کوم کار د شپی په تیاره کښی په پته سره وکړئ! یا دا چه په ورځ په ډانګ پیلی (ښکاره) سره د کوڅو او بازارونو په سر ئی ووایئ په ګردو (ټولو) احوالو او ټولو حیثیتونو الله تعالیٰ خبردار او د ده د علم په اعتبار سره یو برابر او یو شان دی ځینی مفسرین دغه آیت پر دری راز (قسم) سریو مشتمل راښیی

(۱): ﴿ مَّنَ ٱسْرَالْقَوْلَ ﴾ (هغه چه خبره پتوی)

(۲): ﴿ وَمَنْجَهَرَيهِ ﴾ (هغه چه ښکاروی ئی)

(٣): ﴿ وَمَنَ مُوَمُسُتَقُونِ بِالْقِهُ وَسَارِكَ بِالنَّهَارِ ﴾ ( هغه چه خپل كار په شپه كښى پتوى مثلاً هغه غه غلا چه په ورځ كښى ئى ښكاروى مثلاً په ورځ كښى ئى ښكاروى مثلاً په ورځ كښى لمونځ كوى روژه نيسى) نو دغه ګرد (ټول) پاک الله ته يو شان معلوم دى. لنډه ئى دا چه هيڅ قول او فعل چه پټ وى كه ښكاره هغه مخفى نه دى له الله تعالىٰ نه بلكه ګرد (ټول) سره ورښكاره دى

## لَهُ مُعَقِّبِكُ مِّنَ بَيْنِ يَكَيُهِ وَمِنَ خَلْفِهِ يَخْفَظُونَ اللهُ مَنْ مَنْ اللهُ لِكُنْ يَكُونُهُ وَمِنَ خَلْفِهِ يَخْفَظُونَ اللهُ لَا يُغَيِّرُمَا بِقَوْمِ حَتَّى يُغَيِّرُوْامَا مِنْ اَفْسِهِمْ وَاِذَا اَرَادَ اللهُ بِقَوْمِ شِوَّا اَلْكُامُرَدَّ لَهُ وَمَا لَهُ مُ مِّنَ دُونِهِ مِنْ وَال

انسان لره (له جانبه د الله ملائکی دی) نوبت په نوبت راتلونکی دی یوه له بلی پسی د مخی له طرفه د دغه (انسان) او د شا له طرفه د دغه (انسان) چه ساتنه کوی د ده په امر حکم د الله سره، بیشکه الله نه بدلوی حالت د هیڅ قوم (چه عافیت او نعمت دی) تر هغه پوری چه بدل کړی دوی هغه ښه حالت (طاعت) چه په نفسونو ځانونو د دوی کښی وی (په بد حالت سره چه معصیت دی) او کله چه اراده وکړی الله پر کوم قوم باندی د بدی (آفت) نو نشته بیرته محرځیدل د هغه، او نشته دوی ته بی له الله څخه هیڅوک متولی (مدد کار)

تفسیر: یعنی له هر بنده سره د الله تعالیٰ پرښتی ماموری دی \_ چه له هغوی ځینی د ده ګرد (ټول) پخوانی او وروستنی اعمال لیکی، او ځینی د الله تعالیٰ له حکم سره سم ذریعه ګرځی چه له هغوی څخه هغه بلاوی دفع کړی چه د هغو د اندفاع اراده الله تعالیٰ له بندګانو څخه ولری \_ همغسی چه په دغه عالم کښی د الله تعالیٰ عام عادت دی چه د هر هغه شی چه د پیدا کولو اراده وکړی د هغه ظاهری اسباب هم ورمهیا کوی هم داسی الله تعالیٰ څه داسی باطنی او مخفی اسباب او ذرائع هم پیدا کوی چه د هغو له لیدلو څخه زمونږ سترګی ناتوانه دی او نه ئی شو کتلی \_ لیکن د الله تعالیٰ د مشیت اجراء او تنفیذ د هغه په وسیله سره کیږی بیشکه چه الله تعالیٰ تغییر نه ورکوی هغه نعمت او عافیت ته چه کومی طائغی سره وی تر هغه پوری چه تغییر ورکړی دوی هغه حالت د طاعت ته چه په نفسونو د دوی پوری وی په بد حالت سره چه معصیت

دی. یعنی الله تعالیٰ پخپلی هغی ساتنی او مهربانی سره چه تل د ده له لوری کیږی هیڅ یو قوم محروم او بی برخی نه گرځوی تر هغه وقته پوری چه دوی خپل ښه تګ ـ طاعت او عبادت ـ جمیله عادت او حسنه رویه نه وی بدله کړی ـ او کله چه دوی خپل هغه حالت په بد وضعیت ـ قبیحه اخلاق ـ معصیت سره بدل کړی نو داسی آفت پر دوی نازلیږی چه له سره بیرته گرځیدونکی نه وی، او نه د هیچا مدد هلته په کار ورتلی شی.

تنبیه: دلته د اقوامو د عروج او زوال قانون راښیی نه د افرادو او اشخاصو. د قوم د ښه او خراب حالت په تعیین کښی تل د اکثریت او غلبی لحاظ وی

(د تبرو ښه ژوندون هلته بد اوړی

چه ښه پریږدی او بدیو ته ټول واوړی)

### هُوَالَّانِيُ يُرِيكُوُ الْبَرْنَ خَوْفًا وَطَهَعًا وَيُنْشِئُ السَّعَابَ الِثَّقَالَ اللهِ

دغه (الله) همغه ذات دی چه درسیی تاسی ته برق بریسنا (چه نسه د باران ده دپاره د خوف (او ویرولو د هغه چا چه ضرر ورسوی) یا دپاره د طمع (او امید د هغه چا چه فائده وررسوی او پیدا کوی) راپورته کوی وریځی درنی (په اوبو په هوا کښی).

تفسیر: پخوا د بندگانو د حفاظت ذکر ؤ بیا د بدو اعمالو له طرفه کوم آفت او مصیبت چه نازل کیدونکی دی د هغه ذکر وشو او دغه په ښه شان سره رامعلومه شوه چه د الله تعالیٰ شان د انعام او د انتقام د دواړو جامع دی ـ په هم دی مناسبت دلته د قدرت د ځینو داسی نښو په لوری توجه ورکړی شوی ده چه په هغو کښی په یو آن کښی تواماً هیله (امید) او ویره خوف او رجا د دواړو متضادو کیفیتونو د پیدا کولو صلاحیت شته ـ یعنی کله چه بریښنا بریښی نو خلق هیلمن (امیدوار) کیږی چه اوس به باران اوریږی او پرله پسی ویره هم ورته پیدا شی چه د هغه په اثر چیری تندر او تکه (چرق) ونه لویږی او د هلاکت سبب ونه گرځی کله چه درنه وریځ له اوبو څخه ډکه راشی، نو خلق پری خوشالیږی چه هغه د باران د رحمت د نزول سبب و گرځی او متصلاً ورته دغه فکر او چرت (خیال) هم ور ولویږی چه چیری د اوبو طوفان څپان رانشی، او د ربړ (زحمت) او تکلیف موجب نشی عیناً هم داسی انسانانو لره ښائی چه د پاک

### وَيُسِتِّحُ الرَّعْدُ بِعَمْدِم وَالْمَلَلِكَةُ مِنُ خِيْفَتِه ۚ وَيُرْسِلُ الصَّوَاحِقَ فَيُصِيبُ بِهَا

### مَنْ يَّيْتَكَأُو وَهُمُ يُجَادِلُونَ فِي اللهِ وَهُوسَدِينُ المُحَالِ اللهِ وَهُوسَدِينُ المُحَالِ

او تسبیح وائی رعد (پرښته) سره له ثناء د دغه (الله) او تسبیح وائی نوری گردی (ټولی) پرښتی له ویری (او له هیبته د الله) نه او لیږی (الله) تندرونه نو رسوی (غورځوی دغه تندرونه) پر هغه چا چه اراده وفرمائی حال دا چه دغه خلق جګړی کوی په شان د الله کښی حال دا چه الله سخت دی عقوبت دد ده )،

تنبیه: د «رعد» او «برق» او نورو یه متعلق د نن ورځی تحقیقات دا دی چه یه وریځو کښی د کهربائیه (بجلئ) موجبه قوت موندلی کیږی، او په ځمکه کښی د کهربائیه سالبه قوت دی هغه وریځ چه له ځمکې سره زياته نژدې وي، نو په هغې کښې کله نا کله د ځمکې سالبه کهر بائيه قوت سرایت کوی بیا پر دغی وریځی باندی ډیر ځلی هغه وریځ تیریږی چه په هغی کښی موجبه کهر بائیه قوت موجود وی او دغه قاعده له تجربی څخه معلومه شوی ده چه د مختلفو اقسامو «کهر بائیه» لرونکی دوه جسمه کله چه سره مخامخ شی، نو هر یو پخپل ځان هغه بل کهر بائیه قوت جذبوی خو دغه دواړه کهر بائيه قوتونه سره متحد شي. سم له دی قاعدی سره لاندني او باندني وریځ کله چه یو د بل کهر بائیه قوت خپل لوری ته راکاږی نو د دغو دواړو له یو ځای کیدلو څخه شدید حرارت پیدا کیږي او له دي شدید حرارت څخه د دغو دواړو وریځو د حجم په تناسب یوه اور تویوونکی لمبه رایورته کیږی چه هغی ته صاعقه او تندر وائی او د دغی صاعقی بریسنا او رنا ته «برق» وائی او هغه اواز ته چه د دی له سرایته هوا کښی پیدا کیږی «رعد» وائی د «کهر باء» دغه اور تویوونکی شراره کله وریځی او هوا هم څیروی (شلوی) او لاندی لویږی چه له هغی څخه نهایت غریب او عجیب افعال او آثار مشاهده کیږی ـ علاوه یر دی هغه عمارتونه غورځوی ـ غرونه سره څیروی (شلوی) د ساکښانو (جاندارو) او ذویالارواحو د هلاکت موجب ګرځي. ځينې اوقات ليدلي شوي دي چه هغه په نهايت احتياط سره د يو سړې له بدن څخه کالي (جامي) راکاږي، او د يوې وني پر څانګه ئي ږدي، مګر د اغوستونکي جسم ته هيڅ يو ضرر او صدمه نه ور رسوی د (فرید وجدی دائره المعارف) دی وکوت شی چه د هغه له لیدلو څخه سړی ته داسی خیال پیدا کیږی چه د بریښنا په دغی اور غورځوونکی لمبی کښی دی شعور او ذی اختیار قوت شته چه یه غیر مرئی طریقی سره کار کوی. مونید دی ته نه یو اړ (محتاج) او نه خه ضرورت ورته لرو چه له پاس بیان شوی نظریی څخه انکار وکړو لیکن پر دغی خبری پخپله هغه بیان کوونکی هم اقرار کوی چه د روح په شان د «کهر بائیه قوت» پر اصلی حقیقت باندی تر اوسه پوری پرده لویدلی ده . د انبیاؤ علیهم السلام او نورو ارباب الکشف والشهود هم دغه بیان دی چه د عالم په نظام کښی علاوه پر ظاهری او علتی اسبابو د باطنی او سری اسبابو یوه عظیم الشانه سلسله هم حکم کوونکی ده ـ دغه گرد (تول) شیان چه مونډ ئی وینو، هغه خو یواځی ظاهری او صوری اشکال دی لیکن په دغو صورتونو کښی هغه غیر مرئی او پټ حقائق چه پراته دی، د هغو ادراک ته د عمومو افکار او آراء نه وررسیږی ـ یواځی هغه ذوات چه د باطنی ستر کو خاوندان دی نو هغه کتلی شی بالاخره هغه نظریات چه تاسی ئی بیانوئ مثلاً د کهر بائیه ؤ قوت موجبه او سالبه توب او نور د هغه علم هم د غو طبیعی حکماؤ څخه ماسواء بلا واسطه بل هیچا ته نه دی ور څرګند (ښکاره) شوی نو ښائی چه اقلا هم دغومره وثوق د انبیاؤ علیهم السلام پر خبرو، مشاهداتو او تجرباتو وکړی شی، نو یقین دی چه دغه گرد (ټول)

له احادیثو څخه دغه خبره څرګندیږی (ښکاره کیږی) چه د نورو طبیعیه ؤ نوامیسو په شان د وریځو او وریا (باران) د انتظاماتو دپاره هم د پرښتو ډلی مقرری دی. چه دوی وریځی په مناسبو مواقعو رسوی او له دوی نه حسب الضرورت والمصلحت د کار اخیستلو په تدابیرو لګیا دی. که سم د تاسی له بیان سره د وریځو او د ځمکی او نورو د کهر بائیه ؤ مدیر کومه غیر مرئیه پرښته وی، نو په دغه کښی د انکار څه وجه ده ؟ هغه شی ته چه تاسی د «کهر بائیه شراره» وایئ کله چه هغه د پرښتی له خاصو تصرفو څخه پیدا کیږی، لهذا هغه ته چه د «وحی» په ژبه سره «مخاریق من نار ـ د پرښتو اور تویوونکی متروکه» ویلی شوی ده ، نو په دغه کښی تاسی ته کوم ربر (تکلیف) او اشکال در پیښیږی ـ په شدت او سخت اشتعال سره کوم تنهار او کړنګهار چه پیدا کیږی که د حقیقت په لحاظ هغه ته د پرښتو په غږ سره تعبیر وکړی، نو دغه به ډیر ښه او موزون تعبیر وی. په هر حال د هغه شی په یواځی صورت باندی چه «سائنس» به ډیر ښه او موزون تعبیر وی. په هر حال د هغه شی په یواځی صورت باندی چه «سائنس» ضرورت پاتی دی چه خامخا دغه دواړه یو د بل حریف او مقابل سره ودراوه شی. علامه محمود ضرورت پاتی دی چه خامخا دغه دواړه یو د بل حریف او مقابل سره ودراوه شی. علامه محمود الاوسی رحمة الله علیه په روح المعانی د «البقرة » په شرح کښی په دغه موضوع باندی معقول بحث کړی دی فلیراجم

(﴿ وَيُرْمِيلُ الصَّوَاعِقَ ﴾ الآية \_ او ليبى الله تندرونه نو رسوى او غورځوى دغه تندرونه پر هغه چا چه اراده وفرمائى حال دا چه دغه خلق جگرى كوى په شان د الله كښى حال دا چه سخت دى عقوبت د ده چه) پر دغو جگړه كوونكو د عذاب تندورنه غورځوى. په حديث كښى دى چه پاك رسول الله صلى الله وسلم د يوه عرب متكبر رئيس ته يو سړى وليږه چه هغه ماته راوله قاصد د رسول الله صلى الله وسلم دغه پيغام هغه ته ورسوه او ورته يى وويل چه رسول الله صلى الله وسلم تا بولى. هغه وويل چه رسول الله صلى الله وسلم تا بولى. هغه وويل چه رسول الله صلى الله وسلم تا بولى. هغه ويل چه رسول الله صلى الله وسلم تا

ومآابرئ (۱۳)

د سپینو؟، که د مسو ؟ العیاذ بالله. دری محلی همغه خبره ئی و کرله دریم محلی کله چه هغه دغه چتی (بیکاره) خبری و کړی نو یو ناغاپه یوه وریځ پورته شوه، او علیالفور تندر (تکه) پری ولویده او د هغه کوپړی ئی له سر څخه جلا (جدا) کړه په محینو روایاتو کښی راغلی دی چه عامر بن طفیل او اربد بن ربیعه د رسول الله مبارک په خدمت کښی حاضر شول او وی ویل چه مونږ په دغه شرط سره اسلام راوړو چه وروسته له تاسی اسلامی خلافت مونږ ته ورسیږی، رسول الله صلی الله وسلم د دوی له دغی غوښتنی څخه انکار وفرمایه دوی دا خبره و کړه او له مجلسه پاشیدل او وی ویل چه مونږ به د مدینی وادی ستاسی د مقابلی دپاره له سپرو او پلیو (سورو او پایدو) څخه ډکه کړو رسول الله صلی الله وسلم وفرمایل چه پاک الله به د هغوی مخه ونیسی او د پیادؤ) څخه ډکه کړو رسول الله صلی الله وسلم وفرمایل چه پاک الله به د هغوی مخه ونیسی او د مدینی انصار به د هغوی مقابلی دپاره ووځی دوی دواړه لاړل په لار کښی پر «اربد» باندی تندر مدینی انصار به د هغوی مقابلی دپاره ووځی دوی دواړه لاړل په لار کښی پر «اربد» باندی تندر راود د غږ اوریدلو په وقت کښی ښائی چه داسی وویل شی «سبحان من یسبح الوعه بحمله و الملائکة من خیفته»

اللهم لا تقتلنا بغضبك و لا تهلكنا بعذابك و عافنا قبل ذالك

### لَهُ دَعُوةُ الْحَقِّ وَالَّذِينَ يَدُ عُونَ مِنُ دُونِهِ لاَيَسَةِيْبُونَ لَهُ مُشِئً اِلْاَكْبَاسِطِ كَفَّيُهِ إِلَى الْمَآءِ لِيَبَلُغُ فَاهُ وَمَاهُوَ بِبَالِغِهِ وَمَادُعَآءُ الْكِفِرِيْنَ اِلَّافِيْ ضَلْلِ®

خاص هم دغه (الله) ته دی دعوت (او بلنه) د حق او هغه شیان چه بلنه (عبادت کوی کفار د هغوی) بی له دغه (الله) نه قبلوی دوی (جواب نه ورکوی دغه اشیاء) دغو بلونکو ته په هیڅ شی سره مګر داسی قبلول لکه قبلول د غځوونکی د دواړو (لاسونو غوړوونکی د) ارغویو خپلو طرف د اوبو ته (د کوهی بی رسی او بی بوکی) دپاره د دی چه ورسیږی دغه اوبه خولی د ده ته او نه ده دعا د کافرانو (بتانو لره) مګر په زیان او بطلان کښی دی.

تفیسر: یعنی د هغه ذات بلل پکار دی چه د هر قسم نفع او ضرر مالک دی د عاجزانو د بلنی څخه څه فائده په لاس درځی؟ ماسواء له الله جلجلاله څخه بل څوک دی چه د هغه په قبضه کښی ځما یا د بل چا څه نفع او ضرر وی؟ د غیر الله بلل خپل مدد لپاره داسی دی لکه چه کوم تړی د کوهی او څاه پر سر کښی ودریږی او خپل لاسونه اوږده کړی، او د اوبو په لوری خپل

دواړه ارغوی وغوړوی او خوشامد وکړی چه هله ژر شه! بلکه که اوبه د ده په لپه کښی هم وی، نو هغه پخپله د ده خولی ته نه شی تلی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «هغه کسان چه کفار ئی بولی او عبادت ئی کوی ځینی خو محض خیالات او اوهام دی ـ او ځینی پیریان شیطانان دی ـ او ځینی داسی شیان دی چه په هغو کښی ځینی خواص دی لیکن د خپلو خواصو مالکان نه دی، نو بیا د هغوی د بلنی څخه څه حاصل؟» لکه اور یا اوبه او ښائی چه ستوری به هم په هم دغه قسم کښی داخل وی.

### وَبِلَّهِ يَسُجُكُ مَنُ فِي السَّمْلُوتِ وَالْاَرْضِ طَوْعًا وَّكُرْهًا وَّظِلْلُهُ وَبِالْغُكُوِّ وَالْرَصَالِ

او خاص الله ته سجده کوی هر هغه څوک چه په اسمانونو کښی دی او په ځمکه کښی دی (تعبداً و انقیاداً سره له اسمانونو او ځمکو ځینی) په خوښه او(ځینی) په زور او (سجده کوی) سوری د دغو (مخلوقاتو) په صبا او بیګا کښی (یعنی همیشه).

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «هغه چه پر الله تعالیٰ باندی یقین کوی نو په خوښی سره ورته سر پدی او حکم ئی منی ـ او هغه چه پری یقین نه لری نو پر هغه باندی بی اختیاره د هغه حکم جاری دی او سوری چه صبا او بیگا پر محمکه باندی غوییدی هم دا دی د هغوی سجدی» مطلب ئی داسی شو چه که جواهر وی ـ یا اعراض، هیخ یو شی د الله تعالیٰ د تکوینی حکم محخه نشی خارج کیدی ـ د ده د نفوذ او اقتدار په مخ کښی گرد (تول) سره مطیع او منقاد، او سر په سجده دی ـ د سوری تزئید او تنقیص او د خپل اصل په متابعت او د لمر د حرکت پر مخالفت د ښی او کین په لوری میلان، گرد (تول) د الله تعالیٰ په مشیت او اراده سره دی. د صبا او بیگا ذکر ښائی د دی له امله (له وجی) فرمایلی وی چه په دغو اوقاتو کښی د سوری امتداد او انتشار ډیر زیات او خورا (ډیر) ښه ښکاره وی.

## قُلُمَنُ رَّبُ السَّمْوٰتِ وَالْاَرْضِ قُلِ اللَّهُ قُلُ افَاقَّخَنُ ثُمُّ مِنْ دُونِهِ السَّافَ افَاقَّخَنُ ثُمُ

ووایه (ای محمده! دوی ته) څوک دی رب (پالونکی پیدا کوونکی) د

اسمانونو او د ځمکی، ووایه (ای محمده! په جواب کښی) چه الله دی! (ځکه چه بل جواب نشته) ووایه (ای محمده! دوی ته کله چه تاسی پړه او ملزم شوئ) نو آیا پس نیولی دی تاسی بی له دغه (الله) څخه دوستان چه نه دی مالک (نه لری اختیار دوی) دپاره د نفسونو (ځانونو) خپلو د څه نفع (رسولو) او نه د څه ضرر(د دفع کولو)،

تفسیر: یعنی کله چه د ربوبیت اقرار یواځی د پاک الله دپاره کوئ، نو بیا د مدد لپاره د نورو دوستانو او مربیانو تجویز د څه دپاره کوئ؟ حال دا چه هغوی د یوی ذری په اندازه هم د نفعی او د ضرر مستقل اختیار او واک (مجاز) نه لری .

### قُلْ هَلْ يَسْتَوِى الْكِعْلَى وَالْبُصِيْرُلْهُ آمُرهَ لَ تَسْتَوِى الظُّلُمْ وَالنُّورُة

ووایه (ای محمده ! دوی ته) آیا برابر دی ړوند (چه کافر دی) او لیدونکی (چه مومن دی) . بلکه آیا برابری دی تیاری (چه شرک او انکار دی) او نور رڼا (چه توحید او معرفت دی ؟ (بلکه نه دی سره برابر ،)

تفسیر: یعنی د موحد او د مشرک په منځ کښی داسی یو فرق او توپیر (تفاوت) شته لکه د لیدونکی او ډانده او د توحید دوستان داسی و گنځ لکه نور (رڼا) او ظلمت (تیاره) نو آیا یو ډوند مشرک چه د شرک په ظلماتو کښی پروت وی ـ او هر لوری ته لاس او پښی اچوی هغه مقام ته رسیدی شی چه هلته هغه موحد رسیږی چه د فهم او بصیرت او د ایمان او عرفان په رڼا کښی د انسانی فطرت په سمه صافه لاره روان وی . له سره دغه دواړه پر یوه نتیجه نه شی رسیدی.

## آمُرَجَعَكُوْالِلهِ شُرُكَاءَ خَلَقُوا كَخَلَقِهٖ فَتَشَابَهَ الْخَلْقُ عَلَيْهِمُ الْمُحَلِّ مَكَايُهِمُ الْمُ

آیا گرځولی دی دوی الله لره شریکان چه پیدا کول ئی کړی دی په شان د پیدا کولو د دغه (الله) نو بیا مشتبه شوه (پیدا کول د دی شریکانو سره د) پیدائښت (د الله سره) پر دوی باندی ، ووایه (ای محمده! دوی ته) خاص الله پیدا کوونکی د هر څیز دی او هم دی دی یو قوی غالب (پر هرڅیز او هر چا).

تفسیر: یعنی لکه چه الله تعالیٰ گرد (تول) مخلوقات پیدا کری دی ، نو ستاسی دغه بتان او باطل معبودان داسی کوم شی پیدا کری دی ؟ چه د هغه په لیدلو سره د دوی پر خدائ ستاسی څه شبهه پیدا شوی وی ؟ دوی خو د مچ یو وزر او د میاشی یوه پښه هم نه شی پیدا کولی او جوړولی ـ بلکه دوی پخپله هم د گردو (تولو) نورو مخلوقاتو په شان د هغه الله واحد ـ احد ـ صمد مخلوق دی ، نو بیا داسی عاجز او مجبور شیان د خدائ پر تخت کنینول محومره گستاخی او سپین سترگی او بی عقلی او حماقت دی ؟

ٱنْزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَسَالَتُ ٱوُدِيَةٌ بِقَدَرِهَا فَاحْتَمَلَ السَّيُلُ زَبَدًا ارَّابِيًا وَمِسَّا يُوْوِنُ وْنَ عَلَيْهِ فِي النَّارِ ابْتِغَآءُ حِلْيَةٍ ٱوْمَتَاءٍ زَبَنُ

مِّ اللَّهُ الْكَانُ اللَّهُ اللَّهُ الْحَقَّ وَالْبَاطِلَ مَ فَامَا اللَّهُ الْحَقَّ وَالْبَاطِلَ مَ فَامَا اللَّهُ النَّاسَ اللَّرَبُ فَيَكُ النَّاسَ اللَّرَبُ فَيَكُ هُ النَّاسَ اللَّرَبُ فَيَكُ النَّاسَ

فَيَنْكُثُ فِي الْأَرْضِ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللهُ الْأَمْثَالَ اللهُ الْأَمْثَالَ اللهُ الْمُثَالَ

نازلی کړی دی (الله) له اسمانه اوبه نو وبهیدل خوړونه په اندازه (د ډکیدو) د دوی سره نو په سر راواخیست دی سیلاب ځګ (او خیری) اوچت شوی (په سر د اوبو) ، او له هغو څیزونو چه بلوی پری (دا خلق لمبی او ویلی کوی) په اور کښی دپاره د طلب د ګانی یا نور اسباب ځګ (خیره) په شان د هغه (ځګ) ، په مثل د دی (مذکورو مثالونو) بیانوی الله (مثالونه د) حق او د باطل ، نو هر څه ځګ او خیری نو لاړ به شی په دغه حال کښی چه پریوتی وی له نظره (او بی نفعی به وی) او هر څه هغه څیز چه نفع رسوی خلقو ته (لکه اوبه او ویلی شوی بی غشه فلزات) نو پاتی کیږی په ځمکه کښی (للا نتفاع) ، هم داسی بیانوی الله مثالونه (د حق او د باطل دپاره د متفکرینو).

تفسیر: د اسمان له لوری باران نازلیږی چه له هغه څخه نهرونه ، ویالی ، خوړونه ، سیندونه ، دریابونه به دریابونه به دریابونه به همره چه د پاک الله دریابونه بهیږی په هر نهر او خوړ کښی سم د هغه له ظرفیته او ګنجائشه هومره چه د پاک الله اراده وی ، اوبه بهوی په وړوکی کښی لږ ـ او په لوی کښی ډیر ، کله چه اوبه بهیږی نو د خاوری ـ خس خاشاک او د نورو له کاره وتلیو شیانو له امتزاجه او ګډون څخه خړ او مکلر او

خیرن کیږی ـ بیا دغه خړه او خیری او ځګ ئي پړسیږی ، او د اوبو په سر راپورته کیږی لکه چه ير سخت تود اور کښي سور او سپين زر مس ژيړ ـ قلعي ـ جست ـ اوسپنه فلزات او نور معدنیات ویلی کوی چه گانی (کالی) \_ لوښی \_ وسلی توری \_ چړی چوړکی \_ چاکوگان \_ بیاتیگانی (قینچئ)۔ تبی ۔ نغری ۔ هرکاری ۔ توپ ۔ تویک ۔ تینکونه ۔ طیاری ۔ جهازونه ۔ موتر \_ ریل \_ یوم \_ تبر او نور د معاش لوازم \_ اسباب او شیان تری جوړ کړی ، نو په هغه کښي هم داسې لوخړه او ځګ پورته کیږي ـ مګر لړ څه وروسته هغه وچیږي یا خوریږي ـ او هغه ځګ او خیری ئی تری لری او ورک شی \_ او هغه چه اصلی او کارامد شی دی یعنی اوبه یا ویلی شوی معدنی فلزات خالص اوبه به یه ځمکه یا د ځمکی د خاوندانو یه لاس کښی باقی یاتی کیږی چه له هغه څخه یه مختلف ډول (طریقه) سره خلق منتفع کیږی ، هم دغه مثال دی د حقو او د باطلو ـ کله چه اسمانی وحيي سره حق دين نازليږي نو د بنيادمانو زړونه هر يو د خپل ظرفیت او استعداد سره سم له هغه څخه فیض حاصلوی بیا نو حق او باطل یو له بل سره نښلی ، نو دوړی او خیری پورته کیږی ـ او په ظاهر کښې باطل د هم هغه خیری او ځګ په شان حق باندی راخیژی لیکن د هغه دا جزوی جوش او پرسیدل سطحی او عارضی او بی بنیاده شی دی ، او لږ څه مدت وروسته د دی د دغه جوش او خروش هیڅ یوه نښه اثر او پته نه پاتی کیږی او الله خبر دی چه چیری ځی ؟ او هغه اصلی او د کار شی چه د هغو ځګونو لاندی پټ ؤ یعنی حق او صداقت یس همغه یاتی وی . وګورئ چه د یاک الله بیان کړی مثالونه څرنګه عجیب وی ؟ او یه څومره یوی مؤثری طریقی سره مو یوهوی چه کله یه دنیا کښی حق او باطل کذب او صدق سره ونښلی یعنی د دغو دواړو په منځ کښی جنګی مقابله کیږی نو اګر که د څو مودی له مخی باطل پاس او پرسیدلی په نظر راځی ، لیکن بالاخر باطل سره تیت او برک (منتشر) او همغه حق ظاهر \_ غالب او بریالی (کامیاب) به نظر راځی ، نو هیڅ یو مومن ته نه ښائی چه د باطلو پر عارضی بری او ننداری وغولیږی هم داسی څه وقت چه د کوم انسان په زړه کښی حق ځای ونیسی نو که د څه مودی دپاره بری اوهام او وساوس زور او شور ولګوی ، او خپل قوت ښکاره کړی ، نو نه ښائي چه سړي تري ويريږي ـ ځکه چه لږ څه مدت وروسته دغه ځګ او برسیدل یخپله ورک کیږی او خالص حق او صداقت ثابت قائم او مستقر یاتی کیږی . به بخوانیو آیتونو کښی کله چه د توحید او شرک سره مقابله کړی شوی وه ، په دغه مثال کښی د حق او باطل د مقابلی کیفیت ئی راو نبووه او د دواړو انجام بیخی په واضح ډول (طریقه) سره اوس بيان فرمائي

### لكذين استجابوا لريهم الحسن

شته لپاره د هغو کسانو چه حکم قبول کړی دی دوی د رب خپل (جزا) نیکه (چه جنت دی)، تفسیو: یعنی ایمان او صالح عمل ئی اختیار کر ـ نو د دوی دپاره د دنیا او آخرت نیکی ده او حقیقی خوشی او قلبی طمانیت او سکون غیر له دوی څخه د بل هیچا نه روزی کیږی .

### ۘۅٵڲڹؠؙؽؘڬۏؚؽۺۼؚؽڹٷٳڵۮڶۉٲڹؓڶۿؗۄٞڡٞٳڣؚٵڵۯڞۣڿؠؽۼٵۊؖڡؿ۫ڵۮؙڡۜۼۘ؋ڵٳڣ۬ػۉٳڽ؋ٵٷڵؠٟڮڵۿؗؠٞ ڛٛٷٵڮؚٮٮٵٮؚ؞ٚۅڡٵٚۏ؇ؠؙڿڰٮٚٛۏ۠ۅڽؚۺؙٵؽؚۿٵڎٛ

او هغه کسان چه نه وی قبول کړی دوی حکم د دغه (الله) که چیری وی دوی ته هر هغه څه چه دی په ځمکه کښی ټول (او نور هم وی په مثل د دی له دی سره ( او په تصرف د دوی کښی وی په قیامت کښی ) نو خامخا به فدیه ورکړی دوی په هغو (ټولو سره نو نه به خلاصیږی له عذابه) دغه کسان مقرر دی دوی لره بد ( سخت) حساب (چه نه به ئی نیکی قبوله او نه به ئی بدی محو کیږی) او ځای د استوګنی د دوی دوزخ دی او بد ځای د آرام (او خرابه بستره) ده (دغه دوزخ)،

تفسیر: یعنی دلته خو خیر دی په هر قسم چه وی تیریږی ، لیکن په آخرت کښی د دوی حالت به داسی پریشانوونکی او ویروونکی وی که د گردی (تولی) دنیا خزائن له نقده ، له جنسه ، له شرقه تر غربه ، له شماله تر جنوبه او په مثل د دی مذکورو نور هم وی له ده سره او دا تول بیا په تصرف د کفارو کښی شی په ورځ د قیامت کښی او غوښتنه او تمنا وکړی چه مونږ دغه گرد (تول) د خپل ځان په فدیه کښی ورکوو چه د هغه په بدل کښی له عذابه خلاص شو او له دغی پریشانی څخه نجات ومومو ، نو له سره به ئی دغه هیله (امید) او ارمان په سر ونه رسیږی «انی لهم ذلک» . او نه په حساب او کتاب کښی به هیڅ قسم رعایت او تیریدل کیږی ـ په هره یوه خبره به پوره ډول (طریقه) سره نیول وی ـ او تنقیدات کیږی ـ او جزا به پری ورکولی کیږی

### اَفَهَنَ يَعَلَمُ انَّهَا أَنْزِلَ اِلَيْكَ مِنْ رَبِّكِ أَحَقُّ كَهَنَ هُوَاَعْلِي الْمَايَتَذَكُّوْ اوْلُوا الْرَلْبَابِ<sup>®</sup>

آیا نو هغه څوک چه پوهیږی په دی خبره چه بیشکه هغه (قرآن) چه نازل

کړی شوی دی تاته له طرفه د رب ستا حق دی (رشتیا) په مثل د هغه چا دی چه دی ډوند وی (د زړه په سترګو! یعنی نه د هغه په شان!) بیشکه خبره هم دا ده چه پند اخلی (په دی قرآن) خاوندان د عقلونو خالصو.

تفسیر: د مومن او د کافر د دواړو انجام بیل بیل د ذکر فرمایلو محخه وروسته تنبیه ورکوی چه داسی انجام د عین عقل او حکمت سره موافق دی هیڅ یو عقلمن داسی نشی ویلی چه یو پوخ ړوند چه هیڅ څیز ئی په نظر نه راځی هم داسی خوشی چتی (بیکاره) په تیاره کښی لویډی او جګیډی (وچتیډی) او بودری (تکری) خوری له هغه سړی سره برابری کولی شی چه د هغه د زړه سترګی هم رونی وی او په پوره بصارت او کامل بصیرت سره د حق له رنا څخه مستفید کیډی .

### الَّذِيْنَ يُوْفُونَ بِعَهْدِاللهِ وَلاَيَنْقُضُونَ الْبِيثَاقَ ﴿ وَالَّذِينَ يَصِلُونَ مَا اَمْرَاللهُ بِهَ اَنُ يُوصِلَ وَيَخْشَوْنَ رَبِّهُمُ وَ يَغَافُونَ سُوءَ الْحِسَابِ ۞

هغه کسان چه وفا کوی په عهد د الله باندی (چه په ورځی د میثاق ئی ورسره کړی دی) او نه ماتوی دوی (هغه) ټینګ عهد . او هغه کسان چه وصل کوی هغه (شی) چه امر(حکم) کړی دی الله په هغه سره داسی چه وصل دی کړی شی (چه د خپلوی پالنه له خپلوانو سره دوسره دوستی ده له مومنانو ایمان دی په ټولو مومن به شیانو باندی) او ویریږی دوی له عذابه د رب خپل او خوف کوی له بده حسابه (د قیامت)

تفسیر: یعنی له الله تعالیٰ سره هغه عهد چه په ازل کښی شوی دی (یعنی د الست عهد) او پر هغه باندی پخپله د انسان فطرت شاهد دی ، او هغه عهد چه د انبیاؤ علیهم السلام له ژبی اخیستی شوی دی ، هغه کرد (تول) دوی پوره کوی او د هغه هیڅ یو نه ماتوی ـ او هم بالذات پخپله په هیڅ یوه معامله کښی چه له الله تعالیٰ سره یا د ده له بندګانو سره ئی تړی مشروط په دی چه معصیت نه وی له عهده مخالفت نه کوی او هغه کسان چه وصل کوی هغه شی چه امر او حکم کړی دی الله په هغه سره داسی چه وصل دی کړی شی یعنی صلقالرحم کوی . یا خپل ایمان له عمل سره یا حقوقالعباد له حقوقالله سره یو ځای کوی . یا اسلامی اخوت تینګ او قائم ساتی . یا د انبیاؤ علیهم السلام په منځ کښی له سره تفریق نه کوی چه یو ومنی په نبوت سره او بل ونه منی او ویریږی له عذابه د رب خپل او خوف کوی له بده حسابه د قیامت یعنی د الله تعالیٰ د عظمت او جلال له تصوره ډاریږی . او تل تری په فکر او اندیښنه کښی وی ـ او همیشه به په هم عظمت او جلال له تصوره ډاریږی . او تل تری په فکر او اندیښنه کښی وی ـ او همیشه به په هم دغه چرت (خیال) کښی ډوب تللی وی چه آیا هلته ځما څه حال دی چه د یوی یوی ذری

حساب او کتاب کیږی او ځما وضعیت به یه دغه وقت کښی څه وی ؟.

### وَالَّذِيْنَ صَبَرُواالْبَعَنَاءَ وَجُهِ رَبِّهِمُ وَاقَامُواالصَّلُوةَ وَانْفَقَتُوامِتَارَزُقْنُهُمْ سِرَّا وَعَلَانِيَةٌ وَّيَدُووُنَ بِالْحُسَنَةِ السَّيِّئَةَ اُولَإِكَ لَهُمُ عُقْبَى التَّالِ حَبِينَةٌ وَيَدُووُنَ عَدُنٍ يَّكُ خُلُونَهَا وَمَنُ صَلَحَ مِنُ ابْأَيْهِمُ وَازُواجِهِمُ وَذُنِيَتِهِمُ وَالْكَلْإِنَّةُ يَدُخُلُونَ عَلَيْهِمُ مِّنَ كُلِّ بَابٍ فَي سَلْوُعَلَيْكُوْبِمَ اصَّبَرُتُمُ فَنِعْمَ عُقْبَى التَّالِقُ

او هغه کسان چه صبر کوی لپاره د طلب د رضا د رب خپل (په مالی او جانی مصائبو یا د شرعی یا د جهاد په تکالیفو) او قائموی (سم اداء کوی له تولو حقوقو په ترتیب سره) لمونځ او نفقه کوی (لګوی په لاره د الله کښی) ځینی له هغه (حلالو اموالو) نه چه ورکړی دی مونږ دوی ته هم په پټه او هم په ښکاره (خفیتا او ظاهرا) او دفع کوی دوی په نیکی سره بدی دغه کسان موصوف په دغو صفاتو شته دوی ته (ښه) عاقبت د دار(د آخرت چه) جنتونه دی د تل اوسیدلو چه ننوځی به دوی په هغو کښی او (ننوځی به پکښی بل) هغه څوک چه صالح (مؤمن) وی له پلرونو د دوی او له ښځو د دوی او له اولادی د دوی (اګر که عمل ئی د هغو په درجه نه وی) او پرښتی به ورننوځی پر دوی (سره له تحائفو او زیری او رضوان) له هری دروازی (مانیو د دوی او وائی به ورته چه) سلامتیا دی وی پر تاسی په سبب د صبر کولو ستاسی (په طاعت او مصیبت او له معصیته) نو ښه عاقبت د دار (د آخرت عاقبت د دار (د آخرت عاقبت د تاسی دی)

تفسیر: یعنی پر مصائبو او شدائدو او د دنیا پر مکروهاتو صبر و کړ۔ له کومی سختی له ویری د طاعت له لیاری څخه خپل پل ئی غلط کښینښود ۔ او د معصیبت په لوری ئی میلان ونه کړ او دغه صبر او استقلال ئی محض د الله تعالیٰ د رضاء او خوشی د حاصلولو دپاره و کړ ۔ او د دی لامله (له وجی) ئی ونه کړ چه په دنیا کښی خلق ورته ډیر صابر او مستقل مزاج ووائی ، او نه د دی لپاره ئی وکړ چه غیر له صبر څخه بله څه چاره نه وه ور پاتی نو مجبوراً صبر ئی وکړ ۔

وماآبرئ (١٣) الرعد(١٣)

او د صابرانو به شان کیناست

(او نفقه کوی لگوی په لاره د الله کښی ځینی له هغه حلالو اموالو نه چه ورکړی دی مونږ دوی 
ته هم په پټه او هم په ښکاره) پټه ئی ښائی له دی سببه مقدم ایښی ده چه په پټه سره خیرات 
ورکول افضل دی ـ الا چه چیری شرعی مصلحت په علانیه ورکولو کښی وی 
(او دفع کوی دوی په نیکی سره بدی دغه کسان موصوف په دی صفاتو شته دوی ته ښه عاقبت د 
دار د آخرت چه جنتونه د تل اوسیللو دی) یعنی د بدی جواب په نیکی سره ورکوی ، د 
سختی مقابله په نرمی سره ښکاروی که د چا له لوری پری ظلم او تیری وشی ، نو دی تری 
تیریږی ، وربښی ئی په دی شرط چه د هغه معافی څخه د بدی د ترقی اندیښنه نه وی له بدی

ځنی ځان ژغوری (بچ کوی) او نیکی غوره کوی ـ که کله تری کوم بد کار صادر شی ، نو د هغه په مقابل کښی ښه کار کوی یعنی تری توبه وباسی او د هغی ګناه په عبادت او سخاوت سه و تلاف هم کوی نو د دی حسنه ؤ اعماله کرهنکی ایاره شه عاقبت د هغه حمان در په رخه

سره تلافی هم کوی نو د دی حسنه ؤ اعمالو کوونکی لپاره ښه عاقبت د هغه جهان ور په برخه کیږی

څوک چه دفع د بدی کړی په نيکی سره ای ياره

او کوی دی تل تر تله په دنیا کښی اته کاره)

د بدی په ځای نیکی کړی او د ظلم په ځای عفوه

او د قطع په ځای وصل کړی د الله رضاء دپاره

او که شی تری معصیت ژر طاعت ورپسی وکا

او که څوک ئی کړ محروم نو دی ورکړی بیشماره

او که شی تری کوم گناه نو دی تویه وباسی جلته

او که ووینی منکر نو کوی منع له بدکاره

او که مات شی په کوم جنګ کښی د کفارو له لښکره

نو بیا بیرته شی راستون او نه ویریپی له کفاره

څوک چه دا اته افعال کا اته ورونه د جنت ژر

پری به پرانیځی خالق د دی عمل له اختیاره هغه کند او ننځ ده یکند دا، هغه

﴿ یَکْخُلُونَهُاوَسُوْصُکُم ﴾ الآیة \_ چه ننوځی به دوی په هغه کښی او ننوځی به پکښی بل هغه څوک چه صالح مؤمن وی له پلرونو د دوی او له ښځو د دوی او له اولادی د دوی اګر که عمل ئی د هغو پلرونو په درجه نه وی) یعنی چه په همغه جنت کښی به همیشه اوسیږی او پرښتی به ننوځی پر دوی سره له تحائفو او زیری د رضوان له هری دروازی د مانیو د دوی او وائی به ورته چه سلامتیا دی وی پر تاسی په سبب د صبر کولو ستاسی په طاعت او مصیبت او له معصیته نو ښه عاقبت د دار د آخرت عاقبت د تاسی دی. «د آباء پلرونو» لفظ ئی تغلیباً ویلی دی چه په هغه کښی امهات \_ میندی هم شاملی دی \_ د جنت د زیری سره دغه زیات بشارت یی هم واوروه

ومآابرئ (۱۳) الرعد(۱۳)

چی داسی کاملینو ته د هغو پاس بیان شوی ښو خویونو او خصالو په بدل یو دغه نعمت او خوسالی به هم حاصل وی چه دوی سره له خپلو هغو میندو او پلرونو او اولادونو او ښځو چه د خپل ایمان او نیکی لامله (له وجی) د جنت د دخول لائق شوی وی . ګرد (ټول) سره یو ځای کیږی ، تر دی که د دغو متعلقینو د کوم یو رتبه کم هم وی نو حق تعالیٰ پخپله مهربانی سره د هغه رتبه هم لوړوی (وچتوی) ، او دغه کامل سړی سره ئی نژدی کوی لکه چه په (۲۷) جز د «الطور» په (۲۱) آیت اوله رکوع کښی راغلی دی و والدی انهای انهای انهای انهای انهای انهای انهای انهای اوله رکوع کښی راغلی دی د د الطور» په روی انهای انهای انهای انهای انهای انهای انهای انهای انهای او بی له صالح عمله محض د

کاملینو قرابت کافی نه دی هو! که ایمان او صالح عمل موجود وی نو د قرابت له تعلقه د درجاتو څه ترقی ممکنه ده واللهاعلم

﴿ وَلَلْكُهُ أَنْ مُلْكُونَ عَلَيْهُ مُنِّنَ كُلِّ بَالٍ ﴾ او پرښتي به ورننوځي پر دوی سره له تحائفو او زیری او رضوان له هری دروازی د مانیو د دوی .) په صحیح حدیث کښی د جنت اته ورونه بیان شوی دی . مطلب دا دی چه د دغو کاملینو د تعظیم او تکریم دپاره د الله تعالیٰ پاکی پرښتی به له هر طرفه سره له تحائفو او هدایاؤ راحاضریږی . په احادیثو کښی دی چه له خلق الله ځنی ړومبي به هغه فقراء او مهاجرين په جنت کښي داخليږي چه په سختيو او مصائبو او جنګونو کښي حاضر شوی دی ، او د دښمن په مخ کښی په ډير شجاعت او حميت سره دريدلی دی ، او د هر هغه حکم د تعمیل دیاره به تل حاضر او منتظر او مستعد ولاړ وو ، چه هغوی ته ورکول کیده او د دوی دنیوی حوائج او د زړه ارمان د هغوی په زړونو کښې پاتې شوی وفات ئې موندلي وي . الله تعالیٰ به د قیامت په ورځ کښې وفرمائي ځما هغه بندګان چیرې دې راحاضر دې شي ! چه ځما په لياره کښي جنګيدلي دي . او ځما لپاره ئي تکاليف ګاللي (برداشت کړي) دي او جهاد ئی کړی دی ـ ځئ بی فکره او اندیښنی په جنت کښی داخل شئ ! بیا یر یرښتو حکم کیږی چه ځما د دغو بندګانو په حضور ورحاضری شئ ! ـ او سلام ور واچوئ ! دوی د تعجب او استفادی یه طریقه نه اعتراضاً داسی عرض کوی اللها ! مونیر ستا له بهترینو مخلوقاتو څخه یو ـ آیا مونبر ته چه ستا د قرب د دربار هستیدونکی یو حکم راکوی چه د دغو د ځمکو هستیدونکو به حضور کښی ورحاضری شو ـ او سلامونه ورواچوو ؟ ارشاد کیږی چه هو! دا ځما د هغو بندگانو څخه دی چه ير توحيد باندې ئي خپل ځانونه جار (قربان) کړي دي ـ او سره له دي چه د دوی زړونه له دنیوی ارمانونو څخه ډک ؤ ـ دوی ځما په لیاره کښی جهاد کړی دی ، او هر تکلیف ئی په ډیری خوښی سره پر خپل ځان اخیستی دی د دی خبری د اوریدلو په اثر ګردی (ټولی) پرښتی به له هر لوری د دوی په خدمت کښی حاضریږی ـ او وائی ﴿ سَلَوْعَلَيْكُمْ بِيَاصَبَرْمُ فَنِعُومُعُقِيمَالِدًا ﴿ . يه حديث كسبى دى چه نبى كريم صلى الله عليه وسلم به د هر کال په ابتداء کښي د شهيدانو پر قبورو تشريف وروړ ، او داسي به ئي فرمايل «سلام عليکم بما صبرتم فنعم عقبی الدار» او د هم دی پاک سنت متابعت به د حضرت ابوبکر \_ عمر او عثمان رضى الله تعالىٰ عنهم له لورى هم كيده

### ۅؙۘٳڷڹؠؙؽؘؽؘؽ۬ڡٛڞؙؙۅؙؽؘۘۼۿػٳۺۼڡؚؽؙڹۼؽڔؠؙؚؾؙٵۊ؋ ۅؘؽؿؘڟۼۅؙؽؘٵۧٲػٳۺٷڽؚ؋ٙڷؽؙؿؙۅڝٙڶۅؽؽ۫ڛۮۏؽڣٳڵڒۻٛٵ۠ۅڵڶٟڮ ڶۿؙؙٛ۠۠۠۠۠۠۠ۅٳڵڰۼٛڎؙٷڰؙڞؙٷٵؚڵػٳ۞

او هر څه هغه کسان چه ماتوی دوی عهد د الله وروسته د محکموالی د هغه (په قبول او اقرار سره) او پری کوی دوی هغه شی چه امر (حکم) کړی دی الله په هغه سره چه وصل دی کړی شی او فساد کوی دوی په ځمکه کښی (په کفر او ظلم سره) دغه (مذکور) کسان شته دوی ته لعنت لری والی له رحمت د الله (دنیوی عذاب) او شته دوی ته بد عاقبت د دار (د آخرت چه اور دی).

تفسیر: د سعداؤ او نیکبختانو په مقابل کښی دلته د اشقیاؤ عادات او خصال او د دوی آخری پای (خاتمه) او انجام ښوولی شوی دی . د اشقیاؤ کار دا دی چه له الله تعالیٰ سره بد عهدی کوی . د هغو شیانو د وصل او پیوند کولو حکم چه صادر شوی وی ، هغه ماتوی . په ملک کښی د فتنی او فساد اور اچوی . پر خپل ځان او نورو باندی له ظلم کولو څخه لاس نه اخلی هم دغه خلق دی چه د الله تعالیٰ له رحمته لری غورځولی شوی دی او له ډیرو بدو ځایونو څخه یو ځای ته رسیدونکی دی.

### ٱللهُ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَأَ أُوْيَقُلِ<sup>رِ</sup>

الله فراخوی رزق روزی هر هغه چاته چه اراده وفرمائی د (فراخی ئی) او تنګوی (ئی پر هغه چا چه اراده وفرمائی د تنګولو ئی)

تفسیر: یعنی د دنیا د عیش او راحت او ارتوالی د لیدلو څخه د سعادت او شقاوت فیصله نه کیږی \_ او نه دغه خبره ضروری ده چا ته چه الله تعالیٰ په دنیا کښی زیاته پیسه او رزق ورکړی وی نو همغه د ده په دربار کښی مقبول هم دی ډیر زیات مقبول بندګان د ازموینی او امتحان په ډول (طریقه) دلته په تنګسه او عسرت سره ژوندون کوی \_ او مردودو مجرمانو ته دلته مهلت او فرصت ورکول کیږی \_ څو هغوی دلته ښی مزی او تفریح وکړی . هم دغه لوی دلیل دی چه د دی ژوندون څخه وروسته یو بل ژوندون هم شته \_ چه هلته به هر سړی د خپل د نیکو او بدو اعمالو پوره پوره بدل او ثمر مومی په هر حال د دنیا تنګی او فراخی د مقبولیت او د مردودیت

معیار له سره نشی کیدی

### وَفَرِحُوا بِالْحَيْوةِ الدُّنيا وْمَا الْحَيْوةُ الدُّنيافِ الْالْوَقِ الْالْمَتَاعُ

او خوشاله شوی دی (کفار) په دی ژوندون لږ خسیس ، او نه دی دا ژوندون لږ خسیس په (مقابل د) آخرت کښی مګر لږ متاع (حقیر مال)

تفسیر: یعنی هغه خپل مقصود گنی . تکبر لوئ او گانمنمی (خود نمائی) کوی حال دا چه د آخرت په مقابل کښی د دنیا ژوندون بیخی هیڅ او لاشی دی لکه چه یو سړی خپله گوته د سمندر په اوبو لونده کړی ، نو هغه لوندوالی چه د ده گوتی ته رسیږی د سمندر په مقابل کښی هیڅ حقیقت نه لری نو د دنیا حقیقت د آخرت په مقابل کښی دغومره هم نشته . لهذا عقلمنو لره ښائی چه پر فانی باندی باقی مقدم کړی . حقیقت دا دی چه دنیا د آخرت مزرعه ده ، او دنیا بالذات پخپله مقصود نه دی ـ نو لاژم دی چه د دی ځای له سامانونو او وسائلو مخخه داسی تمتع او استفاده وکړی شی چه هغه په آخرت کښی د بری او کامیابی ذریعه وگرځی لکه چه لویو اصحابو رضوان الله تعالیٰ علیهم اجمعین کړی وو .

### وَيَقُولُ الّذِينَ كَفَرُوالُولُا أُنْزِلَ عَلَيْهِ الْيَةُ مِّنَ تَلِيَّةٌ قُلُ إِنَّ اللهَ يُضِلُّ مَنْ يَيْمَا أُورِيَهُ لِي إِلَيْهِ مَنْ اَنَابَ<sup>اق</sup>ُ

او وائی هغه کسان چه کافران شوی دی ولی نه ده رالیدِلی شوی پر دغه (محمد) باندی (هغه معجزه په نبوت د ده چه موند ئی غواړو) له (طرفه) د رب د ده ؟ ووایه (ای محمده دوی ته بیشکه الله ګمراه کوی هغه څوک چه اراده وفرمائی (د ګمراهی ئی) او هدایت کوی په طرف خپل (سمه صافه لاره ښیی بی د لیدلو د ایت) هغه ته چه رجوع وکړی (الله ته)،.

تفسیر: مشرکینو به په سلهاؤ معجزی او نښی کتلی مگر د خپلو هغو خبرو څخه له سره نه اوښتل چه هغه معجزه او نښه چه مونږ ئی غواړو راوښیه ـ مثلاً د مکی معظمی غرونه ځمونږ له شاؤ خوا څخه لری کړه ! چه د کرلو او زراعت لپاره څه وسعت پیدا شی ـ یا ځمکی څیری کړه چینی او ویالی راوبهوه ! یا ځمونږ پخوانی مشران بیا راژوندی کړه ! او له مونږه سره ئی په خبرو او اترو راوله الغرض کومه داسی یوه معجزه راوښیه چه مونږ په ایمان راوړلو باندی مجبور کړی . نو د هغه جواب داسی ورکوی چه بیشکه الله تعالیٰ د داسی معجزی او نښی پر ښوولو

ومآابرئ (۱۳) الرعد (۱۳)

قدرت لری لیکن د ده حکمت او عادت د دی خبری مقتضی نه دی چه ستاسی د داسی غوښتنی تكميل وكړى ـ د انبياؤ عليهم السلام د تصديق دپاره هومره چه ضرورت دى له هغه څخه زائدى نښي او معجزي در ښوولي شوی دی ، او درښوولي کیږي ـ د نورو سلهاؤ معجزاتو څخه سترګي واړوئ يواځي هم دغه ياک قرآن د نبي الله د صداقت يو عظيم الشان نښان دي کله چه تاسي سره د دغو د لیدللو سره پر سمه لیاره رانغلئ ، او د حق په لوری مو رجوع ونه کړه نو معلومه شوه چه سم له قديمي قانون سره د ياک الله مشيت پر هم دى خبرى تللي دى چه تاسي په همغه چه تاسی غوره کړی لياره چه ګمراهي ده خوشي کړی بلاشبهه تاسي سره له دومره لوئ معجزي او نښي د ليدلو سره بيا هم ايمان نه راوړئ او د هغه په لوري رجوع نه کوئ ـ نو دي سم له خپله عادته سره تاسی پر مخ بیائی او تر حقیقی کامیابی پوری مو د رسیدلو لیاری درسیی - کله چه تاسی پخپله هغه نه غواړئ نو د هغه حکمت هم د هم دی خبری مقتضی دی چه تاسی مجبور نه کړی ، نو بيا د فرمائشي معجزي ښوولو ته څه ضرورت ياتي کيږي بلکه د هغو په نه درښولو کښي ستاسي فائده ده ځکه چه سنت الله هم دا دی چه فرمائشي معجزي هلته ښوولي کيږي کله چه د کوم قوم تباه او سپیره کول مقصود وی به حدیث کسی دی چه الله تعالیٰ فرمایلی دی «ای محمده! که ته غواړی نو مونږ دغه فرمائشی معجزی هم دوی ته ورښيو \_ که سره له هغه هم دوی ئی ونه منی ، نو بیا داسی یو سخت عذاب به یر دوی نازلیږی چه یه دنیا کښی بل هیڅ نه وی راغلی \_ او که ته غواړی نو د رحمت او د توبی دروازی به پرانستلی پریږدو » نو رسول الله مبارک دغه دوهم شق غوره کړ ـ لکه چه له هم دغو معاندانه فرمائش کوونکو څخه ډير كسان وروسته له هغه يه اسلام سره مشرف شول

### ٱلَّذِيْنَ الْمُنُوا وَتَطْهِنُ قُلُومُهُمُ بِذِكْرِ اللَّهِ

(دغه رجوع کوونکی) هغه کسان دی چه ایمان ئی راوړی دی او ارام نیسی زړونه د دغو (مومنانو) په ذکر د الله سره ،

تفسیر: دا د الله تعالیٰ په طرف د رجوع کوونکی بیان دی . یعنی د چا چه د ایمان دولت په برخه کیږی نو له ذکر الله یعنی د الله تعالیٰ له یاده اطمینان او ډاډینه (سکون) حاصلوی ـ ځکه چه له ګردو (ټولو) څخه لوی ذکر خو لوی قرآن دی ﴿ اِکَانَحُنُ تَوَلَیٰاالدِّرُوَالِکَالَهُ لَحْفِظُونَ ﴾ چه د هغه په لوستلو په زړونو کښی د یقین کیفیت پیدا کیږی او شیطانی شبهات او وسوسی لری کیږی ـ او سکون او اطمینان ورمیسر کیږی ، له یوه جانبه که د الله تعالیٰ عظمت او مهابت په زړونو کښی خوف او خشیت پیدا کوی ، نو له بل طرفه د رب العلمین لامحدود رحمت او مغفرت د قلبی سکون او راحت سامان وررسوی ، الغرض د دوی زړونه له هر لوری څخه مات وی او یواځی د پاک الله په لوری ګرځی ، او د همغه په لوئی او قدرت باندی ځان سپاری او

د ذکر الله نور د دوی له قلوبو څخه نور هر ډول (طريقه) دنيوی وحشت او ويره ورکه کوی .

### ٱلَايِذِكِرِ اللهِ تَطْيِقُ الْقُلُوبُ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

واورئ خبردار شئ چه په ذکر د الله سره مطمئن کیږی ارام نیسی زړونه (د مومنانو) ،

تفسیر: یعنی دولت حکومت ـ منصب ـ جائداد او د فرمائشی معجزو لیدل او نور شیان له سره انسان ته حقیقی سکون ، اطمینان او ارام نشی یو ځای کولی ـ یواځی له ذکر الله څخه هغه مع الله تعلق راحاصلیږی چه له هغه څخه د زړونو اضطراب او وحشت لری کیږی .

### ٱلَّذِيْنَ الْمُنْوُ الْمُعِلْوُ الصَّلِلَةِ عُلُونِ لَهُمُ وَحُسُّ مَالِّ

هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) طوبیٰ (ښه حال) دی دوی ته (له هر حیثه) او ښه ځای د هستوګنی (جنت) دی

تفسیر: محقق شیخ الهند رحمه الله علیه د «طوبی» لغوی معنی داسی اخیستی ده «صالح مومنانو لره خوشالی خوشی او د هستوگنی شه ځای دی» چه به دغه کښی د جنت هغه ونه هم راغله چه به صحیح حدیث کښی د «طوبیی» په نامه سره موسومه شوی ده .

# كَنْ اِكَ اَرْسُلْنْكَ فِئَ الْتَةِ قَلُ خَلَتُ مِنُ قَبُلِهَا أَمُمُ الْتَتُكُواْ عَلَيْهُمُ النَّكُواْ عَلَيْهُمُ النَّذِي َ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمَنَابٍ ۞ عَلَيْهِ تَوَكِّلْتُ وَاللَّهِ مَنَابٍ ۞ عَلَيْهِ وَتَوَكِّلْتُ وَاللَّهِ مَنَابٍ ۞

هم دا رنگه (لکه چه مو لیږلی وو انبیاء پخوا له تا) لیږلی ئی مونږ ته (ای محمده) په داسی یو امت کښی چه په تحقیق تیر شوی دی په خوا له دی نه ډیر امتونه چه ولولی ته پر دوی هغه (قرآن) چه وحی کړی ده مونږ تاته حال دا چه دوی کافران دی په رحمٰن ، ووایه (ای محمده ! دوی ته) چه دغه (رحمٰن) رب زما دی نشته بل هیڅ لائق د عبادت مګر یواځی هم دی دی ،

ومآابرئ (۱۳) الرعد (۱۳)

#### پر هم ده توکل کړی دی ما او خاص هم ده ته بيا ورتله او رجوع زما دی

تفسیو: یعنی همغسی چه مونږ په خپل لوری رجوع کوونکو ته د بری سمه او صافه لیاره ښیو هم داسی مونږ د هغه امت لیار ښوونی دپاره ته ای رسوله زما مبعوث کړی ئی . ته هغه کتاب چه ما پخپل کامله رحمت سره پر تا نازل کړی دی هغوی ته واوروه ! ای محمده صلی الله علیه وسلم ! ستا تاکل (مقررول) او لیږل پر نبوت باندی کومه عجیبه او نوی خبره نه ده ، پخوانیو امتونو ته هم انبیاء لیږلی شوی دی ، نو هغه بد عاقبت او خرابه نتیجه چه د هغو مکذبینو شوی ده ښائی چه هغه احوال دی د دغو خلقو تر نظر لائدی هم وی

( ﴿ وَمُهِيَّقُونَ بِالْرَضِ ﴾ حال دا چه دوی کافران دی په رحمٰن باندی) یعنی رحمٰن پخپل کامل رحمت دغه عظیمالشان قران نازل کړی دی ﴿ اَلرَّمُنُ مَکْوَالْقُرُانَ ﴾ او ته مو ای محمده رسول الله صلی الله علیه وسلم رحمة اللعالمین کرځولی او لیډلی ئی ! مګر دوی سختی ناشکری او د نعمت کفران ته ملاوی تړلی دی . د رحمٰن د حق منلو څخه منکران شوی دی بلکه د رحمٰن او رحیم له نامه څخه هم سخت وحشت خوری او تری ترهیږی . نو ځکه د «حدیبیه» په صلحنامی (روغلیکه) کښی دوی پر ﴿ پِدُمُ الله المُوَالِیَمُ ﴾ لیکلو باندی جګړی وکړی .

﴿ وَلَا قِيْلَ لَهُوُ السِّجُدُو السِّرَعُمْنِ قَالُو اوَمَاللَّرِعُمْنُ ﴾ (١٩ جزء د الفرقان (١٦) اية (٥) ركوع د لوى قرآن اومه سجده

(﴿ وَالْهُورَاتِينَ ﴾ الآية \_ ووايه اى محمده دوى ته چه دغه رحمٰن رب محما دى نشته بل هيڅ لائق د عبادت مگر هم دى دى پر هم ده توکل کړى دى ما او خاص هم ده ته بيا ورتله او رجوع ځما ده) يعنى له هغه رحمٰن څخه چه تاسى انکار کوئ همغه محما رب دى \_ او هم دى همغه الله دى چه بل هيڅ شريک نه لرى ﴿ قُلِ الْحُواللَّهُ الْوَصُلْ الْرَصُّ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّه

(۱۵ جزء د بنی اسرائیل ۱۱۰ آیت ۱۲ رکوع د څلورمی سجدی څخه وروستی آیت ) زما ابتداء او انتهاء گرد (ټول) د همغه الله تعالیٰ د قدرت په واک (قبضه) او اختیار کښی دی ، زه همغه باندی توکل کوم ـ نه ستاسی د دغه انکار او تکذیب څخه ماته د کوم ضرر اندیښنه شته ـ او نه د هغه له امداد او اعانت څخه بی هیلی (ناامیده) او مایوسه یم

### وَلَوْاَنَ قُرْانًا سُيِّرَتُ بِهِ الْجِبَالُ اَوْقُطِعَتُ بِهِ الْاَرْضُ اَوْكُلِّمَ بِهِ الْمَوْ فَي بَلَ يَلْهِ الْأَمْرُ عِمِيعًا

او که په تحقیق یو قرآن (داسی وی په عالم کښی چه) روان کیدلی په (لوستلو د) ده سره غرونه یا څیریدلی ټوتی کولی شو پری ځمکه یا په خبرو راوستلی شو په هغه سره مړی (نو بیا هم ایمان نه وو راوړی دوی بلکه

(خاص) الله ته دی (اختیار د دی) امر ټول (او الله ئی کولی شی هر کله چه اراده وفرمائی)،

تفسیر: دلته له قرآن څخه عام کتاب مراد دی ـ لکه چه په یو حدیث کښی پر «زبور» شریف د قران د لفظ اطلاق شوی دی ـ یعنی که کوم داسی یو کتاب لیږلی کیدی چه یه هغه سره ستاسی دغه غوښتلي شوی معجزي او نښي يوره کيدي ، نو هغه به يرته (علاوه) له هم دغه قرآن کريم څخه بل کوم کتاب کیدی شو ، هم دغه قرآن عظیم دی چه په روحانی ډول (طریقه) سره د غرونو په شان وچ کلک خلق ئی له خپلو ځایونو څخه وخوځول ـ د بنیادمانو د زړونو ځمکه ئی خیری کره او د الله تعالیٰ د معرفت چینی ئی ورڅخه راوبهولی ـ او د وصول الی الله لیاری ئی د کلونو په ځای په څو شیبو (لحظو) کښي پر دوی پری کړی ـ په مړو قومونو کښي او په مړو زړونو کښې ئې د ابدې ژوندون روح ورننه ايسته ـ کله چه له داسې لوي قرآن څخه تاسې ته شفاء او هدایت روزی نه شو نو فرض ئی کړئ که ستاسی د غوښتنی سره سم دغه عظیم الشان قرآن به مادی او حسی ډول (طریقه) سره هم هغه ګرد (ټول) شیان تاسی ته درښیې چه تاسي ئي غواړئ ، نو بيا هم له تاسي داسي هيله (ارزو) او اميد نشي کيدي چه تاسي به ايمان راوړئ او نوی نوی حجتونه او کاږه بحثونه به ونه کړئ ـ تاسی داسی ضدیان او سرکشان یئ چه د هیڅ يو برهان ، دليل او معجزى د ليدلو څخه ايمان نه راوړئ ! اصلى خبره خو هم دا ده چه ګرد (ټول) کارونه هدايت او ضلالت د الله تعالیٰ په قدرت او واک (اختيار) کښې دی . د هر چا په نسبت هر څه چه اراده وفرمائي همغسي کوي نو يو ګمراه بي د الله تعالیٰ له ارادي څخه تر قیامته یوری هم هدایت نشی موندلی ـ لیکن د هدایت نعمت د هغه یه برخه کوی چه د ده یه زړه کښې د حق د قبول غوښتنه او د هغه مينه او محبت يروت وي

### اَفَلَوْيَايْشِ الَّذِيْنَ الْمُثُوَّا آنَ لَوْيَشَا أَوْلَتُهُ لَهَى التَّاسَ عَمِيْعًا "

آیا لا ناامیده شوی نه دی هغه کسان چه ایمان لرونکی دی (له ایمان د دغو کسانو په داسی حال کښی چه دغه مومنان پوهیږی) که اراده فرمایلی وی الله (د هدایت د تولو خلقو) نو خامخا به ئی هدایت فرمایلی وی تولو خلقو ته (نو ایمان نه راوړی مګر هغه چه الله اراده د ایمان راوړلو ئی وفرمائی)،

تفسیر: ښائی د ځینو مسلمانانو په زړونو کښی داسی خیال پیدا شوی وی چه که یو ځلی د دوی دغه غوښتنی ور پوره کړی شوی وی گوندی دوی به هم په ایمان مشرف کیدی ـ نو دلته دوی ئی وپوهول چه ډاډه اوسځ که د الله تعالیٰ اراده پر دغه تللی وی چه دوی گرد (تول) مسلمانان کړی ، نو بی د کومی معجزی د ښکارولو څخه ئی هم دوی گرد (تول) په سمی

لیاری راوستل لیکن دغه امر د الله تعالیٰ د عادت او حکمت مخه مخالف دی \_ الله جلجلاله هر انسان ته تر یوی اندازی پوری د کسب او اختیار اراده ورکوی او د هدایت کافی اسباب ور جمع کوی ، چه که دی وغواړی چه تری منتفع شی \_ نو محه ضرورت دی چه د دوی دغه غوستنی هم ور پوره کړی شی که سره له دی نه چه د هدایت کافی سامان موجود دی او معاندین ئی ونه منی او خپل ایمان پر چتی (بیکاره) او بیهوده ؤ غوستنو معلق کړی \_ نو مونډ هم داسی اراده نه ده فرمایلی چه دغه به پر گرد (تول) عالم باندی هرومرو (خامخا) ورقبلوو ځکه چه د گرامخا) پوره

## وَلاَيْزَالُ الَّذِيْنَ كَفَرُواتُولَيْهُمُ عِمَاصَنَعُواقَارِعَةُ أَوْقَالُ قَرِيبًا مِنْ وَلاَيْزَالُ اللهَ لاَيْغُلِفُ الْمِيعَادَ ﴿

او همیشه هغه کسان چه کافران شوی دی رسیږی دوی ته په سبب د هغو عملونو چه کړی دی (د عناد او تکذیب نه) زړه ټکوونکی یا خوځوونکی عذاب یا چه ښکته شی (دغه قارعه یا ته ای محمده) نژدی کورونو د دوی ته تر هغه پوری چه راشی وعده د الله (په نصرت د تا او ترقی د دین) بیشکه چه الله هیچری نه کوی خلاف له وعدی (خپلی).

تفسیر: یعنی دغه د مکی معظمی کفار سره د خپلو غوښتلو شویو معجزو او دلائلو د لیدلو هم ایمان راوړونکی نه دی ـ دوی خو به داسی هغه ومنی چه برابر کوم آفت او مصیبت پخپله پر دوی یا د دوی په شاؤ خوا خلقو ولویږی او دوی د هغه د لیدلو څخه عبرت حاصل کړی ـ مثلاً په جهاد کښی د مسلمانانو په لاسونو د دوی څه سړی مړه شی ، یا ئی څه سړی بندیان شی ، او څه ئی د څه نورو مصائبو په منگلو کښی ولویږی ـ دغه سلسله به تر هغه وقته پوری دوام ولری چه د پاک الله وعده پوره شی ـ یعنی مکه معظمه فتحه شی او جزیرةالعرب د شرک له گندگی څخه یاکه او صافه شی بیشکه د الله تعالیٰ وعده قاطعه او یقینی ده ـ او هرومرو (خامخا) پوره کیدونکی ده ـ ځینو مفسرانو په «او تحل قریباً من دارهم» کښی د رسول الله په لوری خطاب منلی دی یعنی چه تاسی د دوی کلی ته نژدی ورښکته شغ ـ لکه چه په «حدیبیه» کښی وشو ، منلی دی یعنی چه تاسی د دوی کلی ته نژدی ورښکته شغ ـ لکه چه په هغوی کښی رسول الله مبارک نو په دغه تقدیر سره له «قارعه» څخه به هغه سرایا مراد وی چه په هغوی کښی رسول الله مبارک بالذات شرکت فرمایلی دی ـ له ځینو اسلافو څخه منقول دی چه دغه آیت د گردو (تولو) کفارو په حق کښی عام دی او په مکیانو (مکی والاؤ) پوری څه تخصیص نه لری والله اعلم.

### وَلَقَدِا سَنُهُزِي بِرُسُلِ مِّنَ تَبْلِكَ فَأَمْلَيْتُ لِلَّذِينَ كَفَرُواْتُعَالَحَنْتُهُمْ ثَعْلَيْفَ كَانَ عِقَادِ

او خامخا په تحقیق مسخری کړی شوی وی له (نورو ډیرو) رسولانو سره (چه وو) پخوا له تانه (لکه چه ستا قوم په تا پوری کوی) نو مهلت می ورکړی ؤ هغو کسانو ته چه کافران شوی وو (پس له تمسخره څه مدت په عشرت کښی) بیا می ونیول دوی (په عذاب سره) نو څرنګه به ؤ عقوبت (عذاب زما یعنی ډیر سخت ؤ).

تفسیر: یعنی که په سزا رسیدلو کښی څه ځنډ (ایسارتیا) وشی نو داسی مه کنئ چه نجات مو وموند پخوانیو مجرمینو ته هم ړومبی مهلت ورکړی شوی ؤ بیا کله چه ونیول شول نو وګورئ چه په داسی بده ورځ آخته شول چه تر ننی ورځی پوری د دوی د تباهی او بربادی قصی د خلقو پر ژبو باندی جاری دی.

### ٱفَمَنْ هُوَقَاْمٍم عَلَى كُلِّ نَفْسٍ بِمَاكْسَتَ وَجَعَلُوا لِلهِ شُرَكًا رَقُلُ مُعْوَامُهُ

آیا نو هغه ذات چه وی دی ولاړ (ساتونکی) پر هر نفس (صالح او طالح باندی) سره له هغه عمل چه کړی وی (او په جزا ئی هم رسوی دا داسی دی لکه هغه څوک چه داسی نه وی بلکه داسی نه دی) او ګرځولی دی (کفارو) الله ته شریکان؛ ووایه (ای محمده! دوی ته) چه واخلئ نومونه د دوی (او اداء کړئ صفتونه د دوی چه آیا مستحق د عبادت او شرکت دی که نه دی؟)

تفسیر: یعنی هغه الله چه د هر انسان هر عمل په هر وقت کښی لیدی شی او هر شی د ده د قدرت تر کتنی لاندی دی او یوه شیبه (لحظه) له هیڅ شی نه نه غافلیږی که څوک لړ څه شرارت هم وکړی په همغه وقت کښی ئی جزا ورکوی او هم ورته تنبیه ورکولی او په سزا ئی رسولی شی، نو آیا مجرم له دی نه ځان خلاصولی شی؟ او چیری تری تښتیدلی شی؟ آیا العیاذ بالله د ده مثال د هغو د تیږو (ګټو) او نورو بتانو او باطلو معبودانو په شان کیدی شی چه دوی نه لیدلی شی او نه او نه د نورو څخه څه ضرر دفع کولی شی او نه

څه ګټه (فائده) وررسولی شی ـ او نه ئی څه اختیار شته ډیر تعجب دی چه د داسی واحد او احد الله له موجودیت سره دوی د داسی عاجز او حقیر مخلوق په مخ کښی ولی سر ښکته کوی؟ او د ده د الوهیت اختیارات ولی هغوی ته پخپل زعم او چرت (خیال) ورسپاری؟ آیا د دی ظلم دپاره څه حد او انتهاء شته چه د علیم الکل او په ګردو (تولو) صفاتو سره موصوف الله شریکان داسی شیان وګرځولی شی چه دوی له خپلو ځانونو څخه هم نه دی خبر ښه وپوهیږئ هر هغه څه چه تاسی په پټه یا په ښکاره سره کوئ هغه ټول پاک الله ته معلوم دی الله د خلقو د دغو د مشرکیت ګستاخیو څخه بی خبره نه دی او ژر یا په ځنډ (ایسارتیا) هغوی ته هرومرو (خامخا) سزا ورکوی.

(﴿ قُلْمُوْمُ ﴾ ووایه ای ځما رسوله دغو مشرکانو ته چه واخلئ تاسی نومونه د دوی او اداء کړئ صفتونه د دوی چه آیا مستحق د عبادت او د شرکت دی له الله سره ؟ که نه دی؟) یعنی لږ څه خو وړاندی لاړ شئ او د دغو شریکانو نومونه خو واخلئ! او سراغ او پته ئی راوښیئ! آیا د پاک الله د دغو صفاتو له آوریدلو څخه چه پاس مو واوریدل کوم حیاءداره سړی به د هغو تیږو (ګټو) نوم هم اخیستی شی! او که کوم مشرک له بی حیائی څخه د (الات) او (عوری) نوم واخلی نو آیا کوم عاقل به په هغه لوری التفات هم کولی شی؟.

### آمُنْتِنُونَهُ عَالاَيعُلَمُ فِي الْرَضِ آمُرِظِلهِ مِن الْقَوْلِ

بلکه آیا اخبار کوئ تاسی الله ته په هغه باطل معبودانو باندی چه نه دی معلوم الله ته په ځمکه کښی (یعنی نشته که وی نو معلوم به ؤ الله ته.) بلکه (مسمیٰ کوی دوی شرکاء) په ظاهره وینا سره (بی له اعتباره د معنی)؛

تفسیر: یعنی پاک الله ته د ټولی ځمکی په مخ کښی د خپل الوهیت هیڅ یو شریک او حصه دار نه دی معلوم ځکه چه هغه خو له سره نشته چه معلوم وی نو آیا تاسی هغه ته داسی شی ښوولی شئ؟ چه ده ته نه دی معلوم ؟ العیاذ بالله.

تنبیه: د ځمکی قید ئی ځکه ولګاوه چه د بتپرستانو په نزد د شرکاؤ او اصنامو دیره ځای هم دغه ځمکه ده. ابوحیان رحمة الله علیه د (لایعلم) ضمیر د (م) په طرف اړولی دی یعنی آیا الله ته دغه خبره ښوولی شئ چه ستا په الوهیت کښی حصه داران هغه بتان دی چه لږ څه علم هم نه ادی.

( ﴿ آمَرِظَاهِرِقِنَالْقَوْلِ ﴾ بلکه مسمیٰ کوی دوی شرکا، په ظاهره وینا سره بی له اعتباره د معنی) پخوا ئی وفرمایل چه د دغو شرکاؤ خو له څه نومونه راوښیځ! بیا ئی تنبیه وفرمایله چه د هغه شی چه په واقع کښی له سره ثبوت نشته. نو تاسی به ئی نوم څرنګه اخیستی شځ اوس دا راښیی چه د کوم څیز پاک الله ته شریک پیدا کول تش الفاظ محض او یو غه دی چه د هغه

لاندی هیخ یو حقیقت نشته له مجردو ظنونو او تخمینو او باطلو اوهامو خو بی معنی الفاظ له سره بامعنی نه شی کیدی. جائی په ﴿ اَلْمُوالْمُونِ الْقُولُ ﴾ کښی دی لوری ته هم اشاره وی چه هغه د شرک خبری چه دوی ئی کوی، که د ړندو له تقلیده او تعصبه تش کړی شی او د خپل زړه او وجدان په لوری رجوع وکړی نو پخپله د دوی ضمیر به هم له دغو لغویاتو او چتی (بیکاره) خبرو څخه انکار کوی ـ نو د دی له امله (له وجی) جائی چه وویلی شی چه دغه گردی (تولی) داسی سطحی او سرسری خبری دی چه انسانی ضمیر او د بشریت فطرت هغه مردود او ملعون درولی دی.

### بَلْ زُيِّنَ لِلَّذِيْنَ كَفَرُوا مَكْرُهُمْ وَصُدُّوا عَنِ السِّبِيلِ

(داسی نه دی) بلکه ښائسته کړی شوی دی هغو کسانو ته چه کافران شوی دی مکر دروغ د دوی او بند (او اړولی) شوی دی دوی له سمی لاری (د دین څخه) ،

تفسیر: یعنی هیڅ هم نشته ـ د شرک په حمایت کښی د دوی دغه مستعدی او د توحید په مقابل کښی دغومره جداوجهد تش د نفس او د شیطان فریب دی چه هم دغه دوی د حق له لیاری څخه ستانه (واپس) او کاږه کړی دی .

### وَمَنْ يُضُلِلِ اللهُ فَكَالَهُ مِنْ هَادٍ<sup>®</sup>

او هر څوک چه ګمراه کړی الله (هغه لره) نو نشته ده لره هیڅ لار ښووونکی (د سمی صافی لیاری) .

تفسیر: یعنی هر هغه چا ته چه الله تعالیٰ د هدایت توفیق ور نه کړی دی به څوک په سمه لیاره راوستی شی ! او الله تعالیٰ همغه ته توفیق ور په برخه کوی چه پخپل اختیار د هدایت ورونه پر خپل ځان نه تړی .

### لَهُوْعَذَابٌ فِي الْحَيْوِقِ الدُّنْيَا وَلَعَنَابُ الْإِخْرَةِ اَشَقُ وَمَا لَهُوْمِّنَ اللهِ مِن وَاقِ®

شته دوی ته عذاب په ژوندانه لږ خسیس کښی ( په قتل ، حبس ، قحط او نورو ربړو (تکلیفونو) سره) او خامخا عذاب د آخرت ډیر سخت دی (له عذابه د دنیا)، او نه به وی دوی ته له عذابه د الله څخه هیڅ ساتونکی .

تفسیو: یعنی مقرر دی کافرانو ته دنیوی عذابونه د مجاهدینو په لاسونو یا بلا واسطه د قدرت له طرفه او خامخا عذاب د آخرت ډیر سخت دی او نه به وی دوی ته له عذابه د الله تعالی څخه هیڅ ساتونکی یعنی بی له سزا ورکولو څخه به ئی نه پریږدی نو بیا د هغه ځای د سزا ورکولو څخه څه پوښتنه کوئ؟

### مَثَلُ الْجَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ النُّتَّقَوُنَ \* تَجْرِى مِنْ تَحْتِهَ الْأَنْهُو ۚ أَكُلُهَا دَابِ وَقَطِلُهَا ۗ

مثال (صفت) د جنت هغه چه وعده کړی شوی ده (په هغه سره) پرهيزګاران (دا دی چه) بهيږی (هميشه) له لاندی (د باغونو او مانيو) د هغه (څلور قسمه) ويالی، ميوی د هغی (به هميشه بی انتهاء بلا انقطاع) وی او سوری د هغه (به هم هميشه وی بی زواله)،

تفسیر: چه د هغه هیڅ نوعه هیڅکله نه ختمیږی ، او تل به همغه شی وررسیږی چه دی ئی وغواړی « لامقطوعة ولا ممنوعة» (د الواقعة اوله رکوع ۳۳ ایة ۲۷ جزء)

### تِلْكَ عُقْبَى الَّذِينَ اتَّقَوُاتَّوْعُقْبَى الْكِفِرِينَ التَّارُ

دا(جنت) عاقبت (او مرجع) دی د هغو کسانو چه پرهیزگاری کوی او عاقبت (کنبی ځای) د کافرانو اور (د دوزخ) دی .

تفسیر: یعنی سیوری به هم د تل لپاره راحت او هوسائی (آرام) بښونکی وی نه به هیڅکله د لمر د گرمی او سورت نه زحمت وی ـ او نه د یخنی تکلیف «لا یرون فیها شمساولا زمهریرا» (د الدهر(۱) رکوع ۱۳ ایة ۲۹ جزء) او عاقبت کښی ځای د کافرانو اور د دوزخ دی یعنی له الله جلجلاله څخه ویریږئ شرک او کفر پریږدئ په دغه آیت کښی د اهلالحق او د اهلالباطل خاتمه او انجام یو د بل په مقابل کښی سره بیان وفرمایه و بضلها تتبین الاشیاء

### وَالَّذِينَ التَيْنَهُ وُ الْكِتْبَ يَفْرُهُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمِنَ الْكِذْزَابِ مَنْ يُنْكِرُ بَعْضَةُ الْمِنْ الْكِثْبَ يَعْمُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمِنَ الْكِذْزَابِ مَنْ يُنْكِرُ بَعْضَةُ الْمِنْ الْمُدْرَابِ مَنْ يُنْكِرُ بَعْضَةً

او هغه کسان چه ورکړی دی مونږ دوی ته کتاب (او بیا ئی اسلام هم راوړی دی) خوشالیږی په هغه (قرآن) چه نازل شوی دی تاته او ځینی له فرقو (د اهل الکتب) څخه هغه دی چه نه منی ځینی احکام د دی (قرآن)،

تفسیو: هغوی ته چه اوس قرآن کریم ورکړی شوی دی یعنی مسلمانان او هغوی ته چه پخوا له دی نه تورات ـ انجیل او نور ورکړی شوی دی یعنی یهودان او نصرانیان د هغه شی د اوریدلو څخه خوشالیږی چه پر تاسی نازل کړی شوی دی د مسلمانانو خوښیدل خو ظاهر دی چه دوی هم دغه کتاب د دارینو د فلاح مفتاح (کونجی) ګڼی باقی په یهودو او نصاری ؤ کښی هغه خلق چه اهل العلم او د انصاف خاوندان او فی الجمله حق منونکی وو نو هغوی ته هم د یوه راز (قسم) مسرت موقع وه ځکه چه هغوی به لیدل چه لوی قرآن په څه ارته سینه د دوی د اصلی کتابونو په تصدیق او د انبیاؤ په تعریف او تعظیم کښی رطباللسان دی ، بلکه د رښتینو احبارو او رهبانانو وجود هم په مدح کښی معروض شوی دی

﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّ مِثْهُمُ قِتِيْمِيْنَ وَرُهُمَانًا ﴾ (د المائده ۱۱ ركوع) لكه چه هم داسى قسم منصف او حق خوښونكى يهود او نصارى بالاخره په اسلام سره هم مشرف شول .

(او ځینی له فرقو د اهل الکتاب هغه دی چه نه منی ځینی احکام د دی قرآن) یعنی یهود او نصاریٰ یا د عربو جاهلاتو هغه جماعات هم دی چه له پاک قرآن څخه ځکه ناخوښ دی چه دوی د دوی د دوی د دوی د دوی د تحریف او دا همغه شیان دی چه د دوی د تحریف او تبدیل یا د آراؤ او اهواؤ په خلاف دغه لوی قرآن بیان فرمائلی دی .

### قُلْ إِنَّمَا أَمُرْتُ آنَ آعُبُكَ الله وَلَّ أَشْرِكَ بِهِ إِلَيْهِ آدَعُوا وَالَّيْهِ مَا بِ٣

ووایه (ای محمده! دوی ته) بیشکه امر (حکم) شوی دی ماته په دی چه عبادت کوم زه د الله او شریک نه نیسم له دغه (الله) سره (هیڅوک په عبادت کښی)، خاص د همغه طرف ته بولم (تمام عالم) او خاص هم ده ته دی ورتله (ځما او د تولو په عقبٰی کښی)

تفسیر: یعنی که څوک خوښ وی یا ناخوښه وی زه د هغه وحده لاشریک له الله جل وعلا بندګی

وماآبرئ (۱۳) الرعد (۱۳)

کوم چه هغه گردو (تولو) انبیاؤ علیهم السلام او مللو بالاتفاق منلی دی ـ د ده د احکامو او مرضیاتو په لوری گرد (تول) جهان ته دعوت ورکوم ، او چه پوهیږم چه ځما خاتمه د هغه د قدرت په لاس کښی ده او زه د همغه په لوری رجوع کوونکی یم ـ او هملته ځما د هستوګنی ځای دی او همغه به بالاخر ما غالب او منصور او مخالفین می مغلوب او مقهور ګرځوی ، نو ځکه د هیچا د خلاف او انکار څخه زه له سره یروا نه کوم .

## وَكَذَٰ لِكَ أَنْزَلْنَهُ حُكُمًا عَرَبِيًّا وَلَهِنِ اتَّبَعْتَ أَهُوَ أَءَهُمُ

او لکه (چه نورو انبیاؤ ته پخوا مو کتابونه لیږلی ؤ په ژبو د قومونو د دوی) نازل کړی لیږلی مو دی دغه (قرآن) حکم کوونکی په عربی ژبه، او قسم دی که متابعت وکړی ته (ای محمده!) د خواهشونو د دغو (مشرکانو او کتابیانو) وروسته له هغه چه راغلی دی تاته علم (په توحید او په نسخ د دین د دوی) نو نه به وی تاته له جانبه د الله څخه هیڅ ولی (یار مددګار) او نه ساتونکی (له عذابه د الله)

تفسیر: یعنی لکه چه ړومبی پخوانی کتابونه رالیډلی شوی دی ، په دغه وقت کښی دا قرآن رانازل کړ شو چه پر لوړ (وچت) او عظیم الشان معارفو او حکمونو مشتمل او د حق او باطل آخری فیصله کوونکی دی بیا همغسی چه هر نبی ته په همغه ژبه کښی کتاب ورکړی شوی دی چه د هغه قومی ژبه وه ، هم داسی محمد عربی صلی الله علیه وسلم ته هم عربی قرآن ورکړی شوی دی ـ بلاشبهه د دی عظیمالشان قرآن په شان معجز او جامع کتاب ښائی په هم داسی یوی ژبی نازلیده چه نهایت بلیغ ـ وسیع جامع ـ منضبط ـ واضح او پرمغز وی او د پرشوکتتوب له امله (له وجی) د «ام الالسنه» او ملکة اللغات ویلو وړ (لائق) او مستحق وی .

( ﴿ وَلَهِنِ اَتَّبَعَتَ اَلْقَوْلَمُهُمْ ﴾ الآیة \_ او قسم دی که متابعت وکړ تا ای محمده ! د خواهشونو د دغو مشرکانو او کتابیانو وروسته له هغه چه راغلی دی تاته علم په توحید او په نسخ د دین د دوی نو نه به وی تاته له جانبه د الله تعالیٰ څخه هیڅ ولی یار مددګار او نه ساتونکی له عنابه) یعنی د هیچا د انکار او د ناخوښی د یوی ذری په قدر پروا مه کوئ ! هغه کامل او عظیم علم چه الله تعالیٰ تاته درکړی دی د همغه متابعت کوئ ! که بالفرض د دی خلقو د دغو غوښتنو په لوری متمائل شوئ نو د هغه له وبال څخه به دی څوک وژغورلی (بچ کړی) شی ؟ دغه خطاب د حق ګردو (ټولو) طالبانو ته دی ـ اګر که دلته پخپله رسول اکرم صلی الله علیه وسلم مخاطب دی ، خو مقصود له دوی سره خطاب او نورو ته اورول او لارښوونه ده په صواب لکه چه پخوا له دی

نه په څو نورو ځايونو کښې د ده اشباه او نظائر تير شوی دی .

## وَلَقَدُ اَرْسُلُنَارُسُلَامِّنَ قَبْلِكَ وَجَعَلَنَا لَهُوُ اَزُوَاجًا وَّذُرِّتَيَةً وَ اَلَّا مِلْ اللَّهُ وَالْوَاجُاوَّ ذُرِّتَيَةً وَاللَّامِ اللَّهُ الللْمُولِمُ الللْمُ اللَّهُ ال

او خامخا په تحقیق لیږلی ؤ مونږ ډیر رسولان (انسانان) پخوا له تانه (لکه چه رالیږلی مو ئی ته) او ورکړی ؤ مونږ دوی ته ښځی او اولادونه ، او نه ښائیږی دپاره د هیڅ رسول (او نه توانیږی) دا کار چه راوړی داسی یوه معجزه (چه خلق ئی غواړی) مګر په اذن (تقدیر) د الله سره ، دپاره د هر وقت او حادثی یو حکم دی (چه پخپله نیته همغسی کیږی).

تفسیر: یعنی عربی رسول ته نوی کتاب او نوی احکام ورکول او مبعوثول کومه نوی او عجیبه خبره ده ؟ چه دومره حجتونه پیدا کوی ـ آخر موند پخوا له دی نه هغه انبیاء علیهم السلام چه لیدلی دی ، هغوی د اسمان پرښتی نه وی . او د هم دی دنیا له هستیدونکو څخه انسانان ؤ ، چه دودی به ئی خوړه او خپل کرد (تول) ضروریات به ئی پخپلو لاسونو سره پوره کول ـ او د ښځو او وړوکیو خاوندان به ؤ ـ په دوی کښی هیڅ یوه د دی خبری قدرت نه درلود (لرلو) چه هرومرو (خامخا) همغه خلقو ته وروښیی چه هغوی ئی غواړی بلکه د موجوده رسول الله په شان هر شی کښی د پاک الله اذن ته منتظر ؤ ـ او همغه معجزی به ئی ورښولی ـ او همغه احکام به ئی اورول چه د هغه اذن د الله تعالیٰ له درباره کیده . د الله تعالیٰ د اذن حال دا دی چه د ده په دربار کښی د هری زمانی او هر قرن په تناسب سره بیل بیل احکام لیکلی شوی دی ـ او یوه شته او نه پرښتو ته ـ بیا کله چه هر نبی د خپلی زمانی سره مناسب احکام راوړی ، او د خپل شته او نه پرښتو ته ـ بیا کله چه هر نبی د خپلی زمانی سره مناسب احکام راوړی ، او د خپل خپل څان د بشریه ؤ حوائجو او معاشرتی تعلقاتو څخه بی پروا او پورته ظاهر کړی وی ، نو د خپل څان د بشریه ؤ حوائجو او معاشرتی تعلقاتو څخه بی پروا او پورته ظاهر کړی وی ، نو د خپل څیان د بشریه ؤ حوائجو او معاشرتی تعلقاتو څخه بی پروا او پورته ظاهر کړی وی ، نو د خپل څیان د بشریه ؤ حوائجو او معاشرتی تعلقاتو څخه بی پروا او پورته ظاهر کړی وی ، نو د خپل څیان د بشریه ؤ حوائجو او معاشرتی تعلقاتو څخه بی پروا او پورته ظاهر کړی وی ، نو د کپدی شی ؟.

### يَمْحُوااللهُ مَايِشَاءُ وَيُثِينِكُ وَيُثِيثُ وَعِنْكَ أَمُّ الْكِتْبِ اللهُ مَايِشَاءُ وَيُثِينِكُ

محوه کوی الله هغه چه اراده وفرمائی (د امحا ئی) او ثابتوی (هر هغه چه اراده وفرمائی د اثبات ئی) او په نزد د الله اصل د هر کتاب (علم الله یا

#### لوح محفوظ) دی (چه هر شی پکښی لیکلی شوی دی).

تفسیو: یعنی سم له خپل حکمت سره د هر حکم د منسوخیت ـ یا د هر حکم د دوام اراده چه وفرمائی ـ او هر قوم د محوه کولو ، او د هغو په ځای د بل قوم د درولو ـ او د هغو اسبابو د تاثیر د بدلولو ، او د هغو وسائلو د تاثیر د پریښوولو ـ او سره د موجودیت د شرائطو د یوی وعدی اظهار او بی د شرائطو له موجودیت د بلی وعدی د نه ظاهرولو ، الغرض هر قسم تبدیل او تغییر ، محوه او اثبات ، نسخ او احکام د ده د قدرت او مشیت په لاس کښی دی ـ د قضاء او قدر تمام دفاتر د ده په قبضه کښی دی او د گردو (تولو) تفصیلاتو او دفاترو اساس ته ښائی چه «ام الکتاب» ووایه شی، له ده سره دی ام الکتاب یعنی د «ازلی محیط علم» چه له هر راز رقسم) تبدیل او تعبیر څخه قطعاً منزه او مبری او د لوح محفوظ ماخد دی . حضرت شاه صاحب لیکی «په د نیا کښی هر شی په اسبابو سره دی ـ ځینی اسباب ښکاره څنی پت دی ـ د اسبابو تاثیر یوه طبیعی اندازه لری ـ کله چه الله تعالیٰ اراده وفرمائی د هغو تاثیر له اندازی خخه کم یا زیاتوی ، او کله ئی همغسی پریږدی ـ انسان کله په گټو (شگو) سره مری ـ أو کله مردک او گولی څخه هم ژوندی پاتی کیږی ، او د هر شی یوه اندازه د الله تعالیٰ په علم کڼی شته چه هغه له سره نه بدلیږی ، اندازی ته «تقدیر» وائی دغه سره دوه تقدیرونه شول ـ یو هغه چه بدلیږی . او بل هغه چه نه بدلیږی هغه «تقدیر» ته چه بدلیږی «معلق» او هغه ته چه نه بدلیږی «مبرم» وائی

له هغو احادیثو او آثارو مخخه چه محینو افاضلو ته د مبرمی قضاء د بدلیدلو شبهه پیدا شوی ده ـ د هغه متعلق دلته د تفصیل موقع نشته ، هغه به انشاء الله تعالیٰ په مستقل تفسیر کښی لیکل شی . که الله تعالیٰ توفیق راکړ . هوالموفق والمستعان.

## وَإِنْ مَّانُو يَتَّكَ بَعْضَ الَّذِي نَعِدُهُمُ وَاوْنَتُوَقَيَتُكَ وَإِنْ مَّانُو الْبَلغُ وَعَلَيْنَا الْجِسَابُ<sup>©</sup>

او که وښیو مونږ خامخا تاته (په حیات د تا) ځینی له هغه (عذابه) چه وعده ئی کوو مونږ له دغو (کفارو) سره (د دی عذاب نو هغه به ووینی) یا که وفات کړو مونږ تا (په خوا له دی تعذیبه د کفارو نو پر تا څه ملامتیا نشته بس) نو بیشکه هم دا خبره ده چه په تا رسونه د پیغامونو (او بیانول د احکامو) دی او پر مونږ دی حساب (او جزا ورکول د دوی).

تفسير: يعنى هغه وعده چه موندٍ له دوى سره كړى ده موندٍ اختيار لرو چه له هغو ځينى اوس

ومآابرئ (۱۳) الرعد(۱۳)

ستاسی په ژوندون پوره کړو ، یا د تاسی له وفاته ئی وروسته ظاهره کړو ـ نه ښائی چه تاسی د هغو د ظهور په فکر کښی ولویږئ ـ او نه هغو خلقو لره لاژم دی چه د دغه تأخیر او امهال له لیدلو څخه بیفکره شی ـ د الله تعالیٰ په علم کښی د هر شی دپاره یو مناسب وقت مقرر دی ، چه د هغو په رسیدلو سره هغه خامخا ښکاریږی تاسی د خپل تبلیغ فریضه ادا ـ کړئ، د مکذبینو حساب مونږ پخپله ګورو او خلاصوو ئی .

## أَوَلَهُ يَرَوُ النَّانَاقِ الْرَضَ نَنْقُصُهَامِنُ اَطْرَافِهَا وَ الْأَوْسَرِيْعُ الْحِسَابِ وَ اللهُ يَعْلَمُ لَامُعَقِّبَ لِحُكْمِهِ وَهُوَسَرِيْعُ الْحِسَابِ وَ اللهُ يَعْلَمُ لَامُعَقِّبَ لِحُكْمِهِ وَهُوَسَرِيْعُ الْحِسَابِ وَ

ایا نه ګوری (کفار) چه په تحقیق مونږ راځو مونږ ځمکی (د دوی) ته چه کموو ئی (فتحه کوو ئی مسلمانانو ته) له څنډو (غاړو) د دی ، او الله حکم کوی (په هر څه چه اراده وفرمائی) نشته هیڅوک رد کوونکی دپاره د حکم د الله او الله ډیر ژر دی حساب (د ده نو ژر حساب به ورسره کوی په آخرت کښی هم).

تفسیر: یعنی د مکی معظمی د محمکی په شاؤ خوا کښی د اسلام اثر خوریږی ، او د کفر رسم او رواج ورځ په ورځ کمیږی ـ د لویو لویو قبائلو او اشخاصو په زړونو کښی د اسلام نور او تاثیر ځای نیسی ـ د (اوس) او (خزرج) زړونه د حق او صداقت په مقابل کښی مفتوح شوی دی ـ هم داسی مونږ ورو ورو د کفر حکومت کمزوروو ـ او قوت او قدرت ئی کموو نو آیا دغه روسانه آثار دغو مکنبینو ته دا نه ورښیی چه د پاک الله فیصله د دوی د مستقل په متعلق شوی ده . یو عقلمن سړی پر دی ښه پوهیږی په هغه تګ چه نن اسلام پری پر مخ ځی ، د هغه مخه هیڅ یو طاقت نشی نیولی ـ لهذا د خاتمی خیر او ښیګنه (فایده) په هم دی کښی ده چه هغه راتلونکی شی ، راغلی او واقعی شی وګنی

( ﴿ وَاللَّهُ يَكُو ﴾ الآية ـ او الله تعالىٰ حكم كوى په هر څه چه اراده وفرمائى الخ) يعنى د الله تعالىٰ تكوينى حكم او فيصله قاطع او له خپله ځايه له سره خوځيدونكى نه ده هر كله ئى چه وقت راشى ، نو هيڅ يو طاقت او قوت د هغه مخه نشى نيولى ، او نه د يوى شيبى (لحظى) دياره ئى ملتوى كولى شى .

( ﴿ وَهُوَسَرِيُهُ الْحِمَالِ ﴾ او الله تعالیٰ ډیر ژر دی حساب د ده) یعنی څه مهال (وخت) چه د حساب وقت راشی ، نو بیا به هیڅ دیر او ځنډ (تاخیر) نه لګیږی ـ یا هغه شی چه په یقین سره راتلونکی دی ، نو هغه خامخا جلت وبوله .

### وَقَدُمَكُرَالَانِيْنَ مِنُ قَبْلِهِمْ فَيلهِ الْمُكُرُجُمِيْعًا لَيْعُلُو مَاتَكُسِّبُ كُلُّ نَفْسٍ وَسَيَعْلَوُ الْكُفْرُ لِمَنْ عُقْبَى الدَّارِ ﴿

او په تحقیق مکر فریب کړی ؤ (له خپلو انبیاؤ سره) هغو (کفارو) چه پخوا له دغو (کفارو) څه پخوا له دغو (کفارو) څخه ؤ (لکه چه دغه کفار مکر کوی له تاسره ای محمده) نو خاص الله لره ده (جزا) د مکرونو ټولو ، معلوم دی الله ته هر هغه (ښه او بد) کار چه کوی ئی هر نفس ، او ژر به پوه شی (په قیامت) کفار چه چاته به و (ښه) خاتمه د دار (د آخرت) .

تفسیر: یعنی که د پاک الله اراده نه وی نو گرد (تول) مکر او فریب بی اثره پاتی کیږی ـ یا دا چه الله تعالیٰ د دوی هغه گرد (تول) فریب او مکر ماتوی . «مکر» په اصل کښی خفیه تدبیر ته وائی . که د بدی دپاره وکړ شی بد دی ، او که د ښو چارو او د بدی د لری کولو دپاره وکړ شی ښه دی ـ یعنی دوی په پته پته سره ناپاکه تدابیر وکړل ـ لیکن د الله تعالیٰ تدبیر پر گردو (تولو) باندی غالب شو او سر چپه (الته) هغه گرد (تول) تدابیر پر دوی باندی غورځوی . «ولا یحیق المکر السیځ الا باهله» (۲۲ جزء د فاطر (۴۵) ایة (۵) رکوع)

﴿ یَمَـُكُوْمَاتَكُیْبُکُّنُیْنِ ﴾ معلوم دی الله ته هر هغه ښه او بد كار چه كوی هر نفس)
یعنی چه له هغه څخه هیڅ يو حركت او سكون پټ او ښكاره كار نه دی پټ ـ د ده په حضور
كښی د هیچا مكر او فریب نشی چلیدی ، او دی به پر دغو مكارانو باندی ډیر بدمزه خوند
وڅكوی .

و وَسَيَعْكُوالْكُلْمُرُالِيْنَ عُقْبَىالْكَارِ ﴾ او ژر به پوه شی په قیامت کښی کفار چه چاته به وی ښه خاتمه د دار د آخرت یعنی لکه چه پخوانیو د خپلو مکرونو او فریبونو پای (آخر) او انجام لیدلی دی نو موجوده ؤ کفارو ته به هم د وروستنی عافیت قدر ورښکاریږی او سخت سخت مصیبتونه او رېړونه (تکلیفونه) په وګالی (برداشت کړی).

### ۅؘۘؽؿؙۅؙڶٲڵڹؚؽؙڹؘػڡؘٚۯؙۉٳڵڛؘػٷٛڛؘڵٳڡؙٛڷؙػڣ۬ؽۑٳٮڵٳۺؘۿؚؽڋٲ ڹؽڹ۬ؽ۫ۅؘڹؽ۫ڹػؙڎ۠ۅؘڡٙڹٛڃٮؙۮٷۼڵۄؙٳڶڰؚؾ۬ڹ۞

او وائی هغه کسان چه کافران دی (تاته ای محمده !) چه نه ئی ته لیولی شوی (د الله له لوری په نبوت سره) ، ووایه (ای محمده دوی ته) بس کافی دی الله شاهد په منځ زما او ستاسی او بل (کافی دی په شاهدی کښی) هغه څوک چه په نزد د ده علم د کتاب دی (جبرئیل).

تفسیر: یعنی ستاسی له تکذیب څخه هیڅ نه کیږی ، ځکه چه الله قدوس زما د صداقت لوئ لوئ نښي درښيي ـ قرآن کريم چه د الله تعالىٰ کلام دى لکه چه يخپل کلام الله توب باندى شهادت ورکوی هم داسی زما د نبوت پر حقانیت هم شاهد دی ـ که سترگی وغروئ نو په سختو ناموافقو حالاتو کښي د صداقت په داسي ښه شان سره خوريدل ـ او د دښمنانو تر زړونو پوري دغه خیل اثر غورځول ـ او د دروغو مغلوب او مقهور کیدل ـ او په یوه لوری سره غونډیدل او د اسلام نور موفقیت د الله تعالیٰ له جانبه زما بر حقانیت باندی سکاره دلیل او شهادت دی ﴿ وَمَنْءِنْدَةُعِلْوَالِكُتْبِ ﴾ . او بل كافي دى يه شاهدى كښى هغه څوک چه يه نزد د ده دی علم د کتاب یعنی د لوح محفوظ دغه جبرئیل او مؤمنان دی یعنی هغه څوک چه د قرآن له علمه خبردار او د ده پر حقانیت مطلع دی ، دی هم د دی شاهد دی چه ماله خپله ځانه څه دورغ نه دی جوړ کړی لکه اهل د بلاغت او فصاحت له مومنانو يا عالم په علم د لوح محفوظ لکه جبرئیل علیه السلام او هم هغه کسان لکه عبدالله بن سلام او ملکری د دوی چه له پخوانیو سماویه ؤ کتابونو ـ او د هغو له پخوانیو ویلو څخه اطلاع لری ، د هغو زړونه ګواهی ورکوی چه محمد صلى الله عليه وسلم سم له همغه يخوا ويلو سره سم تشريف راوړى دى چه په سلهاؤ كلونو يخوا له دى نه موسى او عيسى عليهما وعلى نبينا الصلوة والسلام فرمايلي ؤ . «ای اله العلمینه! ته شاهد اوسه د هغه شی شهادت چه تا او ستا کتاب لرونکو ورکړی دی دغه عاجزان او خاطیان هم د رړه له کومي او په پوره صداقت همغه شهادت اداء کوي

فاكتبنا مع الشاهدين والصادقين والشاكرين تمت سورة «الرعد» بعون الله و حسن توفيقه

سورة ابراهیم مکیة الا الایتین ۲۸ و ۲۹ فمدنیتان

وهى اثنتان و خمسون آية و سبعة ركوعات رقمها (١٤) تسلسلهاحسب النزول (٧٢) نزلت بعد سورة «نوح»

د ابراهیم سورت مکی دی پرته (علاوه) له (۲۸) او (۲۹) آیتونو څخه چه مدنی دی. (۲۰) آیته او (۷) رکوع لری . په تلاوت کښی (۱۱) او په نزول کښی (۷۲) سورت دی . وروسته د نوح له سورت څخه نازل شوی دی)

#### بِنُ سِيرِ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ

شروع په نامه د الله چه خورا (ډير) مهربان ډير رحم والا دی

الْوْ كَتْ الْفُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ النَّهُ النَّاسَ مِنَ الظَّلْمُتِ اللَّ الْوَالَّذِي النَّاسَ مِنَ الظَّلْمُتِ اللَّ اللَّهِ اللَّذِي النَّهُ اللَّهِ اللَّذِي النَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللْمُعْمِلُولَ اللَّهُ اللْمُلِّلُهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّ

(دا قرآن) یو کتاب دی چه نازل کړی (لیږلی) دی مونږ تاته دپاره د دی چه راوباسی خلق (په دی کتاب سره) له تیارو د کفر څخه رڼا د ایمان ته په اذن (اراده ، توفیق) د رب د دوی (طرف د) لاری د هغه الله ته چه ښه غالب دی (په انفاذ د احکامو) ښه تل ثنا ویلی شوی دی (په محامدو) هغه الله چه خاص ده ته دی هر هغه چه په اسمانونو کښی دی (له علویاتو) او هر هغه چه په ځمکه کښی دی (له سفلیاتو سره د اسمانونو او د ځمکو) او خرابی (عذاب ، مصیبت ، اور) دی دپاره د کفارو له عذابه سخته ، هغه کفار چه خوښوی (او غوره کوی له ډیره حماقته) ژوندون لږ خسیس پر آخرت او اړوی (خلق) له لاری د الله (چه دین او متابعت د رسول الله دی) او لتوی دوی دغی لاری ته کوږوالی ، دغه کسان په ګمراهی لری کښی دی

#### (له حقه)

تفسیر: یعنی د دی کتاب د شان عظمت له دغی خبری شخه ښائی وکړ شی چه مونږ د هغه نازل کوونکی یو ، او ستاسی په شان یو رفیعالشان شخصیت د هغه حامل او راوړونکی دی ـ او مقصد ئی هم دومره اعلیٰ او ارفع دی چه له هغه شخه بل لوړ او لوی مقصد نشی جوړیدی ، او هغه دا دی چه د الله تعالیٰ په حکم او توفیق د تمامی دنیا خلق اعم له دی نه چه عرب وی یا عجم ـ تور وی که سپین ـ مزدور وی که په شتو معمور ـ باچا وی که رعایا ګرد (ټول) سره د جهالت له لوګیو ـ دوړو ـ خاورو شخه را ایستل ، او د ایمان او ایقان په رڼا کښی د درولو کوشش کاوه شی .

( ﴿ الْمِعَالِطِالْعَيِّزُ الْمَيْدِ ﴾ طرف د لاری د هغه الله ته چه ښه غالب دی په انفاذ د احکامو ښه تل ثنا ویلی شوی دی په محامدو) یعنی د صحیح معرفت په رڼا کښی پر هغی لاری لاړ شئ چه د زبردست او غالب او په ستایلو شویو صفاتو سره مطلق شهنشاه او مالک الملک الله له جانبه ښوولی شوی ده او د ده د رضاء تر مقام پوری رسوونکی ده

( ﴿ وَوَلِّ اللَّهِ إِنَّ مِنْ مَثَالِ قَرِيْ اِ ﴾ او خرابی عذاب مصیبت اور دی دپاره د کفارو له عذابه سخته) یعنی هغه خلق چه د داسی کتاب له نازلینلو څخه وروسته هم د کفر او شرک او جهالت له ظلماتو څخه نه وځی ، نو هغوی ، سخت عذاب او هلاکت او مصیبت سره په آخرت یا په دنیا کښی مخامخ کیدونکی دی.

( الآور الآ

#### وَمَا السُّلْنَامِنُ رَّسُولِ إلا بِلِسَانِ قَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ لَهُ عَيْضِلُ اللهُ

#### مَنْ يَشَاءُ وَيَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَهُوالْعَزِيْزُ الْعَكِيمُ

او نه دی لیږلی مونږ هیڅ رسول مگر خو په ژبه د قوم د ده دپاره د دی چه بیان کړی دوی ته (امر او نهی د الله) ، نو گمراه کوی الله هر هغه چه اراده وفرمائی (د گمراهی ئی) او هدایت کوی هر هغه ته چه اراده وفرمائی (د هدایت ئی) او هم دی ښه قوی غالب دی (په انفاذ د احکامو) ښه حکمت والا (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی) .

تفسير: يعنى همغسى چه مونږ تاسى ته د خلقو د هدايت دياره دغه عظيمالشان كتاب عطاء فرمایلی دی پخوا له دی نه هم په هره زمانه کښی مونږ د هدایت وسائل خلقو ته ورلیږلی او رسولي دي ـ کله چه له طبيعي ترتيب سره موافق د هر نبي ړومېني مخاطب د هغه قوم خلق وي چه یه دوی کښی هغه نبی مبعوثیږی ، نو ځکه د هغه قوم یه ژبه وحی لیږله کیږی څو د الله تعالیٰ د احکامو په پوهولو کښې پوره سهولت او آساني وي . د نبي کريم عليه السلام په امت دعوت کښي اګر که د جهان ګرد (تول) انسانان او پیریان شامل دی خو بیا هم یه هغه قوم کښي چه دوی مبعوث شوی دی ، د هغوی ژبه عربي وه او د طبيعي ترتيب په موافق د هدايت د شیوع هم دغه یو صورت مقدر و چه د دوی رومبنی مخاطبین، او مقدم زده کوونکی یه داسی سهولت او ښه والي سره په قراني تعليماتو او حقائقو باندې ويوهيږي چه ښه ئېي په ياد او محفوظ کړی، څو د دوی په ذریعه د عالم تمام اقوام او راتلونکی نسلونه درجه په درجه په قرآنی رنګ سره رنګ کړی شي ـ لکه چه هم داسې هم وشو ـ عربو د خپل نبي په صحبت پخپل قومي ژبي کښي چه له هغه سره دوی بیحده مینه او محبت او صمیمیت درلوده (لرلو) یر قرآني علومو یوره علم او پوه حاصله کړه بیا دوی په مشرق او مغرب کښی خپاره (خواره) شول او په روم او فارس کښي د کلمة الله د اعلاء دپاره خپاره (خواره) شول ـ په دغه وقت کښي د الله تعالیٰ قدرت په عجمی اقوامو کښی داسی زبردست جوش او د الله تعالیٰ د کلام د معرفت داعیه او په عربی ژبه کښي د يوه او مهارت حاصلولو داسي شوق پيدا فرمايلي ؤ چه له لږ مدت څخه وروسته دوی د قرآنی علومو یه شرح او تبیین کښی له خپلو معاصرو عربو څخه ډیر پرمخ لاړل ـ بلکه عموماً د دینیه ؤ او ادبیه ؤ علومو مدار تر ثریا یوری الوتونکی عجمیانو ته یاتی شول او یه دی ډول (طريقه) سره د الله تعاليٰ حجت ير بندګانو په اتمام ورسيد ـ او وقتاً فوقتاً له قرآني آياتونو څخه د مسستفيد كيدلو اسباب به سره برابر كيدل فالحمد لله على ذلك. په هر حال د خاتم الانبياء عليه السلام د عربو په خاص قوم کښی د مبعوث کيدلو که څه وجوه موجود دی او يقيناً هم شته نو د هم دغو وجوهو په نتیجه کښي د دی سوال جواب هم راځي چه د قرآن کریم نزول یه عربی ژبه سره ولی شوی دی ؟ د لوی قرآن له نزول څخه یه عربی ژبه کښی د عربو رعایت ولى وفرمايه شو ؟

(﴿ فَيُولُاللهُ مَنْ يَتُنَا ﴾ الآية - نو گمراه کوی الله هر هغه چه اراده وفرمائی د گمراهی ئی او هدايت کوی هر هغه ته چه اراده وفرمائی د هدايت ئی او هم دغه الله بنه قوی غالب دی په انفاذ د احکامو بنه حکمت والا چه هر کار په تدبير او مصلحت سره کوی) يعنی مونږ د تبيين او هدايت گرد (تول) سامان مکمل کړی دی بيا نو هر چا چه له دغو سامانونو څخه د منتفع کيدللو اراده وکړه نو مونږ د هغه لاس نيوی وکړ او توفيق مو ور په برخه کړ ـ او په سمه لاره مو ور برابر کړ او هر هغه چه تری مخ واړاوه ، هغه مو په گمراهی کښی پريښود الله تعالیٰ زبردست او غالب دی ، که اراده وفرمائی نو گرد (تول) خلق به په زور او جبر سره د هدايت پر لاره برابروی ـ ليکن د ده د حکمت اقتضاء داسی شوی ده چه انسان ته د کسب او اختيار آزادی او خپلواکی تر يو ځای پوری ورکړی ـ او د رحمت او غضب د دواړو مظاهر په دنيا کښی باقی پريږدی .

#### وَلَقَكُ آرسُكُنَامُوسى بِالْتِنَاآنَ أَخْرِجُ قَوْمَكَ مِنَ الظُّلُتِ إِلَى النُّورُ فُو وَذَكِّرُهُمُ بِأَيْتُ مِاللَّهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا لِيَ الْكُلِي صَبَّارِ شَكُورٍ ۞

او خامخا په تحقیق لیږلی ؤ مونږ موسیٰ په ښکاره معجزو زمونږ چه راوباسه قوم خپل له تیارو (د جهالت او ضلالت) رڼا (د علم او یقین) ته او وریاد کړه (پند ورکړه دوی ته) په (هغو سختو) ورځو (حوادثو او غورو نعمتونو) د الله ، بیشکه په دغو (یادولو د سختیو او نعمتونو) کښی خامخا دلائل د قدرت دی دپاره د هر ډیر صبر کوونکی (په زحمتونو) ډیر شکر کوونکی (په نعمتونو).

تفسیر: یعنی د هغو معجزاتو له ورکولو سره موند موسیٰ علیه السلام لیدلی ؤ چه د (تسعه ؤ آیتونو) په نامه سره مشهوری دی. یا به د (توریت) آیات مراد وی (او وریاد کړه او پند ورکړه دوی ته په هغو سختو ورځو د الله) یعنی د هغو ورځو واقعات ئی ورپه یاد کړه کله چه پر دوی باندی د شدائدو او مصائبو غرونه ولویدل بیا نو الله تعالیٰ دوی ته له هغه څخه نجات ورکړ ـ او خپله مهربانی ئی پری وفرمایله ـ ځکه چه د دواړو قسمو حالاتو له اوریدلو څخه صابرو او شاکرو بندگانو ته عبرت حاصلیږی او د مصیبت په وقت کښی ویریدل ـ او د راحت په وقت کښی مغروریدل نه دی په کار ـ هغه خلق چه پخوا له دی نه په بری او کامیابی رسیدلی دی یواځی په دی ؤ چه هغوی پر سختیو صابران او د الله تعالیٰ پر نعمتونو باندی شاکران ؤ (کمامرفی الجزه ـ دی والایة (۱۳۷) والرکوع (۱۲) من سورة الاعراف)

﴿ وَتَتَتَّكِيكَ تُورَيِّكَ الْحَسَّمَىٰ عَلَى بَدِي ٓ إِسْرَاء بْيَنَا مُو بِهَنَا صَبَرُوا وَدَقَرُنَا مَا كَانَ يَصْنَمُ فِرْعُونَ وَقَوْمُهُ وَمَا كَانُوا يَعْمِشُونَ ﴿ •

#### وَإِذُ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ اذْكُرُو الْعُمَةُ اللهِ عَلَيْكُمُ إِذْ اَغُلَكُوْمِ أَلْ اللهِ فِرْعَوْنَ يَسُومُو نَكُوسُوْءَ الْعَنَابِ وَ يُذَبِّوُنَ اَبْنَآءَكُمُ وَيَسْتَعَفَيُونَ فِسَآءَكُمُ وَفَيْ ذَلِكُوْبَ لَاَهِ مِنْ رَبِّعُوْمَ ظِيدُ ﴿

او (یاد کړه) هغه وقت چه وویل موسیٰ قوم خپل ته یاد کړئ نعمت د الله (چه احسان ئی کړی دی) پر تاسی کله چه خلاص ئی کړل نیکونه د تاسی له تابعانو (عملی) د فرعون څخه چه رساوه به ئی تاسی ته بد سخت عذاب او ذبح کول (وژل) به ئی واړه ځامن ستاسی او ژوندی به ئی پریښودی دپاره د خدمت لونی ښځی ستاسی؛ او په دی (حلالولو یا خلاصولو یا ټولو کښی نصرت مصیبت یا نعمت یا) ابتلا وه له جانبه د رب ستاسی ډیره لویه.

تفسیر: مثلاً له تاسی څخه ئی مریان جوړ کړی ؤ ۔ او پر تاسی ئی سخت سخت بیگارونه اجرا کول ۔ او ذبح کول وژل به ئی واړه گامن ستاسی او ژوندی به ئی پریښودی دپاره د خدمت لونی شځی ستاسی او په دی حلالولو یا خلاصولو یا تولو کښی مدد مصیبت نعمت یا ابتلاء وه له جانبه د رب ستاسی ډیره لویه چه تاسی ئی د مریتوب له ذلته وویستلئ او د خپلواکی آزادی له دولت څخه ئی مستفید کړئ.

د «بلا» اصلی معنی ازموینه ده په زحمت او راحت په دواړو حالتونو کښی د بندګانو ازموینه په صبر او شکر کښی ده ﴿ وَنَبُلُوّلُمُ لِلْتُرَوّالْخَبُونَدُهُ ﴾ (١٧) جزء د الأنبیا (٣٥) ایة ٣ رکوع ﴿ وَبَلُوْلُهُ لِلْتَرَوّالْخَبُونَدُهُ ﴾ (١٦٨) ایة ٢١ رکوع) کله چه د فرعونیانو څخه نجات لوی نعمت و نو دلته ئی ازموینه په انعام سره وشوه لکه چه محقق شیخ الهند رحمة الله علیه د معنی د حاصل په ډول (طریقه) «بلاء» ئی په «مدد» سره تعبیر کړی دی هم داسی بل آیت هم د البقرة او الاعراف په سورت کښی تیر شوی دی ـ ښائی هلته دی د هغو فوائد ولوستل شی!.

#### وَإِذْ تَاَدَّنَ رَّبُكُوْ لَمِنْ شَكْرُتُهُو لَإِنِيَ تَكُوْ وَلَمِنْ كَفَرُ تُحُوانَّ عَدَابِى لَشَدِيْكُ ۞

او یاد کړه هغه وقت چه خبر درکړ تاسی ته رب ستاسی په دی چه قسم دی که چیری شکر وویست تاسی (په تیرو نعمتونو احسانونو زما) نو خامخا زیات به کړم تاسی ته نعمت او قسم دی که بیقدری ناشکری وکړه تاسی (د نعمتونو احسانونو زما) نو بیشکه عذاب زما خامخا ډیر سخت دی .

تفسیر: دا د موسیٰ علیه السلام مقوله ده \_ یعنی ای بنی اسرائیلو ! هغه وقت هم په یاد ولرئ چه ستاسی رب اعلان وفرمایه «که زما احسان مو ومانه ! او په ژبه او په زړه مو زما د نعمتونو شکر ادا یک ! نو خامخا روحانی او جسمانی \_ اخروی او دنیوی هر قسم نور نعمتونه به هم د تاسی په برخه کړم او قسم دی که بیقدری او ناشکری وکړئ تاسی د نعمت زما نو بیشکه عذاب زما خامخا ډیر سخت دی) یعنی ای بنی اسرائیلو د کفران په صورت دغه موجوده نعمت هم در څخه سلب کاوه شی \_ او د ناشکری مزیده سزا به بیله درکړه شی . په حدیث کښی راغلی دی چه د پاک رسول صلی الله علیه وسلم په خدمت کښی یو سائل راغی ، نو دوی هغه ته سوالگر راغی هغه ته هم پاک رسول الله یوه دانه کجوره وانخیسته \_ یا ئی لری وغورځوله بیا بل سوالگر راغی هغه ته هم پاک رسول الله یوه دانه کجوره ورکړه \_ ده وویل «سبحان الله تمرة من رسول الله صلی الله علیه وسلم له خوا رسول الله مبارک جاریی ته امر ورکړ چه هغه څلویښت روپی چه د ام سلمه (د رسول الله له بیبی) سره ایښی شوی دی هغه دی هم دغه شاکر سائل ته ورکړی شی .

## وَقَالَ مُوْلِيَ إِنُ تَكُفْرُ وَآلَنْ تُوُومَنُ فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا وَإِنَّ اللَّهُ لَعَنِيْ الْأَرْضِ جَمِيعًا وَإِنَّ اللهَ لَغَنِيُّ جَمِيعًا وَإِنَّ اللهَ لَغَنِيُّ جَمِيعًا ٥

او وویل موسیٰ (ای قومه زما) که کافران (منکران) شع (بیقدری و کړئ) تاسی او هر هغه څوک چه په ځمکه کښی دی (له انسانانو او پیریانو) تول نو بیشکه الله خامخا غنی دی (بی پروا له هر څیز او له هر چا) تل ښه ستایلی شوی (ثنا ویلی شوی).

تفسیر: یعنی ای بنی اسرائیلو! د کفران ضرر به هم تاسی ته رسیدی ، او د پاک الله هیڅ شی نه کمیدی ، او هغه ستاسی شکر کولو ته له سره حاجت نه لری که څوک ئی شکر اداء کړی که ئی اداء نه کړی په هر حال د ده حمیدی او محمودی ته هیڅ تنقیص نه واقع کیدی . «صحیح مسلم شریف» یو حدیث قدسی نقل کړی دی چه حاصل ئی داسی دی «ای زما بندگانو! که تاسی کرد (تول) پخوانی او وروستنی جن او انس تول د یوه جه پرهیزگار سړی په نمونه شئ نو له هغه ځنی هیڅ زما مملکت نه زیاتیدی . او که تاسی پخوانی او وروستنی جن او انس سره تول

یو ځای شئ او په فرض محال د یوه بدترین انسان په شان شئ (العیاذ بالله) نو له هغه ځنی د یوی ذری په اندازی زما په مملکت کښی هیڅ نقصان نه واقع کیږی .

آیا نه دی راغلی تاسی ته خبر د هغو کسانو چه (تیر شوی دی) پخوا له تاسی نه چه قوم د نوح او عاد (چه قوم د هود دی) او ثمود (چه قوم د صالح دی) او هغه کسان چه ؤ پس له دوی څخه چه نه دی خبر پر دوی (هیڅوک) مگر یو الله ، چه راوړی وو دوی ته رسلانو د دوی ښکاره دلائل (د قدرت) نو رد کړل (وگرځول دغو کفارو) لاسونه خپل په خولو خپلو (یا په خولو د انبیاؤ کښی چه ونه غږیږی) او وویل دوی چه بیشکه مونږ کافران شوی یو په هغه چه لیږلی شوی یئ تاسی په هغه سره او بیشکه مونږ خامخا په شبهه شک کښی یو له هغه (توحید) نه چه بولئ تاسی مونږ هغه ته (په داسی شک) چه واقع کوونکی دی (زمونږ په اضطراب او خلجان کښی). وویل رسولانو د دوی آیا په (وجود د) الله کښی شبهه شک دی (هسی الله چه) پیدا کوونکی د اسمانونو او د ځمکی (او مافیهما)دی (بلکه شک نشته)،بولی تاسی (لره الله په ژبه زمونږ ایمان ته) دپاره د دی چه وبښی تاسی ته بعضی له ګناهونو ستاسی (چه حقوق الله دی) او چه مهلت درکړی تاسی ته بعضی له ګناهونو ستاسی (چه حقوق الله دی) او چه مهلت درکړی تاسی ته رله

ومآابرئ (۱۳) ابراهيم (۱٤)

عذابه) تر وقته معینه پوری (چه وقت د نزعی دی) ، وویل (کفارو) چه نه یئ تاسی مگر آدمیان پشان زموند (نو ولی به تاسی انبیاء گنو) اراده لرئ تاسی د دی چه منع کرئ واړوئ موند (په دعوی د نبوت سره) له هغو شیانو څخه چه ؤ چه عبادت به کاوه (د هغو) پلرونو زموند نو راوړئ مونډ ته کوم برهان ښکاره (حجت واضح په صحت د دی دعوی او استحقاق د فضل خپل).

تفسیر: دا د موسیٰ علیه السلام د کلام تتمه ده \_ یا هغه ئی پریښی حق تعالیٰ دغه محمدی امت ته خطاب فرمائی \_ په هر حال په دی کښی ئی ښوولی دی چه هغه بی شماره اقوام چه پخوا له دی نه تیر شوی دی د هغوی تفصیلی اطلاع او احوال بی له الله تعالیٰ څخه هیچا ته معلوم نه دی ، البته هغه غو قومونه چه د عربو په نزد ډیر مشهور ؤ ، د هغو نومونه ئی واخیستل ، او بقیه ئی په «والذین من بعدهم» کښی درج کړی تنبیه فرمائی چه د دغو اقوامو څه حال او حشر شوی دی ، آیا د هغو احوال تاسی ته نه دی رسیللی ؟ د تعجب ځای دی چه پخوا له دی نه دومره اقوام سپیره او تباه شوی دی ، او د دوی له حال څخه تراوسه پوری تاسی ته عبرت نه دی حاصل شوی .

تنبیه: ابن عباس رضی الله عنه ﴿ لَایَعُلَهُمُ الله ﴾ ولوست او وی ویل «کذب النسابون» یعنی د انسابو د پوره معرفت دعوی کوونکی دروغجنان دی ـ عروة بن الزبیر فرمائی چه موند هیڅوک داسی نه دی موندلی چه له معد بن عدنان څخه پورته په حقیقی طور د نسب حال او احوال راوښیی والله اعلم .

( وَجَادُهُوْوُرُسُهُوْوُرُسُهُوْوُرُسُهُوْوُرُسُهُوْوُرُسُهُوْوُرُسُهُوْوُرُسُهُوْوُرُسُهُوْوُرُسُهُوْوُرُسُهُوْوُرُسُهُوْوُرُسُهُوْوُرُسُهُوْوُرُسُهُوْوُرُسُهُوْوُرُسُهُوْوُرُسُهُوْوُ كَشَى چه چپ نو رد كړل ، وكرځول دغو كفارو لاسونه خپل ه خولو خبلى كوتى چيچى . په بل ځاى كښى ئى فرمايلى دى ﴿ عَضُواعَيُكُوالْكَامِلَ وَالْمَيْوُلُ ﴾ يا د انبياؤ د خبرو له اوريللو څخه له نهايت تعجبه خپل لاسونه پر خوله پدى ، خپل لاسونه د خپلو خولو په لورى وړى او اشارى كوى چه بس دى اوس خو چپ اوسئ له يا زمونډ له دى ژبى څخه ماسوا له دى جوابه د بل كوم شى د اوريدلو توقع مه كوئ چه وروسته له دى نه بيان راغى يا د نبى الله د خبرو د اوريدلو په وقت كښى خندل ، او كله د خندا د مخى نيولو لامله (له وجى) پر خپلو خولو به ئى خپل لاسونه كيښودل . او دا هم ممكن دى چه د «ايديهم» ضمير د كفارو په لورى او د «افواههم» د رسل كي مرف راجع وى يعنى دغو ملعونانو خپل لاسونه د انبياؤ پر خولو كيښودل ، چه هغوى بيخى په طرف راجع وى يعنى د عواړه ضميرونه د «رسل» په طرف وى يعنى د سختى بى ادبى او گستاخى له امله (له وجى) د انبياؤ لاسونه اخلى او په زوره ئى د دوى پر خولو باندى پدى د گينو په نزد دلته له «ايدى» څخه مراد نعمتونه دى . يعنى هغه عظيم الشان نعمتونه چه انبياؤ عليم السلام دوى ته وروړاندى كړى ؤ مثلاً د الله تعالىٰ شرائع او نور ، دوى د هغو بيقدرى او عليم السلام دوى ته وروړاندى كړى ؤ مثلاً د الله تعالىٰ شرائع او نور ، دوى د هغو بيقدرى او عليم السلام دوى د هغو بيقدرى او

ومآابرئ (۱۳) ابراهيم (۱٤)

ناشكرى وكړه او بيرته ئى ور وغورځول ـ ، او هيڅ يو ئى ونه مانه ـ لكه چه زمونړ په محاورو كښى هم ويلى كيږى چه د هغه سرى هغه شى ئى د هغه په مخ كښى ور وواهه يا مى د هغه خبره بيرته په خوله ور ووهله يا مى لنډه كړه ـ په هر حال هره معنى چه واخيسته شى ، د كردو (ټولو) حاصل هم دغه دى چه دوى د الله تعالىٰ د نعمت ناقدرى وكړه او د انبياؤ عليهم السلام دعوت ئى قبول نه كړ ـ بلكه له هغو سره ئى په ډيرى بيقدرى او سپين ستركى او كستاخى سره معامله وكړه

(﴿ أَنِي اللَّهِ شَكُّ ﴾ آيا به وجود د الله كنبى شبهه شك دى هسى الله چه بى له نمونى پيدا کوونکی د اسمانونو او د ځمکو او مافیهما دی ؟ بلکه د ده په واجب الوجودی کښی له سره شک او شبهه نشته!) یعنی د الله تعالیٰ وجود او وحدانیت خو داسی یو شی نه دی چه یه هغه کښي د شک او شبهي لږ څه ځای او ګنجانش وی پخپله انساني فطرت د رب العزت ير وجود شاهد دی د علویاتو او سفلیاتو عجیب او غریب نظام شهادت ورکوی چه د دغه مشین پرزی د وجود به قالب او سانچه کښی اچوونکی او بیا ئی جوړوونکی او به نهایت محکمی او منظمی طریقی سره چلوونکی قوت او قدرت ښائی چه ډیر قوی او نهایت زبردست وی چه په کامل حکمت او اختیار سره د عالم مشین پخپل واک (اختیار) او قابو کښی ساتی ـ نو ځکه خورا ډيرو لويو لويو مشرکانو ته په يو نه په بل رنګ د دغې خبرې له اعترافه چاره نشته هغه لوي الله چه اسمانونه او ځمکې او نورې کړې ئې پيدا کړې دې هغه الله تعالیٰ له ګردو (ټولو) وړوکو بتانو او معبودانو څخه په ډيره لوړه (اوچته) مرتبه کښي دي . د انبياؤ عليهم السلام تعليم هم دغه دى كله چه د انسانى فطرت د يوه عليم او حكيم او قادر او توانا منبع الكمالاتو الله تعالىٰ د مجمع الصفاتو ذات يته او سراغ او ننهه لګولي او پيدا کړي ده نو بيا ولي د اوهامو او ظنونو یه ختو او دلدلو کښي خپل ځان غورځوي او خښوي ؟ او دغه ساده فطرت او ښکاره دلیل څخه لوبی قیصی او معمی جوړوئ ؟ انسانی ضمیر ، د بشریت وجدان شهادت اداء کوی چه د یوه قادر مطلق او عالم الكل الله تعالىٰ له موجوديت سره د كومي تيږي (گتي) يا وني يا انساني تصویر یا فلکی ستوری یا د بل کوم مخلوق یه الوهیت کښی شریکول ، د فطرت د غږ بندولو یا خرابولو سره مرادف دی ، نو آیا د الله باک یه ذات او صفاتو کښی معاذ الله د څه نقصان احساس شوی دی چه د هغه تلافی د ده مخلوق د خدایانو په جمعیت سره کوی.

( ﴿ يَكُمُونُو لِيَهُمُونَكُونِ وَ وَهُمُونَ وَ الله بولى تاسى به ربه محمونه ايمان ته دباره د دى چه مغفرت وكړى تاسى ته بعضى له كناهونو ستاسى چه حقوق الله دى) يعنى مونه نه رابولو فىالحقيقت زمونه به ذريعه باك الله تاسى د خپل به طرف رابولى چه د توحيد او ايمان بر لاره لاړ شئ! او د ده د قرب تر مقام پورى ځان ورسوئ! \_ كه تاسى له خپلو دغو حركاتو شخه لاس واخلئ! \_ او د ايمان او ايقان طريقه ځان ته غوره كړئ! \_ نو له ايمان راوړلو څخه پخوا ستاسى كرد (تول) كناهونه (به استثناء د حقوق العباد او زواجرو) درمعافوى بيا وروسته له ايمان راوړلو څخه هر رنگه عمل مو چه وكړ \_ د هغه به موافق له تاسى سره معامله كيږى .

ومآابرئ (۱۳)

( ﴿ وَكُوْتُوَكُرُ الْ اَجَلِي اَسَتَى ﴾ او چه الله مهلت در کړی تاسی ته له عذابه تر وقته معینه پوری چه وقت د نزعی دی) یعنی په کفر او شرارت باندی د قائم پاتی کیدلو په صورت کښی له ژر تباه کیدلو څخه به محفوظ پاتی کیږئ! او هومره مدت چه په دنیا کښی پاتی کیږئ، په سکون او اطمینان سره به ژوندون و کړئ

#### 

وویل دوی ته رسولانو د دوی (چه هو!) نه یو مونږ مگر آدمیان یو په شان ستاسی ولیکن الله احسان کوی (په ایمان او نبوت سره) پر هر چا چه اراده وفرمائی (د احسان د هغوی) له بندگانو خپلو (لکه چه پر مونږ ئی فرمایلی دی)، او نه ښائی مونږ ته (او نه توانیږو) دا چه راوړو مونږ تاسی ته کوم برهان (سند معجزه) مگر په اذن (حکم) د الله سره ، او خاص پر الله نو توکل دی وکړی مومنان.

تفسیر: یعنی د تاسی دغه خبری کردی (تولی) داسی دی چه نه موند پرښتی یو او نه بل کوم مخلوق بلکه په نفس د بشریت کښې مونډ ستاسي پشان يو ليکن د بشر د نوعي په افرادو کښې د احوالو او مدارجو یه اعتبار آیا د ځمکی او د اسمان توپیر (فرق) او اعتبار نشته ؟ ـ آخر دا خو تاسی هم ګورئ چه الله تعالیٰ د جسمانی ـ دماغی ـ اخلاقی او معاشی حالاتو یه اعتبار ځینو انسانانو ته یر ځینو نورو څومره فضیلت او عظمت وربښلی دی ـ بیا که داسی وویلی شی چه یاک الله خپل ځینې بندګان د دوی د فطری قابلیت او اعلیٰ ملکاتو په سبب د روحاني کمال او باطنی قرب هغه لوړ مقام ته رسولی دی چه هغه ته د «نبوت» یا «رسالت» منصب وائی ، نو یه دغه کښي څه اشکال او استبعاد دی په هر حال د نبوت له دعوی څخه دغه نه لازميږي چه د خپل ځان په نسبت د ماسواء البشر د بل کوم نوعیت دعوی کوونکی یو . هو ! دومره قدر ثابتیږی چه الله تعالیٰ له خپلو بندگانو څخه ځینو ته پر ځینو داسی خصوصی احسان فرمایی چه هغه په نورو کښې نه وي (لکه نبوت ـ رسالت ـ ولايت ـ علميت ـ درايت ـ کفايت ـ اهليت) ( ﴿ وَمَاكَانَ لَنَآاَنُ تَلْتِیۡکُوۡلُطۡمِ اِلَّایِادُوۡنِ اللَّهِ ﴾ او نه ښائی مونږ ته او نه توانیږو دا چه راوړو مونډ کوم برهان فرمان مګر په اذن او حکم د الله تعالیٰ سره ـ او خاص پر الله ښائی چه توکل دی وکړی مؤمنان) یعنی اوس پاتی شو د برهان او سند معجزه او د فرمان راوړلو خبره نو د الله تعالیٰ په حکم مونیړ لا یخوا د خپل نبوت سند او روښانه نښی او دلائل درښولی دی کما قال ﴿ جَارَتُهُو رُسُلُهُو بِالْبَيْنَةِ ﴾ د هر هغه سړی زړه چه د هغه منل وغواړی ، نو د ده د اطمينان دیاره هغه بس او کافی دی ـ یاتی شو ستاسی د غوښتنو یوره کول نو دغه شی د الله تعالیٰ په اختيار كښي دى زمونړ په قبضه او واك (اختيار) كښي نشته او نه زمونړ تصديق په دغه يوري، عقلاً مربوط دی ـ یاک اللہ سم له خیل حکمت سره د هر هغه سند او معجزی اراده چه وفرمائی ، تاسو ته به ئی درښیی د غوښتلو شویو معجزو له لیللو څخه ایمان په لاس نه درځی ـ او خاص د الله تعالیٰ یه ورکره سره یه برخه کیدی للمذا ښائی چه یو ایماندار بر دغه اعتماد وکړی ـ او که بيا هم تاسي دغه خبره نه منئ \_ او زموند يه عداوت او ايذاء رسولو ځان تياروئ ، نو زموند توكل او اعتماد د همغه الله تعالىٰ ير مهرباني او امداد دي .

#### ۅؘڡٚٳڵڹؘٵۧڷڒڹؾؘۘٷڴؙٞڵٵٙڸ۩ؗۼۅؘۊٙٮؙۿڶٮٮ۬ٵۺؙؠؙڵؽٵٷڶٮؘڞؙؠؚڔؾۜٵڶ؞ڝٵۧ ٳۮؘؽؾؙؠؙٷڹٲۅؘٵٙڸ۩ؗۼۅؘڡؙڮؾٷڴۣڸٲؠؙؿٷڴٟۮۏڽ<sup>۞</sup>

او خمه عذر دی موند ته په دی کښی چه توکل به نه کوو پر الله حال دا چه ښوولی ئی دی موند ته لاری (د دین) زموند ، او قسم دی چه صبر به وکړو خامخا پر ضرر رسولو د تاسی موند لره ، او خاص پر الله نو تل دی توکل وکړی متوکلان .

تفسیو: یعنی حق تعالی موند ته د توحید جام را شهولی دی ، او د حقیقی بری او کامیابی لاره ئی را ښوولی ده ، نو بیا شرنگه ممکن دی چه موند به پری توکل او اعتماد نه کوو .(او قسم دی چه صبر به وکړو خامخا پر ضرر رسولو د تاسی موند لره او خاص پر الله نو تل دی توکل وکړی متوکلان) یعنی تاسی هومره ضرر او ایذا چه راورسوئ ، د پاک الله په فضل سره زموند په توکل کښی هیڅ فرق نه لویډی د متوکلینو دغه کار نه دی چه د سختیو په لیدلو سره د توکل او استقامت له لاری څخه واوړی یا بی هیلی شی .

### ؗؗؗػۊؘٵڶ۩ۜێؚؿؽؘػڡؘۜۯؙۉٳڶۯڛؙڸؚۿۄؙڵڹٛۼٛڔڿؾۘڴۄؙۺؙۜٲۯۻٮٚٵۘٷڶؾۘۼۅٛۮؖ؈ٛٚڡؚڴۺڬ ڡؘٲٷڂٛٙٳڵؽۿٟۮڒؿ۠ۿؙۅؙڵۿڸػڽۧٵڵڟڸؠؽڹؖٷۘڵۺؙڮۺڰٷؙٳڷۯۻ ڡؚڽؙڹڡ۫ڽۿؚٷٝڎ۬ٳڮڮؠڹٛڂٵڣؘمؘۊٵؠؽۏڂۏۏؘڡؽڽؖ

او وویل هغو کسانو چه کافران شوی ؤ رسولانو خپلو ته چه خامخا وبه باسو مونږ تاسی هرومرو (خامخا) له ځمکی خپلی یا به خامخا و گرځئ تاسی هرومرو (خامخا) په دین زمونږ کښی پس وحی و کړه دوی ته رب د دوی چه هرومرو (خامخا) هلاک به کړو مونږ ظالمان ، او خامخا به واوسوو مونږ تاسی په ځکمه د دوی کښی وروسته (د هلاک) د دوی ، دغه (اهلاک او اسکان حق دی) د پاره د هغه چا چه ویریږی له دریدلو په مخ زما کښی او ویریږی له وعدی (د عذاب زما)

ودانوو \_ وگورئ چه د مكی معظمی كفارو د همیشه دپاره نبی كریم علیه افضل الصلوة والتسلیم او نور مسلمانان له هغه ځایه وویستل \_ چه هم دغه اخراج بالاخر د دوی د اخراج سبب او وسیله وگرځیده او هلته د اسلام او د مسلمانانو دائمی تسلط قائم او د كفر او كفارو هیڅ یو اثر او نښه نه شوه پاتی، او هم دغه ئی داسی وفرمایله چه او خامخا به اوسوو مونډ تاسی په ځمكه د دوی كښی وروسته له اهلاله د دوی

( ﴿ ذَلِكَ لِمَنْ مُعَالَى مُعَلَّمُ وَمُولِي ﴾ دغه اهلاک د اشرارو او اسکان د ابرارو حق دی دپاره د هغه چا چه ویریږی له دریدلو په مخ ځما کښی او ویریږی له وعدی د عذاب ځما نه یا) دغه پاس ذکر شوی بری او کامیابی هغو خلقو لره ده چه له پاک الله څخه ویریږی ـ او داسی ګڼی چه الله جلجلاله زمونږ ګرد (ټول) حرکات تل وینی ـ او یوه ورځ به هرومرو (خامخا) مونږ د حساب او کتاب ورکولو دپاره د ده په مخ کښی دریږو، چه هلته به د ده د بی څاری عذاب څخه د نجات او خلاصونکی) نه وی.

### ۘۅؘٲۺۜڡؙ۬ؾٷٛٳۅؘڂٵۘۘؼڴڷؙؙؙؙؙؙؙؙٛٛڮؾۜٳڕۼڹؽۅ۠ڞڹۜٷڔٙٳؠ؋ڿۿۜؾٛۄ۠ۅؽؽٮڟ۬ؽڡؚؽؙ؆ۧٳٚ ڝؘڔؽۑۅ۠ڰؾۜۼۘڗٷڎۅٙڵٳڲٵۮؽڛؽۼ۠ڎۅؘؽٳۛؿؽؖٵؚڶؠۅؙؿؙڡڹٛڰؚ۠ڷ مؘػٳڹۊۜمٵۿؙۅؠؚؠؘڽۣٞؾٟؖٶؽؗۊؘڒٳؠ؋عؘڶٵڹٛۼؘڸؿؙڟ۠<sup>ڡ</sup>

او فیصله (فتح او نصرت) وغوښت (انبیاؤ نو منصور او مامون شول سره له مومنانو) او نامراده زیانکاره ناامیده شو هر یو متکبر سرکښ (ضدی عناد کوونکی له حق سره) چه وړاندی د ده دوزخ دی پس له مرګه او په کښی سوځی) او ورڅښولی به شی (پری په زوره) له آوبو (چه زوی وینی سره ګډی وی او د دوزخیانو له ګیډو نه بهیږی) چه غړپ غړپ به ئی (په تکلیف سره) څښی او نه به وی نژدی چه تیر کړی هغه (زوی په آسانی سره له ډیر تریخوالی او بدبوئی) او رابه شی ده ته (سختی د) مرګ له هر طرف (او له هر ځایه) حال دا چه نه به وی دی مړ کیدونکی (چه په آرام شی) او له شا او په مخ د ده کښی به عذاب ډیر سخت وی.

تفسير: يعنى انبياؤ له الله تعالى محخه مدد وغوښت او د فيصلى طالبان شول ـ لکه چه نوح عليه السلام ويلى ؤ ﴿ فَافْتَرَبَّنْيَوْمَتُوْمَتُوْمَتُونَ ﴾ او لوط عليه السلام وويل ﴿ رَبَّيَّا فَالْ مِبَالْمَقْوْنَ ﴾ شعيب عليه السلام عرض كړى ؤ ﴿ رَبَّنَا افْتُرْبَيْنَا وَرُمَايَا اَنْتُ الله الله عليه السلام دعاء فرمايلى وه ﴿ رَبَّنَا إِنَّكَ انْيَبُتُ وْرُعُونَ وَمَلاً ﴾ الآية ـ او كفارو كله چه

ومآابرئ (۱۳)

ولیدل چه له دومره طویل مدت راهیسی مونو له عذابه ویرول کیږو \_ لیکن د هغه هیڅ یوه نښه او اثار نه څرګندیږی (ښکاره کیږی) نو په تمسخر او استهزاء سره ئی په داسی ویناؤ سره خوله وپرانیستله ﴿ وَقَالُوارَبَّنَاعَپِّلُ لِتَاوِظَالُهُ لُلِیَوْ الْحِیَالِیَا وَظَالُورِیَالِیَا وَظَالُورِیَا اَلَیْکُا اَوْلُورِیَا اَلْکُورِالْحِیَالِیَا وَظَالُورِیَا اَلَیْکُا اَوْلُورِیَا اِلْکُورِی الْکِیْرِی الْکُورِی الْکِیْرِی الْکُورِی الْکِیْرِی الْکُورِی الْکِیْرِی الْکُیْرِی الْکِیْرِی الْکُورِی الْکِیْرِی الْکُورِی الْکِیْرِی الْکُورِی الْکِیْرِی الْکُورِی الْکِیْرِی الْکُورِی الله الله قوم وویل ﴿ فَالْمُولُولُکُورِی الله الله قوم وویل ﴿ فَالْمُولُولُکُورِی الله الله و نامراده زیانکاره نا امیده شو هر یو متکبر سرکښ ضدی عناد کوونکی له حقه سره) یعنی په مجرد د دی چه د انبیاؤ له لوری د الله تعالیٰ په دربار کښی داسی عرض او استدعا وشوه چه یو ناڅاپه د الله تعالیٰ مدد راغی ـ او هر یو سرکښ او ضد داسی عرض او استدعا وشوه چه یو ناڅاپه د الله تعالیٰ مدد راغی ـ او هر یو سرکښ او ضد کوونکی نامراده شو ـ او ګرد (تول) هغه خیالات چه دوی پخپلو ماغزو کښی پخول په یوی نیونی سره له منځه لاړل او ورک شول ـ نه دوی پاتی شول او نه د دوی توقعات ـ او ګرد (تول) سره یو ځای سره سپیره او فناه شول .

(بد عمل بده وینا ځیږوی سخته بلا

هلاک کړی تل هلاکو ريز مريز کړی تل چنګيز)

( ﴿ مِنْ مُرَالِهِ بَعَمْرُولَيْهِ عَلَى مُرَالِهِ بَعَمْرُولِي عَلَى مِنْ مَنْ مَرَالِهِ بَعَمْرُولِي مِنْ مَن مَرى به زوره له اوبو چه زوی او وینی سره گدی وی او د دوزخ دوزخیانو له گیدی څخه بهیږی) یعنی دغه خو د دی دنیا عذاب ؤ ـ وروسته له دی د دوزخ مدهشه او موحشه منظره ور په مخه ده چه دوی پکښی غورځول کیږی او سوځی چه د تړی کیدلو په شدت کښی زوی یا د زوو په شان اوبه پر دغو کفارو وغښول شی.

( ﴿ يَتَجَرَّهُ وَلِي الْهُ يُولِينُهُ اُ ﴾ چه گوټ گوټ به ئی په تکلیف سره غښی او نه به وی نثردی چه تیری کړی هغه زوی په آسانی سره له ډیر تریخوالی او بدبوئی) یعنی پخپلی خوښی سره ئی کله غښلی شی. په حدیث کښی دی چه پرښتی ئی د اوسپنی په گرزونو سره په سر وهی او په زوره ئی پری څښی او په خوله کښی ئی ورتویوی څه مهال (وخت) چه دوی خپلی خولی ته ورنژدی کوی نو د هغه د حرارت له شدته د دوی د دماغو او د ماغزو تر پوټکی پوری هم بیل شی او لائدی ځوړند شی ـ کله چه هغه د دوی د دماغو او د ماغزو تر پوټکی پوری هم بیل څخه تیروی ـ په ډیر مصیبت او ربر (تکلیف) سره ئی یو یو گوټ یو یو غزې، له ستونی (حلق) عخه تیروی ـ کله چه هغه د دوی نس کښی ولویږی نو سم له لاسه د یوی کلمی توتی غوڅی شی او د باندی تری ولویږی نو سم له لاسه د دوی کلمی توتی توتی غوڅی شی او د باندی تری ولویږی

﴿ وَإِنْ يَسْتَغِيْثُواْ يُعَالَّمُ إِلَيْهُ إِيَالُهُ إِي اللهِ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّ

( ﴿ وَرَاتِيُوالْوَتُ ﴾ الآية \_ او را به شي ده ته سختي د مرګ له هر طرفه او له هر محايه حال دا چه نه به وي دي مړ کيدونکي چه په آرام شي او له شا او په مخ د ده کښي به عذاب ډير سخت وي) يعني د دوې څښل به څه وي؟ \_ له هر لوري به د مرګ سره لاس او ګريوان او مخامخ وي له سره تر پښو پوري په هر يوه عضو به د موت سکرات طاري وي \_ له شپږو جهاتو (اطرافو) به پر دوي سخت مهلک عذاب مسلط شي او پري نازليږي \_ پر دغه ژوندون به مرګ ته ترجيح ورکوي ـ ليکن مرګ به هم د دوي په برخه نه کيږي، چه د دوي دغو ګردو (ټولو) تکاليفو ته خاتمه ورکړي \_ له يوه عذابه وروسته بل نوي عذاب به پري پرله پسي راځي 

﴿ كُلُمُ اَلَّهُ مُ بُلُهُ مُ بُلُهُ مُ اِلْمُ اَلْهُ اُلْوَالُهُ اَلْهُ اَلْهُ اَلْهُ اَلْهُ اَلْهُ اَلْهُ اَلْهُ اَلْهُ اَلْهُ اَلَالَهُ اَلَالَهُ اَلَالَهُ اَلَالَهُ اَلَالَهُ اَلَالَهُ اَلَالَهُ اِللَالَهُ اِلَالَهُ اِللَالَهُ اِللَالَهُ اِللَالَهُ اِللَالَهُ اِللَالَهُ اِلَالَهُ اِللَالَهُ اِللَالَهُ اِللَالْهُ اِللَالَهُ اِللَالَهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ الله

#### مَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُ وَابِرَيِّهُمُ اَعُمَالُهُمُ وَكَوَادِ إِنْسُتَكَّتُ بِوِالرِّيْءُ فِي يَوْمِ عَاصِفٍ كَرَيَةُ دِرُوْنَ مِمَّاكَسَبُوا عَلَى شَيِّ ذَلِكَ هُوَالضَّلُ الْبَعِيثُ ۞

مثال (حال ـ صفت) د هغو کسانو چه کافران شوی دی په رب خپل باندی عملونه د دوی په شان د (ډیری د) ایری دی چه سخت را والوځی پری باد په هغه ورځ چه سخت او ښورونکی وی باد ئی، نه به قادربږی دوی د هغو عملونو چه کړی دی دوی په هیڅ شی، دا (ګمان د نیکی د دوی (هم دغه ګمراهی ده لری (له حقه)

تفسیر: ځینو کفارو ته به داسی خیال پیدا کیده چه موند خو په دنیا کښی ډیر ښه ښه کارونه د صدقاتو او خیراتونو په سلسله کړی دی زموند ښه اخلاق په خلقو کښی مشهور دی ـ له ډیرو خلقو سره مو په مصیبت او تکلیف کښی مرستی (مدد) او کومکونه کړی دی ـ او په یوه نه یو صورت سره مو د الله تعالیٰ عبادت هم کړی نو آیا دغه ګرد (ټول) کړی او په نورو کولی او راکړه او ورکړه مو هلته په کار نه راځی؟ د هغه جواب ئی په دغه تمثیل سره ورکړ ـ یعنی هر هغه څوک چه د پاک الله صحیح معرفت نه لری او یواځی د فرضی او وهمی معبودانو عبادت کوی د هغه ګرد (ټول) اعمال محض یو بی روحه او بی وزنه شی ته ورته دی او هغه به په محشر کښی د اسی الوزی، او له منځه ورک کیږی لکه چه د لوی باد او سیلی په وقت کښی د ایرو بڅرکی الوځی نو هلته به کفار د نیک عمل څخه بیخی تش لاس وی ـ حال دا چه داسی یوه موقع به الوځی نو هلته د نیکو عملونو ضرورت له هر شی څخه زیات وی . الله اکبر! دغه به څرنګه د

حسرت او افسوس وقت وی، هغه اعمال چه دوی ئی د قرب او نجات وسیله گنی ، هغه د ایرو د ډیری په شان په عین موقع کښی بی حقیقت ثابتیږی ، او بالمقابل نور خلق د خپلو نیکو له خوږو ثمراتو څخه خوندور کیږی

هومره چه بازار موړ وی

د بی وزلو زړه تری سوړ وی

#### ٱلُوْتُرَانَ اللهَ خَلَقَ التَّمْوٰتِ وَالْكُرْضَ بِالْحِقِّ إِنَّ يَشَأَيْنُ هِبُكُوُ وَيَانِّ بِغَلْقٍ جَدِيدٍ فَوَمَا ذَلِكَ عَلَى اللهِ بِعَزِيْزٍ ۞

آیا نه وینی (نه پوهیږی ای لیدونکیه!) چه بیشکه الله پیدا کړی دی اسمانونه او ځمکه (او مافیهما) په حقه سره (لکه چه اراده ئی وه) ، که اراده وفرمائی (الله د هلاکولو د تاسی) نو بو به ځی تاسی (په مړینه سره) او رابه ولی نور خلق نوی (یعنی پیدا به ئی کړی). او نه دی دغه (اهلاک د تاسی او پیدا کول د نورو) په الله باندی سخت او مشکل (بلکه آسان دی).

تفسیر: یعنی ښائی کفارو ته داسی خیال پیدا شی کله چه مونږ په خاورو کښی سره ګه او خاوره شو ، نو بیا به بل ژوندون څرنګه وی ؟ د قیامت او عذاب او ثواب خبری ګردی (ټولی) افسانی دی ، نو د دغه خیال په تردید کښی دا ورښیی ، هغه الله ته چه اسمان او ځمکه ئی پخپل کامل قدرت او حکمت سره پیدا کړی دی ، ستاسی بیا ژوندی کول ـ یا د بل کوم مخلوق درول ودانول ستاسی په ځای کښی هیڅ سخت او مشکل نه دی که د اسمان او ځمکی د محکم نظام له لیدلو څخه دغه یقین در حاصلیږی چه د هغو پیدا کوونکی او قائم ساتونکی کوم داسی ذات شته چه صانع او حکیم دی لکه چه د «بالحق» په لفظ سره ئی تنبیه فرمایلی ده ، نو څرنګه ویلی شئ چه هغه به اشرف المخلوقات (انسان) محض یو بی نتیجی شی پیدا کړی وی ؟ ـ او د ده د تخلیق او ایجاد سره به بل کوم عظیم الشان مقصد متعلق نه وی ؟ له دغه ژوندون څخه وروسته به بل ژوندون وی چه په هغه سره د آدم د پیدایښت عظیم مقصد په اکمله او

وَبَرَذُوْ اللهِ جَمِيعًا فَقَالَ الضَّعَفَوُ اللّذِينَ اسْتَكُبَرُ وَ النّهِ مِنَ مُنّالِكُمْ تَبَعًا فَهَلَ آنَتُمْ مُّغُنُونَ عَنّامِنَ عَذَابِ اللهِ مِنَ مُنّالِكُمْ تَبَعًا فَهَلَ آنَتُمْ مُّغُنُونَ عَنّامِنَ عَذَابِ اللهِ مِنَ شَيْعًا فَهُلُ اللّهُ لَهَدَيْنَكُمْ السَّيَطُنُ الْمَرُونَ مَنَا اللهُ لَهَ لَهَدَيْنَكُمْ اللّهَ يَعْلَيْنَا اللهُ لَهَ اللّهُ يَعْلَى اللّهُ وَعَدَاكُمُ وَعَدَالُكُونَ وَعَدَاتُكُمُ فَا الشّيَطِي اللّهُ وَعَدَاكُمُ وَعَدَالُكُونَ وَعَدَاتُكُمُ وَعَدَاكُمُ وَعَدَاكُ السَّعَلِمُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

او ظاهر به شی (خلائق له قبورو د) دوی الله ته ټول ، نو وبه وائی کمزوران (د کفارو) هغو کسانو ته چه کبر لوئ به ئی کوله (په کفر کښی) چه بیشکه مونږ وو تاسی ته (په دنیا کښی) تابعان نو آیا اوس ئی تاسی دفع کوونکی له مونږ څخه له (دغه اخروی) عذابه د الله څخه څه څیز ، نو وبه وائی (دغه مشرکان) که هدایت کړی (لاره ښوولی) وی مونږ ته الله نو خامخا هدایت (لارښوونه) به کړی وه مونږ تاسی ته ، برابر دی (اوس) پر مونږ چه آیا شور ، فریاد وکړو ؟ یا که صبر وکړو نشته مونږ ته هیڅ ځای د خلاصی . او وبه وائی شیطان کله چه فیصله شی امر (د حساب په قیامت کښی) بیشکه چه الله وعده کړی وه له تاسی سره (په دنیا کښی) وعده د حق (چه بیث او جحیم او نعیم دی) او وعده کړی وه ما له تاسی سره بیا نو خلاف می وکړله تاسی سره (په وعده کړی وه ما له تاسی سره بیا نو خلاف می وکړله تاسی سره (په وعده کښی لکه چه اوس درښکاره شو) ، او نه ؤ ماته پر تاسی هیڅ حکومت (او غلبه) مګر دا قدر چه وبللئ ما تاسی میاه درښکاره شو) ، او نه ؤ ماته کله به تاسو ما او ملامت کړئ نفسونه (ځانونه) خپل نه یم زه اوس فریاد در داوس فریاد دره تاسو ما او ملامت کړئ نفسونه (ځانونه) خپل نه یم زه اوس فریاد دره ورو فریاد کړه تاسو ما او ملامت کړئ نفسونه (ځانونه) خپل نه یم زه اوس فریاد

ومآابرئ (١٣) ابراهيم (١٤)

رس (له عذابه خلاصوونکی) ستاسی او نه یئ تاسی فریاد رس (له عذابه خلاصوونکی) زما ، بیشکه زه کافر (منکر بیزاره یم) له هغه اشراکه د تاسی ما لره (له الله سره په طاعت کښی) پخوا (له دی نه په دنیا کښی)، (نو فرمائی الله) بیشکه چه ظالمان شته دوی ته عذاب ډیر دردناک.

تفسیر: یعنی له ګردو (ټولو) ځنی په یوه لویه عدلیه محکمه کښی به ګرد (ټول) خلائق کله چه له خپلو قبورو څخه ژوندی یاڅولی کیږی او راوړاندی کیږی ، او په خورا (ډیر) ښکاره صورت په عرصات کښې د الله تعالیٰ په حضور کښې ګرد (تول) سره ټولیږی ، نو وبه وائي د کفارو کمزوران هغو کسانو ته چه کبر ئی کاوه چه بیشکه موندِ وو تاسی لره تابعان نو آیا پس یئ تاسی دفع کوونکۍ له مونږ څخه له عذابه د الله څخه د څه څیز ؟ یعنی اتباع به خپلو متبوعینو ته داسی وائی چه «یه دنیا کښی تاسی له خپلو ځانونو څخه لویان او مشران جوړ کړی ؤ ، نو ځکه مونږ ستاسی ډیر اطاعت او متابعت وکړ نو نن د دغه مصیبت په وقت کښی مونږ ته څه ګټه (نفعه) او فائده راورسویځ! آیا داسی کیدی شی چه د دغه الله تعالیٰ د عذاب کومه برخه له مونږ څخه لری یا سپکه کړئ ؟» دغه وینا به وروسته د دوزخ له ورتګه وکړی ـ یا به د حشر په میدان کښی ووائی ـ ابن کثیر رحمة الله علیه اول احتمال ته ترجیح ورکړی ده لقوله تعالیٰ ﴿ وَإِذْ يَتَحَاجُونَ فِى النَّارِفَيْقُولُ الصُّعَفَّوْ اللَّهِ مِنْ اللَّيَاتِ وَاللَّهِ اعْلَمْ ﴾ الآية \_ وغير ذلك من الايات والله اعلم ﴿ ﴾ قَالُوْالْوَهَدْمَنَااللَّهُ لَهَمَيْنِكُمُ ﴾ نو وبه وائى دغه مشران كه هدايت كړى لاره ښوولى وى مونږ ته الله نو خَامخا هدایت ، لار سُوونه به کړی وه مونږ تاسي ته ـ الخ) یعني که الله تعالیٰ په دنیا کښي مونږ ته توفیق راپه برخه کړی وی نو مونږ به تاسی هم له خپلو ځانونو سره یو ځای په سمه لاره بیولی وی لیکن مونږ پخپله وښویدو او تاسی مو هم له خپلو ځانونو سره د ضلالت په سیند کښی ډوب کړئ ـ يا به ئې دا مطلب وي که الله تعالیٰ مونږ ته داسې کومه لاره راوښوده چه له دغه عذابه ووتو ، نو موندٍ به تاسى ته هم همغه لاره وښيو اوس خو موندٍ هم ستاسى يشان په سخت مصيبت کښي مبتلا يو ـ او مصيبت هم داسي دي چه له هغه څخه د ژغورني (خلاصيدلو) هيڅ صورت نه ښکاري ـ: نه له صبر کولو او چوپ (چپ) کیناستلو ځني څه ګټه (نفعه) او فائده رارسیږی او نه له ویریدلو او چغو وهلو څخه څه په لاس راځی

( ﴿ وَقَالَ الشَّيْطُنُ ﴾ الآية ـ او وائى شيطان كله چه فيصله وشى د گردو (ټولو) كارونو) يعنى له حسابه او كتاب څخه وروسته كله چه داسى فيصله صادره شى چه جنتيان په جنت كښى او دوزخيان دوزخ ته لاړ شى ، نو هلته پخوا له دى نه چه دوزخيان په دوزخ كښى ولويږى ، دوزخيان به پر لعين ابليس باندى الزام اړوى ، چه اى مردوده تا په دنيا كښى مونږ تير ايستو ، او له لارى څخه دى بى لارى كړو ـ او په دغه مصيبت كښى دى ككړ كړو نو اوس زمونږ څه تدبير او چاره هم وكړه ! چه د الله تعالىٰ له دغه عذابه

ومآابرئ (١٣)

ژغورنه (نجات) مو په برخه شي ـ دلته لعين ابليس دوی ته به داسې يوه وينا وکړی چه د هغې حاصل دا دی «بیشکه الله تعالیٰ د صادقاًلقولو انبیاؤ یه ژبه او واسطه د ثواب او عقاب او د دوزخ او جنت په متعلق داسي رښتيا وعدي فرمايلي وي چه د هغوي صداقت په دنيا کښي د دلائلو او براهینو له مخی ثابت ؤ او نن هم یه مشاهده سره ظاهر دی ـ ما د هغه یه مقابل کښي تاسي ته د دروغو خبري او غلطي وعدي کړي وي چه د هغو کذب او دروغ هم په دنيا کښی په ادنٰی فکر او تأمل سره واضح او ښکاره کیدی شو ـ او دلته خو ستاسی تر سترګو لاندی د هغی بدی نتیجی را څرګندی (ښکاره) دی ـ له ما سره نه د حجت او د برهان قوت ؤ ـ او نه داسی بل کوم طاقت او قوت و چه په زور او زیاتی سره می تاسی داسی یوی وړوکی خبری ته اړ (محتاج) او مجبور کولي شوی ـ بلاشبه ما تاسي ته د بدئ تحریک کړی دی ـ او تاسي ته مي د خپلې ډلې په لورې د راتلو بلنه کړې ده تاسې پخپله په منډه او ډيرې خوښې زما په لورې راو ځغلیدئ \_ او هر لوری ته چه ما تاسی راوغوښتئ \_ تاسی همغه لوری ته په ډیری خوښی او مینی روان شوئ \_ که ما تاسی اغواء ، کمراه او بی لاری کړئ \_ نو تاسی ولی ړانده شوئ ؟ نه مو دلیل واورید ، نه مو برهان ولید \_ نه یه دعوی باندی ویوهیدئ \_ او نه مو اول او نه مو آخر ته وکتل ـ سترګی مو یتی کړی او زما تر شا مو منډی وهلی د انصاف خبره خو دا ده چه له ما څخه ير خپلو نفسونو باندې زيات الزام او ملامتي واړوئ ! زما د اغواؤ غولولو ، لمسولو او تیر ایستولو جرم یر خپل ځای یاتی دی ـ لیکن زما یر مجرمولو تاسی کله یاک او بری کیدی شئ نن تاسی ته مدد رسونه چیری ـ پخپله له تاسی څخه مدد اخیستل هم امکان نه لری ـ مونږ او تاسي دواړو د خپلو خپلو جرائمو سره برابر په سزا کښې نيولي کيږو ـ هيڅ يو به د بل په داد او فریاد نه شی رسیدی ـ تاسی له خپله حماقته به دنیا کښی زه د الله تعالیٰ شریک ودرولم یعنی ځینی مستقیماً د شیطان په عبادت کښی لګیا شول ـ او ډیر کسان د شیطان پر خبرو داسی وغولیدل ـ او د ده د احکامو انقیاد ئی په داسی ډول (طریقه) سره وکړو چه هغسی د الله تعالیٰ د احکامو اطاعت او انقیاد به ئی کاؤ بر هر حال زه له هغه شرک او کفره چه تاسی یخپل جهل او غباوت سره کړی دی بیخی منکر او بیزاره یم . یا «بما اشرکتمون » کښی باء سببیه واخیسته شی ، او داسی مطلب تری وویست شی «تاسی ماته د خدائ رتبه را کره او له دی سببه مو له ما ځنې هم ډير لوی کافر جوړ کړ ـ که چا زما خبرو ته اهميت نه ورکاوه زما یه عبادت کښې نه لګیا کیده ، نو زه به د کفر او طغیان دغې درجې ته کله رسیدم ـ نو اوس هر ظالم او مشرک لره ښائي چه د خپلو اعمالو او د کړيو چارو (کارونو) سزاوي د دردناک عذاب یه صورت و کالی (برداشت کړی) ۔ ! له شر شور نښلولو او الزام اړولو څخه هیڅ شی مو يه لاس نه درځي» .

په تیر آیت کښی د ضعفاؤ او متکبرینو د کشرانو او مشرانو د خبرو او اترو نقل وکړی شو ، د هغه په مناسبت د دوزخیانو د خورا (ډیر) لوی مشر لعین ابلیس تقریر او وینا نقل فرمائی ـ کله چه د عوامو الزام او د دوی استدعا په دغو دواړو ځایونو کښی یو شان وه نو ښائی ځکه د

شیطان د خبرو او اترو په منځ کښی د هغه ذکر کول ضروری معلوم نشو والله اعلم . د دغو مکالماتو له نقل کولو څخه مقصود دا دی چه خلق د دغه اضطراب او پریشانی له تصوره او اندیښنی د شیاطین الجن والانس له اتباع او پیروی څخه مخ وګرځوی .

# وَادُخِلَ اللَّذِينَ الْمَنُوا وَعَمِلُوا الصّلِحْتِ جَنْتٍ تَجُرِي وَادُخِلَ اللَّذِينَ الْمَنُوا وَعَمِلُوا الصّلِحْتِ جَنْتٍ تَجُرِي

او داخل به کړی شی هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه په هسی) جنتونو کښی چه بهیږی لاندی له (ماڼیو او ونو د) هغو (څلور قسمه) ویالی په دی حال چه همیشه به وی دوی په دغو (جنتونو کښی داخل به کړی شی دوی په حکم او) په اذن د رب د دوی، پیشکشی د دوی (به په وقت د ملاقات کښی) په دغه جنت کښی لفظ د سلام وی.

تفسیر: دغه ئی د مقابلی په ډول (طریقه) سره د کفارو له سزا څخه وروسته د مؤمنینو ښه انجام او خاتمه وفرمایله حضرت شاه صاحب لیکی چه په دنیا کښی «سلام» دعاء ده د سلامتیا غوښتلو دیاره ـ او په آخرت کښی سلام ویل مبارکی ده پر سلامتی موندلو .

#### الَّذِ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ اللهُ مَثَ لَا كِلْمَةً عُلِيّبَةً كَشَجَرَةٍ عُلِيّبَةٍ اَصْلُهَا ثَابِكُ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ ﴿ تُؤُيِّنَ الْكُلَهَا كُلَّ حِيْنِ بِإِذْنِ رَبِّهِ أُونَ فُيرِبُ اللهُ الْكَفْتَالَ لِلنَّاسِ لَعَكَّهُمُ مَيَّذَكُ لَا وَنَ @وَمَثَلُ كِلْمَةٍ خَبِيْثَةٍ كَشَجَرَةٍ خَبِيْتَة لِ جُتُثَتُ مِنْ فَوْقِ الْاَرْضِ مَا لَهَا مِنْ قَرَادٍ @

آیا وینی ته (ای بنده) محرنګه بیانوی الله یو مثال کلمه پاکیزه (چه لا اله الاالله ده) په شان د هغی ونی پاکیزی (د خرما ده) چه بیخ د دی خس وی (په ځمکه کښی) او مخانګی ئی (پورته) په (جانب د) اسمان (تللی) وی ، چه ورکوی (دا ونه) خوراک (میوه) خپله هر مقرر وقت په اذن (حکم) د رب خپل ، او بیانوی الله مثالونه دپاره د خلقو دپاره د دی چه دوی پند پری

واخلی . او مثال د کلمی خبیثی (چه کلمه د کفر ده) په شان د هغی ونی خبیثی (بدبوئی بدخوندی لکه د مرغونی د بوټی) دی چه ایستلی شوی وی له سر د ځمکی چه نه وی ده ته هیڅ قدر قرار (ثبات استحکام).

تفسیو: یعنی و گورئ او غور و کړئ څرنګه باموقعه او معنی پیدا کوونکی مثال دی عقلمن هومره چه په ده کښی غور و کړی هغومره په سلهاؤ دقائق مسلسلاً تری پیدا کیږی . په پاکیزه خبری کښی د توحید کلمه ـ د الله تعالیٰ د معرفت خبری ـ ایمان او ایمانیات ـ قرآن ـ حمد او ثنا ـ تهلیل ـ تسبیح او رښتیا ویل ګرد (ټول) سره داخل دی .

په اکثرو روایاتو او آثارو کښی دلته د پاکیزه ونی مصداق د خرما (کجوری) ونه درولی شوی ده کواکی نوری پاکیزه ونی هم تر دی لاندی داخلی کیدی شی .

( ﴿ اَصَّلُهَاكَالِكُوْوَمُهُكُولِاللَّمِكَامُ ﴾ چه بیخ د دی خس وی په ځمکه کښی او څانګی ئی پورته په جانب د اسمان تللی وی) یعنی د هغی بیخ د ځمکی په ژوره (خکته) کښی غوړیدلی وی چه په ډیر زورور او سخت باد او سیلی سره هم هغه له بیخه نه ایستلی کیږی ـ او د هغی څانګی اسمان ته رسیدلی دی یعنی څانګی ئی ډیری لوړی او د ځمکی له کثافتونو څخه لری وی

و الله يَهُ الْوَرْالِطَةِ وَالْعَالُ الصَّالِ مُرَوَّقَكُهُ (۲۲ جزء د فاطر (۱۰) اية ۲ رکوع) د هغه د لطيفو او خوړو ثمراتو څخه د موحدينو ژبه او خوله خوږه او خوندوره کيږی ـ الغرض د حق او صداقت او توحيد او معرفت هميشه بهارونه او پسرلی ورځ په ورځ وده کوی ، او لوئيږی او په ډيری پائداری سره لوړيږی او بالعکس د دروغو خبرو او شرک او کفر او د باطنی دعوی بيخ هيڅ نه وی ـ د باد په لړ خوځولو سره له بيخه وځی ، د ناحقی خبری په اثبات کښی هومره زور چه

ولکولی شی لیکن د انسانی ضمیر او فطرت د مخالفت له امله (له وجی) د هغه بیخ د زړونو تر بیخه نشی رسیدی ـ د لړ څه فکر کولو په اثر غلط راښکاری نو ځکه مشهور دی چه دروغ پښی نه لری ، یعنی د رښتیا په شان پر خپلو پښو نشی تلی او نه له هغو څخه په زړونو کښی څه نور پیدا کیږی زمونړ امام فخرالدین رازی رحمة الله علیه د صوفیه ؤ په طرز د دغو مثالونو په بیان کښی له ډیر اطنابه کار اخیستی دی ـ چه دلته د هغو د نقلولو ځای او ګنجائش نشته

### يُثَبِّتُ اللهُ الذِينَ امَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الْحَيْوَ اللَّهُ اللهُ الْمُالِكُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

مضبوطوی الله هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی په خبره ثابته سره په ژوندون د دنیا (په وقت د فتنی او مرګ) کښی او په آخرت کښی (یعنی په قبر کښی) او ښویوی الله ظالمان (له دغی ثابتی خبری او هیروی ئی تری په دنیا او عقبٰی کښی) او کوی الله هر هغه څه چه اراده وفرمائی (د کولو ئی له اهداء د مومنانو او اضلال د مشرکانو).

تفسیو: یعنی حق تعالی د توحید او ایمان په خبرو (چه د هغو مضبوطی او پایداری په پخوانی مثال کښی ظاهره کړی شوی ده) مومنان په دنیا او آخرت کښی مضبوط او ثابت قدموی ـ پاتی شو د قبر منزل چه د دنیا او آخرت په منځ کښی «برزخ» دی هغه په دنیا یا په آخرت کښی گد شمیرلی شوی لکه چه له اسلافو څخو دغه دواړه اقوال منقول دی . غرض دا دی چه مومنین د دنیا له ژوند څخه نیولی تر محشر پوری د هم دغی طیبی کلمی په برکت مضبوط او ثابت قدم پاتی کیږی ـ په دنیا کښی له هومره حوادثو او آفاتو سره چه مخامخ شی ـ او هر رنگه سخت امتحان او ازموینه چه تری واخیسته شی ـ په قبر کښی چه د نکیرینو سؤال او جواب وشی ـ د مخصر هولناکه منظره سره له دی چه فکر او هوش وړونکی وی ـ په هره موقع کښی هم دغه د توحید کلمه د ده د میرانی ـ ثبات او استقامت ذریعه گرځی .

﴿ وَيُضِلُ اللهُ الطّٰلِوبِينَ ﴾ او جویوی اړوی الله ظالمان مشرکان له دغی ثابتی خبری او هیروی ئی تری په دنیا و مشرکین دی ـ دوی په دنیا کښی هم وښوئیدل ـ او په آخرت کښی هم جوئیږی ، او له سره د حقیقی بری او کامیابی مخه به ونه وینی .

( ﴿ وَيَعْلَىٰ اللهُ ال

#### اَلَهُ تَرَالَى الَّذِينَ بَدَّ لُوَانِعُمَتَ اللَّهُ كُفُّ الْآلَكَ لُوَاقَوْمَهُمُ دَارَالْبُوَارِ ﴿ حَهَنَّهُ عَيْصَلُونَهَا وَبِئْسَ الْقَرَارُ ﴿ وَجَعَلُوْ اللّهِ اَنْدَادً الّيُضِلُوُا عَنْ سِيئِلِهِ قُلْ تَمَتَّعُوْا فَإِنَّ مَصِيْرُكُورُ إِلَى التَّارِ ﴿ وَكَالَّا اللّ

آیا نه ئی خبر نه گوری ته هغو کسانو (د کفارو) ته چه بدل کړی ئی دی نعمت د الله په ناشکری سره(په اختیار د کفر) او راښکته کړی دی دوی قوم خپل په دار د هلاک کښی ، چه دوزخ دی ، داخل به شی دوی په هغه کښی ، او بد ځای د قرار او هستوګنی دی (دا دوزخ) او ګرځولی ؤ دوی الله ته شریکان دپاره د دی چه ګمراه کړی (واړوی خلق) له لاری (د توحید) د الله ووایه (ای محمده دوی ته) چه نفعه واخلئ تاسی (په شهواتو سره په دنیا کښی) نو بیشکه بیرته ورتله ستاسی اور د دوزخ ته دی.

تفسیر: له دی نه د کفارو او مشرکینو مشران او سرداران مراد دی خصوصاً د قریشو رئیسان چه د دوی په لاس کښی په هغه وقت کښی د عربو واک (قبضه) او اختیار ؤ . یعنی الله تعالیٰ پر دوی څومره انعام او احسان فرمایلی دی ـ د دوی د هدایت دپاره ئی محمد صلی الله علیه وسلم لیږلی دی ـ قرآن ئی نازل کړی دی ـ د بیت الحرام مجاوران ئی گرځولی دی ـ د عربو مشرتیا ئی ورته روزی کړی ده دوی د پاک الله د دغو نعمتونو او احساناتو مقابله په دی سره وکړه چه د الله تعالیٰ پر ناشکری ئی ملاوی وتړلی او د ده خبری ئی دروغ وبللی ـ د ده له رسول سره وجنګیدل ـ په آخر کښی ئی خپل قوم له خپلو ځانونو سره یو ځای بیولی د هلاکت په کنده کښی ولویدل .

( ﴿ وَجَمَّلُولِلْهِ اَنْدَاوَالِيُضِلُوا عَنْ سَيِيلِهِ ﴾ او گرځولی وو دوی شریکان دپاره د دی چه گمراه کړی او واړوی خلق له لیاری د توحید د الله تعالیٰ نه) یعنی که دوی د الله تعالیٰ له نعمتونو او احساناتو څخه متاثر شوی وی او د حقیقی منعم په شکر گزاری او اطاعت شعاری کښی لگیا وی نو ډیر به ښه ؤ \_ مگر دوی داسی ونه کړل \_ بلکه بالعکس بغاوت ئی غوره کړ \_ او د پاک الله په مقابل کښی ئی نور داسی شیان ودرول \_ چه پر هغو ئی د الوهیت اختیارات ویشلی ؤ \_ او هغه عبادت ئی چه واحد الله ته مخصوص ؤ ، په مختلفو عنوانونو سره د دوی دپاره ثابت کړ \_ څو په دغی سلسلی کښی له خپلو ځانونو سره نور خلق هم بی لاری کړی \_ او گمراهی ته ئی واړوی او د خپل سیادت په لومه (دام) کښی ئی راگیر کړی

( ﴿ قُلْتَمَنَّعُوا فَاِنَّ مَصِمُورُهُ إِلَى النَّالِ ﴾ ووأيه اى محمده ! دوى ته چه نفع واخلئ تاسى په شهواتو سره به دنيا كښى نو بيشكه ورتله ستاسى اور د دوزخ ته دى) يعنى ښه دى دغه

بیوقوفان پخپلو لومو د کفر او شرک کښی راګیر کړئ ، او څو ورځی ښه عیش او عشرت او دنیوی ښی مزی او خوښی وکړئ مگر تر کله پوری ؟ بالاخر تاسی به د دوزخ په اور کښی تل اوسیږئ ، ځکه چه د هسی دنیوی عیش او عشرت نتیجه به هم دا وی ـ ګواکی دغه جمله داسی شوه لکه چه یو طبیب له یو بد پرهیز مریض څخه خفه شی او ورته ووائی «کل ما ترید فان مصیرک الی الموت ـ څه چه دی زړه غواړی وئ خوره ځکه چه هم دغه مرض هرومرو (خامخا) ستا ساه وباسی»

#### 

ووایه (ای محمده) هغو بندگانو زما ته چه ایمان ئی راوړی دی چه سم دی دروی (ادا کړی) لمونځ او ورکړه دی کوی ځینی له هغه ماله چه ورکړی دی مونږ دوی ته په پټه (که مستحب ؤ) او په ښکاره (که فرض ؤ یا واجب) پخوا له راتلو د هغی ورځی چه نشته سودا پلورل (خرڅول) او پیرودل (اخستل) په هغی کښی او نه دوستی.

تفسیر: د کفارو د احوالو له ذکر کولو څخه وروسته د مخلصینو مؤمنینو د تنبیه دپاره ئی داسی وفرمایل څو دوی په پوره ډول (طریقه) سره ویښ شی ، او د عبودیت په وظائفو کښی یوه ذره هم فرق او توپیر (تفاوت) رانه ولی ـ په زړه او ځان سره د خالق عبادت او د مخلوق خدمت وکړی ، چه هغه ډیر ښه عبادت دی ـ لمونځونه دی د هغو له حقوقو او حدودو د رعایت سره په کامل خشوع او خضوع سره تل ادا کړی ـ د پاک الله له ورکړی څخه یوه برخه خفیه یا علائیه پر مستحقینو ولگوی . الغرض د هغو کفارو په مقابل کښی چه په کفر او شرک او د نعمتونو په ناشکری کښی ډوب تللی دی ، مؤمنانو ته لاژم دی چه په خپلو ځانونو او مالونو د الله تعالیٰ په عبادت او شکر ایستلو سره خپله مستعدی څرګنده (ښکاره) کړی

ومآابرئ (۱۳)

کفارو د ناشکری ذکر ؤ \_ بیا د مومنینو د طاعت د مراسمو د اقامت حکم ئی ورکړ او د شکر گزاری په لوری ئی تشویق ورکړ \_ وروسته د الهیه ؤ نعماؤ څخه د څو عظیمالشانو نعمتونو ذکر فرمائی چه د هر مؤمن او کافر په حق کښی عام او تام دی \_ څو د هغو له اوریدلو څخه مؤمنینو ته د شکر ایستلو دپاره لا ترغیب وشی او کفار هم غور وکړی او پخپلو زړونو کښی وشرمیږی چه دوی څرنګه د داسی لوی منعم او اکبر محسن او مالک الملکوت څخه بغاوت کوی ؟ په دغه ضمن کښی د الله تعالی د عظمت او وحدانیت دلائل هم بیان شول \_ او امکان لری چه د هغو له اوریدلو څخه کوم عاقل او منصف له شرکیاتو څخه مخ واړوی یا د ده د عظمت او جبروت په دغو نټو کښی غور او دقت وکړی او د ده له نیولو او سزا ورکولو څخه وویریږی ، او مسلمان

ٱللهُ الكَّنِ فَ خَكَقَ الشَّمْوٰتِ وَالْاَرْضَ وَ اَنْزَلَ مِنَ السَّمَا مِمَا مُّ فَاَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَوٰتِ رِنْهُ قَالَكُو وَسَحَّرَكُو الْفُلْكَ لِعَيْرِي الْبَعْرِ بِأَمْرِهِ \* وَسَحَّرَكُو الْاَنْهَ رَضَّوَ لَكُو الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ مَا اَنْهُو وَهُ وَإِنْ تَعُدُّ وَانْعُمَا وَالنَّهَا رَضَّوا الْمُكُومِ الْإِنْسَانَ لَظَلُومُ كَفَّارُ هُ سَالْتُهُو وَهُ وَإِنْ تَعُدُّ وَانِعْمَتَ اللهِ لَا هُصُنُوهِ أَلِنَ الْإِنْسَانَ لَظَلُومُ كَفَّارُهُ

الله هغه ذات دی چه پیدا کړی ئی دی اسمانونه او ځمکه (او مافیهما) او نازلی کړی ئی دی (له طرفه) د اسمانه اوبه ، نو رایستلی ئی دی په دی اوبو سره له هر قسمه میوو څخه رزق (روزی) تاسی ته ، او مسخر (تابع) کړی دی تاسی ته بیړی دپاره د دی چه گرځی په سیند کښی په امر (حکم) د دغه (الله) سره او مسخر کړی (لګولی) دی تاسی ته ویالی او مسخر کړی (په کار لګولی) دی دپاره د منافعو ستاسی لمر او سپوږمی په دی حال چه گرځیدونکی دی سم له دستور سره برابر ، او په کار کښی ئی لګولی دی تاسی ته شپه او ورځ ، او درکړی دی تاسی ته ځینی له هر هغه څیز چه سوال کړی دی تاسی د هغه (شی سم له مصلحته) ، او که وشمیرئ تاسی سوال کړی دی تاسی د هغه (شی سم له مصلحته) ، او که وشمیرئ تاسی دا نعمتونه د الله نو وبه نه شمیرلی شئ تاسی دا نعمتونه د الله (تر آخره پوری) بیشکه انسان خامخا لوی ظالم ډیر ناشکره

دی

تفسیر: یعنی له آسمان ئی اوبه رانازلی کړی یا ئی دا مطلب چه د ورښت (باران) په نزول د بخاراتو او نوررو ظاهری اسبابو څخه برسیره نور غیر مرئیسماوی اسبابو لره هم دخل شته ـ وګورئ د لمر پلوشی (اشعه) د سپوږمی وړانګی (ضیاء) د ستوری ځلیدل ـ د هوا چلیدل ـ د اوبو بهیدل د اور بلیدل ـ د ځمکی غوړیدل انسانانو ته څومره زیاتی ګتی او منافع رسوی؟ وګورئ چه د لمر پلوشی (اشعه) د نورو اشیاؤ په شان پر اور ورکوونکی هنداری (شیشه اتشی) هم لویږی لیکن هغه د خپل مخصوص جوړښت او استعداد په وسیله له همغو اشعاتو څخه په غیر مرئیډول (طریقه) سره په دی اندازه د ده له حرارت څخه استفاده کوی چه نور شیان ئی له هغه څخه نشی کولی ـ سپوږمی له سمندره څومره لری ده لیکن د دی له تزئیده او تنقیصه د سمندر په اوبو «مد» او «جزر» پیدا کیږی ـ هم داسی که وریځی هم د کومی سماوی خزانی څخه په یوی غیر مرئیطریقی سره مستفید شی نو د انکار دپاره څه دلیل په لاس شته ؟،

( ﴿ وَلَكُوْرَكُمْ الْكُوْرِيَرُمُ الْكُوْرِيرُمُ الْكُوْرِيرَ الْكُوْرِيرُمُ الْكُوْرِيرِمُ الْكُوْرِيرَمُ الْكُوْرِيرِمُ الْكُوْرِيرِمُ الْكُوْرِيرِمُ اللهِ على الله تعالىٰ د خپل قدرت او حكمت په كمال سره په اوبو كښى داسى يو قوت پيدا كړى دى چه د ونو او كښتونو (فصلونو) او د نورو د ودى او نشوونما او حاصل وركولو سبب كرځى ـ او د همغو په ذريعه مونږ د هغو له ميوو او حاصلاتو څخه مستفيد كيږو .

( ﴿ وَسَخَرَاكُوالْكُولِيَ فَيْ الْبَرْ بِالْمُرْ بِالْمُرْ بِالْمُرْ بِالْمُرْ بِالْمُرْ الْمُرْ بِالْمُرْ الْمُرْ بِالْمُرْ الْمُرْ الْمُرْ بِالْمُرْ الْمُرْ الْمُرْ الْمُرْ الْمُرْ الْمَر الْمُ حده الله سره) یعنی د سمندر په خوفناکو چپو او موجونو کښی په یوی وړوکی بیړی باندی سپریږئ ؟ او له کومه ځایه تر کومه ځایه پوری رسیږئ او په څه اندازه سره تجارتی او غیر تجارتی فوائد تری حاصلوئ دغه خو د الله تعالیٰ په قدرت او حکم سره دی چه د سمندر په لویو لویو چپو او هسکو هسکو موړو او غنو غنو شپیړو کښی یوه وړوکی (د پیاز د پوتکی په شان) بیړی یا جهاز نه یواځی ساتی بلکه له یوی لوئ وچی څخه ئی بلی لوئ وچی ته هم بیائی

( ﴿ وَسَحُرُكُو الْكُوْلُورَ ﴾ او مسخر كړى لكولى ئى دى تاسى ته ويالى چه تصرف پكښى كوئ - اوبو نفع پرى اخلئ) يعنى په ويالو او خوړونو او سيندونو او ويالو او لښتيو او نورو كښى د اوبو راتلل او لرى ځايونو پورى رسيدل ـ اكر كه د بيړى په شان ستاسى د فكر او ارادى تابع نه ده خو بيا هم ستاسى په كارونو كښى بوخت او لكيا دى ـ هم داسى لمر او سپوږمى او ستورى هم د يوه معين نظام او ضابطه سره سمه د خپل تاكلى (مقرر كړى) دود (رواج) او دستور سره موافق تماماً تر قيامه د قيامت پورى پخپلو حركاتو او ورسپارليو شويو خدماتو كښى مصروف دى او له سره نه ستومانه او نه ستړى كيږى ـ او نه د دوى په حركاتو او تاثيراتو كښى لو څه فرق او تويير (تفاوت) راښكاريږى ـ يا شپه او ورځ يوه پسى بله په همغه تاكلى (مقرر كړى)

ومآابرئ (١٣)

عادت سره سم او تل راځی او ځی ـ دغه ګرد (ټول) شیان اګر که په دی معنی ستاسی په تصرف او اختیار کښی نشته چه کله مو او چیری مو چه زړه وغواړی ، د هغوی د قدرتی حرکاتو او تاثیراتو مخه ونیسئ، خو بیا هم تاسی داسی ډیر تصرفات او تدابیر په کار اچولی شئ چه د هغو تاثیراتو څخه بیشماره فوائد حاصل کړئ او لکه چه کوئ ـ د انسانی تصرفاتو او تدابیرو څخه ماسوا دوی بالذات هم تل تر تله ځمونړ د دی دنیا په یو نه یو خدمت کښی مشغول او لګیا دی مونړ او تاسی په هوسائی (آسانی) سره ژوندون کوو ـ او دوی سرګردانه ځمونړ په منفعت او خدمت کښی مداومت کوی

اور او باد او خاوره باړه سپوږمي او لمر دواړه

شپه ـ ورځ ـ تاوده ـ ساړه اسمان ځمکه لوی واړه

بوخت ځمونږ په چارو واړه خواړه خورو ميوی دانی نور خواړه

يو هوسا ـ ارام ـ ماړه لوی څيښتن ته کيږدو غاړه

( ﴿ وَالْتُكُومِّنُكُلِّ مَاسَالْتُمْوَّهُ ﴾ الآية - او دركړى دى تاسى ته ځينى له هر هغه څيز څخه چه سوال كړى دى تاسى د حال يا د قال په وال كړى دى تاسى د حال يا د قال په ژبى سره غوښتى دى ، له هغو ځنى له هر شى څخه هومره حصه چه له حكمت او مصلحت سره موافقه وه په مجموعى ډول (طريقه) تاسى گردو (ټولو) ته مو دركړه .

( و كُنُ تَعَدَّدُوا فَهُمَ كَالله ها او كه وشميرئى تاسى تول انواع او كرد (تول) افراد د نعمت د الله نو وبه نه شميرلى شئ تاسى دا نعمتونه د الله تر آخره پورى) يعنى د الله تعالى نعمتونه دومره بيشماره او غير متناهى دى چه كه تاسى كرد (تول) سره يو ځاى شئ ـ او په اجمالى ډول (طريقه) سره د هغو په شميرلو سره پيل (شروع) وكړئ ـ نو كرد (تول) به سره سترى او ستومانه كيږئ . په دغه موقع كښى ځمونږ امام فخرالدين رازى رحمة الله البارى د الله تعالى د نعماؤ په بى شمارتيا ـ او علامه ابو السعود د هغو د غير متناهى توب په نسبت لو څه شرح او بسط فرمايلى دى او د روح المعانى خاوند پر هغو باندى لو څه مفيد اضافه كړى ده چه دلته د هومره تطويل ځاى نشته .

( ﴿ اِنَّالِاَفْنَانَ لَقَالُوْمُرِّكُفَادٌ ﴾ بیشکه انسان خامخا لوی ظالم ډیر ناشکره دی) یعنی د انسان په جنس کښی ډیره زیاته بی انصافی او بی شکری او بیقدری شته چه سره د دومره بیشماره احساناتو له لیدلو بیا هم د حقیقی منعم حق نه پیژنی او شکر ئی نه ادا یکوی.

## وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ يُوْرَتِ اجْعَلُ هِ نَا الْمُعَالَى اِبْرَهِ يُوْرَتِ اجْعَلُ هِ نَا الْمُنَامَ الْمُناوَّا الْمُنَامَ الْمُناوَّا الْمُنَامَ الْمُناوَّا الْمُنَامَ الْمُنامَ

او (یاد کړه) هغه وقت چه وویل ابراهیم ای ربه ځما وګرځوه دا ښار (د مکی) امن والا او لری وساته ما او ځامن ځما له دی نه چه عبادت به کوو د بتانو

تفسیو: یعنی د قریشو هغو مشرانو چه د دوی د کفران او شرک او کفر بیان پاس په ﴿ اَلَوْ تَرَالَى اَلَوْیْرَیَ کَلُوْافِعْمَتَ الله ﴾ الآیة - کښی شوی ؤ هغوی ته د ابراهیم علیه السلام قصه ور په یادوی، او تنبیه ورکوی چه تاسی د هغه د اولادیت لامله (له وجی) د کعبة الله او لوی حرم مجاوران شوی یئ، هغه د دی کعبی اساس خاص پر توحید ایښی ؤ، د هم ده د دعاؤ په اثر الله جلجلاله دغه د مکی معظمی ښار ودان کړ ـ او په دغو کلکو پرښو (گتو) او شکلنو ځمکو کښی د ظاهری او باطنی نعمتونو امبارونه ئی جوړ کړل حضرت ابراهیم علیه السلام له دنیا ځنی په داسی حال کښی لاړ چه داسی دعاوی او وصیتونه یی کول چه د ده اولاده د شرک طریقه اختیار نه کړی ـ اوس تاسی ته فکر کول او شرمیدل په کار دی چه تر کومه ځای پوری مو د ده د وصیتونو رعایت کړی دی؟ یا د ده له دعا ی څخه مو برخه اخیستی ده او تر کومه حده یوری مو د الله تعالیٰ پر احساناتو شکر ایستلی دی.

( ﴿ رَبِّ اجْعَلُ هٰ مَا الْبُكَدَ الْمِنَّا ﴾ الآية ـ اى ربه ځما و کرځوه دا ښار د مکى معظمى امن والا او وساته ما او ځامن ځما له دى نه چه عبادت کوو د بتانو) يعنى مکه معظمه «حرم آمن» و کرځوى لکه چه الله تعالىٰ مأمونه هم و کرځوله او هم زه او هم ځما اولاده د تل دپاره د بت پرستى څخه وژغورى (محفوظ کړى). او ترى مو لرى وساتى غالباً دلته به له اولاده ځنى خاص صلبى اولاد مراد وى نو ځکه د دوى په صلبى اولاد کښى دغه مرض رانغى او که عام ذريات ترى مراد وى، نو ويلى کيږى چه دغه دعاء د ځينو په حق کښى نه ده قبوله شوى ـ سره له دى چه حضرت ابراهيم عليه السلام معصوم رسول ؤ مګر دا د دعاء له آدابو څخه ده چه له نورو ځنى پخوا سړى خپل ځان ته دعاء و کړى. دا راز (قسم) دعاوى چه له انبياؤ څخه منقولى دى په هغو کښى دغى خبرى ته هم اشاره ده چه د انبياؤ عصمت هم د دوى له لورى نه دى پيدا شوى، بلکه د الله تعالىٰ له حفاظته او صيانته موجود شوى دى نو ځکه دوى تل د همغه په دربار کښى التجاء کوى چه هغه د دوى د عصمت (تلطفاً) ضامن او کفيل شوى دى.

تنبیه: حافظ عماد الدین ابن کثیر رحمة الله علیه په نزد ابراهیم علیه السلام دغه دعاوی د معظمی مکی د ودانی او د کعبی شریفی د تعمیر څخه وروسته کړی دی په اول جزء البقرة په ۱۲٦ تر ۱۲۹ آیاتونو او (۱۵)رکوع کښی د کومو دعاؤ چه ذکر شوی دی، هغه ئی د کعبی شریفی د بناء په وقت د اسمٰعیل علیه السلام په معیت فرمائلی دی. او دغه دعاوی ئی ډیره موده وروسته په

سپین ډیرتیا کښی کړی دی

رَبِ إِنَّهُ قَ اَضُلَانَ كَثِيرُ امِّنَ النَّاسِ ، فَ مَنَ عَبِعَنِى فَإِنَّهُ مِنِّى أَوْمَنُ عَصَانَ فَإِنَّكَ غَفُوْمُ تَجِيهُ ﴿ وَرَبِّنَا إِنِّ اَسْكَنْتُ مِنَ ذُرِيَّةِ مِوَادٍ غَيْرِ وَمُ ذَرَعِ عِنْ دَبِيتِكَ الْمُحَوِّمِ لِارَبَّنَا لِيُقِيمُوا الصَّلَوْةَ فَاجْعَلُ اَفْ مَا لَهُ مِنَ النَّاسِ تَهُوى اللَّهِ مُ وَارْبُ قَهُ وُمِّنَ التَّهَ رَبِ لَعَلَامُ مُنَا لَكُمْ مِنَ النَّاسِ تَهُوى اللَّهِ مُ وَارْبُ قَهُ وُمِن التَّهُ رَبِ لَعَلَامُ مُنْ النَّاسِ تَهُوى اللَّهِ مُ وَارْبُ قَهُ وُمِن التَّهُ رَبِ لَعَلَامُ مُنْ النَّامِ وَالْمَنْ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمَالِ الْمُعَالِي الْمُعَلِّمُ وَالْمُنْ وَالْمُ الْمُعَالِي اللَّهُ مَنْ النَّامِ الْمُعَلِي اللَّهُ وَالْمُ الْمُعَالِي اللَّهُ الْمُؤْمِنَ التَّهُ وَالْمَالِي اللَّهُ الْمُؤْمِنَ النَّامِ الْمُؤْمِنَ النَّامِ الْمُؤْمِنَ النَّامِ الْمُؤْمُ وَالْمُ الْمُؤْمِنَ التَّهُ وَلِي الْمُؤْمِنَ السَّامِ الْمُؤْمِنَ النَّامِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِنَ النَّامِ الْمُؤْمِنَ التَّهُ الْمُؤْمِنَ النَّامِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ النَّامِ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْ

ای ربه ځما بیشکه دغو (تیږو (ګټو) بتانو) لغزولی دی ډیر له خلقو (چه سبب د ګمراهی د دوی شوی دی) نو هر چا چه متابعت کړی دی ځما نو بیشکه هغه له (اهل د ملت) ځما دی، او هر چا چه نافرمانی کړی ده ځما نو بیشکه چه ته ئی ښه بښونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره) ای ربه ځمونږ بیشکه چه ما اوسولی دی ځینی له اولاد خپل (چه اسمعیل او اولاد ئی دی) په داسی یوه وادی (ناو) کښی چه نه دی خاوند د کښت (فصل) په نزد د کوتی ستا چه حرمت (عظمت) والا ده ای ربه ځمونږه (ومی اوسول دوی دلته) د دی دپاره چه سم ودروی (اداء کړی سره له تولو حقوقو) لمونځ نو وګرځوه (مائل کړه) زړونه د ځینو خلقو په مینه چه راځغلی (په محبت سره میلان کوی) دوی ته او رزق روزی ورکړه مینه چه راځغلی (په محبت سره میلان کوی) دوی ته او رزق روزی ورکړه دوی ته له هر قسمه میوو څخه دپاره د دی چه دوی شکر وباسی.

تفسیر: یعنی هغو کسانو چه د خالص توحید لیاره غوره کړی ده او ځما خبری ئی منلی دی، هغه زما په ډله کښی شامل دی. او هغه کسان چه ځما خبری ئی نه دی منلی او ځمونږ له لیاری څخه بیل شوی دی، نو ته دوی ته پخپلی مهربانی او بښنی سره د توبی توفیق ورکولی شی ۔ که ستا لطف او مهربانی وی نو هغه به هم ایمان راوړی، او خپل ځان به د خصوصی رحمت او ابدی نجات مستحق گرځولی شی ۔ یا دا مطلب چه ته قدرت لری چه هغه هم په هم دغه موجوده حالت کښی وبښی اگر که ستا له حکمته د هغه وقوع ونشی.

تنبیه: د «المائدة» د سورت به آخر کښی د حضرت خلیل د دی قول او د حضرت مسیح علیه

السلام په مقوله کښي مو فرق بيان کړي دي هغه دي بيا وکتلي شي.

( ﴿ رَبَّنَآ إِنَّ آسُكُنْتُ ﴾ الآية - ای ربه ځمونږه بيشکه چه ما اوسولی دی او ديره کړی دی ځينې له اولادی خپلی په داسی يو وادی او ناو کښي چه نه دی خاوند د کښت (فصل) په نزد د کوټي ستا حرمت والا الخ) يعني حضرت اسماعيل عليه السلام حُكه چه بل اولاد ئي حضرت اسحاق عليه السلام او نور په شام کښی وو. د الله تعالیٰ په حکم د حضرت اسمٰعیل علیه السلام د تی رودلو په وقت کښي د د والدی (بیبي هاجری) سره په دغه تور سپیره ډاګ او ډېر ډګر (میدان) کښي پریښود، او دی تری لاړ، وروسته له هغه د «جرهم» د قبیلی څه خلق هلته ورسیدل ځکه چه الله تعالیٰ د حضرت اسمٰعیل علیه السلام د تندی او د بی بی هاجری رضی الله عنها د تلوسی او مندی له امله (له وجی) د پرښتی په ذریعه هلته د «زمزم» چینه بهولی ده. نو د «جرهم» کوچیانو چه دغه اوبه ولیدی، هلته سکته شول ـ او د بی بی هاجری رضی الله عنها یه اجازه همغلته مسکون شول کله چه اسمعیل علیه السلام لوی شو نو په هم دغی قبیلی کښی ئی واده وشو، په دی ډول (طریقه) چیری چه نن ورځ مکه معظمه ده یو کلی ودان شو حضرت ابرهیم علیه السلام به هم کله کله له «شام» څخه دلته تشریف راوړ او د دی ښار او د دی ښار هستیدونکو ته به ئي داسي دعاوي فرمایلي چه «ای الها ما خپل یو ځوی یه دغه لامزروعه (بی کرونده) او ډاګ ډېر میدان کښی ستا یه حکم ستا معظم او محترم کور سره نژدی دیره کړی دی، چه دی او د ده نسل ستا او ستا د دی کور حق اداء کړی، نو ته یخپل فضل او کرم سره د خلقو زړونه دی لوری ته متوجه کړه، څو دوی دلته راشی، او ستا عبادت وکړی ـ او د دی ښار رونق زيات شي او هم د دوی د روزی او زړه جمعي دپاره له غیبه داسی سامان ور برابر کړه چه برسیره پر غلو او اوبو چه د ژوندانه له ضروریاتو څخه دی، عمده ثمرات او ښې ميوې هم دلته په افراط سره پيدا شي چه خلق د زړه په اطمينان سره ستا یه عبادت او شکر گزاری کسی مصروف شی» یاک الله دغه گردی (ټولی) دعاوی قبولی کړی لکه چه تر نن ورځی پوری هر کال په زرګونو زرګونو انسانان له ګرده (ټوله) جهانه هلته سره تولیږی ـ او د اعلیٰ قسم میوو او عمده ثمراتو په مکی معظمی کښی دومره کثرت او افراط وی چه ښائی د دنيا په کومي بلي برخي کښي د هغه ساري او نمونه لږ وي ـ حال دا چه پخپله یه مکه معظمه کښی یوه باثمره ونه به نه وی موجوده. له ځینو اسلافو څخه منقول دی چه حضرت ابراهيم عليه السلام يخبله دعاء كښي « ﴿ أَفْهِـكَةً مِّنَ النَّاسِ ﴾ د څه خلقو زړونه» فرمايلي ؤ كه نه گرد (ټول) عالم به هغه لوري ته تلل.

### مَ بَّنَا إِنَّكَ تَعْلَمُ مَا نُخْفِي وَمَا نُعْلِنُ وَمَا يَخْفَى عَلَى اللهِ مِنْ شَيِّ فِي اللهِ مِنْ شَيِّ فِي الْآرِضِ وَلا فِي السَّمَا أَوْ

اي ربه ځمونږ بيشکه چه تاته معلوم دي هغه چه پټوو ئي مونږه او په هغه چه

ښکاره کوو ئی، او نه دی پټ پر الله باندی هیڅ څیز (نه) په ځمکه کښی (له سفلیاتو نه) او نه په اسمان کښی (له علویاتو نه).

تفسیر: یعنی په ځمکه او اسمان کښی هیڅ له تا څخه پټ نه دی، نو بیا ځمونږ ظاهر او باطن له تا ځنی څرنګه پټ او مخفی پاتی کیدی شی؟ داسی چه فرمایلی دی «هغه چه پټوو ئی مونږ او هغه چه ښکاره کوو ئی» په دغه کښی د مفسرانو څو اقوال دی ـ لیکن د تخصیص هیڅ وجه نه ده الفاظ عام دی چه ګردو (ټولو) ښکاره ؤ او پټو شیانو ته شامل دی.

حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه فرمائی «په ظاهر کښی دعاء ئی د ګردو (تولو) دپاره کړی ده لیکن په زړه کښی ئی دغه دعاء د اخر الزمان رسول الله لپاره فرمائلی ده»

#### اَلْحَمَثُ لِلهِ اللَّذِي وَهَبَ لِيُ عَلَى الْكِبَرِ السَّلْعِيْلَ وَاسْطَقَ الْكَبَرِ السَّلْعِيْلَ وَاسْطَقَ إِنَّ رَبِّيُ لَسَمِيعُ اللَّهُ عَلَاقِ

(ټول صفت او) ثنا ده (هغه) الله لره چه رابښلی دی ماته سره له زوړ والی اسماعیل او اسحاق، بیشکه چه رب زما خامخا ښه اوریدونکی د دعاء دی.

تفسیر: یعنی په زوړتوب کښی اسلحق علیه السلام د «ساری» او اسلمعیل علیه السلام د «هاجری» له ګیډی څخه په غیر متوقعه ډول (طریقه) سره دی راعنایت فرمایلی دی لکه چه د اولاد په متعلق ځما د ﴿ رَبِّهَبُلُ مِنَ الصَّلِحِیْنَ ﴾ دعاء دی واوریده ـ دغه دعاء هم راقبوله کړه! اسلمعیل علیه السلام په ۱۱۲ کلنی ابراهیم علیه السلام ته عطا شوی دی.

### رَبِّ اجْعَلْنِي مُقِيْهِ الصَّلْوِةِ وَمِنْ ذُرِّيَّتِي ۚ رَبَّنَا وَتَقَبَّلُ دُعَآءِ ®

ای ربه ځما و کرځوی ما همیشه قائموونکی (اداء کوونکی) د لمانځه (سره له تولو حقوقو ئی) او ځنی له اولادی ځما (هم کلک کړی پر لمانځه) ای ربه زمونږ او قبوله کړی دعاء ځما.

تفسیر: یعنی ځما په ذریاتو (اولاد) کښی دی داسی خلق تل وی چه په ښه ډول (طریقه) لمونځونه دروی او په ښه شان سره ئی له ټولو حقوقو سره اداء کوی. او قبوله کړی دعا ځما ټوله.

ومآابرئ (۱۳)

#### رَبِّنَااغُفِرُ إِلْ وَلِوَالِدَى وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ الْحِسَابُ أَ

ای ربه ځمونږ بښنه وکړی ماته او مور او پلار ځما ته او مؤمنانو ته په هغه ورځ (د قيامت کښی) چه قائميږی حساب.

تفسیر: دغه دعای ئی غالباً پخوا د خپل پلار د مر کیدلو چه د کفر په حالت مر شو او وروسته دی پری خبر شو، فرمایلی ده \_ نو مطلب به ئی داسی وی چه هغه ته د اسلام هدایت ورکړی!. او د قیامت په ورځ ئی د مغفرت وړ (لائق) او مستحق وګرځوی! او که د مر کیدلو څخه ئی وروسته دعا فرمایلی وی، نو ښائی تر هغه وقته پوری به دی نه وی مطلع کړی شوی چه کفار د مغفرت وړ (لائق) نه دی. عقلاً د کافر مغفرت تر څو چه نقل نه وی وارد شوی محال نه دی، خو سمعاً ممتنع دی \_ نو د ده علم به پر سمع باندی موقوف وی. او پخوا له سمع \_ عقلی امکان به معتبر وی . ځینو اهل التشیع داسی لیکلی دی چه په قران کښی چه د ابراهیم علیه السلام پلار ته کافر ویلی شوی دی، هغه د ده حقیقی پلار نه بلکه تره یا بل کوم لوی سړی د ده له کورنی څخه ؤ. والله اعلم.

#### وَلَا تَحْسَبَنَ اللهَ غَافِلُاعَمَّا يَعُمَلُ الظَّلِمُوْنَ أَهُ إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُمُ لِيَوْمِ تَشْخَصُ فِيهُ وَالْأَبْصَارُ ﴿ مُهْطِعِيْنَ مُقْنِعِى رُوُوْسِهِمْ لَايَرُتَكُ الِيُهِمْ طَرُفَهُمْ وَافْهُمْ وَافْهُمْ هَوَاءً ﴾

او مه کوه گمان (ای انسانه) په الله چه غافل (بی خبره) دی له هغو کارونو چه کوی ئی ظالمان، بیشکه هم دا خبره ده چه وروستی کوی دوی هغی ورځی ته چه خلاصی به پاتی وی (له ډیری ویری) په هغه کښی سترګی چه، منډی وهونکی به وی د ا (مخلوقات) چه جګ (وچت) نیوونکی به وی د سرونو خپلو (په طرف د بلونکی محشر کښی) بیرته به نه ګرځی دوی ته رپول د سترګو د دوی، او زړونه د دوی به تش وی (له عقله او فهمه له ډیری ویری).

تفسیر: یوه رکوع پخوا د ډیرو عظیمه ؤ نعماؤ د ذکر کولو په منځ کښی ئی فرمایلی و « ﴿ اِنَّ الْاِئْمَانَاکَظَلُوُمُرُکَلَارُ ﴾ ـ بیشکه انسان خامخا لوی ظالم او ډیر ناشکره دی) وروسته له هغه د حضرت ابراهیم علیه السلام قصه ئی واوروله او د مکی معظمی کفارو ته ځینی خصوصی نعمتونه ومآابرئ (۱۳)

ور په یاد کړه ـ او د دوی د ظلم او شرک په لوری ئی اشاره وفرمایله په دغه رکوع کښی تنبیه فرمائی که د ظالمانو په تنبیه فرمایلو کښی څه ځنډ (ایسارتیا) وشی، نو داسی ئی مه گڼځ چه الله تعالیٰ د دوی له حرکاتو څخه بی خبر دی. په یاد ئی ولرئ چه د دوی هیڅ یو وړوکی او لوی کار له الله تعالیٰ څخه پټ نه دی. البته د ده عادت داسی نه دی چه فوراً مجرم ونیسی او تباه ئی کړی ـ دی ډیرو لویو ظالمانو ته هم مهلت ورکوی، چه یا له خپلو جرائمو څخه لاس واخلی یا د جرائمو په ارتکاب کښی تر دی حده پوری ورسیږی چه له قانونی حیثیته د ده د سزا په مستحق کیدلو کښی هیڅ قسم خفا یېاتی نشی.

تنبیه: د و کَلاَتَمُسَبَنَ الله علیه وسلم ته دی چه داسی یو خیال ئی په زړه کښی پیدا کیدی شی او که پاک رسول الله صلی الله علیه وسلم ته خطاب وی نو د دوی له دی مخاطبی څخه به نورو ته اورول مقصود وی. چه کله ئی خپل رسول الله صلی الله علیه وسلم ته داسی وفرمایل چه داسی خیال مه کوه! حال دا چه داسی یو خیال له سره دوی ته قریب هم نشو راتلی نو د نورو په حق کښی داسی خیال به یه څه اندازه واجب الاحتراز وی.

( ﴿ اِنْمَایُوَیْوُهُو لِیَوْمِتَنْخُصُ فِی الْاَبْصَارُ ﴾ بیشکه هم دا خبره ده چه وروستی کوی دوی هغی ورځی ته چه خلاصی به پاتی وی په هغی کښی سترګی) یعنی د قیامت په ورځ کښی له ډیر هول ـ هیبت او دهشت څخه سترګی به هم داسی رډی بدی او تیغی پیغی راښکاری، او هم داسی بوتی وتلی، او پرانیستلی به پاتی وی یعنی رپولی به ئی نشی او هم داسی وازی به ختلی وی او هیڅ به ئی نشی پتولی

( مُوهُهُولِمِیْنَ الله الآیة \_ مندی وهونکی ځغاستونکی به وی دا مخلوقات چه جګ (وچت) نیوونکی به وی د سرونو خپلو په طرف د بلونکی په محشر کښی بیرته به نه ګرځی دوی ته رپول د سترګو د دوی \_ او زړونه د دوی به تش وی له عقله او له فهمه له ډیری ویری) یعنی په محشر کښی له سختی پریشانی خوفه \_ حیرته او اندیښنی ګرد (ټول) خلق به تلوار کوونکی وی په غږ د اسرافیل علیه السلام چه دوی رابولی په دی حال کښی چه جګ (وچت) نیوونکی به وی د سرونو خپلو طرف د بلونکی ته چه نه به راګرځی بیرته په طرف د دوی سترګی د دوی او هم داسی کرد (ټول) سره سترګی همغسی یوی نقطی پوری به داسی نښتی وی، هیڅ به ئی نه رپوی، او په ډیری ویری او دهشته سره به همغه لوری ته درومی چه د دوی سترګی لګیدلی وی، او له سره به له هغه ځایه بل ځای ته نه ورګرځی، هک پک به پاتی وی او منظماً او مسلسلاً به همغی یوی نښی ته ګوری، او له سره به د هیڅ یوه نظر لاندی باندی نه کیږی، او نه به خپل او نه به د بل ځان ته ګوری - د زړونو حال به داسی وی چه د عقل او فهم او د بهتری له هیلی (امید) او توقع څخه به بیخی خالی او تش وی - او د دهشت او خوف له فرطه به سخت ترپیږی، او در ګرده (ټوله) به غورځنګ وهی او الوځی - الغرض د ظالمانو دپاره دغه وقت به نهایت سخت او ګرد «سرتناک وی، پاتی شوه د قانتینو مؤمنینو خبره نو د دوی په حق کښی په (۱۷) جزء د ډیر حسرتناک وی. پاتی شوه د قانتینو مؤمنینو خبره نو د دوی په حق کښی په (۱۷) جزء د دی هر د دوی په حق کښی په (۱۷) جزء د دوی په حق کښی په (۱۷) جزء د دوی په حق کښی په (۱۷) جزء د

#### ۅؘٲٮؙ۫ۮؚڔؚٳڵٮۜٛٵڛٙؽۅؙۘؗٙؗؗؗؗۄؘؽٳٝؾؿۿۭۄؙٳڵڡؘڬٳڮڣۜؽڠؙٷڵٵڵۮؚؽڹ ڟؘڵۿؙۅؙٳڒؾۜڹٵۧٳڿٚۯٮؘٚٳٳٙڸٙٳؘڿڸۣۊٙڔؽٮؚٟ۠ۼؚ۠ٛٛٛ۠ٛٛ۠ٛٛڹۮڠۅؘؾػۅٙٮۜؿؠۼٳڵڗ۠ڛؙڵ

او ویروه (ای رسوله ځما) خلق له هغی ورځی څخه چه را به شی دوی ته عذاب (چه قیامت یا مرګ دی) نو وبه وائی هغه کسان چه ظلم ئی کړی دی (په شرک او تکذیب سره) ای ربه ځمونږ وروستی کړه (مهلت راکړه) مونږ ته تر نیتی نزدی پوری چه قبوله کړو بلنه ستا او متابعت وکړو د رسولانو،

تفسیر: د (العذاب) محخه یا خو د قیامت ورځ او اخروی عذاب مراد دی یا د موت وقت او د ده د سکراتو او د روح د قبض شدت مقصود دی یا له دنیوی عذاب څخه د هلاک کیدلو ورځ اراده کاوه شی.

مقوله د قیامت په ورځ کښی وی، نو په دغه صورت کښی به د مهلت غوښتلو معنی داسی وی چه مونږ بیا دوهم ځلی د لږ څه مدت دپاره دنیا ته بیرته ولیږه، نو بیا وګوره چه مونږ په څه اندازه خپله وفاداری درښکارهوو کما قال الله تعالیٰ

﴿ وَلَوْتَزَى إِذِ الْمُجْرِمُونَ تَاكِمُونَ وَكُونِهِمْ عِنْدَوْدِمُ رَبِّنَا الْبَصَرُنَا وَتَهَمُنَا فَالْحِمْنَا فَالْحَمْنَا وَالْمُوالْمُعْتِمُونَ فَالْمُعْرِقُونَ فَالْمُعْتَلُونَا فَالْمُعْتَالِكُونَا فَالْحَمْنَا فَالْحِمْنَا فَالْمُعْتِمُ فَالْمُونُونَ فَالْمُعْتِمُ فَالْمُونُ وَلَاعِلْمُ الْعَلَامُ فَالْمُعْتِمُ فَالْمُعْتِمُ فَالْمُعْتِمُ فَالْمُولِمُ لَلْمُعْتِمُ فَالْمُعْتِمُ فَالْمُعْتِمُ فَالْمُعْتِمُ فَالْمُعْتِمُ فَالْمُعْتِمُ فَالْمُعْتِمُ فَالْمُعْتِمُ فَالْعِلْمُ لَلْمُعْتِمُ فَالْمُعْتِمُ فَالْمُعْتُمُ فَالْمُعْتُمُ فَالْمُعْتِمُ فَالْمُ

ٱۅٙڵؿ؆ٞڰؙٷٛٷٛٳؘٲڤؙڛۘؠؙڎؙؠٞ؈ٚؿۜڹڷؙٵڷڰؙۄ۫ۺۜۏٙۅٳڮؖٷۜڛۘػڹؿؙؗ؋؈۫ڡؘڛڶؚڮڹ ٳڷٙۮؚؿؽؘڟڶؠؙٷٞٳٲٮ۫ڡؙٛۺۘۿؙؗ؋ؙۅؘۺڲؽؘڶڴڎؙڲؽڣؘڡؘۼڶؖٮٮٵؚ؞ؚۣ؋ۅۻؘۯؠڹٵڵڰؙؗٷؚٳڷۄؿٵڮ (وبه فرمائی الله توبیخاً) آیا نه وئ تاسو چه قسم به کاوه تاسی پخوا له دی نه (په دنیا کښی) چه نشته تاسی ته هیڅ زوال (له دنیا نه آخرت ته په بیا ژوندون سره) او اوسیدلی وئی تاسی په کورونو د هغو کسانو کښی چه ظلم ئی کړی وو پر ځانونو خپلو (په کفر او معاصیو سره) او ښکاره شوی ده تاسی ته (دغه خبره) چه څرنګه کار کړی ؤ مونږ په دوی باندی (د عذابه او اهلاکه) او بیان کړی ؤ مونږ تاسی ته مثالونه.

تفسیر: یعنی تاسی هغه کسان یئ چه له تاسی ځینی مغرورانو او بیهاکانو به د «قال» په ژبی یا د حال یه ژبی علیالاکثرو قسمونه به یادول چه ځمونږ دغه شان او شوکت او عیش او عشرت له سره زوال نه مومی \_ او نه به کله مرو . او نه به د الله تعالیٰ یه مخ کښی د دریدلو وار ﴿ وَأَشْمُواْ بِاللهِ جَهُدَا لَيْمَانِهِ مُلْ يَعِمُنُ اللهُ مَنْ يَمُونُ بَلْ وَعُدًا عَلَيْهِ مِنَّا وَلَكِنَ ٱلْثَرَالِنَاسِ لاَيَعُلْمُونَ ﴿ (۱٤ جزء النحل(٣٨) آية (٥) ركوع) دغه پاک الله د هغوی له جانبه فرمائی ( ﴿ وَمُتَلَّتُهُمْ فِي مُلِينَ الَّذِينَ طَلَقُوا ﴾ الآية ـ او اوسيدلى وئ تاسى په كورونو د هغو كسانو چه ظلم ئی کړی وو پر ځانونو خپلو په کفر او معاصيو سره او ښکاره شوی ده تاسي ته دغه خبره چه څرنګه کار کړی ؤ مونږ په دوی باندی د عذاب او اهلاک او بیان کړی ؤ مونږ تاسی ته مثالونه) یعنی ستاسی یخوانی یه هم دغو کلیو کښی یا د هغو یه شاؤ خواؤ کښی اوسیدل، چیرته چه یخوانی ظالمان اوسیدل، او د هم دوی عادات او اطوار ئی خپلو ځانونو ته غوره کړل ـ حال دا چه د تاریخی روایتونو او متواترو خبرو څخه پر دوی باندی دغه خبری ښی څرګندی (ښکاره) شوی دی چه مونږ پخوانيو ظالمانو ته څنګه سختی سزاوی ورکړی دی؟ او مونږ د پخوانیو امتونو دغه قصی په سماویه ؤ کتابونو کښی درج کړی دی. او د انبیاؤ علیهم السلام په ژبو دوی مو خبردار کړی هم دی ـ مګر دوی ته له هغو څخه عبرت هم نه دی حاصل شوی او په همغه سرکشی، عناد او د حق په عداوت کښی پراته او پری ټینګ ولاړ دی ﴿ حِلْمَةُ بَالِغَةُ فَمَا تُغْنِ الثُّنُّارُ ﴾ (۲۷ جزء د القمر آية (ه) (١) ركوع).

#### وَقَدْمَكَرُوْامَكُرَهُمُووَعِنْدَاللهِ مَكْرُهُمُ وان كَانَ مَكَرُهُمُ لِتَرُوْلَ مِنْهُ الْجِبَالْ

او په تحقیق سره کوشش د مکر او فریب وکړ دوی د مکر او فریب خپل

حال دا چه الله سره ده (جزاء د) مكر د دوى، او نه ؤ مكر (فريب) د دوى (داسى لوى) چه له ځايه به بيرته شي له دغه مكره غرونه (له خپله ځايه).

تفسیر: یعنی گردو (تولو) پخوانیو او وروستنیو ظالمانو خپل مکرونه او فریبونه چلولی دی او د انبیاؤ په مقابل کښی د حق د مغلوبولو او لری کولو هیڅ یو تدبیر او سازش دوی نه دی پریښی ـ دوی گرد (تول) تدابیر، مکر فریب او چال د الله تعالیٰ په نزد یو په یو ښکاره او محفوظ دی او خامخا دوی ته د هغو سزا ورکوی.

( ولنگان مَرْفَعْ الرَّفُولُونَهُ الْجَالُ ) او نه دی مکر د دوی داسی لوی چه له ځایه به بیرته شی له دغه مکره غرونه له خپله ځایه)، یعنی دوی ډیر زیات مکرونه او فریبونه کړی دی، او د هغو نتائج ئی لیدلی دی ـ مګر د الله تعالیٰ د حفاظت په مقابل کښی هغه ګرد (تول) ناکامه او بی نتیجی پاتی دی آیا دغه مکر د دوی به غرونه له خپلو ځایونو مخخه وخوځولی شی؟ یعنی انبیاء علیهم السلام او حقه ؤ شرائع چه له غرونو مخخه زیات مضبوط او مستقیم دی، د دوی د دغو مکاریو او فریبونو مخخه به له څه متأثر او متضرر شی؟ حاشاوکلا ـ د دی تفسیر سره موافق په

#### فَلَاتَحْسُبَنَ لِللَّهُ عُنْلِفَ وَعُدِمٌ رُسُلَهُ

نو مه کوه گمان په الله باندی د خلاف کوونکی د وعدی خپلی رسولانو خپلو سره،

تفسیر: یعنی هغه وعده چه په ﴿ اِتَّالْتَنْصُرُرُسُلَنَا ﴾ او په ﴿ كَتَبَاللَهُ لَاغْلِبَنَ اَنَاوَرُسُلِ ﴾ او نورو آیتونو کښی کړی شوی ده .

#### إِنَّ اللَّهُ عَزِيْزُذُوانْتِقَامٍ ٥

بیشکه الله ډیر غالب ښه قوی دی (په انفاذ د احکامو) څیښتن (خاوند) د انتقام(سخت عذاب له اعداء الله)

تفسیر: نه مجرم له ده څخه خلاصیدی او نه چیری تری تښتیدلی شی او نه دی پخپله داسی مجرمان هم داسی بی له سزا ورکولو څخه خوشی پریودی.

#### يَوْمَ تُبُدُّ لُ الْأَرْضُ غَيْرَ الْأَرْضَ وَالسَّمَوْتُ وَبَرَزُوُ اللَّهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ

(یاد کړه) هغه ورځ چه بدل به کړه شی (په کښی) دغه ځمکه په بلی ځمکی سره او آسمانونه به هم بدل کړی شی په نورو آسمانونو سره) او را وبه وځی ( ټول خلق له قبورو او په ښکاره میدان به ودریږی خاص) الله ته چه یو ښه غالب ډیر قوی دی.

تفسیر: په قیامت کښی دغه اسمان او ځمکه په دغه موجوده هیئت سره به باقی نه پاتی کیږی یا خو د دغو ذوات به بدل کړی شی ـ یا به یواځی په صفاتو کښی تغیر کیږی ـ او له ځینو روایاتو څخه معلومیږی چه ښائی څو کرتی دغه تبدیل او تغیر ته به وار ورسیږی والله اعلم د «وبرزوا لله جمیعاً د مخامخ دریدلو» مطلب په ﴿ فَقَالَ الضَّعَنَوُ ﴾ الآیة ـ په ذیل کښی پخوا لیکلی شوی دی هلته دی ولوست شی!.

#### وَتَرَى الْمُعْرِمِينَ يَوْمَيِنِ مُقَرَّنِينَ فِي الْرَصْفَادِهُ

او وینی به ته دغه ګنهګاران (کافران) په دغه ورځ کښی چه تړلی شوی به وی یو له بل سره په ځولنو (غاړکیو او ځنځیرونو) کښی،

تفسير: يعنى د يوه يوه نوعيت څو څو تنه مجرمان به په يوه ځنځير کښى تړلى کيږى کما قال الله تعالىٰ ﴿ اَتُعُمُواالَّذِيْنَ كَالْمُوَالَوْيَا كَالْمُوالَوْيَا كَالْمُوالَوْيَا كَالْمُوالَوْيَا كَالُوُالْوَيْمَا كَالُوْلَا اللهُ تعالىٰ ﴿ ٢٦ جزء د الصافات (٢٢) آية (٢) ركوع) ﴿ فَالْاَاللَّهُوْسُ رُوِّجَتُ ﴾ ٣٠ جزء د التكوير ٧ آية).

#### سَرَابِيْلُهُوُمِّتِنُ قَطِرَانٍ

قمیصونه د دوی له نانزړو به وی

تفسیر: چه پکښی اور په ډیره جلتی او سرعت اثر کوی او سخت بدبوئی (ډډوزی) تری خیژی، بیا څرنګه چه د جهنم اور دی همغسی د هغه ځای نانزړو یا ځرنه (ګوګړ) هم وګڼځ.

#### وَتَغَثَّى وُجُوهَهُ مُ التَّارُكُ

#### او پټ به کړی مخونه د دوی اور (د دوزخ)

تفسیر: مخ چه د حواسو او مشاعرو ځای، او د انسان په ظاهری اعضاؤ کښی له ګرد (ټول) ؤ څخه اشرف عضو دی، نو ځکه ئی په خصوصیت سره ذکر کړ، لکه چه په بل ځای کښی په ﴿ تَطَلِمُ عَلَ الْأَوْمَ لَوْ اَلَامُ عَلَ الْأَوْمَ لَوْ اَلْهُ عَلَ الْأَوْمَ لَا اَلْهُ عَلَى الْأَوْمَ لَا الله عَلَى دی.

#### لِيَجْزِى اللهُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتْ إِنَّ اللهَ سَرِيْعُ الْحِسَابِ®

(راوځی له قبورو دپاره د دی) چه جزاء ورکړی الله هر يوه نفس ته (جزاء) د هغه عمل چه کړی وی بيشکه الله ډير ژر دی حساب (د ده)

## هٰذَابَلْغُ لِلنَّاسِ وَلِيُنْذَنُوا بِهِ وَلِيعَلَمُ وَالْمُمَاهُ وَالْهُ وَاحِدٌ وَلِينًا ثُرَاوُلُوا الْأَلْبَابِ ﴿

دغه قران خبر رسونه ده (کافی ده له جانبه د الله) دپاره د خلقو (چه پند پری واخلی) او لپاره د دی دی چه وویرولی شی (خلق) په (وعظ) د ده سره او چه وپوهیږی دوی په دی باندی چه بیشکه خبره هم دا ده چه الله معبود واحد دی (بی شریکه) او چه پند واخلی (تری) خاوندان د عقلونو خالصو.

تفسیر: یعنی د غفلت له خوبه ویښ شئ او له الله څخه وویریږئ او د ده په آیتونو کښی غور وکړئ چه له هغه څخه د الله تعالیٰ په وحدانیت باندی یقین حاصل شی او له عقل او فکر څخه کار واخلئ او پر نصائحو ئی عمل وکړئ

#### (تمت سورة ابراهيم عليه السلام ولله الحمد والمنه)

سورة «الحجر» مكية الآآية (۸۷) فمدنية وهي تسع و تسعون آية) وست ركوعات رقمها (۱۵) تسلسهاحسب النزول (٥٤) نزلت بعد سورة يوسف عليه السلام د «حجر» سورت مكي دى پرته (علاوه) له (۸۷) آيت څخه چه مدني دى (٩٩) آيت او (٦) ركوع لرى په تلاوت كښي (١٥) او په نزول كښي(٥٤) سورت دى وروسته د يوسف عليه السلام له سورت څخه نازل شوى دى)

#### بِنُ سِيرِ اللهِ الرَّحْلُنِ الرَّحِيْمِ

(شروع) په نامه د الله چه خورا (ډير) مهربان ډير رحم والا دى.

#### اللون تِلْكَ النَّ النّ

دغه چه وروسته راځی آیاتونه د کتاب دی او د قرآن چه واضح (بیانوونکی د حق او د باطل) دی

تفسیر: یعنی دا د هغه جامع او عظیم الشان کتاب ایتونه دی چه د هغه په مقابل کښی به کوم بل کتاب، د کتاب ویلو وړ (لائق) او مستحق نه دی . او آیتونه دی د هغه قرآن کریم چه واضح بیانونکی د حق او د باطل دی او اصول ئی نهایت صاف ـ دلائل ئی روښان ـ احکام ئی معقول ـ د اعجاز وجوه ئی واضح ـ او بیانات یی عجیب او فیصله کوونکی دی نو وروسته له دی نه هر څه چه بیان کیدونکی دی ښائی چه مخاطبین هغه په پوره توجه سره واوری.

## رُبَمَايُودُ الَّذِينَ كَفَرُوالْوُكَانُوْامُسُلِمِينَ ﴿

ډير ځلی به آرزو (تمنا) کوی هغه کسان چه کافران شوی دی(چه ووينی خپل احوال او د مؤمنانو او جنت او دوزخ) چه کشکی وی دوی مسلمانان

تفسير: كه نن منكرينو د قرآن عظيم او د اسلام په شان د الله تعاليٰ د عظيم الشان نعمتونو قدر ونه کړ لیکن داسی یو وقت راتلونکی دی، چه دغه خلق به پر خپلی محرومی ژاړی، او د حسرت لاسونه به سره مښي، او وائي به کاشکي مونږ مسلمان کيدو ـ هغه وقت به کله راځي؟ د دغه آیت یه تفسیر کښی مفسرینو سره اختلاف کړی دی. مونږ د (ابن الانباری) له قوله سره موافق هغه عام ایښي دی یعني په دنیا او آخرت کښي په هغو مواقعو کښي چه د کافرانو د نامرادی او د مسلمانانو د کامیابی مناظر او مظاهر وردمخه شی په هره موقع کښی کفار د خپل یاتی کیدلو او ناکامی لامله (له وجی) د خپل مسلمان کیدلو تمنا کوی، او د اسلام له نعمته د محروم یاتی کیدلو حسرت او واویلا به کوی یه دغه سلسله کښی ړومېنی موقع خو د «بدر غزوه» وه چه هلته د مکی معظمی کفارو د مسلمانانو په لوری د ښکاره غلبی او غیبی تائیداتو د لیدلو څخه پخپلو زړونو کښې ئې داسې محسوس کړ، هغه اسلام چه مهاجرين فقراء او د اوس او خزرج بز کران ئی بر متکبرو او ځانمنمو (خود نمای کونکو) قریشی مشرانو باندی غالب او مظفر کړ۔ افسوس چه مونږ له دغه دولت څخه محروم يو هم داسي د اسلامي فتوحاتو او ترقياتو په هر منزل کښي کفار ير خپل تش لاس او حرمان افسوس او حسرت او ندامت باندې متاثر او د نااميدي د اوښکو بهولو موقع ور ورسيده د انتهائي حسرت او افسوس ځای به هلته وی کله چه يرښتي د دوی د روح قبض کولو دیاره ورمخامخ ودریږی، او د عالم غیب حقائق د دوی تر سترګو لاندی راشی، نو دلته به له ډیره غمه خپلی ګوتی چیچی، او تمنا کوی کاشکی مونږ هم اسلام قبول کړی وی؛ څو نن د دغه بعدالموت له عذابه محفوظ پاتی کیدی شوی له دے نه لویه یأس غورځوونکی منظره به هغه وی چه د طبرانی رحمة الله علیه یه حدیث کښی راغلی دی چه نبی کریم علیه افضل الصلاوة والتسلیم فرمایلی دی چه «ځما د امت ډیر سړی د خپلو ګناهونو له سببه یه جهنم کښي لویږي او تر هغه یوري چه د الله تعالیٰ اراده وي، هلته به اوسیږي نو بیا به مشرکین دوی ته طعنی ورکوی چه ستاسی ایمان او توحید تاسی ته څه فائده درورسوله؟ چه تاسی هم نن ځمونږ په شان په دوزخ کښې پراته يئ! نو د دې پيغور له سببه پاک الله به هيڅ يو موحد یه دوزخ کښی نه پریږدی» د دی فرمایلو څخه وروسته نبی کریم دغه آیت ولوست «رېما یود الذین کفروا لو کانو مسلمین» ګواکی دغه به آخری موقع وی چه کفار به د خپل د مسلمانیدلو تمنا کوی.

## ذَرْهُمْ يَأْكُلُوْ اوَيَتَمَتَّعُوا وَيُلْهِمِ مُ الْأَمَلُ فَسَوْفَ يَعُلَمُونَ ۞

پریږده دوی (ای محمده) چه خوری او ګټی فائدی اخلی او مشغول کړی دوی اوږد امید (د ژوندون له ایمان راوړلو) نو ژر ده چه پوه به شی (په عاقبت خپل.

تفسیر: یعنی کله چه هیڅ یو نصیحت پر دوی مؤثر او کارگر نشو، نو تاسی زیاد له دے نه د دوی په فکر کښی مه لویږئ!، بلکه څو ورځی ئی هم داسی خوشی کړئ! چه د بهائمو (چارپایو) په شان وخوری وڅښی، او په زړه پوری مزی وکړی، او خوندور شی، او د مستقبل په نسبت ښه لوی لوی امیدونه وتړی عنقریب به داسی وقت راشی چه دغه گرد (ټول) حقائق به هلته څرګند شی او د پخوانیو او وروستنیو ګرد (ټول) خوړلی او څښلی به له دوی څخه راوځی لکه چه څه قدر حقیقت ئی په دنیا کښی د مجاهدینو په لاس ورښکاره شو او پوره تکمیل به ئی په آخرت کښی کیږی. د «ذرهم» امر د اهانت لپاره دی یعنی هیله (امید) او طمعه پری کړه له دوی نه او هم دی ته ئی ایله (خوشی) کړه چه لکه بهائمو (چارپایو) غوندی خوری او څښی او ګرځی

#### وَمَا الْهُلِكُنَامِنُ قَرْيَةٍ إِلَّا وَلَهَا كِتَابٌ مَّعُلُومٌ ®

او نه دی هلاک کړی مونږ له (اهله د) هیڅ کلی مګر خو دپاره (د هلاک) د هغه به یو وقت معلوم وو (لیکلی په لوح محفوظ کښی).

تفسیر: یعنی هومره کلی ښارونه او اقوام چه پخوا له دی نه هلاک کړی شوی دی د الله تعالیٰ په علم کښی د هر یوه د هلاکت یو معین وقت ؤ چه په هغه کښی نه هیره او نه تیرواته او نه غفلت او نه د الله تعالیٰ د وعدی تأخیر او تعطیل امکان ؤ هر کله چه د کوم قوم میعاد پوره او د دوی د تعذیب وقت ور ورسید یو محلی ګرد (تول) سره سپیره او تباه شوی دی. موجوده کفار دی هم په دغه امهال او تاخیر باندی نه مغروریږی کله چه وقت راشی دوی هم د الله تعالیٰ د سزاه شخه نشی خلاصیدی دغه تاخیر چه کیږی په دغه کښی د الله تعالیٰ لوی لوی حکمتونه دی، مثلاً له دوی څخه د محینو د خپلو یا د دوی د اولادی ایمان راوړل مقدر وی، او د فوری عذاب په صورت کښی به د هغه د وقوع هیڅ یو صورت نه وی.

#### مَاشَبْقُ مِنُ أُمَّةٍ آجَلَهَا وَمَا يَسُتَأْخِرُونَ۞

نه ړومبي کیږی هیڅ امت له وقته (د هلاک) خپل او نه (تری) وروستي کیږی.

تفسیر: یعنی د مهلکه ؤ اممو په منځ کښی څه تخصیص نشته، بلکه د هر قوم د عروج او زوال یا د موت او حیات دپاره کوم میعاد او نیته چه مقرره ده، هغه دی یوی رپی (ساعت) دپاره هم وړاندی او وروسته کیدی نشی (بلکه په هغه وقت کښی هرومرو (خامخا) هلاک کیږی نه تری ړومبی او نه وروستی کیدی شی).

#### وَ قَالُوْ إِيَايَتُهَا الَّذِي نُزِّلَ عَلَيْهِ الذِّكْرُ إِنَّكَ لَمَجْنُونٌ ٥

او ویلی (دغو کفارو محمد ته) ای هغه سریه چه نازل کړی شوی دی پر هغه باندی دکر (قرآن پند په زعم د منکرینو) بیشکه ته خامخا لیونی ئی.

تفسیر: د مکی معظمی مشرکین به دغه الفاظ محض د استهزاء او استخفاف په طریقه سره ویل یعنی «ته له گردو (تولو) څخه ور د مخه شوی ئی، او د پاک الله له درباره دی قرآن راوړی دی، او نورو گردو (تولو) ته احمق او جاهل وایی، بلکه گردی (تولی) دنیا ته د ویری پیغام ورکوی او له هغه سره داسی دعوی هم کوی چه بالاخر به زه غالب یم او یو وقت به داسی راشی چه منکرین به له حسرته او ندامته داسی وائی کاشکی چه مونږ هم مسلمانان شوی وی! دا د کوم عقل او هوش خبری دی، دا خو ښکاره لیونتوب دی او دغه شی چه ته ئی لولی او اوروی ئی د لیونیانو له چتی (بیکاره) او چپوله (گډو وډو) له وینا څخه پرته (علاوه) بل شی نه دی (العیاذ بالله)

## كُوْمَا تَالِّيْنَابِالْمُلَلِّكُةِ إِنْ كُنْتُ مِنَ الصَّدِقِيْنَ<sup>©</sup>

ولی نه راولی مونږ ته ملائکی (دپاره د تعذیب او تکذیب ځمونږ په تصدیق د تا) که ئی ته له صادقانو(رښتینو په دغه دعوی کښی).

تفسیر :یعنی که د احدیت په دربار کښی تاته دومره قرب حاصل دی او له ګردو (تولو) خلقو څخه د الله تعالیٰ له لوری هم دا ته د رسالت د منصب دپاره غوره شوی ئی؛ نو د پرښتو خدائی فوج ولی ستاسی سره نه دی راغلی؟ چه په ښکاره ډول (طریقه) سره ئی ستاسی تصدیق کاوه، او پر مونږ باندی به ئی هم ستاسی خبری منلی وی، او د نه منلو په صورت کښی به ئی مونږ ته سزا راکوله.

## مَانُنَزِّلُ الْمُلَيِكَةَ إِلَّا بِالْحَقِّ وَمَاكَانُوۤ إِلدَّامُّنُظِّرِيْنَ۞

(نو په جواب کښی الله فرمائی) چه نه نازلوو مونږ ملائکی مګر په حق (حکمت یا عذاب) سره او نه به وی په دغه وقت کښی مهلت ورکړی شوی (یعنی د ملائکو د نزول په وقت کښی به پر دوی هم فی الحال عذاب نازلیږی.

تفسیو: یعنی د قبول کوونکو دپاره اوس ښائسته ډیری نښی شته ـ پاتی شو هغه کسان چه د دوی اراده داسی نه ده چه دغه خبره ومنی نو هغوی به ئی د پرښتو د راتګ په وقت کښی هم نه منی نو بیا د هغو په نزول څه فائده مرتبیږی؟ الله تعالیٰ پرښتی سم له خپله حکمته سره د کوم صحیح غرض دپاره لیږی هم داسی خوشی چتی (بیکاره) د هغوی تماشا ورښوول خلقو ته مقصود نه وی عادت الله عموماً داسی جریان لری ـ کله چه د کوم قوم بغاوت او سرکښی له خپله حده تیری کوی ـ او د تفهیم او هدایت ګرد (تول) مراحل خاتمه مومی، نو د پرښتو فوج د دوی د هلاک دپاره ورلیږی ـ نو بیا قطعاً هغه قوم ته مهلت نه ورکاوه کیږی ـ که سم ستاسی له غوښتنی سره پرښتی ولیږلی شی نو له هغه څخه یواځی هم دغه مقصد کیدی شی چه تاسی ښائی بلا تاخیر هلاک کړی شئ چه هغه فی الحال (د الله تعالیٰ) له حکمته سره موافق نه دی. ځکه چه تر اوسه پوری ئی وقت نه دی راغلی ـ دغه خو هغه آخری صورت دی چه نور ګرد (تول) منازل سره طی کیږی. او د ګردو (تولو) چارو تر ختمیدلو څخه وروسته په ظهور رسیږی.

#### إِثَّانَحُنُ نَوَّلِنَا الدِّكُرُو إِثَّالَهُ لَحْفِظُونَ ۞

بیشکه مونږ پخپله نازل کړی دی ذکر (پند قرآن) او بیشکه چه مونږ د ده خامخا ساتونکی یو (له تزئیده تنقیصه او نورو).

تفسیر: یعنی ستاسی استهزاء او تعنت ـ او د قرآن راوړونکی په لوری د جنون نسبت کول پر قرآن عظیم او د قرآن کریم پر حامل قطعاً هیڅ اثر نشی غورځولی ـ په یاد ئی ولرئ چه د دغه قرآن شریف نازلوونکی مونډ یو او مونډ د دغه قرآن مبارک د هر قسم حفاظت او ساتنی ذمه پر خپله غاړه د قدرت اخیستی ده ـ په هغه شان او هیت سره چه هغه نازل شوی دی ـ او بی له یوه ادنی تغییر ـ تبدیل ـ تحریف او د فتحی ـ کسری ضمی او نورو د اړولو او راړولو څخه کرد (ټول) عالم ته په کمال د صحت رسیدلی دی ـ وروسته له دی نه هم رسیډی ـ د ژبی د فصاحت او بلاغت او د علم او حکمت دقائق هر مخومره چه پر مخ تګ او ترقی وکړی ـ خو د پاک قرآن په صوری او معنوی اعجازو کښی به له سره ضعف او انحطاط نه محسوس کیډی، ډیر پوک قومونه او سلطنتونه به د قرآن په غډ کښینولو یا ورکولو کښی ډیر زیار (کوشش) وکړی ـ لیکن د هغه یو تکی به هم تری نشی لری کولی ـ د عظیم الشان قرآن په نسبت د الله تعالیٰ دغه عظیم

ريما(١٤) الحجر(١٥)

الشانه وعده په داسی درستی او صفائی او حیرت غورځوونکی طریقی سره تکمیله او پوره شوی ده او پوره کیږی به ـ چه د هغه د لیدلو څخه د متعصبو او مغرورو مخالفانو سرونه ښکته شوی دی.

«میور» وائی «تر هغه ځایه پوری چه مونډ معلومات لرو په ګرده (توله) دنیا کښی هم داسی یو کتاب نشته چه د قرآن پشان په دولسو سوو کلونو کښی له هر قسمه تحریفه پاک او سپیڅلی یاتی وی».

یو بل اروپائی محقق لیکی «مونږ په هغه یقین سره قرآن بعینه د محمد صلی الله علیه وسلم د خولی وتلی الفاظ گنو ـ لکه چه مسلمانان ئی د خدای کلام گنی ـ» واقعات دا راښیی چه یر هره زمانه کښي د علماؤ داسې يو غفير جم موجود وو (چه د هغوی تعداد الله تعالیٰ ته معلوم دى) او هغوى د دغه لوى قرآن د علومو او مطالبو او غير منقضى (نه ختم كيدونكي) عجائبو حفاظت کړی دی. او کاتبانو د رسم الخط ـ او قاریانو د ادا. د طرز ـ او حافظانو د ده د الفاظو او عباراتو داسي حفاظت کړي دي چه د نزول له وقته تر اوسه يوري د هغه يوه فتحه يا کسره یا ضمه یا نور هم نه دی تبدیل شوی ځینو خدای بښلیو د قرآن رکوع شمیرلی دی. ځينو د هغه آياتونه حساب کړی دی ـ ځينو د هغه د حروفو تعداد راښولي دی ـ حتیٰ چه ځينو د هغه يو يو اعراب او يو يو ټکي هم شميرلي دي پاک الله دغه مترجم عاصي «برهان الدين کشککی» ته داسی یو توفیق وریه برخه کړی دی چه د ټول قرآن کریم په معنوی فهرس باندی هم مشرف شوی دی. چه مثلاً محما د دغه تصنیف له تشرفه هر قاری کولی شی چه ژر تر ژره هر راز (قسم) قرآنی ارشاد او احکام پیدا کړی مثلاً د الله جل وعلا یا د محمد صلی الله علیه وسلم \_ آدم \_ نوح \_ ابراهیم \_ لوط \_ صالح \_ هود \_ اسحاق \_ اسماعیل \_ یعقوب \_ یوسف \_ موسیٰ \_ داود \_ سليمان عليهم السلام او د توحيد \_ لمونع \_ زكوة \_ روژه حج بيع \_ شرى \_ نكاح \_ طلاق ـ یا د نورو دینی یا دنیوی چارو په نسبت د قرآن کریم په کومو کومو آیتونو او سورتونو کښي تذکره شوی دی د رسول الله صلي الله عليه وسلم له زماني څخه تر نن ورځي يوري هیڅ یوه شیبه او ګړی به داسې نه وی تیره شوی چه یه هغه کښې د زرګونو او لکونو یه شمیر د یاک قرآن حفاظ نه وی فکر وکرئ چه علی الاکثر ځمونږ د مسلمانانو یو اته ـ یا لس کلن ووړکی پوری هم اقلا د باک قرآن څو څو سورتونه چه علی الاکثر د متشابهاتو څخه ډک وی او د دوی دیاره یوه اجنبی ژبه ده داسی په یاد لری چه په ښه ډول (طریقه) سره ئی لولی او آوروی ئی حال دا چه هغوی یخپله ژبه کښی په دغه عمر او منګ کښی داسې شیان نشی یادولی، او نه ئی داسی لوستلی شی که بیا یه کوم مجلس کسی د کوم وجیه عالم او حافظ څخه د قرآن کوم حرف یاتی شی یا یه اعرابو کښی ئی څه التباس تری واقع شی نو تر یوه وړوکی یوری هم ده ته فتح ورکوی، او بری انتقاد نیولی شی حتٰی چه له څلورو خواؤ بری د تصحیح غږونه کیږی او امکان نه لری چه هغه لوستونکی همغسی یخپل سر او خوشی یریږدی چه قرآن غلط ولولی. د لوی قرآن د حفظ یه متعلق هم دغه اهتمام او اعتناء (توجه) د نبوت یه عهد کښی ګردو (ټولو) خلقو

لیدلی او د هم دغه حفاظت په لوری ﴿ وَإِنَّالَهُالْحُفِظُونَ ﴾ اشاره فرمائی او د هغه وقت منکرانو ته توجه ورکوی.

# وَلَقَدُ اَرْسَلُنَا مِنْ قَبُلِكَ فِي شِيعِ الْأَوَّلِينَ ﴿ وَمَايَانِيَهُ مُمِّنَ لَسُو لِ إِلَّا كَانُوا إِ اللهِ كَانُوا إِ اللهِ مَيْنَتَهُ وَءُونَ ٩

او خامخا په تحقیق لیولی ؤ مونږ (رسولان) پخوا له تا په ټولیو د پخوانیو (خلقو) کښی او نه به راته هغوی ته هیڅ رسول مګر حال دا چه وو به دوی (د کبره او عناده) چه په هغه پوری به ئی مسخری کولی (لکه چه کوی ئی کفار په تا پوری).

تفسیر: په دغه مبارک آیت کښی ځمونږ پاک رسول الله صلی الله علیه وعلیٰ آله وصحبه وسلم ته تسلی ورکړی شوی ده چه تاسی د دوی له دغه تکذیب او استهزاء څخه مه خپه کیږئ! دغه کومه نوی پیښه او خبره نه ده د منکرانو عادت تل هم داسی وه کله چه کوم نبی علیه السلام دوی ته راته \_ نو په هغه به ئی مسخری او توکی کولی کله به ئی ورته لیونی ویل \_ کله به ئی خپه کاوه او چتی (بیکاره) اوږدی او ساره غوښتنی او مطالبی به ئی تری کولی. فرعون د موسٰی علیه السلام په نسبت ویلی ؤ ﴿ اِنَّنَ اُوْلَا اَلْقِیَ اَرْمِلَ اِلْکِالْمِ اَلْمِی اَلْمُی اَلْمِی اَلْمُی اَلْمِی اَلْمُی اَلْمِی اَلْمُی اَلْمِی اَلْمُی اَلْمُی اَلْمُی اَلْمُی اَلْمُی اَلْمُی اَلْمُی اَلْمُی اَلْمُی اَلْمِی اَلْمُی اَلْمُی اَلْمُی اَلْمُی اَلْمُی اِللّٰمِی اِللّٰمِی اِللّٰمِی اِللّٰمِی اِللّٰمِی اِللّٰمِی اِلْمُی اِل

## كَنْ لِكَ نَسْلُكُهُ فِي قُلُوبِ الْمُعْرِمِينَ ﴿

هم داسی (لکه چه ننه ایستلی ؤ مونږ تمسخر د انبیاؤ په زړونو د پخوانیو کفارو کښی) ننه به باسو دغه (تمسخر) په زړونو د مجرمینو (کفارو د زمانی ستاسی کښی هم).

تفسیر: یعنی هغه خلق چه د جرائمو له ارتکابه مخ نه اړوی ـ مونږ د دوی په زړونو کښی هم داسی د تکذیب او استهزاء عادت تینګ کړی دی ـ لکه چه د دوی زړونو ته د غوږونو له لیاری د الله تعالیٰ وحی ورځی، نو له هغه سره یو ځای تکذیب هم ورلویږی.

## لَايُؤُمِنُونَ بِهِ وَقَدُ خَلَتُ سُنَّةُ الْأَوِّلِينَ®

چه ایمان نه راوړی په دغه (نبی او قرآن) او په تحقیق تیره شوی ده طریقه (عادت د الله په اهلاک) د پخوانیو (کفارو چه تکذیب به ئی کاوه د رسولانو خپلو).

تفسیر: یعنی تل هم داسی دوی توکی او مسخری کوی، او پر دغه روږدی او عادی شوی دی. او سنة الله پر هم دغه جاری دی، چه تل متمردین هلاک او رسوا کیږی ـ او بالاخر د حق خبری ته غلبه او بری ور په برخه کوی. (کله چه ډیره مبالغه کوله کفارو په نازلیدلو د ملائکو کښی لپاره د شاهدی د نبوت د حضرت ختمی مرتبت نو پاک الله داسی فرمائی چه)

## ۅؘڵۅۛڣؘؾۘڂڹٵۼڵؽۯٟؠؙڹٵڋٳڝۜٵڶۺؠٳۧڣؘڟڷؙۅٳڣؽۅؽۼۯڿٛۅٛڹؖڰؘڷٵڵٷۘٳٳؿٚٵڛٚٙڗؖ ڔٙڞٵۯٵڹڵۼؿؙۊؘۄٛۯۺٮٛٷۯٷڹ<sup>ۿ</sup>

او که پرانستلی وی موند پر دغو (غوښتونکو د معجزو په مقتضیٰ خپله (کومه دروازه له آسمانه پس تل گرځیدلی وی دوی به هغه (دروازه) کښی چه تل ختل (آسمان ته) نو خامخا به ئی ویلی ؤ (له ډیره عناده) بیشکه هم دا خبره ده چه تړلی شوی دی سترګی ځموند بلکه موند یو قوم یو چه جادو راباندی کړی دوی دی

تفسیر: یعنی د پرښتو نزول خو دومره عجیب نه دی، که مونږ د آسمان ورونه خلاص کړو، او پرښتی پری وخیژوو، او ګرده (ټوله) ورځ دوی په هم دی ختلو کښی لګیا اوسی، خو بیا هم دغه ضد کوونکی او معاند خلق ئی نه تسلیموی، او په دغه وقت کښی به داسی وائی چه پر مونږ باندی نظر بندی یا جادو شوی دی ـ ښائی په ابتدا یک کښی ئی نظر بندی و ګڼی ـ او بیا ئی لوی جادو وبولی

#### وَلَقَدُ جَعَلْنَا فِي السَّمَاءُ بُرُوجًا

او خامخا په تحقیق پیدا کړی دی مونږ په آسمان کښی (دولس) برجونه

تفسیو: ځینې له بروجو څخه دلته لوی لوی ستوری مرادوی. ځینې تری د شمس او قمر منازل

مرادوی ځینی وائی چه بروج هغه آسمانی کلاوی (قلعی) دی چه په هغو کښی د پرښتو ډلی یبری ورکوی

### ۊۜۯؘؾۜؠٚٛٵڸڵؾ۠ڟؚڔؽؽ<sup>؈</sup>

او ښائسته کړی دی مونږ دغه (آسمان په ستوريو سره) دپاره د کتونکيو (چه عبرت تری واخلی)

تفسیر: یعنی مونږ پخپل بالغه حکمت او قاهره قدرت آسمان ته په ستوریو سره زینت ورکړی دی د شپی چه وریځی او دوړی او غبار او دمه نه وی، نو د ستوریو د دغو بیشمارو واښکیو له کتلو څخه انسان په څه اندازه خوښ او محظوظیږی او د آسمان د ننداری کوونکی په نظر څومره ښانسته او له عظمته ډک معلومیږی، او غور او فکر کوونکی ته په هغه کښی د الله تعالیٰ د کامل صنعت، لوی حکمت مطلقه وحدانیت څومره نښی، دلائل موندلی کیږی مطلب ئی دا دی چه له آسمان د پرښتو راښکته کول، یا د هغوی پر آسمان باندی د خیژولو هیڅ ضرورت نشته که د دوی زړه د اطاعت او قبول په لوری مائل وی، نو په آسمان او ځمکه کښی د قدرت ډیری نښی او دلائل شته چه د هغو د لیدلو څخه پوه او عاقل سړی د توحید سبق په ډیره آسانی حاصلولی شی دوی له داسی ـ روښانو مثالونو او ښکاره ؤ نښو او دلائلو د لیدلو څخه څه معرفت حاصل کړی دی؟ چه په مستقبل کښی د دوی په نسبت څه توقع وکړی شی.

# وَحَفِظْهٰمَامِنُ كُلِّ شَيْظِن رَّجِيْمٍ ﴿ الْامِنِ السُّتَرَقَ السَّهُعَ فَأَتَبُكَ الْشِهَا الْمَنْ السَّبُعُ فَأَتَبُكَ الْمُعَالِمِينَ السَّبُعُ فَأَتَبُكَ الْمُعَالِمِينَ السَّبُعُ فَأَتَبُكَ الْمُعَالِمِينَ السَّبُعُ فَأَتَبُكُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلِي الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِمُ الْمُؤْمِنُ ال

او ساتلی دی مونږ دغه (آسمان) له هر شیطانه ویشتلی شوی (په شغلو سره) لیکن هغه (شیطان ختونکی آسمان ته) چه غلا کړی (خبره) اوریدلی شوی (له ملائکو) پس ورپسی شی ستوری ښکاره (روښانه نو وئی سوځوی پخپلی لمبی سره).

تفسیر: یعنی په آسمانونو کښی د شیاطینو هیڅ عمل او مداخله نه چلیږی، بلکه د محمد صلی الله علیه و سلم د دوی الله علیه وسلم د بعثت راهیسی د دوی کزر او تیریده هم آسمان ته ممنوع دی. اوس د دوی انتهائی کوښښ په دی کښی دی چه یوه شیطانی سلسله قائمه کړی او آسمان ته ځان نژدی ورسوی او د ملکوتو له عالمه سره نژدی پر غیبیه ؤ اخباراتو اطلاعات حاصل کړی، دلته هم د

ربما(١٤)

پرښتو پیری درولی شوی دی ـ چه کله شیاطین داسی کوښښ وکړی نو له پاسه د اور په لمبو وویشتلی شی، له قرآنی نصوصو او د نبوی له احادیثو څخه معلومیږی چه د تکوینی امورو په نسبت کله چه په آسمانونو کښی د کومی فیصلی اعلان کیږی او پاک الله په دغه سلسله کښی پرښتو ته وحی لیږی، نو هغه اعلان په یو خاص کیفیت له پاسه تر ښکته پوری درجه په درجه راځی، تر څو چه د دنیا آسمان ته ورسیږی. د «بخاری شریف» د یوه روایته سره مطابق په «عنان» وریځو کښی پرښتی د هغه مذاکره کوی، او شیاطین زیار (کوشش) کوی چه د دغو معاملاتو په متعلق غیبی معلومات حاصل کړی.

همغسی چه نن ورځ کوم پیغام د بیسیمو (وائرلس) ټلیګرافو په ذریعه لیږلی کیږی، او له هغه څخه خلق په لیاره کښی د جذب کولو او اخیستلو تدبیر کوی، نو ناڅاپه له پاسه بم (شهاب ثاقب) پری لویږی ـ او د دغو غیبی پیغاماتو غلا کوونکی مجروح یا هلاکوی ـ په دغه کش او کوک (منډو رامنډو) کښی چه په کومه یوه یا نیمه خبره باندی شیطانان پوهه حاصلوی نو دوی د هلاکیدلو څخه د مخه په ډیر عجلت او تلوار سره ئی نورو شیاطینو ته وررسوی او هغه ئی خپلو نورو انسانی دوستانو ته د وررسولو کوښن کوی، کاهنان د هم دغه نیمگړی او ناتمامی خبری څخه په سلهاؤ دروغ له خپله ځانه جوړوی او په عوامو کښی ئی د غیبی اخبارو په نامه خوروی. کله چه یوه نیمه خبره ئی رښتیا وځی، نو د دوی معتقدان هغه د دوی د رښتینی په ثبوت کښی ور وړاندی کوی، او له هغه سلهاؤ خبرو څخه چه دروغ ثابتیږی اغماض او تغافل کوی.

(۱) تنبیه: قرآن او حدیث د دغو واقعاتو په بیانولو سره تنبیه ورکړی ده چه له ادلٰی ځنی ادنیٰ، او له وړوکی څخه وړوکی د صداقت او رښتیا سرچینه هم د ملکوتو په همغه عالم کښی ده . د شیاطین الجن والانس په خزانو کښی پرته (علاوه) له کذبه او افتراء بل هیڅ څیز نشته او هم دا ښکاروی چه آسمانی انتظامات دومره مکمل دی چه هیڅ یو شیطان د دی خبری مجال او توان نه لری چه هلته قدم کیښودی شی ـ یا سره له انتهائی جد او جهد د هغه ځای پر انتظاماتو او فیصلو او بروجو کوم معتدبه لاس او غلبه پیدا کړی. پاتی شوه هغه یوه نیمه جمله چه دوی ئی د دی لوری او د هغه لوری له پرښتو څخه آوری، او بیا له هغه ځایه ئی په منډو سره تښتوی نو د دی په نسبت د الله تعالیٰ اراده پر دغه نه ده تللی چه هغه قطعاً بنده کړی شی او که د الله تعالیٰ اراده پر دی باندی تللی وی، نو هغه به ئی هم بندوله، مگر دغه خبره د الله تعالیٰ له حکمته سره موافقه نه وه ، د شیاطین الجن والائس په نسبت دی علیم او خبیر دی چه اضلاو پر اسبابو او وسائلو باندی د لاس ورکولو څخه د څه نه څه حکمت د وجود څخه هیڅوک نشی انکار کولی هم داسی حکمت د لته هم وګنئ

(۲). تنبیه: شیاطین د شهابو په ذریعه هلاکیږی مگر همغسی چه د «جنوبی قطب» کاشفین او د «همالیی» د ډیری لوړی څوکی صاعدین د خپلو تحقیقاتو او تتبعاتو په لیاره کښی مړه کیږی

ربما(١٤)

او نور د دوی د دی عاقبت او انجام د لیدلو څخه د هغه کار شا او تعقیب نه پریپدی نو پر هم دغه باندی د شیاطینو هم دغه مسلسل جد او جهد هم قیاس کرئ! دا دی واضح وی چه قرآن او حدیث دغه نه دی راښوولی چه د شهابو وجود تش د هم دی شیاطینو د رجم دپاره دی، ممکن دی چه د هغوی په وجود پوری نور ډیر مصالح هم تړلی وی ـ او حسب الضرورت دغه کار هم تری اخیست کیږی والله تعالیٰ اعلم

## وَالْاَرْضَ مَنَدُنْهَا وَالْقَيْنُافِيهُارَوَاسِيَ وَانْبُتُنَافِيهُا مِنْ كُلِّ شَيُّ مَّوْزُوْنٍ ®وَجَعَلْنَالْكُوُفِيهَامَعَايِشَ وَمَنُ لَسُتُولَهُ بِلزِقِيْنَ

او ځمکه غځولی (غوړولی) ده مونږ دغه (ځمکه) او غورځولی دی مونږ په دغه (ځمکه) کښی غرونه (درانه محکم لکه میخونه) او زرغون کړی دی مونږ پکښی له هر شی اندازه کړی شوی څخه. او پیدا کړی مو دی تاسی ته په دغه (ځمکه) کښی (اسباب د) معیشت او هغه شیان چه نه یئ تاسی هغوی ته رزق روزی ورکوونکی (لکه عیال اولاد حیوانات او نور او مونږ ئی رازق یو).

تفسیو: یعنی نوکران، چاکران، حیوانات او نور چه له هغو څخه مونږ خپل کار او خدمت آخلو او د هغوی روزی د پاک الله د لطف او مرحمت په ذمه کښی ده.

### وَإِنْ مِنْ شَيْ اللَّاعِنُدَ نَاخَزَ إِينُهُ وَمَا ثُنَزِّلُهُ اللَّابِقَدَرِمَّعُلُومِ

او نشته هیڅ څیز مگر په نزد ځمونږ دی خزانی د هغه او نه نازلوو (نه رالیږو) هغه شی مگر په اندازی معلومی سره(نه لږ نه ډیر سم ځمونږ له حکمت او مصلحت سره).

تفسیر: یعنی هر هغه محیز په هر مقدار سره چه الله تعالیٰ اراده وفرمائی پیدا کوی ئی، نه محه ربر (زحمت) او تکلیف ورپیښیږی، او نه پکښی ستری کیږی، له یوه لوری کله چه اراده وفرمائی سم د لاسه هغه شیان موجودیږی. گواکی د گردو (ټولو) شیانو خزانه د الله تعالیٰ لامحدوده قدرت دی، چه په هغه سره هر څیز سم له حکمته د یوه معین نظام لاندی په تاکلی (مقرر کړی) اندازی بی له تزئیده (زیاتی) او تنقیصه (کمی) پرله پسی راوځی او راځی.

## ۅٙٲۯڛۘڵڹٵڶؚڐۣؠۼؚۘڵۅٙٳۊڿٙڡؘٲڹٛۯؙڶٮٚٵڡؚڹۘٵڶڛۜؠٵٛ؞ؚڡؘٵۼؙۘٵؙۺؘڠؽڹڴؠؙٷٛٷ ۅٙڡۧٵۧٲػؙڎؙۅڵ؋ؠۼ۬ڔؚڹؽڹۛ

او رالیږلی دی مونږ بادونه بلاربوونکی (ونو او وریځو لره یا پخپله بلاربه) پس نازله کړی (لیږلی) ده مونږ له آسمان (له وریځو) څخه اوبه نو وڅښولی مونږ تاسی ته دغه اوبه او نه یئ تاسی دغو اوبو لره خزانه کوونکی ساتونکی بلکه مونږ ئی درساتو).

تفسیر: یعنی اورونکی هواوی درنی درنی وریگی له اوبو شخه دکی راولی، چه له هغه محنی اوبه وریدی، او په ویالو، چینو او کوهیو او نورو کښی سره تولیږی، او ستاسی په کار درځی ـ که د الله تعالیٰ اراده وی، نو هغه به ئی د څښلو وړ (لائق) نه وی پریښی، لیکن ده د خپلی مهربانی څومره خوډی او لطیفی اوبه ستاسی د دولسو میاشتو د ضروریاتو دپاره د ځمکی په مساماتو کښی جمع کړی دی؟. ﴿ وَمَالَنُولَهُ فِيْزِيْنِيْنَ ﴾ او نه یئ تاسی دغو اوبو لره خزانه کوونکی ساتونکی بلکه مونږ ئی درساتو یعنی نه د پاسنی اوریا(باران) خزاین ستاسی په قبضه کښی دی، او نه د لائدنی چینی او کوهی مخازن ستاسی په اختیار کښی دی، کله چه الله تعالیٰ اراده وفرمائی داسی اوریا (باران) وروی چه تاسی ئی مخه نشئ نیولی ـ او نه ئی سم له خپلی غوښتنی سره ورولی شئ ـ او که د کوهی او چینی اوبه وچی کړی ـ یا ئی داسی ښکته بوځی چه ستاسی لاس ور ونه رسی، نو تاسی به څرنګه پری قدرت او لاس حاصل کړئ؟.

## وَ إِنَّالْنَحَنُ مُحْى وَنُمِينُ وَخَنُ الْوِرِثُونَ ٣

او بیشکه مونږ خامخا هم دا مونږ ژوندی کول او هم وژل کوو او هم دا مونږ وارث باقی یاتی کیدونکی یو (یس له فنا د عالمیانو هم).

تفسیر: یعنی دنیا به فناء کیږی او یو الله تعالیٰ به پخپلو کاملو صفاتو سره باقی پاتی کیږی حضرت شاه صاحب لیکی «هر څوک مری او د هغه گتلی او اموال د پاک الله د قدرت په لاس کښی پاتی کیږی.»

#### وَلَقَنْ عَلِمُنَا الْمُسْتَقَيْمِيْنَ مِنْكُوْ وَلَقَنْ عَلِمُنَا الْمُسْتَا أَخِرِيْنَ ®

او خامخا په تحقیق معلوم دی مونږ ته ړومېنی له تاسی او خامخا په تحقیق معلوم دی مونږ ته وروستنی خلق (ستاسی هم).

تفسیو: یعنی د پخوانیو او د وروستنیو د هیڅ یوه شخص یا د هغه اعمال محمون و له علمی احاطی څخه خارج نه دی، الله تعالیٰ ته له ازله د هر شی د تفصیل علم شته، او سم له هغه سره د دنیا گردی (ټولی) پیښی او واقعات څرګندیوی (ښکاریوی) او سم له هغه سره به په آخرت کښی له گردو (تولو) مخلوقاتو سره عدل او انصاف کیوی

**تنبیه:** وړاندی تلل والی او بیرته پاتی والی عام دی چه په ولادت کښی وی که په موت کښی وی په اسلام کښی وی که په نیکو کاری کښی وی، د لمانځه په صفوفو کښی وړاندی یا وروسته دریدل هم د نیکو کاری په ذیل کښی راځی.

#### وَإِنَّ رَبِّكَ هُوَيَحْشُرُهُ مُرْإِنَّهُ حَكِيثُمُ عَلِيْهُ صَ

او بیشکه رب ستا هم دی به راټولوی دوی (په محشر کښی دپاره د جزا) بیشکه چه دغه (الله) ښه حکمت والا دی (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی) ښه علم والا (په ټولو احوالو).

تفسیر: یعنی هره ذره هم د الله تعالیٰ په علم کښی شته. هر کله چه د ده علم او حکمت مقتضی شی نو گرد (تول) به په یوه وقت کښی سره تولوی او په دغه کښی هیڅ اشکال نشته ـ د قبر په خاورو او د ځناورانو په ګیډو کښی ـ د سمندرو په ژورو کښی ـ او په فضاء کښی او هوا کښی ـ الغرض په هر ځای کښی هر څیز او د هغه هر جزء چه وی، هغه پخپل محیط علم او کامله قدرت سره ټولوی

## وَلَقَدُ خَلَقُنَا الْإِنْسَانَ مِنُ صَلْصَالِ مِّنْ حَمَاٍ مَّسُنُوْنٍ شَ

او خامخا په تحقیق پیدا کړی دی مونږ انسان (آدم) له وچی ختی چه کړنګیدی (لکه کودری چه وی) له توری ختی سخا کړی شوی.

تفسیر: د آفاقیه و آیتونو او دلائلو محخه وروسته د انفسیه و آیتونو او دلائلو بیان فرمائی چه د هغه په ضمن کښی ښائی دغه تنبیه هم مقصود وی چه د منبع الکمالاتو هغه ذات چه تاسی ئی په داسی یوه عجیبه طریقه سره ړومبی ځلی پیدا کړئ، نو بیا ستاسی پیدا کول او په یوه میدان کښی مو سره راتولول هغه ته څه اشکال لری؟

ريما(١٤)

تنبیه: د آدم د پیدا کولو په نسبت دلته ئی دوه الفاظ وفرمایل (۱) «صلصال» یعنی هغه کرنگیدونکی خته چه د اور د پخیدلو څخه دغه کیفیت پکښی پیدا کیږی ـ چه هم دغه ئی په بل ځای کښی «کالفخار» فرمایلی دی. (۲) «حمامسنون» یعنی هغه سخا شوی خته چه تری بدبوئی خیژی. داسی خیال کیږی چه ړومبی به ئی له سخا شوی ختی څخه د (آدم) کالبوت تیار کری وی او بیا به ئی وچ کری وی، او بیا به ئی داسی یوخ کری وی چه تری کرنگ ختلو، بیا وروسته له مختلفو تطوراتو دغی درجی ته رسیدلی وی چه انسانی روح پکښی ویوکل شی. یه «روح المعانی» کښی د ځینو علماؤ قول نقل شوی چه د هغه الفاظ دا دی «كانه سبحانه افرغ الحما فصورمن ذلك تمثال انسان اجوف فيبس حتى اذانقر صوت ثم غيره طورا بعد طور حتى نفخ فيه من روحه فتبارك الله احسن الخالقين. حضرت شاه صاحب لیکی «خاوره ئی په اوبو کښی خوشته کړه ـ او خمیره ئی پورته کړه چه د تنگهار غږ تری پورته شو، هم دغه د انسان بدن شو، او د هغه خاصیات په سختی او بار پورته کولو کښي ياتي شو؛ هم داسي ګرم کړ شو چه بيريانو (د حدت او خفت) خاصيت د ده په ييدايش كښي ياتي وي». راغب اصفهاني رحمة الله عليه د يوه طويل مضمون يه ضمن كښي تنبيه کوی چه «حمامسنون» او «طین لارب» او نور الفاظ دا ښکاروی چه خاوره او اوبه ئی سره ګد کړی دی ـ او بيا ئی وچ کړی دی او د «فخار» لفظ دلالت کوی چه تر يوی درجی پوری په اور کښي هم يخه شوى ده ـ هم دغه نارى جزء د بني آدمو د شيطنت منشأ ده، په هم دغه مناسبت په ۲۷ جزء د الرحمٰن په ٤ آيت اوله رکوع کښي فرمايلي دی ﴿ خَلْقَ الْإِنْمَانَ مِنْ صَلْصَالِ كَالْعَقَارِ وَخَلْقَ الْبَاقَ مِنْ مَلْمِ مِنْ مَلْمِ الله عليه دغه مضمون ډير اوږد او خوږ دی، افسوس چه مونږ ئي خلاصه دلته نشو ليکلي.

#### وَالْجِأَنَّ خَلَقَنْهُ مِنْ قَبْلُ مِنْ تَارِ السَّمُوْمِ

او جان (پلار د پیریانو) پیدا کړی دی مونږ هغه پخوا له (انسانه) له اوره بی لوکی څخه.

تفسیو: یعنی لطیف اور او هوا سره گده کما قال الله تعالی ﴿ وَخَلَقَ الْمَافَّى ثَلْمِوْنَ ثَلْمِ وَنَالًا ﴾ (۲۷ جزء د الرحلن (۱۵) آیت اوله رکوع) یا داسی وبوله چه د اور په شان سوځیدونکی هوا څخه چه مونډ ورته «جل» یا «برو» وایو بهر حال د انسانانو پلار له داسی یوی مادی څخه پیدا کړی شوی دی چه د خاورو عنصر پکښی غالب دی. او د پیریانو پلار له هسی یوی مادی څخه روغ شوی دی چه په هغه کښی د اور عنصر غلبه درلوده (لرله) چه (ابلیس) هم په هم دغه قسم کښی ؤ.

# وَإِذُ قَالَ مَ بُكَ لِلْمَلَيْكَةِ إِنِّ خَالِقٌ بَثَرُامِّنُ صَلْصَالِ مِّنَ حَالَمَّ لُوْنٍ ﴿ وَإِذْ قَالَ اللهِ مِنْ مُؤْدِ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهُ مُنْ اللهُ اللهِ مِنْ اللهُ اللهُ اللهِ مِنْ اللهُ اللهُ

او (یاد کړه) هغه وقت چه وویل رب ستا ملائکو ته چه بیشکه زه پیدا کوونکی یم د یوه بشر له کودرو کړنګیدونکو وچو څخه (چه جوړ شوی دی) له توری ختی سخا شوی څخه نو کله چه برابر می کړ دغه (بشر) او پو می کړ په ده کښی له روح خپل (او دی پری ژوندی شو) نو پریوځئ تاسی ده ته په دی حال کښی چه سجده کوونکی یئ.

تفسیو: یعنی د آدم علیه السلام کالبوت به جوړ کړم، او د دی قابل به ئی وګرځوم چه په انسانی روح سره فائض او کامیاب شی، بیا په هغه کښی به روح او ساه ننباسم، چه په هغه یو جماد انسان کیږی نو په دغه وقت کښی به تاسی ته حکم درکاوه کیږی چه ګرد (ټول) ورته سجده وکړئ.

تنبیه: پاک الله چه د «روح» (سا) اضافت پخپل طرف و کړ، دغه محض تشریف او تکریم او د انسانی روح د امتیاز ښکارولو لپاره دی، یعنی هغه خاص «روح» چه په هغه کښی ځما د (علم او تدبیر او نورو) صفاتو نمونه او په اصلی فطرت کښی ځما یادوونکی، او د خصوصی لطافت په سبب له ما سره نژدی علاقه لرونکی وه. امام غزالی رحمة الله علیه په بل عنوان پر دغه اضافت رڼا (رنړا) اچولی ده او فرمائی «که لمر د نطق او د وینا قوت ومومی او ووائی چه ما د خپل د نور او رڼا (رنړا) فیض ځمکی ته ورساوه، نو آیا دغه (د خپل نور) لفظ ویل به غلط وی؟ کله چه دغسی ویل صحیح دی، حال دا چه نه لمر په ځمکه کښی حلول کوی ـ او نه د هغه نور او رڼا (رنړا) له هغه څخه بیلیږی، بلکه له ځمکه څخه په ملیونو کروه لری دی، خو له هغه ځایه د رڼا (رنړا) اداره او زمام د ده په قبضه کښی دی او ځمکه هیڅ اختیار نه لری پرته (علاوه) له دی نه چه تری سم له خپله استعداه نفع حاصلوی، نو له وراء الوراء د پاک الله دغسی فرمایل چه ما په آدم علیه السلام کښی له خپل روح څخه وپوکل د حلول او اتحاد او نورو دلیل څرنګه کېدی. شی؟ د روح په متعلق مناسب کلام به انشاء الله وروسته له دی نه په کېدی. شی؟ د روح په متعلق مناسب کلام به انشاء الله وروسته له دی نه په

#### فَسَجَنَ الْمَلَلِكَةُ كُلُّهُمْ اَجْمَعُونَ ﴿ إِلَّا اِبْلِيسَ الْمَانَ يَكُونَ مَعَ الشَّجِدِيْنَ ﴿ قَالَ يَالِيْسُ مَالَكَ الْاَنْكُونَ مَعَ الشِّجِدِيْنَ ۖ قَالَ لَمُ اكُنُ لِاسْجُكَ لِبَشَرِ خَلَقْتَهُ مِنْ صَلْصَالِ مِّنْ حَامِّسُنُونِ ﴾ لَمُ اكُنُ لِاسْجُكَ لِبَشَرِ خَلَقْتَهُ مِنْ صَلْصَالِ مِّنْ حَامِّسُنُونِ ﴾

نو سجده وکړه ملائکو ټولو د دوی تمامو (یو کرت). مگر خو ابلیس؛ (چه له ډیره کبره) منع ئی راوړه له دی نه چه شی دی سره له سجده کوونکو (آدم ته نو) وفرمایل (الله) ای ابلیسه! څه (عذر) ؤ تا لره (په دی کښی) چه نه شوی ته سره له سجده کوونکیو؟. وویل (ابلیس) چه نه یم زه (لائق د دی کار) چه سجده وکړم (داسی) بشر ته چه پیدا کړی دی له کودرو کړنګیدونکیو وچ (چه جوړ شوی دی) له توری ختی سخا شوی.

تفسیر: یعنی شیطان وویل آدم علیه السلام پیدا شوی دی د «خسیس» شی نه چه خاوری دی، او زه پیدا یم له «شریف» شی نه چه اور دی، نو روحانی لطیف محیز جسمانی کثیف محیز ته څرنگه سجده وکړی؟

دی احمق دی ته هیڅ ونه کړ نظر چه یه خاورو کښی مدفون وی سیم و زر

> امانت دی کار د محمکی اور خائن دی له امین نه خائن چیرته وی بهتر

#### قَالَ فَاخْرُجُ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيْهُ إِنَّا

نو وفرمایل (الله ابلیس ته) پس ووځه ته له دی ځایه نو بیشکه ته رټلی شوی ئی.

تفسیر: یعنی له جنته، یا له آسمانه یا د ملائکو له تولی یا له دغه عالی مقامه چه تر اوسه پوری ته هغه محای ته رسیدلی وی (محه وومحه نو بیشکه ته رتلی شوی ئی) یعنی مردود او مطرود ئی. یا به «رجیم» اشاره وی هغه طرف ته چه پخوا تیر شو چه په «شهاب» د ستوری په لمبو شیاطین ویشتلی شی. گواکی په دغه لفظ سره د هغی شبهی جواب ورکړی شوی دی چه ستا انکار له

سجدی شخه د عنصری شرف په اعتبار نه دی، فضل او شرف خو خاص هغه چا لره دی چه پاک الله ورته سرلوړی او افتخار ورکړی، هو! ستا د دغی اباء او استکبار منشأ خو هغه شقاوت او بدبختی ده چه ستا د بد استعداد لامله (له وجی) په تا کښی مضمر او مقدر دی.

#### وَّانَّ عَلَيْكَ اللَّعْنَةُ إِلَى يَوْمِ الدِّيْنِ®

او بیشکه پر تا باندی دی (ای شیطانه) لعنت تر ورځی د جزاء پوری.

تفسیو: یعنی ای شیطانه! د قیامت تر ورځی پوری د الله تعالیٰ له رحمته لریوالی، او د بندګانو له لوری به هم لعنت درباندی وریږی، او په دغه ترتیب سره آناً فاناً ته له خیره لری کیږی، کله چه چه تر قیامته پوری به د خیر توفیق ونه لری او وروسته له هغه بله موقع له سره نشته ـ ځکه چه په آخرت کښی به هر سړی همغه ریبی چه دلته ئی کرلی وی. یا داسی ووایه چه د قیامت تر ورځی پوری به لعنتونه پری وریږی، او وروسته له هغه به په بیشمارو اقسامو عذابونو کښی اخته کیږی، یا به د «الیٰ یوم الدین» لفظ له دوامه کنایه وی.

# قَالَ رَبِّ فَأَنْظِرُنَ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴿ قَالَ فَاتَّكَ مِنَ الْمُنْظِرِيْنَ ﴿ وَالْكَوْمِ الْمُنْظِرِيْنَ ﴿ إِلَى يَوْمِ الْمُنْظِرِيْنَ ﴾ الْكَيْمُ الْوَقْتِ الْمَعَلُومِ

وویل (ابلیس) ای ربه ځما پس وګوره (مهلت راکړه) ماته تر هغی ورځی پوری چه بیا پورته کولی شی (خلق) له قبورو. وفرمایل (الله) نو بیشکه چه ته له کتلیو (مهلت ورکړیو) شویو ئی تر (هغی ورځی د وقت معلومه (فناء د مخلوقاتو) پوری.

تفسیر: یعنی تر هغه معلومه وقته پوری تاته مهلت درکاوه شی چه په ښه زړه پوری خپل ارمان وباسی د دغی واقعی تفصیل په «البقرة» او «الاعراف» په سورتونو کښی تیر شوی دی او مونږ د «الاعراف» په دوهمه رکوع کښی د دی پر اجزاؤ څه کلام هم کړی دی هغه دی هلته بیا ولوست شی، دلته د هغه د بیا اعادی څه ضرورت نشته.

### قَالَ رَبِّ بِمَا اَغُويُتَنِي لَأُزَيِّنَ لَهُ مُ فِي

## الْأَرْضِ وَلَا عُونِينَهُ وُ إَجْمَعِينَ ﴿ إِلَّاعِبَادَكَ مِنْهُ مُ الْمُخْلَصِينَ ۞

وویل (ابلیس) ای ربه ځما قسم دی ما لره په کمراه کولو د تا ما لره چه خامخا ښائسته به کړم هرومرو (خامخا) (کناهونه) دوی ته په ځمکه کښی او خامخا زه به کمراهان کړم هرومرو (خامخا) دوی ټول. مګر خو هغه بند ګان ستا له دوی څخه چه خالص کړی شوی دی (له ګناهونو)

تفسیر: یعنی انسانانو ته به د دنیا پسرلی ورښکاروم ـ او د نفسانی غوښتنی په حال کښی به ئی راګیروم ـ او ستا د مخصوصو او منتخبو بندګانو څخه ماسوا، نور ګرد (ټول) به له لیاری څخه بی لیاری کوم. لعین ابلیس دغه کلمات د انتقام په جوش کښی ویلی دی چه مطلب ئی داسی ؤ چه زه خو ستا هیڅ شی نشم درخرابولی، لیکن په هغه سبب چه زه لری غورځولی شوی یم. د خپل قدرت او بساط سره موافق د ده تر نسلونو پوری به هم خپل انتقام آخلم، د «الاعراف» په سورت کښی په دغه موضوع مونږ څه لیکلی دی هغه دی بیا ولوست شی!.

## قَالَ هٰذَاصِرَاطُاعَلَىٰٓ مُسْتَقِيْرُۗ۞

نو بيا وفرمايل (الله) دغه (اخلاص په عمل كښي) لياره ده تر ما پوري برابره.

تفسیر: یعنی بیشکه د بندگی او اخلاص لیاره سمه برابره تر ما پوری رسیږی ـ او هم دغه محما صافه او سمه لیاره ده چه پکښی هیڅ لوړه (پورته) ژوره (خکته) او کاږه واږه نشته، او هر چا چه د عبودیت او اخلاص طریقه اختیار کړه، همغه به د شیطان لعین له تسلط نه مأمون پاتی کیږی ـ او هر څوک چه د هغه ملعون متابعت کوی، له هغه سره به دوزخ ته محی، محینو مفسرینو هناویراطاعی مشتویی پر تهدید حمل کړی دی ـ یعنی ای ملعونه! ته چه خلق له سمی لیاری څخه بی لیاری کړی چیری به ئی بیایی؟ هغه به کومه لیاره وی چه بالاخر محما په لوری نه راځی؟ بیا محما له سزا څخه محان ژغورلی (بچ کړی) چیری به تلی شی؟ په دغه وقت کښی دغه کلام به داسی وی لکه چه وائی ««افعل ماشئت فطریقک علی» لکه چه د «الفجر» په (۱٤) آیت (۳۰) جزء کښی هم فرمایلی دی

## إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمُ سُلُظِنُّ إِلَّامِنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْغُويْنَ ٥

بیشکه خاص بندگان ځما چه دی نشته تاته پر دوی هیڅ تسلط (او غلبه په کمراه کولو) مگر هغه څوک چه متابعت کوی ستا له کمراهانو (چه ستا زور پری رسیږی).

تفسیر: یعنی بیشکه پر هغه خو غورو او منتخبو بندگانو چه د هغو ذکر پاس وشو ستا هیڅ زور نه چلیږی. یا به ئی دا مطلب وی چه پر هیڅ بنده به ته په زور او زبردستی څه کار نشی کولی، هو! هر هغه څوک چه پخپله گمراه او بی لیاری شی او د خپل جهله او حماقته تا پسی رهی (روان) شی، هغه به پخپل اختیار خپل ځان خراب او بربادوی، لکه چه په ۱۳ جزء د ابراهیم په (۲۲) آیت (۱) رکوع کښی پخپله د شیطان مقوله تیره شوه

-----

## وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُوْعِدُ هُمُ آجْمَعِيْنَ ﴿

او بیشکه چه جهنم (دوزخ) خامخا ځای د وعدی د دغو (تابعانو ستا) دی د ټولو.

تفسیر: یعنی تاته او ستا نورو ملگریو ته د دوزخ بندیخانه تیاره ده تاسی گرد (تول) په همغه کنده کښی غورځولی کیږی.

### لَهَاسَبْعَهُ ٱبْوَابِ لِكُلِّ بَابِ مِنْهُمُ جُزُءٌ مَّقَسُوْمٌ ﴿

چه دی دی (دوزخ) لره اوه دروازی دپاره د هری دروازی له دی (گمراهانو) څخه یوه برخه به وی قسمت (او تعیین) کړی شوی.

تفسیر: ځینو اسلافو له «سبعة ابواب» څخه د دوزخ اوه طبقی لاندی او باندی مراد کړی دی لکه چه ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه د هغوی نومونه داسی راښوولی دی (۱) جهنم (۲) سعیر (۳) لظی (٤) حطمه (۵) سقر (۱) جحیم (۷) هاویه. او د جهنم د لفظ اطلاق پر یوی خاصی طبقی او پر ګردو (تولو) طبقاتو پر دواړو کیږی د ځینو په نزد تری هغه اووه دروازی مراد دی چه په هغو کښی به بیل بیل مجرمان سره ننوځی والله اعلم.

حضرت شاه صاحب لیکی «لکه چه جنت اته دروازی لری او په نیک عملو کسانو ویشلی شوی دی، هم داسی د دوزخ دغه اووه ورونه هم پر بد عملانو ویشلی شوی دی ښائی د جنت یو ور

ځکه زیاد وی چه ځینی موحدین د الله په خاص فضل او مرحمت سره به بی له عمله په جنت کښی داخلیږی، باقی په عمل کښی دروازی سره برابری دی.

## ٳٮؙؖٵڶؽؙؾٞؾؚؽؘڹ<u>ٷ</u>ؘٛۘۘۘۘۻۺ۬ۊۜۨٷؽۅٛڹۣ<sup>ۿ</sup>

بیشکه ځان ساتونکی (له متابعت د ابلیس) په جنتونو کښی به وی او په چینو کښی به وی.

تفسیر: هغه کسان چه له کفر او شرک او معاصیو او له ذنوبو څخه پرهیز کوی دوی به حسب المراتب په باغونو کښی اوسیږی، چه هلته به په ډیری ښی قرینی او نزاکت او لطافت سره چینی او ویالی بهیږی د شیطان له متبعینو څخه وروسته په دغه آیت کښی د مخلصینو عبادو انجام او خاتمه بیان فرمائی.

#### ادُخُلُوها بِسَالِمِ امِنِيْنَ @

(او وبه ویلی شی دوی ته) ننوځئ دغو جنتونو ته په سلامتی له هره آفته په دغه حال کښی چه په امن به یئ (له زواله د نعمت)

تفسیر: یعنی فی الحال به له کردو (ټولو) آفاتو او عیوبو څخه صحیح او سالم ـ او په مستقبل کښی به د تل دپاره له هر قسمه بد فکری او پریشانی او خوف او ویری څخه بی فکره او بی خطری وی.

#### وَنَزَعْنَامَافِي صُدُورِهِمْ مِنْ غِلِ إِخُوانًا عَلَى سُرُرِمُّ تَقْبِلِيْنَ ®

او وبه باسو (لری به کړو) هر هغه چه په زړونو د دغو (جنتيانو) کښی دی له کينی څخه حال دا چه (لکه) ورونه به وی سره ناست به وی پر تختونو (د زرو جړاو په جواهرو) مخامخ يو بل ته.

تفسیر: یعنی وروسته د جنت د رسیدلو څخه په اهل الجنت کښی به یو تر بله هغه پخوانی کدورتونه به له سره نه پاتی کیږی، او له ګردو (تولو) مکدرو (خیرنو) شیانو څخه به دوی پاکیږی، او وروسته له هغه چه په جنت کښی داخلیږی. نه به هلته یو پر بل حسد او کینه کوی، بلکه ګرد (تول) لکه ورونه او خواږه ملګری په انتهائی محبت او الفت سره اوسیږی، او هر یو به

د يو بل د ليدلو څخه د ډير زيات مسروريت او محظوظيت احساس کوی (د دی څه بيان د «الاعراف» په ه رکوع کښی هم ښکلی شوی دی) او دغه اهل الجنت به د عزت او کرامت پر تختونو (پلازو) سره مقابل ناست وی، او يو له بل سره به خبری او اتری کوی ـ د ملاقاتونو او مجلسونو په وقت کښی به د دوی کيناستل داسی نه وی چه په هغه کښی به څوک وړاندی وی او څوک به وروسته وی.

## ڒؽؠۺؙۿؗۿۏڣۣۿٳڹڝٛڮۊۜڡٵۿؙۿۊۨؠۣڹٛؠٵؠؚؠؙڂٛڒڿٟؽڹ۞

نه به رسیږی دغو (جنتیانو) ته په دغه (جنت) کښی هیڅ قدر تکلیف او نه به وی دوی له دغه (جنته) ایستلی شوی هیچری.

تفسیر: په حدیث کښی دی چه جنتیانو ته به وویل شی ای اهل الجنت اوس تاسی ته دغه انعام دی چه تل روغ رمټ او خوشاله اوسیږئ! نه به له رنځوری څخه څه ربړ (تکلیف) او زحمت درپیښیږی! او نه به له موت او د هغه د لوازمو څخه څه کلفت در وړاندی کیږی! بلکه تل ژوندی آرام او خوشاله اوسیږئ! او له سره د سفر په تکلیف به نه مقابل کیږئ!

## نِيِّئُ عِبَادِئَ أَنَا الْعَفُورُ الرَّحِيْثُ ۖ وَأَنَّ عَذَا بِي هُوَ الْعَذَابُ الْإِلَيْمُ الْ

خبر کړه (ای محمده!) بندګان ځما (په دی) چه بیشکه زه هم دا زه ښه بښونکی (د خطیانو) ډیر رحم والا یم (په انعام د اجر او ثواب سره) او (بل په دی چه) بیشکه عذاب ځما هم دغه عذاب ډیر دردناک دی.

تفسیر: د مجرمینو او متقینو خاتمه او انجام ئی بیل بیل سره بیان وفرمایل او دلته ئی تنبیه کری ده چه په هر صورت کښی د الله تعالیٰ د یوه نه یوه صفت او شان ظهور دی، هیڅ شبهه نشته چه الله تعالیٰ اصلاً پر خپلو ګردو (تولو) مخلوقو اراده لری چه بخشش او مهربانی و کری، او په حقیقت کښی اصلی مهربانی د هم ده ده د د دنیا ګردی (تولی) مهربانی د ده د مهربانیو یوه پلوشه او تجلی ده لیکن هغه سړی چه له خپل شرارت او بدکاری څخه پر خپل ځان د ده د بخشش او مهربانی ورونه بندوی، نو بیا د هغه سزا هم دومره سخته ده چه د هغی مخه هیڅوک نشی نیولی. حضرت سعدی شیخ مصلح الدین څرنګه ښه فرمایلی دی.

کرو بیلن به شی گرد (تول) سره صم وبکم

که د لطف وکرم عام وکړی يوست

عزازیل هم وائی ماته به څه ورسی رست

وروسته له دی نه د داسی یوی واقعی بیان فرمائی چه په هغی کښی د هغو پرښتو د نزول ذکر دی چه هم دوی په یو ځای کښی زیری ورکوی، او په بل ځای کښی تیږی (ګټی) وروی، څو معلوم شی چه د الله تعالیٰ دواړه صفات (رحمت او غضب) کامل دی ـ نو بندګانو ته ښائی چه نه مغرور او جسور شی، او نه بیخی نا امیده او مأیوس شی،

#### وَنَدِّنَّهُ مُوعَنُ ضَيْفِ إِبْرُهِ مِثْهُ اللهِ

او خبردار کړه دوی له (احواله د) میلمنو د ابراهیم څخه (چه څو پرښتی وی).

تفسیو: میلمه نی ځکه وفرمایه چه ابراهیم علیه السلام په ابتدا<sub>ء</sub> کښی د هغو په نسبت د میلمنو خیال فرمایلی ؤ، خو وروسته ورښکاره شوه چه دوی پرښتی دی.

#### إِذُدَخَكُوا عَلَيْهِ فَقَالُوا سَلْمًا قَالَ إِنَّامِنْكُمْ وَجِنُونَ ﴿

کله چه ننوتلی دغه (پرښتی) پر ده (ابراهیم) نو وویل دوی (سلام اچوو مونږ په تا) په سلام اچولو سره نو وویل (ابراهیم کله چه دوی ډوډی ونه خوړه) بیشکه مونږ له تاسی څخه ویریدونکی یو.

تفسیر: په بل ځای کښی ئی فرمایلی دی «و اوجس منهم خیفة» یعنی ویره ئی په زړه کښی پته کړه، نو ویل کیږی چه په ابتداء کښی ئی د هغی ویری په پټولو کښی کوښښ وکړ، او بالاخر ئی نشوه ساتلی او په ژبه ئی هم ورظاهره کړه. یا به ئی مطلب داسی وی چه سره د هغی د پټولو، د خوف آثار د ده په څیره او نورو کښی داسی څرګند (ښکاره) ؤ چه ګواکی د حال په ژبه سره به ئی ویل چه زه خو له تاسی څخه ویریږم دغه ویره د څه لامله (له وجی) وه؟ د هغه تفصیل او د دغی واقعی پر نورو اجزاؤ کوم کلام چه شوی دی هغه ګردی (ټولی) ښائی چه بیا په ۱۲ جزء د هود علیه السلام د سورت په (۷) رکوع کښی ولوست شی!.

#### قَالُوْالِاتَوْجَلُ إِنَّانُكِيثِّرُكَ بِغُلْمٍ عَلِيْمٍ ۗ

نو وویل (ملائکو) مه ویریږه بیشکه چه مونږ زیری کوو تاته په هلک ډیر پوه هوښیار سره (کله چه بالغ شی).

تفسیر: یعنی د ویریدلو هیڅ ضرورت نشته، بلکه د خوښی ځای دی چه په دغه زوړوالی کښی مونی تاسی ته د الله تعالیٰ له جانبه د اولاد زیری درکوو. اولاد هم څرنګه؟ هلک! چه ډیر هوښیار لوی عالم دی چه د نبوت پر علومو پوه او د نبوت پر منصب فائزیږی؛ ﴿ وَبَبَرْتُهُ پَلِمُنْحُقَ لِمُنْعُقَ لِمُنْعُقِی اللّٰمِلِوئِینَ ﴾ (۲۳ جزء د الصافات (۱۱۲) آیت (۳) رکوع).

#### قَالَ اَبْشُرْتُمُونَ عَلَى آنُ مَّسَّنِي الْكِبَرُ فَيِمِ تُبَيِّرُونَ ۞

وویل (ابراهیم) آیا زیری راکوئ ماته (ای پرښتو په ولد سره) سره د دی چه رسیدلی دی ماته زوړوالی نو په کومه وجه تاسی زیری راکوئ؟.

تفسیو: کله چه په غیر متوقع او فوق العاده ډول (طریقه) سره دغه زیری ئی واورید، نو خپل زوړتوب ته ئی کتلی دغه خبره څه عجیبه او غریبه ور څرګنده (ښکاره) شوه. دغه د انسانی طبیعت خاصه ده، کله چه انسان ته کومه ښه فوق التصور او خلاف التوقع خبره یو ناساپه فجأة ورسیږی نو سره له باور او یقین کولو د هغه تحقیق او تفتیش او تعقیب په ډیر ښه ډول (طریقه) سره کوی او د هغه په څیړنه کښی د تعجب لهجه اختیاروی څو خبر ورکوونکی په پوره تاکید او تصریح سره خپله خبره او زیری بیا په ښه ډول (طریقه) سره تکرار کړی ـ او دی ئی په ښه ځیر سره بیا هم واوری چه په هغه کښی نه د هیڅ قسم ابهام او غلط فهمی احتمال، او نه د تأویل او التباس جنجال پاتی شی ـ ګواکی د تعجب له ښکارولو څخه د بشارت ښه واضح کول او پخول او د آوریدلو له تکراره نوی لذت حاصلول مقصود وی.

زه ویده یم؟ که یم ویښ؟ چه زه آورمه دا زیری

چه مقصود راته نژدی شو! ته دی بیا ووایه زیری

په هم دغه طرز سره حضرت ابراهیم علیه السلام د تعجب اظهار وفرمایه د (ابن کثیر رحمة علیه) الفاظ دا دی «قال متعجبا من کبره و کبر زوجته ومتحققاللوعد فاجابوه مو کدین لما بشروه به تحقیقا و بشارة بعد بشارة کله چه د کلام له سطحی څخه د ناامیدی توهم کیدی شو چه له اکابرو او بالخاصه د اولواالعزمو انبیاؤ له شان څخه بلکل خلاف دی نو ځکه ملائکو «فلا تکن من القانطین» وویل او تنبیه ئی وکړه حضرت شاه صاحب لیکی «معلوم شو چه کاملین هم تر یوی درجی پوری د ظاهری اسبابو خیال کوی.»

## قَالُوْابَشَّرُنِكَ بِالْحُقِّ فَلَاتَكُنُ مِّنَ الْقَنِطِينَ ﴿ قَالَ وَمَنَ يَقَنَظُ مِنَ تَحْمَةِ رَبِّهَ إِلَا الصَّالُونَ ﴿ وَمَنَ يَقَنَظُ مِنَ تَحْمَةِ رَبِّهَ إِلَا الصَّالُونَ

وویل (ملائکو ابراهیم ته) چه زیری کړی دی مونږ تاته په حقه (په رښتیا) سره نو مه کیږه ته له جملی د ناامیدانو څخه وویل (ابراهیم چه زه نه یم نا امیده) او څوک دی؟ چه ناامیده کیږی به له رحمته د رب خپل (نه ناامیده کیږی هیڅوک) مګر خو ګمراهان (کافران)

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ له رحمته خو عام مسلمانان هم نشی ناامیده کیدی، نو انبیاؤ علیهم السلام ته به معاذ الله څرنگه له هغه تردد پیښیږی محض د عادیه ؤ أسبابو او د خپل موجوده حالت په اعتبار دغه یو عجیب شی رامعلوم شو ۔ او د هغه په نسبت می د تعجب اظهار و کړ چه د پاک الله په قدرت اوس په دغه زوړوالی کښی به زه د اولاد پلار کیږم؟ حضرت شاه صاحب لیکی «له عذابه د الله نه ویریدل او د الله تعالیٰ له فضله ناامیده کیدل دواړه د کفر خبری دی». یعنی د وروسته خبر یواځی الله تعالیٰ ته دی پر یوه خبره باندی دعوی کول او داسی یقین لرل چه دغسی نه کیږی، هم دغه د کفر خبره ده باقی په محض د زړه پر خیال او تصور هیڅ نیونه نشته کله چه په خوله سره دعوی و کړی نو ګناهگاریږی.

#### قَالَ فَمَاخَطُبُكُمْ ايَّهُا الْمُرْسَلُونَ

وویل (ابراهیم) نو نور څه مقصود دی ستاسی (برسیره پر دی زیری) ای رالیږلی شویو (پرښتو له الله نه او چرته ځئ).

تفسیر: یعنی آیا محض تاسی د هم دغه بشارت آوروولو دپاره لیږلی شوی یئ؟ یا په بل کوم مهم کار هم مامور شوی یئ؟ اغلباً له قرائنو څخه به ابراهیم علیه السلام پوهیدلی وی چه دوی د کوم بل غټ کار لپاره هم راغلی دی.

ممکن دی له هغه خوفه چه ده ته د دوی د راتللو څخه پیدا شوی وی له هغه څخه به داسی یو خیال په زړه کښی تیر شوی وی چه د دوی اصلی مقصد بل کوم شی دی، که نه د خالص زیری کوونکو څخه به ولی د سړی په زړه کښی ویره او خوف پیدا کیږی؟ هرومرو (خامخا) به له دوی سره کوم خوفناک امر وی والله اعلم.

# قَالُوۡۤالِثَااۡرُسِلۡنَاۤالِ قَوۡمِمُّجُرِمِیۡنَ ﴿الاّ اللّهُ وَطِرْاِنَالَمُنَجُوُهُمُ اَجۡمَعِیۡنَ ﴿ اللّٰهُ اَلُوۡطِ اِنَالَمُنَجُوهُمُ اَجۡمَعِیۡنَ ﴾ الّاامْرَاتَهُ قَدَّرُنَاۤالْبَالَمِنَ الْغٰیرِیۡنَ ﴿

نو وویل (ملائکو) چه بیشکه مونږ رالیږلی شوی یو(اهلاک د) هغه قوم (د لوط علیه السلام) ته چه مجرمان (کافران) دی مگر آل د لوط چه بیشکه هرومرو (خامخا) مونږ نجات ورکوونکی ساتونکی یو د دوی د ټولو (له عذابه) مگر شځه د دغه (لوط) چه مقدره مقرره کړی وه مونږ (په حکم د الله سره) چه بیشکه دا له بیرته پاتی کیدونکیو ده په معذبینو کښی)

تفسير: يعنى دغه شعُّه به له نورو كفارو سره په عذاب كښى مبتلا كيږى.

تنبیه: ظاهر خو هم دغه دی چه «قدرنا انها لمن الغابرین» د هغو ملائکو مقوله ده چه سره له عذابه راغلی وی ـ کله چه دوی د قضاء او قدر د فیصلی نافذ کولو دپاره په رسمی ډول (طریقه) سره راغلی وی، نو ځکه د تقدیر نسبت ئی نیابت پخپل طرف وکړ ـ او ممکن دی چه دغه «قدرنا» الایة د الله تعالیٰ کلام وی نو په دغه تقدیر سره هیڅ اشکال نشته.

## فَلَتَاجَآءَالَ لُوْطِ إِلْمُرْسَلُونَ فَيَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ مُنْكَرُونَ اللَّهُ عَوْمٌ مُنْكَرُونَ

نو کله چه راغلل آل د لوط ته (هغه) لیږلی شوی (ملائک). نو وویل (لوط) دوی ته بیشکه تاسی یو قوم یئ بل رنګ (ناآشنا ویروونکی).

تفسیر: یا خو ئی دا مطلب دی چه تاسی ماته فوق العاده سری راښکاره شوئ چه ستاسی د لیدلو څخه خامخا ځما په زړه کښی خرخشه (تردد) پیدا کیږی دغه ښایی داسی یو خرخشه (تردد) وی چه د ابراهیم علیه السلام په زړه کښی هم پیدا شوی وه ـ یا به ئی دا غرض وی چه تاسی د دی ښار د خلقو څخه اجنبی راښکارئ تاسی ته د دی ښار د خلقو بد خوی نه دی معلوم وګورو چه هغوی له تاسی سره څه سلوک کوی؟ یا به ئی دغه په هغه وقت کښی فرمایلی وی چه خلقو پر دغو پرښتو د ځنکیانو (ووړکو) او ښکلو هلکانو ګمان وکړ او د لوط علیه السلام پر کور ئی یرغل (حمله) وروړ لوط علیه السلام پر دوی د میلمنو تصور کاوه او د دوی په ممکنه مدافعه او ساتنه کښی ئی زیار (کوشش) ایسته تر دی چه په آخره کښی ئی په نهایت حسرت سره وفرمایل هی وار د خوف او ویری په حالت کښی به ئی دغو میلمنو ته داسی ویلی وی چه تاسی خو عجیب ډول (طریقه) سری راښکارئ چه زه ستاسی د پت او عزت ساتنی دپاره

بیخی ستری ستومانه او له ژونده ولویدم لیکن تاسی محما په مرسته (مدد) لږ څه لاس او ژبه هم نه خوځوئ؟

#### قَالُوابَلُجِئُنكَ بِمَاكَانُوُافِيُهِ يَنْتَرُونَ۞

وویل (پرښتو نه یو مونږ ناآشنا ډارونکی) بلکه (ملائک یو چه) راغلی یو تاته په هغه (عذاب) کښی به ئی شک کاوه (له ډیر جهل او عناده).

تفسیر: یعنی مه ویریږه! مونږ بنیادمان نه یو، مونږ خو له آسمانه هغه شی له خپله ځانه سره راوړی دی چه په هغه کښی دا خلق له تا سره جگړی کوی. یعنی هغه مهلک عذاب چه ته په هغه سره در ګرده (ټوله) دوی ویروی، او دوی پرله پسی تری انکار کوی.

#### وَ اَتَيْنُكَ بِالْحُقِّ وَإِتَّالَصْدِقُونَ ٣

او راوړی دی مونږ تاته حق (چه عذاب دی) او بیشکه مونږ خامخا یو صادقان (رستین په دغه خبره کښي).

تفسیر: یعنی اوس تاسی بالکل مطمئن شئ! دغه بالکل داسی پخه او غوته شوی خبره ده چه پکښی له سره د درواغو احتمال نشته.

### فَأَسُرِ بِإَهْلِكَ بِقِطْمٍ مِّنَ الَّيْلِ وَاشَّبِعُ أَدْبَارَهُمُ وَلَا يَلْتَفِتُ مِنْكُمُ الْمَارُ الْمُكُو اَحَدُّ وَامُضُوْ احْيُثُ ثُؤْمَرُ وُنَ<sup>®</sup>

نو بوځه (وباسه) عیال خپل (له دی ښاره) په یوه ټوټه د شپی او ته (هم ځه) وروسته په دوی پسی او نه دی ګوری بیرته له تاسو څخه هیڅ یو (چه ونه ویریږی) او ځځ تاسی هغه ځای ته چه پری امر حکم شوی دی (تاسی ته).

تفسیر: یعنی کله چه د شپی لږ څه برخه پاتی شی نو ته سره د خپلی کورنی له دی ښاره ووځه! او تاسی له ګردو (تولو) څخه وروسته لاړ شئ څو پوره مطمئن شئ چه بل ستاسی هیڅوک

ربما(١٤)

نه دی پاتی شوی یا له لیاری بیرته نه دی گرځیدلی نو په دغه صورت کښی به ستاسی زړه بالکل ډاډه او مطمئن کیږی او په پوره خاطر جمعی سره به د الله تعالیٰ په ذکر او شکر کښی مشغولیږئ! او د خپلو ملګرو له احواله به په ښه شان سره خبریږئ! د بل لوری ستاسی د دغه بیرته تللو لامله (له وجی) به وړاندی تلونکی ستاسی له ویری شا نه گرځوی ـ او وروسته به نه گوری ـ په دی ډول (طریقه) به د ﴿ وَلَایْتَوْتُونُونَاوَنَّ ﴾ پوره امتثال کیدی شی او دغه کسان به د خطر له ځایه لری پاتی کیږی او دوی به تاسی خپل ظاهری ملاتړ او ظهیر ګڼی (اوځئ تاسی هغه ځای ته چه پری حکم کړی شوی دی تاسی ته) یعنی د شام په ملک کښی! یا بل کوم ځای ته چه پاک الله دوی ته هغه د امن ځای مقرر کړی وی.

### وَقَضَيْنَا لِلَيُهِ ذَلِكَ الْمُرَانَّ دَابِرَهَؤُلاَ مَقَطُوعٌ مُصْبِحِينَ ®

او وحی کړی وه مونږ دغه (لوط) ته د دی کار (چه تفسیر ئی دا دی) چه بیشکه بیخ د دی کسانو به پری کړی شی په دی حال کښی چه دوی په صبا کښی داخلیږی.

تفسیر: یعنی لوط علیه السلام ته مونږ د ملائکو په واسطه دغه قطعی فیصله واوروله چه عذاب هیڅ لری نه دی، اوس د گهیځ (سحر وختی) په وقت کښی به بالکلیه دغه قوم استیصال (هلاک) کړی شی! او بیخی به فناه کیږی ښائی چه مطلب ئی داسی وی چه د صباح پر شروع کیدلو سره به عذاب هم شروع کیږی او تر لمر ختو (اشراق) پوری به ګرده (ټوله) معامله پای (انجام) ته ورسیږی ـ ځکه چه په بل ځای کښی د «مصبحین» په ځای د «مشرقین» لفظ راغلی دی.

#### وَجَاءَاهُلُ الْمُدِينَةِ يَسْتَبْشِرُونَ ٠

او راغلل اهل (د هغه) ښار (کور د لوط ته) چه خوښي زيرې ئي کاوه (يو په بل سره په چرت د لواطت کښي).

تفسیر: یعنی کله چه ئی واوریده چه د لوط علیه السلام کره ډیر حسین او جمیل هلکان میلمانه شوی دی نو د خپل بد عادت لامله (له وجی) په ډیر شوق او رغبت د هغه په لوری ور په منډه شول، او د ده د کور په شاؤ خوا کښی سره ورغونډ شول، او د لوط څخه ئی مطالبه وکړه چه دغه هلکان مونږ ته راوسپاره.

تنبیه: په ﴿ وَجَهَرُاللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ - كنبى واو د مطلق جمع لپاره دى - دلته د واقعاتو د وتيبو بيان ملحوظ نه دى د «هود» او د «الاعراف» په سورتونو كنبى دغه قصه تيره شوى ده،

هغه دی سره د هغو تفاسیرو دلته بیا ولوست شی!.

## قَالَ إِنَّ هَوُّلِآءِ ضَيُفِيُّ فَلَاتَفَضَّحُوْنِ ﴿ وَاتََّقُوا اللهَ وَلَا تُغُزُونِ ٩

وویل (لوط) چه بیشکه دا کسان میلمانه ځما دی نو مه شرموئ ما(په رسوائی د دوی ځکه چه د میلمه فضیحت د کوربه رسوائی ده) او وویریږئ تاسی له الله (او لواطت مه کوئ) او مه سپکوئ تاسی ما (د میلمنو په مخ کښی).

تفسیر: یعنی ای د سدوم خلقو تاسی له الله څخه وویریږی او دا بی ځایه کارونه پریږدئ او دا میلمانه مه خپه کوئ! ځکه چه زه په تاسی کښی اوسیږم نو تاسی ښائی چه ځما د پت (غیرت) او آبرو خاطر او لحاظ وکړئ! زه به د دغو میلمنو په نظر کښی څومره حقیر شم، کله چه دوی وپوهیږی چه په دغه کلی کښی یو سړی هم د ده عزت نه کوی او خبره ئی نه منی.

#### قَالُوُا أُولَوْنَهُكَ عَنِ الْعُلَمِينَ ©

بيا وويل (قوم د لوط لوط ته) آيا نه وی منع کړی مونږ ته له (پناه ورکولو د) خلقو نه؟.

تفسیر: یعنی موند تا نه بی عزته کوو او ته پخپله ځان بی عزته کوی، کله چه موند ته منع کړی وی چه ته هیڅ یو پردی او پردیس پخپل کور کښی مه میلمه کوه! موند اختیار لرو چه له باندی راتلونکو مسافرانو سره هر هغه کار چه ځمونډ زړه غواړی وکړو نو بیا ته څه ضرورت لری چه خامخا دغه ځنکیان (هلکان) درکره ساتی، او ځان فضیحت کوی» له دی نه دا مترشح کیږی چه دغو خلقو به همیشه له پردی مسافرانو سره هم دغه شنیعه افعال اجراء کول او حضرت لوط علیه السلام به حتی المقدور د غریبانو او مسافرانو حمایت او پلوی (مدد) ئی هم کوله او د دغو نالائقانو له حرکاتو څخه به ئی ژغورل (بچ کول).

## قَالَ هَوُ لَا بِنَاقِ إِنْ أَن كُنْتُم فَعِلِينَ ۞

وویل (لوط) چه دغه (ستاسی ښځی) دی لوڼی ځما که یئ تاسی کوونکی (د نکاح له دغو سره). تفسیو: یعنی بیشکه تاسی زه د اجنبی خلقو له حمایته منع کړی یم، لیکن زه پوښتنه کوم چه آخر د دغی امتناع منشأ څه ده؟ آیا هم دغه خبره نه ده چه زه ستاسی د دغه خلاف الفطرت شهوانی کارونو په لیاره کښی حائل کیږم؟ تاسی خپله غور وکړئ چه آیا د شهوت د قضاء حلالی مواقع ستاسی په مخکښی موجودی نه دی چه د دغسی چتی (بیکاره) حرام کاری مرتکب کیږئ؟ دغه د ستاسی ښځی (چه ځما د لونو په شانی دی) ستاسی په کورونو کښی موجودی دی که تاسی څما پر وینا عمل وکړئ او د شهوت د قضاء پر مشروعه او معقوله طریقه لاړ شئ، نو د حاجت د قضاء دپاره هغوی کافی دی دا څومره بده او خرابه خبره ده چه له حلال او طیب شی څخه تاسی مخ اړوئ او د حرامو په پلیتی کښی ځان ککړوئ!.

#### لَعَمْرُكِ إِنْهُو لَفِي سَكْرِتِهِ وَيَعْمُهُونَ @

(نو وفرمایل الله) قسم دی په عمر ژوند ستا) ای محمده!) چه بیشکه دغه (قوم د لوط) خامخا په مستی د ګمراهی) خپله کښی مدهوشان دی.

تفسیو: ظاهر خو دغه دی چه دا خطاب د الله تعالیٰ له طرفه نبی کریم صلی الله علیه وسلم ته دی یعنی ستا په عمر او ژوند قسم دی چه د لوط علیه السلام قوم د غفلتونو او مستیو په نشو کښی بیخی ویده (اوده) او ډانده شوی وو ـ دوی په ډیره بی پروائی سره د حضرت لوط علیه السلام نصیحت ونه مانه بلکه تر پښو لاندی به ئی غورځاوه ـ دوی د خپلو قوتونو په نشو کښی مست وو شهوت خوښول د دوی زړه او دماغ بیخی مسخ او خراب کړی وو دوی په ډیر امن او اطمینان د الله تعالیٰ د نبی سره جګړی کولی ـ او نه پوهیدل چه تر سحره پوری دوی ته څه حال پیښیدونکی دی؟ د تباهی او د موت وریځی د دوی پر سر ورختلی وی دوی د لوط علیه السلام پر خبرو خندل خو مرګ د دوی پر دغه وضعیت وخندیده.

تنبیه: ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه فرمایلی دی چه الله تعالیٰ په دنیا کښی هیڅ یو حیات لکه د محمد صلی الله علیه وسلم حیات اکرم او اشرف نه دی پیدا کړی ـ ما نه دی اوریدلی چه پاک الله تعالیٰ د محمد صلی الله علیه وسلم له عزیز حیات محمه ماسواء پر بل کوم حیات قسم یاد کړی وی ـ د هغو قسمونو په نسبت چه په پاک قرآن کښی یاد شوی دی مونډ په بل کوم ځای کښی لډ څه مفصل کلام کوو انشاء الله تعالیٰ.

#### فَأَخَذَ تُهُمُ الصَّيْحَةُ مُشْرِقِينَ فَ

نو ونیول هغوی لره غږ هیبتناک (د جبریل) حال دا چه داخلیدل دوی په وقت د ختلو د لمر کښی

تفسیر: د دی په متعلق مونډ په هم دغه قریب ځای د «دابر هؤلاء مقطوع مصبحین» په تفسیر کښی کلام کړی دی. «ابن جریج رحمه الله» وائی هر هغه عذاب ته چه په هغه سره کوم قوم هلاک کاوه شی «صبحه» یا «صاعقه» ویلی شی.

## فَجَعَلْنَاعَالِيهَاسَافِلَهَاوَ امْطُرْنَاعَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِّنْ سِجِّيُلِ۞ إنّ فِي ذَٰ الكَ لَا يَتٍ لِلْمُتَوسِّمِيْنَ۞

نو و گرځاوه مونږ پورته طرف د دی ښارونو ښکته طرف د دوی او وؤرول مونږ پر هغوی کاڼی له کوتکاڼو څخه (چه په هر يوه به د خپل مرجوم (سنګسار) نوم ښکلی ؤ). بيشکه چه په دغه (مذکور کښی چه تيری قصی دی) خامخا دلائل (د عبرت او قدرت) دی دياره د يوهانو عبرت اخيستونکو.

تفسیر: د سدومیانو د تعذیب تفصیل د «هود» په سورت او نورو کښی تیر شوی دی. «متوسم» په اصل کښی هغه شخص ته وائی چه د ځینو ظاهری علاماتو او قرائنو له لیدلو څخه یواځی په فراست سره د کوم شی سراغ لګوی. په حدیث کښی راغلی دی «اتقوا فراسة الموممن فانه ینظر بنور الله» په ځینو روایتونو کښی د «بتوفیق الله» زیادت شته یعنی د مؤمنینو له فراسته تل وویریږئ چه مومن د الله تعالیٰ له عطاء کړی شوی رڼا په توفیق سره وینی ښائی د «کشف» او «فراست» په منځ کښی (ځمونږ د ضیاؤ الملة والدین) مرحوم امیر عبدالرحمٰن خان په قول دومره فرق وی لکه چه په تیلفون او تیلگراف کښی وی. په هر حال د آیت مطلب دا دی چه فکر او چرت وهونکو او سراغ لګوونکو دپاره د لوط علیه السلام د قوم په قصه کښی د عبرت دیری نښی او دلائل شته، او انسان پوهیدی شی چه د بدی او سرکښی انجام څرنګه وی؟ د پاک الله د عظیمه قدرت په مقابل کښی دغه ګرد (ټول) طاقتونه هیڅ دی. د ده کوتک غږ نه لری د ده په مهلت نه ښائی چه سړی مغرور شی ـ او نه له انبیاؤ علیهم السلام سره ضد او عداوت پکار ده په مهلت نه ښائی چه سړی مغرور شی ـ او نه له انبیاؤ علیهم السلام سره ضد او عداوت پکار دی که نه د هغه خاتمه به همغسی کیږی لکه چه د پخوانیو سرکښانو انجام شوی دی وغیر ذلک.

#### وَإِنَّهَالَبِسَبِيْلِ مُْقِيْرٍ<sup>®</sup>

او بیشکه دغه (قریی) خامخا پرتی دی په لاره سمه (چلنده) کښی.

تفسیر: له مکی معظمی ځنی د شام په لوری تلونکیو ته د دغو چپه (روان) شویو ښارو کنډوالی

(۲۳ جزء د الصافات

په نظر راتللى ﴿ وَالْكُوْلَتَمْزُونَ عَلَيْهِمْ مُمْسِحِيْنَ وَبِالْيُلِ اَفَلَاتَعُولُونَ ﴾ (١٣٧ - ١٣٨) آيت (١٤) ركوع).

#### اِنَّ فِيُ ذَٰ لِكَ لَاٰكِةً لِلْمُؤُمِنِيُنَ۞

او بیشکه په دغه (اهلاک د هغوی) کښی خامخا دلیل ( د قدرت) دی مؤمنینو ته.

تفسیر: یعنی د هغو کندوالو له لیدلو څخه بالخصوص مومنینو ته عبرت حاصلیږی ځکه چه هغوی پوهیږی چه د قوم لوط علیه السلام د بغاوت او بد کاری په سزا کښی دغه ښارونه سره د وسیدونکیو د هغو له یوه مخ په بل مخ اړولی شوی دی. د مؤمنینو څخه ماسواء نور خلق ممکن دی چه د هغو د لیدلو څخه داسی ووائی چه دغه ورانی محض اتفاقی یا طبیعی ـ یا د بخت او طالع (بدبختی) یا د نورو عواملو لامله (له وجی) واقع شوی دی.

#### وَإِنْ كَانَ آصُابُ الْأَيْكَةِ لَظْلِمِيْنَ فَ

او په تحقیق شان دا دی چه وو خاوندان د ځنګل (له قوم د شعیب) خامخا له ظالمانو (په سبب د کفر خپل).

تفسیر: د «ځنګل» وسیدونکی. یعنی د شعیب قوم چه د «مدین» په ښار کښی اوسیدل او هغوی 
ته نژدی د ونو ځنګل (بڼ) ؤ ـ او ممکن دی چه ځینی خلق به هلته هم اوسیدل ځینی وائی چه 
«اصحاب الایکه» او «اصحاب المدین» دوه سره جلا (جدا) قومونه دی چه حضرت شعیب علیه 
السلام د دواړو په لوری مبعوث شوی ؤ. د دغو کسانو ګناه شرک او بت پرستی او داړه ماری او 
په تول او پیمانه کښی فریب ورکول او غولول ؤ. د دوی مفصله قصه د «هود» او د «الاعراف» 
په سورت کښی تیره شوی ده هلته دی ولوستله شی.

### ۘٷٲڹؙؾؙؠؙڹٵڡؚڹۿٶۅٳٮۿؠؙٵڸؠٳڡٵڡۭۄؖڡؙؠؽڹۣ٥

نو انتقام واخیست مونږ د دوی څخه (په سخته سزا سره) او بیشکه دا(ښارونه د لوط او شعیب) خامخا پراته دی په لیاره لویه ښکاره کښی.

تفسير: يعنى د شام او حجاز پر هغى ليارى چه د لوط عليه السلام د قوم كلى ؤ له هغو څخه لږ

څه ښکته د شعیب علیه السلام د قوم مسکن ؤ، د دغو دواړو آثار به تلونکو راتلونکو ته په نظر راتلل.

#### وَلَقَكُ كُذُبَ آصُابُ الْحِيْرِ الْمُرْسَلِينَ ﴿

او خامخا په تحقیق دروغجن شمیرلی ؤ خاوندانو د حجر (چه کنده ده یعنی ثمودیانو) د الله رسولانو لره.

تفسیر: له اصحاب الحجر څخه مقصود «ثمودیان» دی چه د دوی د ملک نوم «حجر» ؤ، او د مدینی منوری په شمال کښی واقع دی، او د دوی په لوری حضرت صالح علیه السلام مبعوث شوی ؤ، هغوی دی دروغجن وگانه. چه هم دغه یوه نبی ته د دروغو نسبت کول ـ گواکی گردو (تولو) انبیاؤ ته د دروغو نسبت کول دی.

## وَاتَيْنَاهُمُ الْتِينَافَكَانُو إِعَنَهُ مَعْرِضِينَ اللهِ

او ورکړی دی مونږ دغو (ثموديانو) ته دلائل (د قدرت) خپل نو وو دوی له هغو (معجزو) څخه مخ ګرځوونکی.

تفسیر: یعنی هغه اوښه چه له تیږی (ګټی) څخه ایستلی شوی وه او برسیره پر هغه نور معجزات.

#### وَكَانُوْايَنُحِثُونَ مِنَ الْجِبَالِ بُيُوتًا أَمِنِيْنَ ٠

او وو دوی چه توږلی کینودلی به ئی له غرو څخه کوټی په دی حال کښی چه په امن کښی به وو (په هغو کښی له هره آفته).

تفسیر: یعنی پر دنیوی ژوندون مغرور وو، او د خپل تکبر او لویی د ښکارولو دپاره ئی غرونه توږل، او لوی عالیشان منازل به ئی جوړول، او داسی به ئی گڼل چه مونږ له سره له دی ځایه بل چیری تلونکی نه یو، او پخپلو منځو کښی به ئی سره ویل چه «مونږ ته به په داسی مضبوطو او مستحکمو عمارتو کښی هیڅ یو آفت او مصیبت له سره نه وی رارسیدونکی».

## فَلَخَنَاتُهُوُ الصَّيْحَةُ مُصْبِحِينَ فَفَكَا أَغْنَى عَنْهُمْ مِمَّا كَانُوْ ايكُسِبُوْنَ الْعَ

نو ونیول هغوی لره غږ هیبتناک (د جبریل) په دغه حال کښی چه داخلیدل دوی په صبا کښی نو دفع نه کړ له دوی نه (هیڅ عذاب) هغو شیانو چه وو دوی چه حاصلول به ئی (چه تینګی بناوی اموال رجال او نور وو).

تفسیو: یعنی مال \_ دولت \_ مستحکم عمارات \_ جسمانی قوت او نور اسباب او وسائل هیخ یو شی هم د الله تعالیٰ عذاب نشی دفع کولی \_ د دوی قصه هم پخوا تیره شوی ده . په حدیث کښی دی چه نبی کریم د تبوک د تګ په وقت کښی کله چه د «حجر» پر وادی تیریده ، نو خپل مبارک سر ئی پخپل څادر پټ کړ ، او د خپلی سورلی تګ ئی تیز کړ \_ او اصحابو ته ئی امر وکړ \_ چه «د معذب قوم په کلیو کښی مه ننوځئ! مګر په داسی شان چه د الله تعالیٰ له ویری وژاړئ له او که ژړا نه درځی نو د ژړیدونکو په شان وضعیت ځان ته غوره کړئ! الله تعالیٰ دی داسی ونه کړی چه تاسی ته هم داسی شی در ورسیږی، چه دغو ته رسیدلی ؤ» دغه ئی مسلمانانو ده ادب وروښود چه سړی ښائی د دغسی ځایونو له کتلو څخه عبرت واخلی، او د پاک الله له ویری څخه لرزیدونکی او ویریدونکی وی، او د هسی ځایونو لیدل دی تش سیل او تماشا ونه ګڼی.

# وَمَاخَلَقُنَا السَّلُوتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ وَإِنَّ السَّاعَةَ لَا يَا السَّاعَة لَا السَّاعَة لَا يَا السَّاعَة لَا يَا السَّاعَة لَا يَا السَّاعَة لَ

او نه دی پیدا کړی مونږ (دغه) آسمانونه او ځمکه او هر هغه څه چه په منځ د دوی کښی دی مګر په حق (او حکمت او تدبیر) سره؛ او بیشکه قیامت خامخا راتلونکی دی (نو الله تعالیٰ ستا انتقام اخلی له مکذبانو څخه) نو څنګ وکړه ته له دوی نه په څنګ کولو نیکو سره (یعنی عفوه ورته وکړه)

تفسیر: حضرت شاه صاحب لیکی «د پخوانیو امتیانو حال ئی واوراوه چه دا جهان هم داسی اش نه دی \_ او پر سر ئی یو لوی مدبر شته چه د ده لوی ذات د هر غیز تدارک کوونکی دی. او د مکمل او آخری تدارک نوم قیامت دی او له کفارو څخه د په څنګ کیدلو امر ئی هلته وفرمایه چه د الله حکم ورسولی شی او د تبلیغ فرض اداء کړی شی \_ او کافران لا پخپل ضد او عناد باندی تینګ ولاړ وی، نو دلته حکم وشو چه د زیاتی جگړی کولو څخه هیڅ یوه فائده نشته \_ اوس نو د وعدی لاری ته گوره ل او د دوی په ایذاء او تکلیف صبر کوه ل او د شکایت حرف پر خپله ژبه مه راوړه! تر څو چه د پاک الله فیصله راشی.» (ځینو ویلی دی چه دغه حکم منسوخ شوی دی په آیت د سیف سره).

#### إِنَّ رَبَّكَ هُوَالْخَلْقُ الْعَلِيُثُوٰۗ

#### بیشکه رب ستا هم دی دی سه پیدا کوونکی ډیر علم والا.

تفسیر: یعنی هغه الله تعالیٰ چه ستا په صبر، او د هغوی له دغو ایذاؤ له گردو (تولو) محخه خبردار دی، او هر یوه ته د هغه د عمل سزا ورکوی. په دغه آیت کښی ئی گواکی د معاد تقریر فرمایلی دی، یعنی هغه الله چه تاسی ئی یو ځلی پیدا کړی یئ آیا دوهم ځلی بیا پیدا کول ده ته محه مشکل کار دی؟ او د هر هغه شی اجزاء چه منتشر شوی وی ـ دی د هغو له هر جزء محخه ښه خبردار دی هر چیری چه وی هغه به گرد (تول) سره تولوی لکه چه په ۲۳ جزء د پسین په (۱۸) آیت (۵) رکوع کښی ئی فرمایلی دی

﴿ آوَكُيْنَ الَّذِي خَلَقَ السَّالُوتِ وَالْأَرْضَ بِشِيرِ عَلْ آنَ يَخْقَ يَشَافَمُ لِمِنْ وَهُوَ الْعَلْقُ السَّلِيدُ ﴾ الآية -

#### وَلَقَنُ التَيْنَكَ سَبْعًا مِنَ الْمَثَانِ وَالقُرُ الْ الْعَظِيمِ

او خامخا په تحقیق درکړی دی مونږ تاته اوه آیته له وظائفو یا له فاتحی او (درکړی دی مونږ تاته) قرآن عظیم (الشان خورا۔ ډیر۔لوی).

تفسیر: حضرت شاه صاحب لیکی «یعنی دغومره لوی نعمت ته وگوره چه تاته عطا شوی دی او د کفارو له ضده مه خپه کیږه!».

تنبیه: د «سبع المثانی» به مصداق کنی اختلاف دی. صحیحه او راجحه هم دغه ده چه له هغه څخه د سورت «الفاتحه» اووه آیتونه مراد دی چه د هر لمانځه په هر رکعت کنیی تکراریږی. او د وظیفی په ډول (طریقه) هم څو څو کرته لوستل کیږی، (یا به تری اووه سورت «طوال» یا اووه «حوامیم» مراد وی) په حدیث شریف کښی دی چه الله تعالیٰ په توریات انجیل زبور او نورو هیڅ یوه کتاب کښی د هغه مثل نه دی نازل کړی، په صحیحه ؤ احادیثو کښی تصریح ده چه نبی کریم صلی الله علیه وسلم د سورت «الفاتحه» په نسبت فرمایلی دی چه هم دغه «سبع المثانی» او عظیم الشان قرآن دی چه ماته راکړی شوی دی او دغه وړوکی سورت ته «قرآن عظیم» یعنی لوی قرآن فرمایل د اعتبار په درجه دی دغه سورت ته «ام القرآن» هم په هم دغه لحاظ سره وائی چه گواکی دغه یوه خلاصه او عماد دی چه ښائی د هغه پوره تفصیل او شرح، پاک قرآن گڼلی شی. د عظیم الشان قرآن د تمامو علومو او مطالبو اجمالی نقشه یواځی په هم دغه سورت کښی شته ـ برسیره په دی د «مثانی» د لفظ اطلاق له ځینو حیثیاتو لامله (له وجی) پر پوره قرآن هم کړی شوی دی،

«مثانی» وویلی شی مگر په دغه ځای کښی د «سبع المثانی» او «قرآن العظیم» مصداق هم دغه د «الفاتحه» سورت دی یا به له «المثانی» نه د «الفاتحه» سورت او له «القرآن العظیم» نه پخپله عظیم الشان قرآن مراد وی او دغه عطف له قبیل د عطف د عام وی پر خاص باندی یعنی او خامخا په تحقیق سره درکړی دی مونږ تاته ای رسوله ځما اووه آیتونه له «الفاتحه» څخه او درکړی دی مونږ تاته ای رسوله ځما دو ستلو په نزد ځمونږ.

#### الرَّتُهُ لَّ لَيْ عَيْنَيْك إلى مَا مَتَّعُنَابِ ﴾ أَزُواجًا مِّنْهُمُ

مه راکاږه او مه پورته کوه سترګی خپلی (په رغبت سره) هغو شیانو ته چه نفع ورکړی ده مونږ په هغه سره حال دا چه هغه قسم قسم شیان دی دغو کفارو ته.

تفسیر: مشرکین \_ یهود \_ نصاری او د الله جلاله او رسول صلی الله علیه وسلم نورو دښمنانو ته د دنیا د خو ورځنی ژوندانه سامان چه ورکړی شوی دی، هغه ته مه ګورئ! چه دغو ملعونانو ته دغه سامان ولی ورکړی شوی دی؟ چه له هغه څخه د دوی شقاوت او شرارت لا پسی زیاتیږی او که دغه دولت مسلمانانو ته رسیده، نو هغه به ئی په ښه لاره کښی لګاوه. دوی پریږدئ چه څو ورځی مزی وکړی. تاسی ته پاک الله د قرآن عظیم هغه دولت درکړی دی چه د هغه په مقابل کښی د دنیا نور دولتونه هیڅ دی. په روایاتو کښی راغلی دی «هر چاته چه الله تعالیٰ قرآن ورکړی او دی د نورو نعمتونو هوس کوی ګواکی ده د قرآن قدر ونه کړ.»

### وَلَاتَحْزَنُ عَلَيُهِمُ وَاخْفِضُ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِيُنَ<sup>®</sup>

او خفګان مه کوه په دغو (کفارو چه ایمان نه راوړی یا په دی چه مؤمنان په ظاهری نعمتونو کښی نه دی) او ښکته کړه وزر خپل دپاره د مؤمنانو (او شفقت او مرحمت کوه پر دوی).

تفسیر: غم مه خوره چه دوی ولی نه مسلمانیږی ـ تاسی د خپل تبلیغ فرض اداء کوئ! او معاندینو پسی خپل محان په زیات فکر او غم کښی مه مبتلا کوئ! ستاسی د شفقت او همدردی مستحق مؤمنین دی ـ له دوی سره د ملاطفت، پوستوالی، مهربانی، شفقت او تواضع وضعیت وکرئ!.

## وَقُلُ إِنِّي كَاللَّاكَ إِنَّ أَنَّ اللَّهُ إِنَّ فَيْ

ربما(١٤)

او ووایه (ای محمده!) چه بیشکه زه چه یم هم دا زه ویروونکی ښکاره یم (له عذابه د الله).

تفسیو: یعنی که ئی منئ یا ئی نه منئ زه د الله تعالیٰ پیغام صاف صاف تاسی ته رسوم او د تکذیبونو او شرارتونو له بدو عواقبو (انجام) څخه مو په ښکاره ډول (طریقه) سره آګاه کوم. حضرت شاه صاحب لیکی «ستا کار د زړونو آړول نه دی. دغه د الله له طرفه کیدی شی هر هغه چه ایمان رانه وړی نو ته ئی غم مه خوره!».

#### كَمَا اَنْزُلْنَاعَلَى الْمُقْتَسِمِينَ ﴿ الَّذِينَ جَعَلُوا الْقُرُانَ عِضِينَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّذِينَ اللَّهُ اللَّ

(درکړی مو دی تاته سبع المثانی یا لیږلی مو ؤ عذاب) لکه چه نازل کړی ؤ مونږ (عذاب) پر قسمت کوونکو. هغو چه ګرځولی ئی وو (دغه) قرآن ټوټی ټوټی (چه ځینی ته به ئی شعر او ځینی ته به ئی سحر ویل).

تفسير: د دى آيت معنى به څو ډوله (قسمه) شوى ده . ځينو ويلى دى چه له «مقتسمين ـ ویشونکو» څخه مراد د رسول الله صلی علیه وسلم د زمانی هغه یهودان او نصرانیان دی چه د قرآن تقسیم او تحلیل ئی کړی وو یعنی هغه قرآنی مضامین چه د دوی د تحریفاتو او آراؤ او اهواؤ سره موافق ولويږي، نو ئي مني. او هغه چه تري مخالف واقع شي، نه ئي مني ـ مطلب به ئى داسى شى چه موندِ تاسى ته «سبع المثانى» او «عظيم الشان قرآن» دركرى او ليږلى مو ئى ـ او همغسی چه پخوانیو انبیاؤ ته کتابونه لیږل یا وحی مو نازلوله (یا پر پخوانیو کفارو مو عذاب نازلاوه نو دغه) ارسال ـ یا د وحی انزال کومه نوی عجیبه خبره نه ده چه تری انکار وکړي شي. ځینو له «مقتسمین» څخه یهود او نصاریٰ ـ او د قرآن له لفظه سابقه کتابونه مراد کړی دی. یعنی هغوی تحریفات وکړل او خپل کتابونه ئی څیری کړل ـ ځینو ویلی دی چه هغه مشرکان تری مراد دی چه د استهزاء او تمسخر یه ډول (طریقه) یه قرآن کښی ئی تقسیمات کول کله چه د قرآنی سورتونو نومونه به ئی آوریدل نو پخپلو منځو کښی دوی سره خندل او ویل به ئي چه «البقرة» يا «المائده» به زه آخلم «العنكبوت» او «النمل» به تاته دركرم. دغو كسانو یه یو بل قسم سره هم د قرآن عظیم یه متعلق خپل خیالات تقسیم کړی وو. چا به ورته شعر ويل؛ چا به جادو گانه چا به د ليونيانو د ايلتو نسبت ورته كاوه. چا به «اساطير الاولين» باله. نو دغو ګردو (ټولو) ته ئي خبر ورکړ چه زه تاسي ګرد (ټول) له داسي عذابه ويروونکي یم. لکه چه تیقناً یر دغو مسخرو کوونکیو باندی نازل کیدونکی دی. یه دی تقدیر د «انزلنا» تعبیر به یه دی لحاظ وی چه متیقن الوقوع او قریب الوقوع مستقبل گواکی ماضی فرض شوی

#### فَوَرَبِّكِ لَنَسْتُكَنَّهُمْ آجْمَعِيْنَ ﴿عَمَّاكَا ثُوْايَعْمَالُونَ ﴾

نو قسم دی په رب ستا چه خامخا وبه پوښتو مونږ خامخا دوی ټول. د هغو اعمالو (د قسمت يا نسبت) څخه چه وو دوی چه کول به ئی.

تفسیر: یعنی د چا عبادت مو کړی و؟ او انبیاؤ سره څرنګه مخامخ شوی وئ؟ او څه معامله مو ورسره کړی وه؟ «لا اله الا الله» مو ولی نه و منلی او دغه حقه کلمه مو ولی نه وه ادا<sub>ء</sub> کړی؟ او نه دی رامعلوم چه له دی قسمه به څومره نوری پوښتنی هم له دوی څخه کیږی.

#### فَاصُدَءُ بِمَا تُؤْمَرُ وَ اعْرِضْ عَنِ الْمُشْرِكِينَ الْمُشْرِكِينَ الْمُشْرِكِينَ

نو ښکاره (او په جهر کړه ای محمده!) هغه چه ته مامور ئی پری او مخ واړوه له مشرکانو څخه (او مه کوه هیڅ التفات او پروا د دوی ویلو ته).

**تفسیر:** یعنی په ویلو کښی هیڅ کوتاهی مه کوئ او ښه پاک په ښکاره ډول (طریقه) سره د پاک الله پیغام ورسوئ! دغه مشرکین ستاسی هیڅ شی نشی خرابولی.

### اِتَّاكَفَيْنَاكَ الْمُنْتَهُزِءِيْنَ ﴿ الَّذِيْنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ النَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ال

بیشکه موند کافی شوی یو دپاره ستا (له شره) د مسخرو کوونکو (او بس

ربما(١٤)

شوی یو له طرفه ستا په مقابل د اضرارو د هغو کښی هغه کسان چه ګرځوی (شریکوی) دوی سره له الله (چه بر حق معبود دی) معبود بل نو ژر به پوه شی دوی (په عاقبت د کار خپل په دنیا او عقبیٰ کښی).

تفسیو: یعنی په دنیا او آخرت کښی مونږ ګردو (ټولو) مسخرو کوونکو ته سزا ورکوو ـ تاسی بی خوفه او خطره خپل تبلیغ ته دوام ورکړئ ستاسی یوه ویښته ته به هم څه ضرر او زیان نه رسیږی.

﴿ اَلْدَیْنَ یَبُعُلُونَ مُعَ الله الله الْخَرْضَوْنَ یَعْلُونَ ﴾

شریکوی دوی سره له الله چه برحق معبود دی معبود بل نو ژر به پوه شی دوی په عاقبت د کار خپل په دنیا او عقبا کښی) یعنی له رسول الله سره د استهزاء ـ او له الله تعالیٰ سره د شریک درولو د دغو دواړو انجام او سزا به دغه خلق ګوری.

#### وَلَقَانَ نَعُكُو اَنَّكَ يَضِيْنُ صَالُوكَ بِمَا يَقُولُونَ فَسَبِّحُ بِحَمُ لِرَبِّكَ وَكُنُ مِّنَ السَّجِدِينَ فَوَاعُبُلُ رَبِّكَ حَتَّى يَأْتِبَكَ الْيَقِيدُنُ فَ

او خامخا په تحقیق معلوم دی مونږ ته چه بیشکه ته چه ئی تنګی راوړی سینه ستا په سبب د هغه خبرو چه وائی دغه (کفار) نو تل تسبیح وایه سره له حمده د رب خپل او شه تل له سجده کوونکیو څخه او عبادت کوه د رب خپل تر هغه یوری چه راشی تاته یقین (یعنی مرګ).

تفسیر: یعنی که د کفارو له ضده او عناده او له دی نه چه شریک دروی الله تعالیٰ ته او طعن وائی په قرآن او تمسخر کوی په نبی صلی الله علیه وسلم \_ زړه تنګه شیء، نو تاسی هغوی محنی خپله توجه واړوئ او بیخی د الله تعالیٰ په تسبیح او تحمید کښی مشغول شئ! د الله تعالیٰ ذکر \_ لمونځ \_ سجده \_ د الله تعالیٰ عبادت هغه شیان دی چه د هغه له تاثیره قلب مطمئن او منشرح او ډاډینه مومی او فکر او غم تری لری کیږی نو محکه د نبی کریم علیه افضل الصلوة والتسلیم عادت ؤ کله چه کومه مهمه خبره به ورپیښیده، نو دوی به په لمانځه مشغولیدل.

﴿ وَاعْبُدُرُبِّكَ حَثَّى يُولِيَّيُكَ الْيَقِيْنُ ﴾ او عبادت کوه د رب خپل تر هغه پوری چه راشی تاته یقین) یعنی موت. د یقین لفظ د قرآن په بل ځای کښی هم په هم دغی معنی سره استعمال شوی دی 
﴿ وَکُمَّایُکُوبُیکُولِالِیِّیکُولِالیِّیکُولِالیِّیکُولِالیِّیکُولِیکُولِالیِّیکُولِیکُولِیکُولِالیِّیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِلیُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُولِیکُ

کښي د «يقين» معني په موت سره کيږي يعني د مريني تر وقته پورې د الله تعالیٰ په عبادت

كښى مشغول او لګيا اوسه!.

د الله په لیار کښی زیار (کوشش) کوه په فکر د عقبیٰ شه! د مړینی تر سلګی پوری په ذکر د مولیٰ شه!

ځینو عارفینو په دغه ځای کښی له «یقین» څخه د «قلبیه کیفیت» معنی مراد اخیستی ده د دی توجیه په «روح المعانی» کښی مذکوره ده هلته دی وکتله شی.

تمت سورة الحجر. ولله الحمد والمنة وهوالمسئول ان يتوفانا على اكمل الاحوال و احسنها فانه جواد كريم ملك بر ربوف رحيم

سورة «النحل» مكية الا الايات الثلاث الاخيرة فمدنية وهى مائة وثمان وعشرون آية وست عشر ركوعات رقمها (١٦) تسلسلهاحسب النزول (٧٠) نزلت بعد الكهف د (النحل) سورت (مكى) دى پرته (علاوه) له دوو وروستنيو آيتونو چه (مدنى) دى يو سل او اته ويشت آيتونه

او شپاړس رکوع لری. په تلاوت کښی شپاړسم او په نزول کښی اویایم سورت دی وروسته د (الکهف)

له سورت څخه نازل شوی دی

#### بِنُ اللهِ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيْمِ

شروع په نامه د الله چه خورا (ډير) مهربان ډير رحم والا دى.

#### أتى آمرُاللهِ فَلاتَسْتَعُجِلُولُا

راغی امر (حکم) د الله (په نصرت د مؤمنین او قیام د یوم الدین) نو تلوار مه کوئ تاسی هغه ته (ای کفارو)

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ د دغه حکم د وقوع وقت قریب رارسیدلی دی، چه «د رسول الله صلی الله علیه الله علیه الله علیه وسلم جماعت غالب او منصور \_ او د حق مخالفان به مغلوب او ذلیل وی، او هغوی ته به په دنیا کښی د هُ اَحْکُوالْخُوکِمِیْنَ ﴾ د په دنیا کښی د هُ اَحْکُوالْخُوکِمِیْنَ ﴾ د

دربار له لوری د شرک او کفر سزا ورسیږی او د قیامت ساعت هم لری نه دی» د هغه شی راتلل چه یقینی وی هغه ښائی راغلی و گڼلی شی. بیا د هغه د ژر غوښتلو ضرورت څه دی؟ کفارو به د تکذیب او استهزاء له لیاری ویل چه د هغه عذاب یا د قیامت وعده چه تاسی راسره کوئ ولی ژر نه راځی؟ نو دوی ته ئی تنبیه فرمایلی ده چه ستاسی له داسی ویلو څخه هغه لری کیدونکی نه ده، بلکه په حتمی او یقینی ډول (طریقه) سره هغه ژر راتلونکی ده، هر شومره چه پکښی ځند (تاخیر) هم ولګیږی هغه هم یو شان ستاسی په حق کښی مفید دی، ممکن دی په دی ضمن کښی ځینو ته د اصلاح او د توبی توفیق ور په برخه شی (۲۱ جزء د الله نکوری الله الله نکوری الله نکوری الله الله نکوری نکور

#### سُبُحْنَهُ وَتَعْلَىٰ عَلَمَا يُشُوِكُونَ<sup>©</sup>

پاکی ده الله ته او لوی دی له هغه چه دوی شریک ورسره پیدا کوی (له بتانو او نورو).

تفسیر: یعنی کله چه د حق غلبه او پر کفر او شرک سزا ورکول یقینی دی، نو د توحید لیاره اختیار کرئ! او د شرک دود او دستور پریږدئ هغه شیان چه تاسی ئی د الله تعالیٰ شریکان بولئ له هغو مخخه هیڅ یو د الله تعالیٰ د حکم مخه نشی نیولی او نه د پاک الله د عذاب مخخه ممانعت کولی شی.

### يُنَوِّلُ الْمَلَيِكَةَ بِالرُّوْرِ مِنْ اَمُرِهِ عَلَى مَنُ يَنَثَاءُ مِنْ عِبَادِ وَ الْمُلْكِكَةَ بِالرُّوْرِ مِنْ اَمُرِهِ عَلَى مَنُ يَنَثَاءُ مِنْ عِبَادِ وَ اَنْ اَنْ فِرُوَا اَنَّهُ لِآ اِللهَ الْآ اَنَا فَاتَّقُوْنِ ٣ مِنْ عِبَادِ وَ اَنْ اَنْ فَرُوْ اَنَّهُ لَآ اِللهَ الْآ اَنَا فَاتَّقُوْنِ ٣

نازلوی (الله) ملائکی سره له روح (اسرار د وحی) په امر (حکم) خپل پر هر چا چه اراده وفرمائی (د نبوت ئی) له بندگانو خپلو (او داسی فرمائی انبیاؤ ته) چه وویروئ (خبردار کړئ تاسی خلق) په دی چه بیشکه نشته برحق معبود مگر هم دا زه یم نو وویریږئ تاسی له ما نه

تفسير: يعنى د پرښتو په جنس کښي ځينو ته لکه حضرت جبرئيل عليه السلام. يا حفظة الوحي

د هغو په لورى په ﴿ وَإِنَّهُ يَمُلُكُ مِنْ بَيْنِي يَكَدُيهُ وَمِنْ خَلْفِهُ رَصَدُنَا ﴾ كښى ئى اشاره كړى ده (٢٦ جزء د الجن ٢٧ آية ٢ ركوع).

بِالزُّرْجِ ﴾ سره له روح او اسرارو د وحمی یا سره له نبوت یا قرآن چه هر یو له دغو څخه زړونه

ژوندی کوی) دلته له (روح) څخه د الله تعالیٰ هغه وحی مراده ده چه د الله تعالیٰ له لوری انبیاؤ 
ته په غیر مرنی طریقی د یوی سری او پتی خبری په ډول (طریقه) راتله، لکه چه په ۲۴ جزء د 
المؤمن په ۱۵ آیت دوهمه رکوع کښی ئی فرمایلی دی ﴿ یُلِقی الرُّوْمُ مِنَ الرَّهِ عَلَیْ مَنْ المؤمن په ۱۵ آیت دوهمه رکوع کښی 
یک فرمایلی دی (وکذلک اوحینا الیک روحا من امرنا) د قرآن یا د اللهی وحی په (روح) سره 
تعبیر کولو کښی دغه اشاره ده چه همغسی چه مادی اجسامو ته له نفخی څخه ظاهری حیات 
حاصلیږی هم داسی هغه قلوب هم چه د جهل او ضلال له ناروغیو څخه مړه شوی دی، د الله 
تعالیٰ د وحی له رسیدلو څخه ژوندی کیږی.

#### خَكَقَ السَّمْوٰتِ وَالْرَضَ بِالْحِقِّ تَعَلَىٰ عَمَّا يُثْثُرِكُوْنَ ®

پیدا کړی دی (الله) آسمانونه او ځمکی په حق (حکمت او رښتیا) سره پورته دی (الله) له هغه چه شریکان ورته نیسی دغه (مشرکان).

#### خَكَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ تُطْفَةٍ فَإِذَاهُ وَخَصِيْهُ مُّيِيثٌ ©

پیدا کړی دی (الله) انسان لره له نطفی (اوبو د منیو) نه نو ناڅاپه دغه (انسان) سخت جګړه کوونکی ؤ ښکاره (په ناحقه سره).

تفسیر: یعنی د علویاتو او سفلیاتو د انتظام څخه مو وروسته تاسی پیدا کړئ تاسی پخپله د خپل خلقت په لوری غور وکړئ! نو د الله تعالیٰ د عجیبو او غریبو صنعتونو او قدرتونو کارونه به درښکاره شی ستاسی اصل څه و ؟ یو داسی بی سا څاڅکی چه نه پکښی حس او حرکت و او نه شعور او اراده (او نه د تشکل او تصنع وړ (لائق) و له جهته د نرموالی) او نه د خبرو او کار کولو لائق و او نه د دی خبری قابل و چه په کومه معامله کښی په جګړه سره خپل حق په چا باندی ومنلی شی ـ یا په نورو باندی غلبه حاصله کړی، اوس وګوره چه الله تعالیٰ د هغه ناڅیزه څاڅکی څخه څرنګه یو ښه شی جوړ کړی دی؟ او څنګه یو عجیب صورت ئی ورعطاء کړی دی؟ وا په څومره اعلیٰ قوتونو او کمالاتو ئی فائض کړی دی؟ هغه چه د یوه حرف په ویلو قادر نه و وګوره چه اوس څنګه ښی ویناوی، نطقونه او کانفرنسونه کوی؟ په هغه کښی چه لږ ادنی حس او وګوره چه اوس څرنګه په هره هره خبره د جګړی کولو ـ او حجت او دلائل ایستلو قدرت پکښی پیدا شوی دی ـ حتیٰ په ځینو اوقاتو له مخلوقه تیر شوی ـ تر خپل خالق پوری هم خبری کوی او د ده په مقابل کښی ټینګ دریږی، او احکام ئی نه منی، او دا ئی هم په یاد ونه ساتله کوی او د ده په مقابل کښی ټینګ دریږی، او احکام ئی نه منی، او دا ئی هم په یاد ونه ساتله چه د ده اصل څه ؤ ؟ او دغه طاقت ئی څرنګه حاصل کړ ؟ او چا ورکړ ؟

﴿ ٱلْاَرْيَ الْإِنْسَانُ آتًا خَلَقْنَاهُ مِنْ تُطْفَرُ وَإِذَا هُوَخَصِيْمٌ تَعِينُ مَضَرَبَ اننا مَثَلَادٌ فَينَ خَلْقَهُ قَالَ مَنْ يُغِي

الْهِظَامَ وَهَى َوَمِيْدُ قُلُ يُعِينِهَا الَّذِي َ اَنْشَالْهَا الْوَلَ ثَرَةً وَهُوَ يُكِّى خَلْقَ طِلِيْهُ د يُسين شريف ۷۷ ، ۷۸ او ۹۹ آيتونه ه رکوع).

#### وَالْاَنْغَامَ خَلَقَهَا لَكُمُ فِيهَادِفَ قُومَنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ٥

او چارپایان ئی پیدا کړی دی (الله) دغه (چارپایان)، تاسی ته (ای انسانانو!) چه شته په دوی کښی اسباب د ځان ساتلو (له یخنی) او (نوری ډیری) نفعی او له ځینو دغو (چارپایانو) څخه خورئ تاسی.

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ او س عویی عمیره (کده) عاوره (بیزه) او نور ئی درپیدا کړل. (چه د هغو له وړیو او ویښتانو او نورو څخه کمبل چکمن عرابی عربی میری تکر (څادر) عنر علمی کیږدئ عاو د یخنی نه د ژغورلو (محفوظولو) دپاره نور شیان جوړوئ عبرسیره په دی د هغوی شودی څښئ او د بزگری چاری تری آخلئ د غوړیو کچو کرتو او ماستو او شوملو افراط د هم دغو حیواناتو له وجوده دی چه تاسی ته لنګیږی او تاسی پری سوریږئ او او ساسان او سوداګری او کراکښی پری کوئ) د دوی له غرمنی څخه څرنګه ښه ښه او بیش قیمته اسباب او سامان تیاروئ د هغو حیواناتو غوښی چه خورئ په هغو کښی هیڅ کوم معتد به بدنی یا اخلاقی مضرت نشته. د دوی له غوښی او وازدو څخه څومره استفادی کیږی؟ او د څومره غریبانو نسونه پری مړیږی؟ او هغه نور خواړه چه مونږ ئی خورو، د هغو په تیاری کښی تر کومه اندازی پوری د دغو حیواناتو دخل شته؟.

#### وَلَكُو فِيهَاجَمَالُ حِيْنَ تُر يُعُونَ وَحِيْنَ تَسُرُحُونَ وَ

او شته تاسی ته په دغو (چارپایانو) کښی زیب زینت کله چه بیرته ئی کور ته راولئ لپاره د راحت او کله چه بهر ته ئی د څړ لپاره بیایئ.

تفسیر: کله چه مواشی او حیوانات په کورونو کښی ولاړ وی ـ یا په صحراؤ کښی سره تیت او پرک (خواره واره) او په څړ کښی لګیا او له سترګو څخه لری وی، نو په دغه وقت کښی د الله تعالیٰ د انعام داسی ښکاره او صافه مظاهره نه کیږی څه مهالی چه دوی ګهیځ (سحر وختی) په اوله د ورځی کښی د څړ لپاره له کورونو وځی یا ماښام وروسته د څریدلو او ګیډی مړولو له صحراء څخه د کورونو په لوری راځی، نو یوه عجیبه رونق او خوښی، او ډیره ښه ننداره او خوشالی تری محسوسیږی ـ نه یواځی خاوند د خپلو دغو مالونو د لیدلو څخه خوښیږی، بلکه نور کسان هم د هغو له لیدلو څخه خوشالیږی ـ او یو له بله سره وائی چه پاک الله هغه سړی ته څومره دولت او اقبال ورکړی دی.

#### ۅٙؾۘڂؠڵٲؿ۬ؾٵڷػؙؙٛڎٳڸڹڮۅڰڎؚؾڴٷٛٷٛٳڸڸۼؽٶٳڷڒؠۺؚؾؚ ٵڷؚڒؘۿؙۣڽٝٳڽٙۯ؆ٙڲ۠ۄؙڵۯٷؿٞڗۜڿؚؽۄؙ۠

ربما(١٤) النحل(١٦)

او باروی دغه (چار پایان) درانه بارونه ستاسی (او رسوی ئی) هغه ښار ته چه نه وئ تاسی رسیدونکی هغه ښار ته چه نه وئ تاسی رسیدونکی هغه (ښار) ته مګر په سختی مشقت د نفسونو (ځانو) خپلو سره؛ بیشکه چه رب (پالونکی) ستاسی خامخا لوی شفقت والا ډیر رحم والا دی (چه دغه حیوانات ئی هم پیدا کړی دی ستاسو د منافعو لپاره).

تفسیو: یعنی چیری چه تاسی جره بی له اسبابه او سامانه په ډیر مشکل رسیدی شوی دغه بودگان (ځناور) تاسی او ستاسی درانه درانه اسبابونه هم وړی ـ دا د الله تعالیٰ محومره لویه مهربانی ده چه دغه حیوانات یی ستاسی د خدمت دپاره خلق او درولی دی ـ او له دغو څخه د خدمت آخیستلو اجازه ئی درکړی ده محو خپل ډیر او سخت او مشکل مهمات هم د دغو حیواناتو په وسیله آسان کړئ ﴿ اَدَامُ یَرُواااًا حَلَقَا اَلْهُمُ یَا اَیْدُیا اَلْهُمُ اَلَّهُ اللَّهُ اَلَّهُ اَلْهُمُ اَلْهُمُ اَلْهُمُ اَلْهُمُ اَلْهُمُ اَللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ

#### ۊٞٳڷڂؽڶۘۘۏٳڷؚؠ۫ۼٵڶؘۅؘٳڰ۬ؠؽڒڸؚڗۜڒؙڰڹٷۛۿٵٙۏڔ۬ؽؽ<sup>ۊ</sup>ؖ

او (پیدا کړی دی الله) آسونه او قچر او خره لپاره د دی چه سوریږئ تاسی په دوی باندی او (زینت کوئ پر دغو) په زینت کولو سره،

تفسیر: یعنی پری سوریدی او عزت او شان مو تری ظاهریدی.

تنبیه: په عربستان کښی د خره سورلی معیوبه نه ده، او د هغه ځای خره (ځمونډ پښتنو د بلخی خرو په شان) ډیر غښتلی ـ قیمتداره، ګړندی، چالاک او ښکلی وی ـ حتیٰ ځینی خره د اس په شان مزل کوی، ډیر او ښه ځغلی.

#### وَيَخُأْقُ مَا لَاتَعُلَمُوْنَ ۞

او پیدا کوی (الله ډیر نور) څیزونه چه اوس ئی نه پیژنځ تاسی.

تفسیر: یعنی د هغو حیواناتو (او مرکوباتو) ذکر چه پاس وشو برسیره پر هغه الله تعالیٰ ستاسی د انتفاع دپاره داسی نور شیان هم پیدا کړی او پیدا کوی ئی چه له هغو مخخه اوس تاسی بی خبره یئ ـ په دغه کښی هغه ګرد (ټول) د سورلی شیان داخل شول چه تر قیامته به جوړیږی. (او اوس د هغو یواځی وهم او تصور هم تاسی نشئ کولی او تش خطور او حضور ئی هم ستاسی په قلوبو کښی نشی راتلی. نو ځکه اکثرو مفسرینو د دی مبارک آیت په تفسیر کښی سکوت

غوره کړی دی).

#### وَعَلَى اللهِ قَصْدُ السِّيدِيْلِ وَمِنْهَا جَآيِرٌ

او خاص پر الله دی بیان د لاری (برابری تفضلاً) او ځینی د لارو څخه کړی مائلی هم دی (له حقه)

تفسیو: پخوا ئی فرمایلی ؤ چه تاسی د حیواناتو پر شاؤ سوریدئ او هغه مو سره له اسبابه او سامانه په ډیرو سختو او مشکلو ځایونو کښی هم وړی، او راوړی او د مقصود تر منزل پوری مو رسوی ـ دغه د بدنی او د حسی سیر او سفر حال ؤ ـ اوس د دی په مناسبت د روحانی او معنوی سیر او سیاحت په طرف کلام منتقل کړی شو ـ یعنی هغه شانی چه د ځمکی د لیاری پری کولو او د مقصود تر منزل پوری د رسیدلو وسائل در برابر کړی دی هم داسی تر الله پوری د رسیدلو وسائل در برابر کړی دی هم داسی تر الله پوری مذکور شویو دلائلو او بصائرو کښی له غور کولو څخه د الله تعالیٰ پر قدرت او عظمت او جبروت به ایمان راوړی، او د توحید او تقویٰ په سمه لیاره بی له خرخشی (خطری) تر الله پوری رسیږی ـ لیکن د هر چا چه عقل سم نه وی نو پر دغه سم سرک باندی به د تللو توفیق له کومه وموندلی شی، دی به تل د اهواؤ او اوهامو په پیچدارو لوړو او ژورو کښی لالهانده او سرګردانه وموندلی شی، دی به تل د اهواؤ او اوهامو په پیچدارو لوړو او ژورو کښی لالهانده او سرګردانه د کرځی

د الانعام ۱۹۳ آیت ۱۹ رکوع) شیخ الهند رحمة الله علیه د دی آیت ترجمه داسی کړی ده «او تر الله پوری رسیږی سمی لیاری او ځینی لاری کړی هم دی» ځما نیکه مولینا مراد علی کاموی رحمة الله علیه د دی آیت ترجمه داسی کړی ده او خاص پر الله تعالیٰ دی لیکن تفضلاً نه وجوباً بیانول د میانه لاری چه رسوونکی ده حق ته او بعضی له دی لیارو چه ناپوه خلق پری رهی او روان دی چهی او کړی تللی دی له مقصوده لکه د کفر او د شرک او د هوا او د بدعت لیاری).

#### وَلَوْشَاءَلَهَا مُكُورًا جُمَعِيْنَ<sup>۞</sup>

او که اراده فرمایلی وی (الله د هدایت ستاسی) نو خامخا سمه برابره لیاره به ئی ښوولی وه تاسی ټولو ته.

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ له دی خبری څخه نه دی عاجز چه ګرده (ټوله) دنیا په همغه یوه لیاره کښی ولګوی. لیکن د ده حکمت مقتضی نه دی چه ګرد (ټول) د یوه اصول په اختیارولو باندی مجبور کړی. لکه چه مونږ پخوا له دی نه په متعددو مواقعو کښی د هغه تشریح کړی ده.

#### هُوَالَّذِي َآنُزَلَمِنَ السَّمَاءُ مَاءُلُكُوْمِتُنُهُ شَرَابٌ وَمِنْهُ شَجَرُ فِيُهِ تَشِيبُهُونَ<sup>©</sup>

الله هغه (ذات) دی چه نازل کړی راليږلی دی له (طرفه د) آسمانه اوبه چه دی تاسو ته له دی اوبو څخه څښل او له دغو اوبو څخه ونه (واښه) هم ده چه په دغو وښو کښی څروئ تاسی (حيوانات خپل).

تفسیر: یعنی د اوبو څښلو قابل ئی و کرځاوه ـ او له هغه څخه ئی ونی واښه او نور نباتات زرغون کړل چه یکښی ستاسی حیوانات څر کوی.

#### يُنْبِتُ لَكُوْرِبِ الْأَرْءَ وَالزَّيْتُوْنَ وَالنَّخِيْلَ وَالْاَعْنَابَ وَمِنْ كُلِّ الثَّهَرِٰتِ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَايَةً لِقَوْمِ يَّتَفَكِّرُونَ ۞

زرغونوی (الله) تاسی ته په دغو اوبو سره کښت (فصل) او زیتون (خونه) او خرما ګانی او (تاکونه د کورو) انګورو او له هر قسمه میوو څخه بیشکه په دغه (زرغونتیا د دغو مذکوره ؤ اشیاؤ) کښی خامخا لویه نښه (د قدرت) ده لپاره د (هغه) قوم چه (غور) فکر کوی (پکښی).

تفسیر: یعنی له یو رنگ اوبو څخه راز راز (قسم قسم) میوی زرغونوی چه د هغو شکل او صورت او رنگ او رائحه او خوند او تاثیر بیخی بیل دی، په دغه کښی غور کوونکی ته د الله تعالیٰ د کامل قدرت او غریبه صنعت لوئی نښی دی چه له یوی ځمکی ـ یو لمر ـ یوی هوا او او و رنگ اوبو څخه څرنګه ډول ډول (قسم قسم) ګلان او میوی تل پیدا کیږی؟.

### وَسَعَّرَ لَكُوُالَيْلَ وَالنَّهَارُ وَالشَّهُسَ وَالْقَهَرُ وَالنَّهُوُومُ الشَّهُومُ وَالنَّهُومُ وَالنَّهُومُ

او مسخره کړی ئی ده (په کار ئی لګولی ده) تاسی ته شپه او ورځ او لمر

او سپوږمی، او ستوری مسخری (په کارونو کښی لګولی شوی) دی په امر حکم د دغه (الله) سره.

تفسیر: شپه او ورغ برابر یو له بله سره نښتی دی څو دنیوی کاراوبار پری وچلیږی او خلق سکون او آرام تری حاصل کړی شی ۔ هم داسی لمر او سپوږمی هم تر یوه معین نظام لاندی راښکاری او پتیږی ۔ د شپی او د ورغی د دغه تګ او راتګ او د شمس او قمر د دغه ختلو او پریوتلو سره د انسانانو بیشماره فائدی تړلی دی، بلکه که په غور سره ولیده شی نو بی له دغو څخه د انسان ژوند محال دی الله تعالیٰ پخپل کامل اقتدار سره لمر ۔ سپوږمی او نور ګرد (تول) ستوری ئی د ادلٰی مزدورانو په شان ځمونږ په کارونو کښی لګولی دی ۔ مجال نشته چه دوی لړ څه سستی وکړی یا غاړه تری وغړولی شی لیکن څرنګه چه له لمر او سپوږمی سره ځمونږ اړه بالکل په صریح ډول (طریقه) متعلقه ده او له نورو ستوریو سره ځمونږ د فائدو او مصالحو تعلق دومره واضح نه دی، ښائی د هم دی لامله (له وجی) هغه ئی بیل کړل ۔ او تر بل عنوان لائدی ئی بیان وفرمایل. والله اعلم.

#### ٳؾۜؽ۬ۮ۬ٳڮٙڵٳؾٟؾؚڡۜۏؠ؆ٙؽڣڡؚڷۏؽۨ ۅؘمۜٵۮؘۯٳڵۘڪؙٷڔڣٳڷڒڝؙؙۻؙؗڟڵؚٵڵۅٵٮٛ؋ؙ

بیشکه په دغو (علویه ؤ تصرفاتو) کښی خامخا ډیر دلائل(د قدرت) دی دپاره د (هغه) قوم چه عقل چلوی (پکښی)، او (مسخر کړی ئی دی نور) هغه څیزونه چه پیدا کړی غوړولی دی (الله) تاسی ته په ځمکه کښی حال دا چه مختلف دی سره رنګونه (شکلونه او قسمونه) د دوی.

تفسیر: یعنی هغه لوی او لوړ ذات چه اسمانی شیان ئی ستاسی پکار لګولی دی، همغه ستاسی د فائدی دپاره په ځمکه کښی هم مختلف قسم نباتات پیدا کړی دی چه په ماهیت ـ شکل ـ صورت ـ رنګ ـ بوی منافع او خواصو او نورو ګرده (توله) کښی یو له بل سره بالکل جلا (جدا) او علیٰحده دی په دغه کښی ګرد (تول) حیوانات نباتات ـ جمادات ـ بسائط او مرکبات شامل شول.

### إِنَّ فِيُ ذَٰلِكَ لَايَةً لِقَوْمِ تَيْنَ كُوْوَنَ ﴿ وَهُوَ الَّنِي مَا الْبَحْرَ إِنَّا كُلُوْ إِمِنَهُ كُمُنَا طُورًا وَتَمْتَخُوجُ وَامِنُهُ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا \* سَحَرَ الْبَحْرَ إِنَّا كُلُوْ إِمِنْهُ كُمُنَا طُورًا وَتَسْتَخُوجُ وَامِنُهُ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا \*

#### وَتَرَى الْفُلْكَ مَوَاخِرَ فِيهِ وَلِتَبْتَغُواْمِنَ فَضْلِهٖ وَلَعَلَّكُمُ تَثْكُرُونَ ®

بیشکه په دغه (اختلاف د اشکالو، اقسامو، انواعو د مخلوقاتو) کښی خامخا (د قدرت لوی) دلیل دی دپاره د هغه قوم چه پند اخلی او الله هغه (ذات) دی چه مسخر کړی (په کار ئی اچولی) دی بحر دپاره د دی چه وخورئ تاسی له (ښکاره د) دی (بحره) غوښه تازه او راوباسی تاسی (په غوپه وهلو سره) له دغه (بحره) ګاڼه چه اغوندئ ئی تاسی (یعنی ښځی ستاسی)، او وینی به ته (ای کتونکیه) بیړی رهی (روانه) په دغه (بحر) کښی (چه څیروی په ټتر خپل اوبه) او چه طلب کړئ تاسی (رزق) له فضله د دغه (الله) او دپاره د دی چه شکر وباسئ تاسی (پر دغو نعمتونو).

تفسیر: یعنی داسی موج او څپی وهونکی خوفناک سمندر ئی هم (چه د هغه په مقابل کښی د ضعیف البنیان انسان بساط هیڅ نه دی) ستاسی په کار کښی لګولی دی چه په هغه کښی بی تکلفه د ماهیانو (کبانو) ښکار کوئ ل او ډیره لذیذه او ترو تازه غوښه تری حاصلوئ ا د هغه د ځینو برخو څخه مرغلری درمرجان ـ حجرالبحر ـ او نور راز راز (قسم قسم) پیداوار پیدا کوئ ا چه له هغو څخه ډیری قیمتداری ګاڼی او زیورات تیاریږی، ښه! د سمندر دغو لویو موجو او څپو ته وګورئ! چه د هغه په مقابل کښی د ډیرو لویو لویو جهازونو حقیقت د یوه خس او واښه په شان هم نه دی، لیکن یوه وړوکی کشتی او بیړی څرنګه دغه موجونه څیروی؟ او پری درومی؟ دا د الله تعالیٰ د قدرت یوه نمونه ده چه انسان ته ئی عقل ورکړی دی او د داسی شیانو د جوړولو ترکیب ئی ورښوولی او پوهولی ئی دی چه د هغه په ذریعه سره تاسی پر سمندرونو باندی متصرف او له یوه سره تر بله سره پوری گئ.

وباسئ تاسی پر دغو نعمتونو) یعنی پر جهازونو او کشتیو تجارتی مالونه بار کرئ! او له یوه وباسئ تاسی پر دغو نعمتونو) یعنی پر جهازونو او کشتیو تجارتی مالونه بار کرئ! او له یوه ملک څخه ئی بل براعظم ته ورسوئ! او د الله تعالیٰ په فضل سره ډیره زیاته او فراخه روزی حاصله کرئ! بیا د الله تعالیٰ احسان ومنئ! او د ده د نعمتونو په مقابل کښی شکر وباسئ!.

### وَالْقِي فِي الْاَرْضِ رَوَاسِي اَنْ تَبِمْيْدَ بِكُمْ وَانْفُرًا وَسُبُلًا لَا لَكُنْ تُولُمُ لِلَّا لَا لَكُنْ تَعْمَدُ وَانْفُرًا وَسُبُلًا

او غورځولي (پیدا کړي) ئې دې په ځمکه کښي بارونه (غرونه میخونه محکم)

ربما(١٤) النحل(١٦)

لپاره د دی چه ونه ښوريږی (چپه نشی ځمکه) پر تاسی باندی او (پيدا کړی دی الله په دی ځمکه کښی) ويالی او لياری لپاره د دی چه لياره ومومئ (خپلو منازلو او مقاصدو ته).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ پر محمکه ډیر درانه لوی لوی غرونه ایښی دی، څو محمکه د خپل اضطرابی حرکت څخه کراره (قلاره) شی ـ له روایاتو او آثارو څخه معلومیږی چه محمکه د خپل خلقت په ابتدا کښی مضطربه او بی واکه خوځیده او در ګرده (ټوله) لرځیده، الله تعالیٰ پر هغی باندی غرونه پیدا کړل چه د هغو د درونوالی په اثر د محمکی هغه خوځیدل ورک شول، د نن پرون «سائنس» هم اقرار کړی دی چه د غرونو وجود تر ډیره حده پوری د زلاژلو له کثرته مانع دی په هر حال د ځمکی د هغه حرکت او سکون مسئله چه په حکماؤ کښی مختلف فیه ده له هغه سره دا آیت نفیاً یا اثباتاً هیڅ تعلق نه لری ځکه چه د غرونو په وسیله کوم حرکت چه بند شوی دی، هغه دا وضعی حرکت نه دی چه په هغه کښی اختلاف جاری دی.

﴿ وَأَنْهُرًا ﴾ او پیدا کړی دی الله په دغه ځمکه کښی ویالی) یعنی د ویالو او سیندونو او نهرونو سرچینه چیری په غرونو کښی وی، خو هغه د غرونو او میدانونو څخه تیریږی او په سلهاؤ او زرهاؤ میله مسافو کښی د الله تعالیٰ په حکم هغو کلیو او ښارونو ته رسیږی چه د هغوی رزق او روزی په هغو اوبو پوری متعلقه کړی شوی ده.

﴿ وَسُبُلًا ﴾ او پیدا کړی دی الله لاری) چه پری وکولی شئ چه له یوه ملکه څخه بل ملک ته لاړ شئ.

#### وَعَلَيْتٍ وَبِالنَّغُرِهُ مُورَيَّهُ تَكُونَ اللَّهُ عِلْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَنَ اللَّهُ عِلْمُ اللَّهُ اللّ

او (پیدا کړی دی الله په ځمکه کښی) علامی (د لیاری) او په ستوریو سره دغه (لار تلونکی) لیاره مومی.

تفسیر: یعنی غرونه چینی ـ ونی ـ د شکو غونډی ـ الغرض د مختلفو اقسامو علایم ئی قائم کری دی چه د هغو په وسیله د مسافرانو قافلی د سمی لاری سراغ او نښه وموندلی شی. ما پخپلو ستر کو لیدلی چه ځینو اعرابو (بدوانو) د خاوری په بویولو سره د لیارو نښی پیدا کړی دی.

﴿ وَيِالْجُهُوهُوَيُهَنَّكُونَ ﴾ او په ستوريو سره دغه لار تلونكى لاره مومى) يعنى د شپى په وقت كښى لويو سيندونو او لويو بيابانونو په سفر كښى د ځينو ستوريو په ذريعه د لارى درك او طرف معلوموه شى ـ هغه ليار ښوونه چه د قطب نما او نورو آلاتو په وسيله كيږى هغه هم بالواسطه له ستورى سره تعلق لرى.

#### اَفَيْنُ يَّغُلُقُ كَمِنُ لِإِيغُلُقُ اَفَلَاتِنَ كَرُونَ عَ

آیا هغه (ذات چه هر شی) پیدا کولی شی (چه الله دی) پشان د هغه دی چه نشی پیدا کولی (هیڅ څیز چه بتان دی بلکه نه لری سره مشابهت)؛ آیا نو پند نه آخلئ تاسی (چه خالق او مخلوق سره وبیژنئ! او په خالق ایمان راوړئ!)

تفسیو: یعنی فکر کول په کار دی چه دغه خومره حماقت دی هغه شبان چه د مچ یو وزر یا د ماشی یوه پښه بلکه د اورېشی یوه دانه یا د شکی د یوه بغرکی په پیدا کولو هم قادر نه وی، د هغوی معبود او مستعان درول دغه الله قدوس سره ئی برابرول چه د پاس مذکورو عجیبو او غریبو مخلوقاتو هم پیدا کوونکی او د هغوی د محکم نظام هم قائم ساتونکی دی، ډیره لویه بی ادبی ده. نو تاسی دغی گستاخی او سپین سترگی ته وگورئ چه خومره د وقاحت او قباحت خبره ده؟. او بیا د پاک الله انعاماتو ته خیال و کړئ چه د هغو قدر او عزت څرنګه کاوه شی؟ په حقیقت کښی انسان له حده زیات ناشکره دی.

#### وَانَ تَعُدُّ وَانِعَةَ اللهِ لَا يَعُصُونُهَا إِنَّ اللهَ لَعَفُورُ رَّحِيْدُ

او که وشمیرئ تاسی نعمتونه د الله (چه پر تاسو ئی پیرزو کړی دی) نو نه به ئی شځ شمیرلی (نو څرنګه به ئی شکر اداء کړی شئ)؟ بیشکه چه الله خامخا ښه بښونکی (د خطیانو) ډیر رحم والا دی (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیر: یعنی هغه نعمتونه چه پاس ذکر شول له ډیرو څخه لږ شی ؤ \_ نور د الله تعالیٰ دومره نعمتونه دی چه تاسی په هیڅ ډول (طریقه) هغوی نشئ شمیرلی، نو د دغو بیشمارو نعمتونو شکر په پوره ډول (طریقه) سره څرنګه ادا کیدی شی؟ لهذا د شکر په اداء کښی کوم قصور چه پیښیږی \_ پاک الله له هغه څخه تیریږی \_ او د لږ شکر په مقابل کښی ډیر اجر تاسی ته اعطاء فرمائی \_ یا دا چه د نعمت د کفران څخه وروسته هر هغه سړی چه توبه وکړی او شکر ایستونکی شی \_ الله تعالیٰ د هغه پخوانی تقصیرات بښی او په مستقبل کښی پری خپل نعمت مبلول فرمائی \_ بلکه د ناشکری په حالت کښی پخپل رحمت واسعه سره هغه بیخی له خپلو مراحمو څخه هم بی برخی او محروم نه ګرځوی او په زرهاؤ اقسامو نعماؤ ئی فائضوی.

#### وَاللهُ يَعْلَمُ مَانُسُرُونَ وَ مَانَعُلِمُونَ اللهُ يَعْلَمُونَ اللهُ يَعْلَمُونَ اللهُ اللهُ الله

او الله ته معلوم دی هغه (عقائد) چه پتوئ ئی تاسی او هغه (اعمال) چه ښکاروئ ئی تاسی.

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ له کردو (تولو) ظاهری او باطنی احوالو محخه هم خبردار دی چه کوم سری د الله تعالیٰ پر نعمتونو تر کومی اندازی پوری له زړه او تر کومی اندازی پوری په خپلو جوارحو (اعضاو) سره شکر وباسی؟ او کوم یو سری داسی دی چه په ظاهر او باطن کښی د نعمت د حق ادا کولو محخه خالی دی؟ یا د پاس مذکوره ؤ دلائلو او نعمتونو له آوریدلو محخه کوم سری له زړه او په رښتیا سره ایمان راوړی؟ او کوم یو داسی دی چه په ظاهر کښی له دلائلو مخخه لاجوابه کیږی خو سره له هغه هم حق نه قبلوی؟. د پاک الله په علم کښی د هر چا حال چه هر قسم وی همغسی به ورسره معامله کوی.

#### ۅٙٳڵڹؚؽڹؽؙػٷٛڹڡؚڹۮٷڹٳڛڮڒؽۼڷڨٷؽۺؽٵۊۿؙڎڔؽۼٛڵڠۏؽ

او هغه (بتان) چه ئی بولی (عبادت ئی کوی دغه کفار) غیر له الله نه نشی پیدا کولی دوی هیڅ څیز حال دا چه دوی پخپله (هم) پیدا کاوه شی.

تفسیر: یعنی الله خو هغه ذات دی چه د هغه د عظیم الشان او غیر محصور انعاماتو خه تذکره پاس وشوه. اوس د مشرکانو حماقت ملاحظه کرئ چه د داسی الله عالم الکل او خالق الکل، شریک داسی شیان پیدا کوی چه د وښو د یوه ډکی په پیدا کولو باندی هم قادر نه دی، بلکه پخپله د دوی وجود هم د پاک الله په مشیت او اراده سره پیدا شوی دی.

#### آموات غيراحيا و مايشغرون ايان وويون ف

(دغه بتان پخپله) مړه دی (روح نه لری) نه دی ژوندی، او (په دی هم) نه پوهیږی دغه (بتان) چه کله به راولاړاوه شی دغه (بتان یا عابدان ئی).

تفسیر: یعنی ماسواید الله تعالیٰ څخه د هغو بتانو عبادت چه تاسی کوئ هغه ګرد (تول) مره (بی ځانه) دی اعم له دی نه چه دواماً وی لکه بتان یا فی الحال وی لکه هغه بزرګان چه مړه شوی دی او د هغوی طاعت او عبادت کاوه شی یا د انجام او مال په اعتبار مړه وی، لکه حضرت مسیح روح القلس او ملائکة الله علیهم السلام چه د هغو عبادت به هم ځینو فرقو کاوه،

بلکه پیریان او شیطانان (چه ځینی ممسوخ الفطرت د هغوی عبادت هم کوی) پر دغو گردو (تولو) باندی په یوه وقت کښی موت طاری کیدونکی دی. نو د هغه شی وجود چه د بل شی څخه عطاء شوی وی او هغه هر وقت چه وغواړی اخیستی ئی شی، نو هغه ته څرنگه الله ویلی شی؟ او څرنگه د عبادت لائق کیدی شی؟. ﴿ وَمَایَشُعُرُونَایَانَائِیْکُونَ ﴾ او په دی نه پوهیږی دغه بتان او دغه بزرگان چه پاس بیان شول چه کله به راولاړاوه شی دوی یا عابدان ئی) یعنی دغه خو عجیب خدایان دی چه له سره نه دی خبر چه قیامت به کله راځی؟ او پخپله دغه معبودان یا د دوی عابدان به کله د حساب او کتاب دپاره بیا ژوندی کیږی؟ دغسی پخپله دغه معبودان یا د دوی عابدان به کله د حساب او کتاب دپاره بیا ژوندی کیږی؟ دغسی به گانه او بی خبره شیانو ته خدای ویل، انتهائی درجه جهل او حماقت دی.

#### الهُكُوُرِالهُ وَاحِكَ فَالْكِنِينَ لَا يُوْمِنُونَ بِالْإِخِرَةِ قُلُو بُهُمُ مِّنْكِرَةٌ وَهُمُومُّسْتَكْبِرُونَ®

معبود ستاسی معبود یو دی، نو هغه (کسان) چه نه راوړی ایمان په (ژوندانه د) آخرت زړونه د دغو (بی ایمانانو) منکر دی (له وحدانیت د رب العزت او له راتللو د آخرت) او دوی تکبر کوونکی (مغروران) دی ( له ایمان راوړلو نه).

تفسیر: یعنی هغه دلائل او شواهد چه پاس بیان شول، داسی صاف او واضح دی چه په هغو کښی له ادنی غور کولو سره هر انسان پر توحید یقین کولی شی ـ لیکن ښائی چه غور او طلب هغه څوک وکړی چه ورسره د خپلی خاتمی فکر او د عاقبت ویره وی او هغه چه د بعد الموت په امورو باندی له سره یقین نه لری نو د آخری خاتمی په لوری به ئی څه فکر وی؟ هغه پر دلائلو کله غوږ پدی؟ او د کفر او د ایمان د نیک او بد انجام په لوری به کله التفات کوی؟ بیا په زړونو کښی د توحید اقرار او د انبیاؤ علیهم السلام په مخ کښی په تواضع سره د سر هکته کولو خیال کله د دوی په مغزو کښی گرځی؟.

#### لَاحَرُمُ أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّوُنَ وَمَا يُعُلِنُونَ إِنَّهُ لَايُحِبُ الْمُسْتَكَبِرِيْنَ

رښتيا واقعی خبره دا ده بيشکه الله ته معلوم دی هغه (مکر او فريب) چه پتوی ئی دوی او هغه (جنګ او جګړه) چه دغه (الله) نه خوښوی تکبر کوونکی (سر غړوونکی له وحدانيت او رسالت او آخرت).

تفسیر: یعنی ښه وپوهیږه چه کبر او غرور او لوئی کوم ښه او غوره شی نه دی او تاسی به د هغه نتیجه هرومرو (خامخا) گورئ ـ د توحید هغه انکار چه تاسو پخپلو زړونو کښی ساتئ او هغه غرور ـ تکبر او ځانمنمی (خودنمائی) چه تاسی د هغی اظهار پخپلو چارو او اعمالو او افعالو او بخاره و در کوئ دغه گرد (تول) د الله تعالیٰ په علم کښی دی او هغه به د هر پټ او ښکاره جرم سزاء درکوی.

#### وَإِذَاقِيلَ لَهُمْ مَّاذَا انْزَلَ رَبُّكُمْ قَالُوا السَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ اللَّهُ الْأَوَّلِينَ

او کله چه وویلی شی دغو (متکبرانو) ته څه شی دی هغه چه نازل کړی لیږلی دی رب ستاسی (په محمد باندی) نو وائی دوی (دغه) خوشی افسانی د پخوانیو (خلقو) دی،

تفسیر: یعنی که ناواقفه سری د تحقیق په غرض ـ یا واقف سری امتحاناً له دغو مکنبینو څخه پوښتنی کوی، یا دغه مکنبین پخپلو منځونو کښی یو له بله سره د تمسخر او استهزاء په ډول (طریقه) سؤال کوی چه «ووایئ ستاسی رب څه شی نازل کړی دی؟» مطلب ئی دا دی دغه قرآن چه رسول الله صلی الله علیه وسلم ئی د پاک الله له لوری منزل بولی، ستاسی په نزد څه شی دی؟ او محمد صلی الله علیه وسلم په دغه دعویٰ کښی تر کوم ځای پوری صادق دی؟ نو دوی وائی (معاذالله) په قرآن کښی نور څه شته؟ ماسواء له دی نه چه د پخوانیو کتابونو او پخوانیو ملتونو څه قدیمی بی سنده (د توحید ـ نبوت ـ جنت ـ دوزخ ـ او نوری) خبری (استغفر الله) او څو قصی پکښی نقل شوی دی او نعوذ بالله له سره د پاک الله کلام نه دی.

## لِيَحْمِلُوٓا آوُزَارَهُ وَكَامِلَةً يَوْمَ الْقِيمَة وَمِنَ آوُزَارِ الَّذِينَ يُضِلُّونَهُ وَ لِيَحْمِلُوٓا آوُزَارِ الَّذِينَ يُضِلُّونَهُ وَ بِغَيْرِعِلُهِ الرَّسَاءُ مَا يَزِيُ وَنَ أَنَّ

(نو الله فرمائی دا وینا کوی دوی) دپاره د دی چه په شا واخلی پیتی (د گناهونو) خپلو پوره په ورځ د قیامت کښی او (هم داسی واخلی) له پیتی (د گناهونو) د هغو (کسانو) چه گمراه کړی دی دوی هغوی لره په ناپوهی، واورئ خبردار شئ چه بد دی هغه څیز چه باروی ئی دوی (پر شاؤ خپلو)

تفسير: يعنى له دغى وينا څخه دغه غرض دى چه معاذ الله لوى قرآن بى وقعته او بى اهميته

#### قَدُمَكَ رَاكُنِينَ مِنْ قَبُلِهِ مَ فَأَتَى اللهُ بُنْيَانَهُمُ مِنَ الْقَوَاعِدِ فَخَرَّعَلَيْهِ مُ السَّقَفُ مِنْ فَوُقِهِمُ وَ اَصْهُمُ الْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ ٠٠

په تحقیق مکر کړی ؤ (له رسولانو سره) هغو (کسانو) چه (تیر شوی) دی پخوا له دوی نه نو راغی (حکم د) الله (په خرابولو او چپه کولو) (د اوچتو) بناګانو د دوی له تاداوونو (د ودانیو د دوی) نو پریوت پر دوی چت (د کوتو د دوی) له پاسه د (سرونو د) دوی او راغی دوی ته عذاب له هغه طرفه چه نه پوهیدل دوی (پری چه له دی طرفه به راځی عذاب).

تفسیر: یعنی د خلقو کمراه کولو او د حق د پیغام د ښکته کولو او نه رسولو کوم تدابیر چه نن ورځ کیږی، له دوی نه پخوا ډومبنیو اقوامو هم د انبیاؤ علیهم السلام په مقابل کښی هم داسی تدابیر کړی وو \_ هغوی د مکر او تلبیس ډیر لوی عمارات درولی وو \_ بیا څه مهال چه د الله تعالیٰ حکم ورسید نو د هغه نیول د دوی بنیادونه هم سره وخوځول \_ بالاخر د الله تعالیٰ په یوه خوځول سره د دوی دغه تیاری شوی ماڼی او محال پر هم دغو باندی داسی ولویدی چه دوی د هغه تر چت لاندی بند پاتی شول. مطلب دا دی چه د دوی دغه تدابیر پر هم دوی واوښتل او هغه سامان او وسائل چه دوی د خپلی غلبی او حفاظت دپاره تیار کړی وو د دوی د فناء او اهلاک سبب وګرځیدل \_ بلکه د ځینو اقوامو ښارونه او کلی په حسی ډول (طریقه) سره هم لاندی باندی کړل شول.

#### ثُمَّ يَوْمَ الْقِيمَة يُعُزِيهِمْ وَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَآءِ مَالَذِينَ كُنْتُونَشَا قُونَ فِيهِمْ قَالَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ إِنَّ الْخِزْمَ

#### الْيَوْمَرُوالشَّوْءَعَلَىالكَلِفِي يَنَ ﴿

بیا په ورځ د قیامت کښی به (الله وشرموی) رسوا کړی دوی او وبه فرمائی (الله) چه چیرته دی شریکان ځما (په زعم ستاسی سره ) هغه چه وئ تاسی چه مخالفت به مو کاوه (له انبیاؤ او مؤمنانو سره) په باب د دوی کښی وبه وائی هغه کسان چه ورکړی شوی دی دوی ته علم (یعنی ملائک ـ انبیاء علماء) چه بیشکه خواری د نن ورځی او بدی (یعنی عذاب ئی پر کافرانو دی.

تفسیو: یعنی د هغو شرکاؤ په مرسته (مدد) او حمایت چه تاسی تل محمون و له انبیاؤ سره جنګ او جگړی کولی، هغوی نن چیری دی؟ او ستاسی د مدد لپاره ولی نه راځی؟.

- ﴿ مَلَ يُتَمُونَ لِمُعْرَفِينَ اللَّهِ مِنْ ١٩ عَلَى مُعْرَفِينَ اللَّهِ (١٩ آية (٥) ركوع).
- ﴿ فَمَالَهُ مِنْ فُؤَةٍ وَلَانَامِمِ ﴾ (٣٠ جزء د الطارق (١٠) آية (١) رکوع). دغسی وينا سره په واقع کښی د هغوی شرمول او رسوا کول مراد دی ـ يا له رسوائی څخه په جهنم کښی له داخلولو څخه مراد دی. او د دوی د پتو مکاريو پرده لری کول دی.
  - ﴿ إِنَّكَ مَنْ تُدُخِلِ النَّارَفَقَدُ الْخُرْيَةُ ﴾ (٤ جزء د آل عمران ١٩٢ آيت ٢٠ ركوع
- و کال الزین که الآیة ۔ وبه وائی هغه کسان چه ورکړی شوی دی دوی ته علم یعنی ملائک انبیاء ۔ علماء چه بیشکه خواری د نن ورځی او بدی او عذاب ئی پر کافرانو دی.) یعنی هغوی به شحه جواب ورکړی شی؟ هو! انبیاء علیهم السلام او نور باخبره خلق به په دغه وقت دغو مکارانو او دغا بازانو ته دغه خبره آوروی چه وګورئ! هغه شیان چه مونږ به ویل همغسی وشو او د نن ورځی ګردی (ټولی) خرابی او رسوائی یواځی د حق د منکرینو لپاره دی.

# النَّذِيْنَ تَتَوَفِّهُ هُوَ الْمُلَيِّكَةُ طَالِمِنَ اَنْفُسِهِ مُ فَالْقَوْ السَّلَمَ مَاكُنَّا نَعُلُمِنُ سُوَّةٍ بَلَ إِنَّ اللهَ عَلِيُوْ بِمَاكُنْ الْمُثَكِّرِيْنَ ﴿ فَالْمُؤَا الْبُوابَ جَهَا ثَمَ اللهُ مَنْ فَي الْمُتَكَيِّرِيْنَ ﴾ خليرين فِيهَا فَلِينُسَ مَثْوَى الْمُتَكَيِّرِيْنَ ﴾

هغه (کافران) چه قبضوی (ارواح د) دوی ملائکی په دی حال کښی چه ظلم کوونکی دی دوی په نفسونو ځانونو خپلو (په کفر سره) نو وړاندی به کړی روغه (اطاعت او وبه وائی) نه وو مونږه چه عمل به مو کاوه د هیڅ قسم بدی (نو وبه فرمائی الله ولی مو نه کاوه درواغ مه وایئ) بلکه کاوه تاسی معصیت بیشکه چه الله ښه عالم دی په هغه څه چه وئ تاسی چه کول به مو (په دنیا

کښی) (نو وبه ویلی شی دغو ظالمانو ته) چه ننوځئ اوس تاسی په دروازو د دوزخ کښی چه همیشه اوسئ په هغه کښی؛ نو خامخا بد ځای د هستوګنی د متکبرانو (دا دوزخ دی)

تفسیو: یعنی کفر او شرک ئی اختیار او پخپل حق کښی ئی خرابی وکړه، آخر په دغه حالت کښی د موت پرښتی د دوی د روح و شکلو دپاره راغلی، خلاصه دا چه خاتمه ئی د کفر او شرک په حالت کښی وشوه العیاذ بالله نو په دغه وقت کښی به دغه ظلام (وړاندی به کړی روغه او اطاعت او وبه وائی نه وو مونږه چه عمل به مو کاوه د هیڅ قسم بدی) یعنی په دغه وقت کښی به د دوی ګرد (تول) به د دوی ګرد (تولو) شی او له هغو ګردو (تولو) شرارتونو او بغاوتونو څخه چه دوی په دنیا کښی کوا،، ځان ناګاره او بیخبره آچوی او ټپ تری منکریږی او د اطاعت او وفاء داری اظهار به کوی او وائی به چه مونږ له سره کوم خراب حرکت نه دی کړی او تل ځمونږ افعال او حرکات ښه ؤ.

﴿ يَوْمَيْهَ عَمْهُ مُواللهُ مَمِيمًا فَيَعَلِفُونَ لَهُ ثَمَا يَعْلِفُونَ لَكُوْمَ عَلَى مَنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللللللَّ اللَّهِ الللللللللللللَّهِ الللَّهِ الللللللللللللللَّاللَّهُ الللل

(۲۸ جزء د المجادله (۱۸) آیت دریمه رکوع).

(هر کله چه دغه ظالمان د خپلو ښو کارونو مدعیان شی نو وبه فرمائی الله په تردید د دی ویناوو د دوی چه دروغ مه وایئ! ولی مو نه کاوه معاصی بلکه کاوه تاسی معصیت بیشکه چه الله ښه عالم دی په هغه څه چه وئ تاسی چه کول به مو په دنیا کښی).

یعنی آیا تاسی په درواغ ویلو سره پاک الله غولوئ؟ چه د ده په محیط علم کښی ستاسی ګرد (تول) حرکات دی نن ستاسی هیڅ یو مکر او فریب د الله تعالیٰ له سزا څخه نه پاتی کیږی، اوس هغه وقت راغلی دی چه تاسی یکښی د خپلو اعمالو خوند وڅکئ!.

#### ۅٙڡؚؽٙڶڸڷۮؚؽؙؽٲڰڡۘۘٛۅؙٲڡٵۮٞٵڬۯڶۯڰؚٛڮؙۯٝڰٵڵۅؙڶڂؽڒؖٳڟؚڷۮؚؽؽٲڝٞٮٷٳڣ ۿۮ۪ۼٵڵڰؙؽٳٚڝٙؽؘڐ۠ٷٙڵٮٵۯٳڵٳڿۯۼڂؿڒ

او وبه ویل شی هغو کسانو ته چه محان ئی ساتلی له شرکه (او ویریږی له الله) چه څه څیز دی هغه چه نازل کړی دی رب ستاسی؟ نو وائی دغه (مؤمنان) چه (رالیږلی ئی دی ځمونږ) خیر شته هغو کسانو ته چه نیکی ئی کړی ده (په ایمان راوړلو سره) په دغه دنیا کښی نیکه جزا (چه عزت او نصرت دی) او خامخا کور د آخرت (جنت) خیر غوره دی (له دنیا او مافیها څخه)؛

تفسیر: دغه د مستکبرینو په مقابل کښی ئی د متقینو (پرهیزګارانو) حال بیان فرمایلی دی چه

کله د هغوی څخه د لوی قرآن په متعلق پوښتنی کیږی چه ستاسی رب څه شی نازل کړی دی؟ نو له نهایتی ښی عقیدی او آدابو به ووائی چه «ځمونږ پاک الله داسی نیکه خبره رانازله کړی ده چه له سره تر پایه پوری پکښی خیر او برکت دی» داسی خلقو لره دی معلوم وی چه دوی خورا (ډیر) ښه کار کوی په دنیا کښی به د همغی نیکی خوندوره ثمره وررسیږی او د الله تعالیٰ په دربار کښی د هیچا محنت او د یوی ذری قدر نیکی هم نه ضایع کیږی او خامخا سرای د آخرت (جنت) ډیر غوره خیر دی له دنیا او مافیها نه.

#### ۅٙڵڹؚۼۘ۫ڮۘۮٳۯ۠ٳڷؽؙؾۜٛۊؽؽ<sup>ڟ</sup>ٛۘڿڹۨؾؗۼۘۯۑؾۮؙڂ۠ڎؚڹؘۿٳۼٙڿۣؽؗڡؚڽؙۼۘؾؠٵڷڒڹۿۯ ڵۿۮۏؽۿٵڬٳؽۺؙٵٷٛؽ٠

او خامخا ډير ښه سراى د پرهيزګارانو دى (دا دار، دغه دار) جنتونه دى د هميشه اوسيدلو چه ننوځى به دوى (په) هغو کښى چه بهيږى به له لاندى (د ونو او ماڼيو) د دوى (څلور قسمه) ويالى چه وى به(تل) دوى ته په دغو باغونو کښى هر هغه (نعمتونه) چه اراده ئى کوى دوى.

#### ٚػڹٳڮڲۼؚۯؚؽٳڵڎؙٲڰؙؾۼۯؽٳڵڎٳڷؠؙؾٞۊؽڹؖ۩ؾڹؽؘڗۜؾۘٷۨڣٝؠؙٛ ٳڵؠؙڵؠٟ۫ػڎؙڟۣؾۑؚؽؽؙؽڨؙۅؙڵۅؙؽڛڵۅ۠ۼڷؽڴٷٚٳۮڂٛڶۅٳٳڣؾۜڎؘؠؠٵڴۮ۬ؿؙۄ۫ڗۼؠۘڵۏٛڹ۞

په شان د دغی (جزاء) جزاء ورکوی الله پرهیزگارانو ته. هغه (کسان) چه قبضوی ارواح) د دوی ملائکی په دی حال کښی چه پاک دی دغه (متقین له شرکه او معصیته) وائی به دغه (ملائک دوی ته چه د الله) سلام دی وی پر تاسی باندی ننوځئ! جنت ته په سبب د هغو نیکیو چه وئ تاسو چه عمل به مو کاوه (په دنیا کښی).

تفسیر: یعنی دغو گردو (تولو) خلقو ته چه له کفره \_ شرکه فسوقه او عصیانه پرهیز کوی هم داسی ښه بدل وررسیږی، د دوی ځانونه د موت تر وقته پوری د کفر او شرک له نجاسته پاک وی او د فسق او فجور له دوړو او گردونو څخه پاک وی او د الله تعالیٰ د صحیح معرفت او محبت له وجی په ډیره خوښی او انشراح بلکه اشتیاق سره خپلی ارواح (سا) هغه روح پیدا کوونکی ته ورسپاری (او د ځنکدن او روح سپارلو په وقت کښی به وائی دغه ملائک دوی لره چه سلام دی وی پر تاسی ننوځئ جنت ته تاسی په سبب د هغو نیکیو چه وئ تاسو چه عمل به مو کاوه په دنیا کښی) له یوه حیثیته په روحانی ډول (طریقه) انسان وروسته له مرګه سم د لاسه په جنت یا دوزخ کښی داخلیږی \_ هو! له جسمانی حیثیته په پوره ډول (طریقه) انسان وروسته له حشره داخل کیږی. ممکن دی په دغه زیری کښی د دخول دواړو قسمونو ته اشاره وی.

یعنی ستاسی عمل د جنت د ننوتلو عادی سبب دی ـ باقی حقیقی سبب د الله تعالی حقیقی رحمت دی لکه چه په حدیث کښی راغلی دی «الا ان یتغمدنی الله برحمته»

#### هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّاآنَ تَالِيَهُمُ الْمَلْلِكَةُ أَوْ يَالْتِ آمُرُرَتِكَ \*

آیا انتظار کوی دغه (کفار بلکه نه کوی د هیڅ څیز) مګر د دی چه راشی دوی ته ملائکی (د عذاب دپاره د قبض الروح) یا راشی ورته امر (حکم، عذاب) د رب ستا(دپاره د اهلاک د دوی).

تفسیر: د جنت د محاسنو او د هغه د تفوق او امتیاز له بیانولو څخه وروسته دغو غافلینو ته تنبیه ورکوله کیږی چه تش پر دنیوی سامانونو مست او بیخوده کیږی او آخرت بیخی هیروی او د خپل انجام په اصلاح او تعدیل کښی هیڅ فکر او غور نه کوی. یعنی دغه خلق د دی خبری په انتظار کښی دی څه مهال چه پرښتی د دوی د روح قبضولو دپاره راشی، یا د الله تعالیٰ له حکمه سره موافق قیامت قائم شی ـ یا د مجرمینو د جزا ورکولو حکم ور ورسیږی او په موچنو او پنو د دوی سر وواهله شی نو هلته به ایمان راوړی او خپل حال به اصلاح کړی ـ حال دا چه د هغه وقت ایمان یا توبه او رجوع به له سره نافع نه وی ـ بهتر خو دا دی چه پخوا له موته د بعد الموت لپاره تیاری وشی او پخوا د عذاب له راتگه (راتلو) د نجات تدبیر وشی.

#### كَنْ لِكَ فَعَلَ الَّذِيْنَ مِنْ تَبُلِهِمُ وَمَاظَلَمُهُمُ اللهُ وَلِكِنُ كَانُوُ آانَفُسَهُمُ يَظْلِمُونَ ﴿ فَاصَابَهُمُ سَيِّاكُ مَاعَمِ لُوْ اوَحَاقَ بِهِمْ مِّا كَانُوْ الِهِ يَسُتَهُ وَءُونَ ﴿ مَاعَمِ لُوْ اوَحَاقَ بِهِمْ مِّا كَانُوْ ال

په شان د دغی (کفر او تکذیب) کړی ؤ (شرک او تکذیب) هغو کسانو چه پخوا له دوی تیر شوی وو (پس رسیدلې ؤ دوی ته هغه شی چه رسیدلی ؤ هغوی ته) او نه ؤ ظلم کړی پر دوی الله (په اهلاک سره) ولیکن وو دوی چه په نفسونو (ځانونو) خپلو باندی ئی ظلم کاوه په کفر او معاصیو). نو ورسیده دوی ته جزاء د هغو بدیو چه کړی وو دوی او احاطه و کړ (چاپیر شو) پر دوی هغه (موعود عذاب) چه وو دوی چه په هغه (عذاب پوری) به ئی مسخری کولی.

تفسیو: پخوانی معاندین هم د هم داسی غرور او غفلت په نشو کښی لویدلی وو، او په باطل خوښولو کښی بوخت (مشغول) او لګیا وو، او تمادی ئی پکښی کوله، او د توبی په وقت کښی ئی توبه ونه ایستله، او تر آخره پوری د انبیاؤ علیهم السلام پر تکنیب او مخالفت تینګ ولاړ وو، او د هغوی پر خبرو به ئی خندل او مسخری به ئی کولی بالاخر څه ئی چه کړی وو، همغه ئی په مخه کښی ورغلل ـ او جزا نی وموندله، هغه عذاب او نور شیان چه دوی پری مسخری کولی، پخپلو ستر کو ئی ولیدل، د دوی هغه مسخری او خندا معکوساً (الته) پر هم دوی واقع شوی، او هیڅ یوه د تیښتی لیاره ئی ونه مونده چه پری چیری وتښتی ـ او د خپلو شرارتونو او سرکښیو سزا ئی ومونده ـ او هغه ئی وریبل چه کرلی یی وو ـ پاک الله له دوی سره معاذ الله څه دښمنی او عداوت نه درلوده (لرلو)، او نه د پاک الله په نسبت (استغفر الله) د ظلم او تعدی تصور کیدی شی، او نه امکان لری دغه خلق پخپلو لاسونو خپلی پښی په تبر وهی، دوی بل هیچا ته هیڅ نقصان نه رسوی.

### وَقَالَ الَّذِينَ اَشُرَكُوالُوشَاءَ اللهُ مَاعَبَلُ نَامِنُ دُونِهِ مِن شَيْ

او وویل هغو کسانو چه شرک ئی اختیار کړی وو که اراده فرمایلی وی الله نو عبادت به نه وو کړی مونږ غیر له دغه (الله) د هیڅ څیز، (نه) مونږه او نه پلرونو ځمونږ او نه به حرام کړی وو مونږ بی له حکمه د دغه (الله) هیڅ څیز.

تفسیر: له دی ځایه وروسته د هغو باطلو اعذارو او چتی (بیکاره) او مهملو خبرو او دلائلو تردید شروع کیږی چه مشرکینو هغه د خپل شرک او مشرکانه اعمالو د جواز او استحسان د ربما(١٤) النحل(١٦)

تثبیت (ثابتولو) لپاره وړاندی کول خلاصه ئی دا ده که د غیرالله عبادت یا د ځینو حیواناتو (لکه بحیره ـ سائبه او نور) حرامول داسی بد او بی سنده خبری او چاری وی چه بیخی پاک الله نه خوښولی، نو الله به مونږ نه پریښودو چه ئی وکړو او هر کله چه مونږ د الله تعالیٰ له مرضی څخه مخالف کار کاوه نو خامخا به پاک الله مونږ له هغه څخه منع کولو ـ یا به ئی مونږ ژر تر ژره په سزاء رسولو ـ کله چه داسی نه کیږی، نو دغه د دی خبری دلیل دی چه دغه چاری د الله تعالیٰ خوښی دی د الاتعام په ۱٤۸ آیت (۱۸) رکوع د شیمال الای الآیا الله الله الآیة ـ تر آیت لاندی ځمونږ د دغه مبارک تفسیر کوم تقریر چه مونږ کړی دی، په هغه کښی د مشرکینو دغه شبهه او د هغو مفصل جواب بیان شوی دی، ښائی چه هغه دی بیا هلته ولوست شی.

### كَنْ لِكَ فَعَلَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمُ قَفَلَ عَلَى الرُّسُلِ اللَّرُ اللَّهُ الرَّسُلِ اللَّ

په مثل د دغه (عمل د دوی) کړی وو هغو کسانو چه پخوا له دوی (تیر شوی) وو، نو آیا شته پر رسولانو (بلکه نشته پری هیڅ) مګر رسونه ښکاره(چه سمه صافه لیاره خلقو ته وروښیی).

تفسیر: یعنی د مشرکینو دغه وینا غلطه ده چه محموند دغه اعمال د الله تعالیٰ له لوری نه دی ممنوع شوی، محکه چه د خلقت له ابتداء شخه تر نن ورځی پوری له ضرورت او مصلحت سره موافق پاک الله انبیاء علیهم السلام لیږلی دی چه د هغوی کار او وظیفه هم دغه وه چه خلق له شرکیه ؤ اعمالو او له شرک او کفر شخه منع کړی او په ښکاره او صاف ډول (طریقه) سره اعلان وکړی چه کوم کوم اعمال د پاک الله خوښ او پری رضاء دی؟ کوم کوم افعال ئی نه دی خوښ او له دوی ځنی به د هر یوه انجام شرنگه وی؟ باقی دغه خبره چه خلق یی ولی په تکوینی ډول (طریقه) مجبور ونه کرځول چه له سره ئی د بدی لیاره نشوی اختیارولی؟ نو دغه خبره د الله تعالیٰ له حکمته سره منافی وه لکه چه موند دغه خبره په متعددو مواضعو کښی لیکلی ده، پاتی شوه دغه خبره هر هغه څوک چه د انبیاؤ خبری ونه منی، ښائی چه هغه ته سم د لاسه سزا ورکړه شی نو ډیرو اقوامو ته په دنیا کښی سختی عبرتناکی سزاوی هم ورکړی شوی دی لکه ارتکاب سره فوراً سزا ورکړه شی او مجرم ته د یوی شیبی (ساعت) دپاره هم مهلت ورنه کړ شی، او نه ورته د توبی او اصلاح دپاره کومه موقع او فرصت ورکړ شی. حضرت شاه صاحب لیکی «دغه د ناپوهانو خبری دی چه دغه کار که الله نه خوښوی، نو ولی مونډ د هغه کولو ته لیکی «دغه د ناپوهانو خبری دی چه دغه کار که الله نه خوښوی، نو ولی مونډ د هغه کولو ته پریږدی؟ آخر د هری فرقی په نزد ځینی کارونه خراب وی، نو دوی ئی ولی پریږدی چه واقع

شی» (آیا الله د هغه له منع کولو څخه عاجز دی بلکه قادر دی) دلته ئی مجمل جواب وفرمایه چه تل رسولانو ممانعت کړی دی ـ د هر چا په قسمت کښی چه هدایت ؤ هغه ئی وموند، او هر هغه چه خرابیدونکی ؤ، خراب شو۔ الله تعالیٰ ته هم دغه منظور دی (چه انسان ته فی الجمله د کسب او اختیار قوت ورکړی او آزاد (خپلواک) ئی پریږدی او د لوتو او تیږو (گتو) په شان ئی مجبور، یا د حیواناتو غوندی ئی د عمل دائره محدوده نه کړی ـ بلکه په هر طرف کښی د پر مخ تګ او ترقی موقع ورته ورکړی.

#### وَلَقَدُبُعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ لِآسُولًا أَنِ اعْبُدُو اللهَ وَاجْتَنِبُو الطَّاعُونَ فَينُهُمُ مَّنَ هَذَى اللهُ وَمِنْهُمُومِّنَ حَقَّتُ عَلَيْهِ الضَّللَةُ فَسِيرُو افِي الْرَضِ فَانْظُرُوا كَيْفُ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ

او خامخا په تحقیق لیږلی (پورته کړی) وو مونږ په هر (پخوانی) امت کښی یو رسول (چه ووائی دوی ته) چه عبادت کوئ (یواځی) د الله او ځان ساتئ تاسی له شریرانو (باطلو معبودانو) څخه نو ځینی له دوی هغه وو چه ورته هدایت وکړ (لیاره وروښوده) الله او ځینی د دوی هغه وو چه ثابته شوه پری ګمراهی (نو قبول ئی نه کړل احکام د رسولانو) نو وګرځئ تاسی په ځمکه کښی (ای مشرکانو!) نو وګورئ په نظر د عبرت سره) چه څرنګه ؤ (عاقبت آخره خاتمه) د دروغجن کوونکو (د انبیاؤ؟).

تفسیر: یعنی پخپل وقت کنی مو په هر امت او قوم پخوانیو کنی یو رسول مبعوث کړی دی بیا په آخر کنی ئی رسول الثقلین، سیدالکونین صلی الله تعالیٰ علیه وعلیٰ آله وصحبه اجمعین رامبعوث کړ.

تنبیه: له دغه آیت څخه دا نه لاژمیږی چه په هر قوم او هر کلی کښی دی بلاواسطه یو رسول لیږلی شوی وی، کیدی شی چه یو نبی په یو قوم کښی مبعوث کړی شی او د ده نائب چه ورته «هادی» او «نذیر» ویلی شی په نورو اقوامو کښی ولیږلی شی ـ د هغه ورلیږل ګواکی بالواسطه د هغه رسول لیږل دی والله اعلم. «طاغوت» شریر فتنه اچوونکی فساد خوښوونکی، د حضرت شاه صاحب په وینا «هغه دی چه په ناحقه سره د سرداری او مشرتوب دعوی وکړی او هغه هیڅ یو سند ئی په لاس کښی نه وی نو داسی سړی ته «طاغوت» وائی بت، شیطان، لوی ظالم ګرد (تول) په دغه کښی داخل دی.»

### إِنْ تَعْرِضُ عَلَى هُلْهُمُ وَإِنَّ اللهَ لَا يَهُدِى مَنْ تَيْضِلُّ وَمَالَهُ وُمِّنُ تُصِرِيْنَ ٩

که ته ډیر حرص وکړی (ای محمده!) پر هدایت (لیار ښوونه) د دوی نو بیشکه چه الله نه ښیی لیاره (د هدایت) هغه چاته چه ګمراه کوی (ئی) او نه به وی دغو ګمراهانو ته هیڅ له مددګارانو (مانع له عذابه د نیران).

تفسیر: یعنی پاک الله هر هغه نحوک چه د قصور د استعداد یا د بد اختیاری په بنا کمراه (بی لیاری) کړی وی، هغه ته هیڅوک د هدایت لیاره نشی ښودلی او نه ئی هیڅوک د الله تعالیٰ له سزا څخه ژغورلی (بچ کولی) شی ـ ستاسی دغه ډیره طمعه او زیات حرص هم د دوی د هدایت په نسبت، هیڅ فائده نشی رسولی، نو بیا تاسی د دوی په فکر او غم کښی ولی دومره زیات خپل ځان کړوئ؟!

### وَ اَقْسَمُوْا بِاللهِ جَهُدَ اَيْمَانِهِ مُّلِا يَبْعُثُ اللهُ مَن يَبْهُوْتُ اللهُ مَن يَبْهُوْتُ اللهُ وَعُدا وَالْمِنْ الْكُنْ النّاسِ لاَيْعُلَمُونَ ﴿ لَا لَيْ النّاسِ لاَيْعُلَمُونَ ﴿ لَا لَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَنَ ﴿

او قسمونه کوی دوی پر الله په سختو غلیظو قسمونو خپلو چه بیا به نه کړی ژوندی الله هغه څوک چه (یو ځلی) مړ شی، (الله فرمائی په تردید د دوی کښی چه ولی به ئی ژوندی نه کړی) بلکه ژوندی به ئی کړی (ځکه چه وعده ئی کړی ده) په داسی وعده کولو چه لازمه ده پری (وفا ئی تفضلاً وعده) حقه ولیکن ډیر د خلقو نه پوهیږی (په دغه بعث بعد الموت).

تفسیر: یعنی قسمونه خوری کفار چه پس له مرګه بل ژوندون نشته، بیا نو له عذابه څه ویره ده ؟ د دوی دغه ګردی (تولی) بابیزه (ډاګی) خبری او تیرایستل دی. ځکه چه د کفارو او مشرکانو له دغه انکاره او د قیاسی او خیالی قسم خوړلو څخه د الله تعالیٰ هغه پخه وعده له سره وړاندی او وروسته کیدی نشی او هغه به هرومرو (خامخا) پوره کیږی خو تاسی د داسی ثابته حقائقو له انکاره د خپل د جهل ثبوت وړاندی کوځ له هم هغه سړی چه د الله تعالیٰ د محیط علم او د قدرت او حکمت او د تکوین له رازه او د ده د غرض او غایت څخه خبردار وی، هغه له سره د «بعث بعد الموت» څخه انکار نشی کولی. «الناس اعداء ما جهلوا»

#### (او دغه بیا وروسته له مر کولو څخه بیا ژوندی کول)

#### ؚڸٮؙؠٙؾڹٙڵۿؙڎؙٳڷڹؚؽؙۼؙٛؾڶؚڡ۠ٛۏؙؽ؋ؚؽؙ؋ۅؘڶؽۼڷۄؘٳڷڹؚؠ۬ؽؘػڡٛٙۯؙۅؘٛٲ ٱنَّهُمُوۡكَانُوۡاكٰنِؠؚؽؗڽٛ<sup>۞</sup>

دپاره د دی دی چه بیان (او ښکاره) کړی الله دوی ته هغه (حشر او نشر) چه جگړی کوی دوی په هغه کښی او (بل) د دی لپاره دی چه پوه شی هغه کسان چه کافران شوی دی (په دی خبره چه) بیشکه دوی وو دروغجنان (په دی انکار کښی له قیامته).

تفسیر: یعنی د معاد (قیامت) راتک عین حکمت دی که وروسته له مرکه بل ژوندون نه وی نو په دنیا کښی هغه مختلف اعمال او احوال، چه موندلی شی د هغو صاف او مکمل نتائج به څرنګه ظاهریږی؟ د دغه ځای د جګړو قاطعه فیصله خو هم هغلته کیږی او هلته به منکرینو ته معلوم شی چه د هغو خبرو انکار چه په قسمونو سره دوی کاوه، هغه بیخی صحیح او رښتیا وی، او قسم خوړونکی دروغجنان وو حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی په دغه جهان کښی د د ډیرو خبرو په نسبت شبهه پاتی ده، ځینی کسان الله تعالیٰ منی او ځینی تری منکران دی نو د بل جهان وجود لازمی دی چه د ګردو (ټولو) جګړو تحقیق پکښی وشی او رښتینی له دروغجن څخه بیل شی او مطیع او منکر د خپل عمل بدل ومومی»

#### ٳٮٚۘؠٚٵڠٙۅٛڶؽٳۺؽۧٳڎؘٵۯۮڹ؋ٲڹۜؿڠؙۏڶڮؽؙۏؽڴۅٛؽ۞

بیشکه هم دا خبره ده چه خبره ځمونږ کوم څیز ته کله چه اراده وکړو (د پیدا کولو) د هغه دا ده چه ووایو هغه ته چه (پیدا) شه نو (پیدا) شی (نو د مړو بیا ژوندي کول هغه ته څه مشکل دي).

تفسیر: یعنی له دی نه مقصد یواځی هم دغومره خبره ده چه د الله تعالیٰ له ارادی څخه د یوی ثانیی دپاره هم د مراد تخلف نشی کیدی او د ارادی څخه وروسته په نهایت سرعت او سهولت سره د مراد واقع کیدل او د بل هیڅ یو مانع او عائق مزاحمت نه کول او نه توانیدل، په ځان سره د دغی جملی خلاصه ده.

## وَالَّذِيْنَ هَاجَرُوا فِ اللهِ مِنْ بَعُدِمَا طُلِمُوْ النَّهِ مِنْ بَعُدِمَا طُلِمُوْ النَّهُ وَالدُّمُو الدُّنْ الدِّنْ مَنْ الدُّوْ اوَعَلَى رَبِّهِ مُنَتَوَكَّلُوْنَ ۞ كَانُوْ الدِنْ الدُّنْ الدِنْ الدُنْ اللَّهُ الدُنْ الدُنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّاللَّهُ اللَّالِي اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّهُ

او هغه کسان چه هجرت ئی کړی دی په (لیاره د) الله کښی وروسته له هغه چه ظلم پری وکړی شو نو خامخا ځای به ورکړو مونږ دوی ته په دنیا کښی ښه (ځای) او خامخا اجر (بدل) ثواب د آخرت ډیر لوی دی. که وی دغه (کفار) چه پوهیدی (په ثواب د هجرت نو دوی به هم ورسره موافقت کړی وی په ایمان یا) که وی دغه (مهاجرین) چه پوهیدی (پخپل هغه لوی اجر نو لا ډیر کوښښ او صبر به ئی کاوه). (او مهاجرین) هغه کسان دی چه صبر ئی کړی دی (په طاعت او په مصیبته) او خاص پر رب خپل توکل کوی.

تفسیر: یعنی د مجازاتو د سلسلی (د طاعت او د معصیت د یوره نتیجی اظهار) دیاره «بعث بعد الموت» ضروری دی ـ د الله تعالیٰ سه وفادار بندگان چه به دغی دنیا کسی دیر مصائب او شدائد تیروی او بیا مری نو آیا د دوی دغه قربانی ضایع کیدی شی؟ له سره به نه ضائع کیږی! هغه چه د حق حمایت وکړ او د الله تعالیٰ رضاء ئی وغوښته او د ظالمانو د ظلم او ستم په انواعو ئی صبر او حوصله وکړه ـ تر دی حده پوری چه مجبوراً خپل کور خپلوان ـ کهول دوستان ـ عزت آشنایان ـ راحت او ګرد (ټول) شیان ئی د الله تعالیٰ یه لیاره کښی پریښودل نو دوی ته به د هغوی د محنت او وفاداری ـ صله یقیناً وررسیږی اول هغه کسان چه له دوی ځنی ژوندی پاتی کیږی نو په هم دغی دنیا کښی د خپلو قربانیو لږ څه ثمره مومی او خوند ئی څکی. یعنی خپل کور کهول بریښوونکو ته د هستوګنی نور ډیر ښه ځای ورکاوه کیږی، له هغه کوره ښه کور، له وطني وروڼو څخه ډير مهربانه خواخوږي نور وروڼه ـ له روزي څخه ئي بهتره روزی ـ له عزته ئی ښه عزت وررسيږي بلکه ير هغو خلقو غالب کيږي چه دوي ئي له وطنه ایستلی دی او پر دنیا باندی به ئی حاکم او د متقیانو به مشر او امام گرځی. بیا وروسته له دی نه هغه لوړ مقامات او عظیم الشان مدارج چه په آخرت کښی ور په برخه کیږی، دومره زیات دی چه د هغه اندازه له سره امکان نه لری که د اخروی اجر او ثواب یوره باور او یقین نورو خلقو ته هم پیدا شی نو هغوی به هم (چه اوس د هجرت له سعادته محروم دی) خپل گرد (تول) کور کهول بریږدی او د الله تعالیٰ په هم دغه لیاره به درومی او تول به د هجرت دپاره

تنبیه: د آیت پر عمومو الفاظو موندِ نظر اچولی دغه تقریر مو وکر (و هو منقول فی روح

المعانی عن بعضهم) عامو مفسرینو دغه آیت د هغو اتیاؤ اصحابو رضی الله تعالیٰ عنهم اجمعین په حق کښی ایښی دی چه د مکی معظمی د کفارو له ظلم او تیری څخه په تنګ شوی وو او ړومبی ئی د (حبشستان) په لوری هجرت کړی وو \_ ځکه چه د اکثرو په نزد دغه آیت مکی دی چه د منوری مدینی له هجرته څخه پخوا نازل شوی دی. دغو مهاجرینو ته بالاخر پاک الله د هستوګنی ډیر ښه ځای په (مدینی منوری) کښی ورکړ رضی الله عنهم و رضوا عنه!.

﴿ اَلَٰذِیْنَ صَیَرُوْاُوْعُلْ رَقِوْمُرَوْوُوُنُوْنَ ﴾

مهاجرین هغه کسان دی چه صبر ئی کړی دی په طاعت او په مصیبت او له معصیته او طاعت او په مصیبت او له معصیته او خاص پر رب خپل باندی توکل او اعتماد کوی. یا آفرین خاص پر رب خپل باندی توکل او اعتماد کوی وی الله تعالیٰ خاص پر رب خپل باندی توکل او اعتماد کوی). یعنی له هیڅ راز (قسم) ظلم او تیری څخه ونه ویړیدل او د محبوب وطن او د ګرانو خپلوانو او اقاربو د بیلتانه پروا ئی ونه کړه او د الله تمالیٰ د خوښی او رضاء له لیاری څخه ونه ښوئیدل او له ګردو (ټولو) څخه ئی وشکاوه او خپله علاقه ئی یواځی له پاک الله سره ونښلوله او خالص د الله پر امداد او قاطعه ؤ مواعیدو ئی اعتماد وکړ ـ د هغه پوری چه وئی لید، هر څوک چه خپل ځان پاک الله ته سپاری، نو پاک الله به څرنګه بری خپل لطف او کرم نه مبذولوی؟.

#### وَمَا اَرْسَلْنَامِنُ مَّبُلِكَ اللَّرِجَاللَّنُوْجِيَ النَّمُ فَسُعُلُوْ اَهُلَ الدِّكُولِنُ كُنْتُهُ لِاتَعْلَمُوْنَ ﴿ إِلْبَيِّنْتِ وَالنَّابُوْمُ فَسُعُلُوْ اَلْكُالِيكَ الدِّكُولِتُبَيِّنَ لِلتَّاسِ مَا نُزِّلَ اللَّهِمُ وَلَعَلَّهُ مُنَيَّقًا كُرُونَ ﴿ اللَّهِ مُولَعَلَهُ مُنَيَّقًا كُرُونَ ﴿

او نه ؤ لیږلی مونږ پخوا له تانه (ای محمده) مگر سړی (ستا په شان له انسانانو) چه وحی به کوله مونږ دوی ته نو پوښتنه وکړئ تاسی له اهل الذکر (خاوندانو د یاد یعنی له علماؤ او پوهانو یا له اهل الکتاب نه) که یئ تاسی چه نه پوهیږئ (لیږلی وو مونږ دغه رسولان) په ښکاره ؤ معجزو او په کتابونو سره او نازل کړی دی مونږ تاته ذکر قرآن (یو) لپاره د دی چه بیان کړی ته خلقو ته هغه چه نازل شوی دی (په دی قرآن کښی) دوی ته او (بل دپاره د دی) چه ښائیږی دوی فکر او غور وکړی (پکښی چه دغه کلام الله دی).

تفسیر: یعنی د انبیاؤ الله علیهم السلام مظلومانو ملگریو ته چه د صبر او توکل په لیاره ثابت قدم وی په دواړو دارینو کښی بری او کومک ورکول ځمونږ کوم نوی عادت نه دی. پخوا له دی نه هم مونږ په پخوانیو انسانانو کښی رسولان لیږلی دی چه د هغو کار دا ؤ چه د الله تعالیٰ له ريما(١٤) النحل(١٦)

احکامو او د نیکی او بدی له انجامو خلق خبردار کړی ـ اوس که تاسی ته دغه خبره نه ده معلومه، نو له هغو پوهانو څخه چه د پخوانیو امتونو پر حالاتو او د هغوی د انبیاؤ پر تاریخی معاملاتو علم لرونکی دی، تحقیقات وکړئ! چه آیا په رښتیا سره په تیرو پیړیو کښی څه مقدس انسانان د نبوت پر لوی منصب فایض شوی دی؟ او سره له بیناتو (معجزاتو) او زبرو (کتابونو) مبعوث شوی دی؟ که نه؟ او دغه چه آیا د هغو د مصدقینو او مکذبینو خاتمه او انجام څرنګه شوی دی؟ او اهل الحق د صبر او توکل په برکت څرنګه منصور او کامیاب شوی دی؟ او ظالمان معاندان وروسته د حجت له اتمامه څنګه پنا شوی دی؟

﴿ وَتَنْتُكُونَكُ رَبِّكَ الْمُتَى عَلَى يَنْ يَلِهُ يَلِهُ اللهِ اللهُ عليه مو عايت مو كرى دى چه په هغه كنبى اهل الكتاب هم شامل دى. په روح المعانى كنبى مسطور دى قال الرمانى والزجاج والازهرى المواد باهل الذكر علماء اخبار الامم السالفة كائناً من كان \_ فالذكر بمعنى الحفظ محقق محمود الحسن شيخ الهند رحمة الله عليه هم د «اهل الذكر» ترجمه د ياد په خاوندانو كرى ده \_ او ښائى چه په هغه سره ئى دى لورى ته اشاره كرى وى. په هر حال د آيت له عموم شخه دغه مسئله وځى چه غير د اهل العلم ته ښائى چه له اهل الذكر شخه پوښتنه وكړى او د هغوى په وينا برابر كار وكړى اكثر علماء دغه د ائمه ؤ په تقليد كښى وړاندى كوى والله تعالىٰ اعلم.

﴿ بِالْبِيِّتَاتِ وَالْتُكِرِ ﴾ دا رسولان ليږلى وو مونډ په ښكارؤ معجزو او په اوراقو كتابونو سره) يعنى معجزات او هغه علوم چه په اوراقو كښى ليكلى كيږى.

و وَاتَوْلَكُالِيْكُالِيْكُالِيْكُالِيْكُالِيْكُالِيْكُالِيْكُالِيْكُالِيْكُالِيْكُالِيْكُالِيْكُالِيْكُالِيْكُالِيْكُالِيْكُالِيْكُالِيْكُالِيْكُالِيْكُالِيْكُالِيْكُالِيْكُالِيْكُالِيْكُالِيْكَالِيْكُالِيْكُالِيْكَالِيْكَالِيْكَالِيْكِى دوى فكر او غور وكړى پكښى چه دغه كلام الله دى) يعنى د رسول الله كار د قرآن احكام په ښكاره او واضح ډول (طريقه) بيانول دى او د خلقو كار دا دى چه په همغه كښى غور او فكر وكړى. له ذكر څخه قرآن عظيم مراد دى چه پخوانيو امتونو د ضروريه ؤ احوالو او شرائعو محافظ او د پخوانيو انبياؤ د علومو جامع او د تل له پاره د الله تعالىٰ د احكامو او د دارينو د فلاح د طريقو باور كوونكى او د غفلت له خوبه ويښوونكى دى. مطلب اعى داسى شو «همغسى چه پخوا له دى نه رسولان ليږلى شوى دى او كتابونه نازل شوى دى نن تاته هم (اى محمد صلى الله عليه وسلم) مونږ هم داسى كتاب درليږلى دى چه د گردو (تولو) پخوانيو كتابونو خلاصه او د سابقينو انبياؤ عليهم السلام د علومو مكمل ياداشت دى ـ ستاسى كار دا دى چه د دنيا گردو (تولو) خلقو ته د دى كتاب تول مضامين په صاف او ښكاره ډول (طريقه) بيان كړئ! او د هغه د مشكلاتو شرح او د مجملاتو تفصيل وفرمايئ» له دى نه معلوم شو چه د پاك قرآن همغه تاويل معتبر دى چه د رسول الله صلى الله عليه وسلم له احاديثو سره موافق دى.

#### اَفَامِنَ الَّذِينَ مَكَرُوا السَّيِّاتِ اَنَ يَخْسِفَ اللَّهُ يَمُ الْرَضَ اَوْيَاتِيَهُ وُالْعَنَابُ مِنْ حَيْثُ لِاَسْتُعُرُونَ فَ

آیا نو په امن کښی شوی دی هغه کسان چه مکرونه ئی کړی دی ناکاره ، له دی نه چه ډوب به کړی الله دوی په ځمکه یا چه را به شی دوی ته عذاب له داسی طرفه چه نه پوهیږی دوی (پړی چه له دی طرفه راځی).

تفسیر: یعنی د پخوانیو انبیاؤ او د دوی د امتونو د احوالو د آوریدلو او د قرآن عظیم الشان په شان د داسی مکمل ذکر او یاداشت د رسیدلو مخخه وروسته هم آیا د مکی معظمی کافران د حق په مقابل کښی د خپلو مکاریو او فریبونو او دغابازیو نه مخ نه گرځوی؟ آیا د دی خبری امکان نشته چه الله تعالیٰ دوی د (قارون) په شان په ځمکه کښی ډوب کړی ـ یا له داسی یو جانب څخه کوم آفت پری ولیږی چه د دوی په وهم او گمان کښی هم نه وی لکه چه د «بدر» په غزوه کښی کفارو ته د مسلمانانو له لاسه داسی سزا ورسیده؛ چه دوی خپل قوت او جمعیت او د مسلمانانو د ضعف او قلت په ملحوظ د هغه تصور هم نه وو کړی.

#### ٲۅؙؽٲڂٛۮۿؙۄ۫؈ؘ۬ٛٛڡؘۜڷڸؙؠۿؚۄ۫ڣؘٵۿؙۄ۫ۑؠٮؙۼڿؚڔ۬ؽؙؽڰٚ

یا له دی چه ونیسی (الله) دوی لره په وقت د ګرځیدلو د دوی (په ځمکه) کښی نو نه دی دوی عاجز کوونکی (د الله).

تفسیر: یعنی د دی خبری هیش ضرورت نشته چه له پخوا څخه شحه اهتمام وکړی شی ـ یا د مقابلی دپاره شحه افواج ولیږلی شی ـ پاک الله پر دغه هم قادر دی چه تاسی په تګ راتګ او په کاروبار کښی یا پخپلو بسترو په وقت د اوښتلو له یوه اړخ څخه بل اړخ ته، یو ځلی ونیسی او بالکل مو عاجز او ناتوانه کړی ـ الله هر قسم قوت او قدرت لری او تاسی په هر ډول (طریقه) عاجزولی شی او په تاسی کښی د دی خبری توان نشته چه پاک الله عاجز او ناتوان کړئ.

#### ٳ**ۯؽٲڂٛؽۿؙؠؙ**ۼٙڸؾؘٷڟٟ

یا (له دی) چه ونیسی (الله) دوی لره پر ویره (او ویرول په ورو ورو تنقیص سره)؛

تفسیر: یعنی یو ناشاپه به ئی وانخلی ـ بلکه له خبرولو شخه وروسته او د عذابونو د مبادیو د لیولو شخه پسته په داسی یو حالت کښی ئی نیسی چه خلق پری خبر او تری اطلاع ومومی او د عذابونو آثار وگوری او طبعاً وویریږی. یا د شاؤ خوا نور خلق، په سماویه ؤ عذابونو کښی اخته وگوری او په ویره کښی وی لیکن دغه خوف محض طبیعی وی او د توبی او ندامت سره نه وی چه د عذاب دافع کیدی شی ـ محینو د «تخوف» معنی «تنقص» اخیستی ده ـ چه ورو ورو کمول دی ـ یعنی دغه هم ممکن دی چه دفعتاً ئی هلاک نه کړی او ورو ورو تاسی کموی او تیتوی مو.

#### فَإِنَّ رَبِّكُوْ لَرَّ وَفُ رَّحِيْدُ

نو بیشکه رب ستاسی خامخا ښه مهربان دی (پر بندګانو) ښه رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره)

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ هر شی کولی شی ـ مگر ولی ئی نه کوی؟ د ده نرمی او مهربانی مانع ده چه پر مجرمینو یو نامخاپه عذاب نازل کړی. د الله تعالیٰ رأفت او رحمت مقتضی دی چه مجرمینو ته مهلت او د اصلاح موقع ورکړه شی ـ یا خو دغه جمله یواځی له ﴿ یَآتُونَکُمُ عَلَ مَجرمینو ته مهلت او د اصلاح موقع ورکړه شی ـ یا خو دغه جمله یواځی له ﴿ یَآتُونَکُمُ عَلَ مَعْنی واخیست شی ـ نو مطلب به ئی دا شی چه ورو، ورو کمول او دفعتاً ئی نه هلاکول، د الله تعالیٰ د رحمت او شفقت له سببه دی، که نه په یوه آن کښی ئی هم پنا او خراب او تباه کولی شی.

#### آوَلَهُ بِيَرُوْالِلْ مَاخَلَقَ اللهُ مِنْ شَكُ أَيَّتَفَيَّتُوُ اظِللُهُ عَنِ الْيَمِيْنِ وَالشَّمَآيِلِ سُجَّاً الِلهِ وَهُمُ لذِخْرُونَ

آیا نه ګوری دوی هغه ته چه پیدا کړی دی الله له کومه څیزه چه ګرځی سیوری د هغه له ښی طرفونو او کیڼ طرفونو (یعنی له هر طرفه) څخه په دی حال کښی چه سجده کوونکی دی (دغه سیوری) الله ته حال دا چه دغه سیوری عاجزی کوونکی دی الله ته.

تفسیر: یعنی کله چه په تکوینی ډول (طریقه) هر شی د پاک الله په مخ کښی عاجز \_ مطیع او منقاد دی، تر دی چه د سایه دارو شیانو سیوری هم د الله د حکم او د قدرت له قانون سره سم

اوردیری او لندیری او په دی لوری او په هغه لوری ځی راځی، نو بیا د داسی قدرت والا الله د عناب مخه کوم یو قوت او طاقت نیولی شی؟ هر انسان لره ښائی چه په خپل واک او اختیار د الله تعالیٰ د تشریعی احکامو په مقابل کښی غاړه کیږدی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «هر شی په غرمه کښی برابر ولاړ وی او د هغوی سیوری هِم ولاړ وی ـ کله چه لمر واوړی نو سیوری هم ورسره اوړی بیا پسی په اوږدیدو اوږدیدو له ځمکی سره سم شی ـ لکه چه په لمانځه کښی له قیامه سړی رکوع ته او له رکوع څخه سجدی ته ځی، هم داسی هر شی پخپله ولاړ وی او په خپل سیوری سره لمونځ کوی ـ په هر ملک کښی او په هر موسم کښی کله ښی خوا ته اوږدیږی».

#### وَبِلْهِ يَسُعُكُ مَا فِي السَّمْوٰتِ وَمَا فِي الْكَرْضِ مِنَ دَ اَبَّهَ إِقَالُهُ كَلِيْكَةُ وَهُمُ لِالْمَيْتَكُمِرُ وُنَ

او خاص الله ته سجده کوی هغه شیان چه په آسمانونو کښی دی او هغه شیان چه په ځمکه کښی) او ملائکی چه په ځمکه کښی) او ملائکی حال دا چه دوی نه کوی کبر (لوئی سرکښی د الله تعالیٰ له عبادته).

تفسیر: اول د هغو ولاړو شیانو ذکر وشو چه سیوری لرونکی وو، دلته اوس د عمومو ذوی الارواحو بالخصوص د پرښتو د سجدی په بیان تنبیه فرمائی چه داسی مقرب او معظم ذوات هم د ده په مخ کښی سر په سجده دی او هیڅ قسم تکبر، غرور او لوئی په دی کښی نه کوی چه د خپل الله تعالیٰ په مخ کښی د عجز او نیاز سجده پدی. حضرت شاه صاحب لیکی «مغرورو خلقو ته سر کیښودل پر ځمکه ډیر سخت او مشکل ښکاری او نه پوهیږی چه د بنده لوئی فقط په هم دغه سجده کښی ده. «من تواضع الله رفعه الله»

#### يَخَافُونَ رَبُّهُمْ مِنْ فَوْرِهُمْ وَيَفْعَكُونَ مَا يُؤْمِرُونَ ٥

ویریږی دا(ملائک) له رب خپل (چه اعلیٰ دی پر دوی په قهر او غلبه) له پاسه د دوی او کوی دوی هغه (کار) چه امر (حکم) ورته کاوه شی.

تفسیر: یعنی پرښتی سره له دومره قربه او وجاهته د خپل الله تعالیٰ له لوئی او له جلاله ویریډی او هر هغه حکم چه دوی ته ورکولی کیډی هغه علی الفور اجرا کوی په «موضح القرآن» کښی راغلی دی «د هر بنده په زړه کښی دغه خبره شته چه ځما د سر له پاسه الله تعالیٰ دی او خپل

ځان ښکته ګنی هم دغه د پرښتو سجده هم ده او د نورو ټولو هم.»

#### ٷٵڶٳڵڷٷڵڗؾۜۧڿڹٛٷٙٳڶۿؽ۬ڹۣٲؿ۬ؽؽؘؚ ٳٮۜٛؠٵۿۅٳڵڎؙٷٳڿػٞٷٳؾٵؽؘۘٵۯۿڹٷ؈ؚ

او فرمایلی دی الله مه نیسئ تاسی معبودان دوه بیشکه هم دا خبره ده چه دغه (برحق معبود) معبود دی یو، نو خاص له ما څخه پس وویریږئ تاسی راڅخه.

تفسیر: یعنی کله چه گرد (تول) د آسمانونو او د ځمکو مخلوق د یوه الله جل وعلا په حضور کښی په تکوینی ډول (طریقه) بی اختیاره سر په سجود او تول ورته عاجز او مقهور دی نو بیا په عبادت کښی ئی بل شریک له کومه پیدا شو؟ هغه پاک الله چه د گرد (تول) جهان مالک او مطاع دی ښائی چه یواځی د همغه عبادت وکړی شی او خاص د همغه څخه خوف او ویره په کار ده.

#### وَلَهُ مَا فِي السَّلُوتِ وَ الْأَرْضِ وَلَهُ الدِّيْنُ وَاصِبًا أَفَعَيْرَ اللهِ تَتَقُونَ®

او خاص هم دغه (الله) لره دی هر هغه څه چه په آسمانونو کښي دی او (هر هغه څه چه په آسمانونو کښي دی او (هر هغه څه چه په اسمانونو او ځمکو ملکاً، خلقاً، عبیداً) او خاص هم ده ته دی طاعت (عبادت عدل) واجب لاژم همیشه؛ نو آیا غیر له الله څخه ویریږئ تاسی (له بل چا).

تفسیر: یعنی په تکوینی ډول (طریقه) هر څیز خاص د الله تعالیٰ په اطاعت او عبادت مجبور دی ﴿ اَفَعَائِرَدُنِ الله یَبُوْتُ وَاللّهُ اِللّهُ اِللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ

#### وَمَا لِكُوْ مِّنَ نِعْهَةٍ فَمِنَ اللهِ ثُمَّ إِذَا مَسَّكُوا الثُّرُ فَالَيْهِ تَجْعَرُونَ ﴿

او هر هغه چه تاسی سره دی له (کوم قسم) نعمت نو له (طرفه د) الله دی بیا کله چه ورسیږی تاسی ته ضرر نو خاص هم دغه (الله) ته فریاد او زاری کوئ.

تفسیر: یعنی گردی (تولی) سبگنی (فایدی) او نعمتونه د همغه له لوری دی او د هر یوی بدی او سختی دفع هم د همغه په واک (اختیار) او قبضه کښی ده ـ لکه چه کوم مصیبت کوم یوه انسان ته ورسیږی نو له غلیظ څخه غلیظ مشرک هم په دغه وقت کښی له نورو گردو (تولو) وسیلو څخه لاس وباسی او یواځی د پاک الله په دربار کښی دعاء کوی او تری مدد غواړی، گواکی انسانی فطرت شاهدی ورکوی چه د مصائبو او سختیو څخه نجات ورکول ماسوا له دی نه چه د پاک الله واحد کار وی، د بل هیچا کار نه شی کیدی، بیا د هغه ذات په قبضه کښی چه هر قسم ضرر او نفع ـ نقمت (عذاب) او نعمت (چه پت وی یا ښکاره ـ وړوکی وی یا لوی ـ دینی وی یا دنیوی علمی وی یا عملی ـ داخلی وی یا خارجی ـ جلبی وی یا سلبی او هر قسم نقمت او ضرر لکه مرض یا ناداری قحط یا غلاؤ حرق یا غرق او نور د ده په اختیار کښی) دی نو بل به څوک د ده په الوهیت کښی حصه دار کیدی شی؟ یا به داسی کیدی شی چه انسان تری ووییږی ـ یا څه هیله (امید) او اسره ورڅخه ولری.

### ثُمَّاإِذَاكَتَنَى الضَّرَّعَنَكُو إِذَا فَرِيُقَ مِّنَكُو بِرَيِّهُمُ يُثَرِّكُونَ ﴿ لَيُكُفُنُ وَالْمِكُونَ ﴿ لِيَكُفُنُ وَالِمِكَ الْكَيْنُا فُو فَتَمَتَّكُو أَ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ لِيَكُفُنُ وَالِمِكَ الْكَيْنُ فَكُونَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللّ

بیا هر کله چه دفع (لری) کړی (الله هغه) ضرر له تاسی څخه ناڅاپه یوه فرقه له تاسی له رب خپله سره شریکوی (بل) دپاره د دی چه کفران (ناقدری) وکړی په هغه څیز پوری چه ورکړی دی مونږ دوی ته؛ نو نفع واخلئ (ای منکرینو دنیوی نفع موقتاً). نو ژر به پوه شئ تاسی (په عاقبت د کار خپل).

تفسیر: یعنی څه مهال چه تری سختی پورته شی نو خپل منعم حقیقی هیروی او په نهایت بیحیائی او بی شرمی د الوهیت د چارو په ویشلو پسی لویږی او له دی نه نه شرمیږی چه اوس لږ څه د مخه د عجز او نیاز په حالت کښی د همغه په دربار کښی مو عرض او دعاء کوله نه یی د ربما(١٤) النحل(١٦)

حقیقی محسن احسان ومانه او نه ئی د دغی اندیجنه و کرله \_ چه زه به د ناشکری په سزاء کښی ونیول شم \_ یا لږ تر لږه د نعمت کفران به د نعمت د سلب موجب و گرځی، ګواکی هغه انعام چه وحده لا شریک له الله تعالیٰ فرمایلی ؤ بیخی د هغه په انکار باندی تینګ ودرید. بهتر دی چه څو ورځی هغوی ته مهلت ورکړ شی چه په دغه دنیا کښی ښی مزی وکړی او خوندونه ئی و څکی \_ بالاخر به دوی ته معلومیږی چه د دغه مشرکیت او د نعمت د کفران سخته سزا ورته څرنګه ورکوله شی.

### وَيَعْبَعَلُونَ لِمَالَايَعِكُمُونَ نَصِيبًا مِّمَّارَزَقَتْهُمْ ثَاللهِ لَشُعُلْنَ عَمِّالُمُونَ لِمَالَا يَعْلَمُونَ نَصِيبًا مِّمَّا رَزَقَتْهُمْ ثَاللهِ لَشُعُلْنَ

او مقرروی دا (کفار) دپاره د هغو (بتانو) چه په هیڅ نه پوهیږی (علم نه لری) یوه برخه له ځینو د هغو څخه چه ورکړی دی مونږ دوی ته، قسم دی په الله چه خامخا ) (په قیامت کښی) له هغه چه یځ تاسی هرومرو (خامخا) (په قیامت کښی) له هغه چه یځ تاسی چه دروغ تړئ (چه بتان مو خدایان دی).

تفسیو: دغه ئی هغو ته وفرمایل چه په خپل کښت او کار کښی ـ په تجارت او صنعت کښی ـ په مالداری او جهانداری کښی ماسوا ـ له الله څخه د نورو دپاره نذر او نیاز منی (موضح القرآن) لکه چه د عربو د مشرکانو رواج او دستور ؤ چه د هغه ذکر (په ۸ جزء) د «الانعام» په (۱٦) رکوع کښی تیر شو . له ﴿ لِاَلْاَيْكُوْنَ ﴾ څخه مراد همغه اصنام او نور دی چه مشرکینو دغه بتان له خپله جهالته او بیخبری ـ خپل معبودان یا د نفعی او ضرر مالکان ګڼل ـ حال دا چه د هغه هیڅ یو دلیل او سند د دوی سره نه ؤ ـ بیا دغه شرکاء ئی هم د ډبرو (ګټو) له بتانو ځنی تجویز کړل چه له هر قسم علم او شعور څخه بی برخی دی ﴿ لِاَلْمُلْكُوْنَا الله الله الله الله الله الله چه خامخا به وپوښتلی شئ له هغه دروغو چه تاسو ویل) یعنی په قیامت کښی به د دغه افتراء او د دروغو تړلو پوښتنه هرومرو (خامخا) له تاسی څخه کیږی ـ چه د الله تعالیٰ په ورکړی مال کښی مو څه حق درلود (لرلو) چه نور مو یکښی شریک او سهیم ګرځول؟ باقی چاته د ثواب رسولو مسئله، هغه خو بیله خبره ده او د

#### وَيَجْعَلُونَ بِلَّهِ الْبَنْتِ سُغَنَهُ وَلَهُمْوَايَشَتَهُونَ<sup>®</sup>

دى آيت په ذيل كښى نه راځى.

او مقرروی (دا کفار) الله ته لونی پاک دی دغه (الله له ولده او له شریکه) او

#### (مقرروی) ځان ته هغه څیز چه د دوی خوښ وی.

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ له دغه پاک او منزه دی چه اولاد ورته ثابت کړی شی بیا په تیره لوڼی تعجب دی چه دغه خلق د حق تعالیٰ په نسبت څرنګه جرایت کوی، په دغه آیت کښی د (بنو خزاعه) او د (کنانه) د قبیلو رد وشو ـ چه پرښتو ته کی د الله تعالیٰ لوڼی ویل (العیاذ بالله)

#### ۅٙڶڎٵؠٛؿٚٮۯٳؘۘڂۮۿؙۄ۫ۑٵڷۯؙٮٛؿ۬ڟڷۜۏۼۿ؋ڡٛٮۅؖڐٳۊۿۅػڟؚؽۄ۠ٛ

او کله چه خبر ورکړی شی يو تن د دغو (کفارو) ته په (پيدا کيدو د) لور سره نو (ټوله ورځ) وګرځی مخ د ده تک تور له غمه حال دا چه دی ډک وی له قهره (خپلی ښځی ته چه لور دی ولی راوړه؟).

تفسير: يعنى د خپلو ځانونو دپاره د لوڼو په پيدا كيدلو خوښ او راضى نه دى هر كله چه غواړى .

#### ؽۘڗٳڒؽڡڹٲڷۊؘۘۅؙڡؚؽؙڛؙۏٙٵٛۺؙڗۑڋٳؽۺڴڎؙۼڶۿۅ۫ڹٟٲؗٛٛ ؽػۺ۠ٷڣٵڷ۠ڗٳڽٝ

پټ ګرځی له قومه (خپله) له سببه د ناخوښی د هغه شی څخه چه خبر ورکړی شوی دی (ده ته) په هغه سره، آیا وساتی (دی) هغه لور سره د سپکوالی او که ئی ومنډی (ژوندی) په خاوره کښی)؛

تفسیر: له دوی ځنی که کوم یوه ته خبر ورکړی شی چه تا کره لور شوی ده نو له ډیر نفرت او غم او اندیښنی څخه ئی وچولی (تندی) تریو شی او ګرده (ټوله) ورځ له ډیره خفګانه په نظر په بله بنه (شکل) راځی او زړه ئی پخسیږی چه دغه د نه ویلو غبار او مصیبت له کومه راباندی راغی؟

- ﴿ لَيُسْكُمُ عَلَى هُونِ ﴾ الآية ـ آيا دى وساتى هغه لور سره د سپكوالى؟) يعنى له دغه رسمى او عرفى ننګ او عار له تصوره چه كه دغه لور مى ژوندى راپاتى شى نو بل څوك به مى ځوم كيږى نو زه په هغه وقت كښى چاته خپل مخ ښوولى شم؟ او چيرى به پټ ګرځم؟.
  - ﴿ آئِیکُشُوفِیالتَّرَابِ ﴾ الآیة او که ئی ومنډی ژوندی په خاوره کښی) یعنی شپه او ورځ په فکر او تردد کښی مصروف او تجاویز جوړوی چه آیا زه دغه دنیوی عار قبول او دغه جینئ

ربما(١٤) النحل(١٦)

پریپدم چه ژوندون و کړی؟ یا ئی په ځمکه کښی خښه کړم؟ یعنی وئی وژنم ـ لکه چه د جاهلیت په زمانه کښی ډیر غټ زړه او ظالم سړی به خپلی جینکئ وژلی یا به ئی ژوندی په ځمکه کښی خښولی ـ کله چه اسلامی دین منتشر شو نو دغه قبیح رسم ئی له منځه ورک کړ ـ او په داسی ډول (طریقه) ئی سره قلع او قمع و کړه ـ چه وروسته له اسلامه په ګرد (ټول) ملک کښی د دغی بی رحمی یوه پیښه او مثال هم وړاندی نه شو ځینی د په کښتمه کو کړی همنی داسی کړی «بندیانی ساتی جینکئ په ذلت او خواری سره» یعنی د ژوندی پاتی کیدلو په صورت داسی ذلیله معامله به ئی له دوی سره کوله لکه چه ئی له سره اولاد بلکه انسان هم نه وی.

#### اَلاِسَاءَ مَا يَعَكُمُوْنَ<sup>®</sup>

واورئ خبردار شئ چه بد دی هغه چه حکم کوی دغه (کفار چه نسبت د عیوبو دی الله ته).

تفسیر: د جینکو په متعلق هغه د ظلم او تیری فیصله چه د دغو کفارو ده له هغه ځنی زیاته بده فیصله دغه ده چه الله تعالیٰ ته ئی د اولاد تجویز کاوه، بیا اولاد هم «اناث» چه له هغو څخه دوی پخپله کرکه او تنفر کاوه، ګواکی دوی د خپلو ځانونو دپاره ښه شیان او الله تعالیٰ ته ئی ناقص شیان مخصوصول (العیاذ بالله)

#### لِكَذِيْنَ لَايُوْمِنُونَ بِالْاِخِرَةِ مَثَلُ السَّوْءَ وَبِللهِ الْمَثَلُ الْرَعْلَ وَهُوالْعَزِيْزُ الْعَكِيْمُ

دی هغه کسانو ته چه نه راوړی ایمان په (ورځ د) آخرت مثال (صفت) بد (ناکاره)، او خاص الله لره دی مثال (صفت لوی) لوړ، او هم دی دی قوی غالب (په انفاذ د احکامو) حکمت والا (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی).

تفسیر: یعنی هغه مشرکین چه د خپلو ظلمونو او گستاخیو او سپین سترگیو په بد انجام باور نه لری، خراب مثال یا خراب صفت د هم دوی دی. هم دوی اولاد ته اړ (مجبور) او محتاج دی چه د درد ـ رنځ ـ او د ضعیفی په وقت کښی په ښه او په کار ئی ورشی ـ دوی لره په کار دی چه له خپلو ځامنو څخه مدد او مرسته (امداد) وغواړی، د عار یا د افلاس یا د نورو ویرو په وجی د جونو وژل د دوی دود او دستور دی ـ بالاخر دوی د ظلم او شرک او د نورو د هغه بد

ربما(١٤) النحل(١٦)

انجام څخه چه مقرر دی له سره ځان نشی ژغورلی (محفوظولی). الغرض هر ډول (طریقه) بد مثالونه او نقص او عیب نسبت ښائی چه د هم دوی په طرف و کړی شی ـ د الله تعالیٰ په طرف د دغو صفاتو انتساب چه د مخلوقاتو خاصه ده او (معاذالله) د ځامنو او د لوڼو د تجویز ډیر حقیر او سپک مثالونه ورکول د پاک الله له عظیم او رفیع شان سره منافی دی، د الله تعالیٰ دپاره خو هغه مثالونه او صفتونه ثابتیدی شی چه له اعلیٰ څخه اعلیٰ او له هر لوړ او لوی شی څخه لوړ او لوی وی.

#### وَلَوُنُوَّا خِنُ اللهُ التَّاسَ بِظُلْمِهِمُ وَاتَرَكَ عَلَيْهَامِنُ دَابَّةٍ وَلَكِنُ يُؤَخِّرُهُمُ اللهَ اَجَلِ مُسَمَّى فَإِذَا جَاءَ اَجَلُهُمُ لا بَيْ تَتَاجُرُونَ سَاْعَةً وَلا بَيْنُ تَقَدِّمُونَ اللهِ

او که نیولی وی الله (دا) خلق په ظلم (کفر او معاصیو) د دوی سره نو نه به ئی ؤ پری ایښی پر مخ د دی ځمکی کښی هیڅ خوځیدونکی (تلونکی) ولیکن وروستی کوی دوی تر هغه نیتی په نامه کړی شوی پوری نو کله چه راغی نیته (د موت یا عذاب) د دوی نه به وروسته کیږی (دوی له هغه نیتی څخه) (په قدر د) یو ساعت او نه (تری) ړومبی کیږی.

تفسیر: یعنی که الله تعالیٰ خلقو ته د دوی پر گستاخی ـ تیروتو او د ظلم د سزا ورکولو شروع وکړی، نو په شو ساعتو کښی د ځمکی د مخ دغه نظم او نسق او ودانی نشی پاتی کیدی ځکه چه په دنیا کښی لویه برخه د ظالمانو او بد کارانو ده او د وړو او لږو خطاؤ شخه خو هیش یو تن هم تش نه دی (کلکم خطاءون) کله چه ګرد (ټول) خطا کاران او بدان هلاک کړل شی، نو یواځی د معصومو انبیاؤ د مبعوثیت او د دوی د اعزام ضرورت د ځمکی په طرف نه پاتی کیږی بلکه د دوی هستوګنه د معصومو ملائکو سره زیاته موزونه ده . کله چه نیکان او بدان دواړه پر ځمکه نشی پاتی، نو د نورو حیواناتو وجود به هم بی فائدی وی ـ ځکه چه هغه ګرد (ټول) د انسانانو د پاره پیدا شوی دی او هم ئی فرض کړئ چه الله تعالیٰ د انسانانو په ظلم او عدوان

باران بند کړ نو آیا له انسانانو سره به حیوانات هم نه مری؟ په هر حال که پاک الله پر هره هره خبره په هم دغی دنیا هر یو ونیسی او سم د لاسه سزا ورکړی ـ نو د دغی دنیا گرده (ټوله) سلسله به سره وشلیږی او په څو دقیقو (شیبو) کښی به دغه دنیا پنا شی. مگر مجرمینو ته د توبی او اصلاح وار او موقع ورکوی او تر موعوده وقته پوری ئی خوشی پریږدی ـ او مهلت او وار ورته ورکوی ـ کله چه هغه تاکلی (مقرر کړی) نیتی ته ورسیږی ـ نو بیا هغه یوه ثانیه (ریه) نه وړاندی او نه وروسته کیدی شی.

تنبیه: ځینی مفسرین له ﴿ تَاتَرْلِيَعَلَيْهَاسِ دَابُهُ ﴾ څخه خاص ظالمه دابه مرادوی ـ که دغه صحیح وی، نو مطلب بیخی واضح دی او هیڅ اشکال نه دی پاتی. والله اعلم.

# وَيَجْعَلُوْنَ بِلهِ مَا لَكُونُوْنَ وَتَصِفُ اَلْسِنَهُ هُوُ الْكَذِبَ اَنَّ لَهُو الْحُسُنَى لَمُ الْحُسُنَى لَكُونَ الْحُرَمَ الْتَارُو اَنَّهُ وَمُثَمَّى الْحُونَ اللهِ مَا النَّارُو اَنَّهُ وَمُثَمَّى الْحُونَ اللهِ مُا النَّارُو اَنَّهُ وَمُثَمِّ الْحُونَ اللهِ مُلْوَنَ اللهُ مُلْوَنَ اللهُ مُلْوَى اللهِ مُلْوَلِي اللهِ مُلْوَلِي اللهِ مُلْوَلِي اللهِ مُلْوِلِي اللهِ مُلْوِلًا اللهِ مُلْوَلِي اللهِ مُلْوَلِي اللهِ مُلْوَلِي اللهِ مُلْوِلًا اللهِ اللهِ مُلْوَلِي اللهِ مُلْوَلًا اللهِ مُلْوَلًا اللهِ مُلْوَلًا اللهِ مُلْوِلًا اللهِ اللهِ مُلْوَلًا اللهِ اللهُ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِي اللهِ الل

او ثابتوی دا (کفار) الله ته هغه چه بد ئی کنی (دوی خپلو گانونو لره لکه لونی یا شریکان) او بیانوی ژبی د دوی دروغ (چه داسی وائی) بیشکه شته دوی ته سه حالت (په نزد د الله کښی)؛ حقه رستیا (ثابته خبره دا ده) چه بیشکه شته دوی ته اور(د دوزخ) او بیشکه دغه (کفار په منډه بیولی شی بیا هلته په اور کښی پریښودلی شی.

تفسیر: یعنی هغه شیان چه دوی ئی بد گنی او د خپلو ځانونو دپاره ئی نه غوره کوی لکه جینکئ ـ یا په خپل ملک کښی د کوم پردی شرکت یا استهزای یا استخفاف او نوری سپکی معاملی نو هغه د الله قدوس (جلت عظمته) دپاره ثابتوی.

- ﴿ وَتَصِفُ اَلْسِنَهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ كَنِي د دغو مشركانو دروغ چه داسى وائى بيشكه شته دوى ته جه حالت په نزد د الله كنبى) يعنى سره له داسى كستاخيو او سپين ستركيو د دوى پر ژبو دغه دعوى ده چه مونډ په دنيا كنبى د ښو ښو شيانو وړ (مستحق) او لايق يو او كه د آخرت او د نورو دغه قصى رښتيا وى، نو هلته به هم ښى مزى كوو لكه چه په ٢٥ جزء د ځم السجده په (٥٠) آيت (٦) ركوع كښى داسى يو آيت شته
  - ﴿ وَلَهِنُ آذَقُنُهُ رَحْمَةُ مِثْنَامِنُ بَعْدِ فَوَاءَ مَسْتُهُ لِيَعُولَنَ لَمْذَالِ وَمَا أَطْنُ السَّاعَةُ فَإَيْمَةٌ وَلَهِنُ وَمِعْتُ اللَّ وَمَا أَطْنُ السَّاعَةُ فَإِيمَةٌ وَلَهِنْ وَمُعَالِمُ اللَّهُ مُنْ اللَّمُ مُنْ اللَّهُ مُنَالِمُ مُنَالِلُهُ مُنْ اللَّهُ مُنَالِلُهُ مُنَالِلُهُ مُنْ اللّ

﴿ لَاجْرِمُانَ لَهُوْ النَّاكُو َالْهُوْمُمُ الْمُؤْنَ ﴾ حقه رښتيا خبره دا ده چه بيشکه شته دوی ته اور

د دوزخ الخ) یعنی سره له داسی گستاخیو هسی باطلی آرزوگانی لرل د دی خبری دلیل دی چه د هغوی دپاره هیڅ یوه ښیگټه (فائده) او نیکی نشته، هو! د دوی دپاره د دوزخ اور تیار دی

چه دوی ورته په منډو بیولی او ځغلولی شی او کله چه هلته ورسیږی او پکښی ولویږی، نو ګواکی بیخی هیر شوی دی یعنی تر ابدالاباد پوری هیڅکله د مهربانی نظر به پر دوی نه کیږی حضرت شاه صاحب لیکی دا ئی د هغوی په نسبت وفرمایه چه ناکاره شیان د پاک الله په نامه کوی او سره له هغه داسی یقین هم لری چه مونږ جنت ته هم ځو حال دا چه دوی ورځ په ورځ دوزخ ته ورنژدی کیږی نو فرمائی الله تعالیٰ لپاره د تسلی د رسول الله صلی الله علیه وسلم

## تَاللَّهِ لَقَنْ ٱلسَّلَنَ ٱللَّهُ أُمَرِقِنَ قَبُلِكَ فَزَيَّنَ لَهُ وُالشَّيْطُنُ آعْمَا لَهُمُ فَوَ وَلِيُّهُ وُالنَّهُ وَلَهُ عَذَابُ الِيهُونَ

قسم دی په الله په تحقیق لیږلی وو مونډ په طرف د امتونو پخوا له تا څخه (ای محمده نور رسولان) نو ښائسته کړی ؤ دغو (امتونو) ته شیطان هغه (بد) عملونه د دوی (چه کلک پری ولاړ ؤ) نو همغه (شیطان) دوست د دوی دی نن ورځ او شته (په آخرت کښی) دوی ته عذاب دردناک.

تفسیر: د مکی معظمی د کفارو د گستاخیو او چتی (بیکاره) دعاویو د ذکر محخه وروسته محمد علیه الصلاه و السلام ته تسلی ورکوی چه تاسی د دوی له دغو حرکاتو محخه مه خپه او مه زره تنگی شئ! موند له تاسی محخه د مخه هم د مختلفو امتونو په طرف انبیاء لیولی ؤد لیکن تل هم داسی پیښه واقع شوی ده چه لعین شیطان دغو مکنبینو ته د دوی بد عمل ښه ورخرگند (ورښکاره) کړی دی او دوی به پرله پسی پخپلو شرارتونو کښی پر مخ تګ او ترقی کوله او نن هغوی د الله تعالیٰ په عذاب کښی اخته او ککړ دی او شیطان چه د دوی رفیق او ملگری ؤ هیڅ د دوی په ښه او کار ورنغی د او نه ئی په داد او فریاد ورسیدی شی د هم دغسی به ستاسی د مکنبینو انجام هم کیږی. ځینی د و مکری شوی وو همغه نن د دغو (کفارو د مکی) پخوانی امتونه د ده په لمسون گمراه او بی لاری شوی وو همغه نن د دغو (کفارو د مکی) ملکری شوی هم دی، نو همغسی چه د هغوی حال او خاتمه شوی ده د دوی حال او خاتمه هم کیږی.

#### وَمَا اَنْزُلْنَا عَلَيْكَ الكِتْبَ اللَّالِتُبَيِّنَ لَهُ مُ الَّذِي اخْتَلَفُوْ إِفِيْ إِنْ مُ كَانَ وَرَخْمَةً لِتَقُومٍ يُؤُمِنُونَ ﴿

او نه دی نازل کړی (رالیږلی) مونږ پر تا دغه کتاب (قرآن) مګر دپاره د دی چه بیان (او ښکاره) کړی ته (ای محمده!) دوی ته هغه (څیز) چه اختلاف کړی دی دغو (خلقو) په هغه کښی او (لپاره د) هدایت او (لپاره) د رحمت دپاره (د هغه) قوم چه ایمان لری (په ټولو مؤمن به شیانو).

تفسیر: یعنی لوی قرآن یواځی د دی لپاره نازل کړی شوی دی چه د هغو اساسی او رښتیا اصولو بیان په ډیر وضاحت او تحقیق سره وکړی چه خلق پکښی اختلاف او جګړی کوی (مثلاً توحید معاد د حلالو او حرامو احکام) او نور چه هیڅ اشکال او خفاء پکښی پاتی نشی ـ ګواکی نبی کریم علیه افضل الصلاة والتسلیم د دغه لوی قرآن په وسیله د ګردو (تولو) منازعو او جګړو سمه او صافه فیصله آورولی ده ـ او د الله تعالیٰ پر بندګانو ئی د الله تعالیٰ حجت تمام کړی دی ـ وروسته له دی نه د دوی منل او نه منل ـ پخپله د مخاطبینو کار دی، هر څوک چه توفیق ومومی قبلوی به ئی. تاسی ته نه ښائی چه پر دوی پسی خپل ځان خفه یا پریشان کړئ! و کړی ومومی قبلوی به ئی. تاسی ته نه ښائی چه پر دوی پسی خپل ځان خفه یا پریشان کړئ! ایمان لری) یعنی فیصله او بیان خو د ګردو (تولو) دپاره دی، لیکن د دی هدایت څخه منتفع ایمان لری) یعنی فیصله او بیان خو د ګردو (تولو) دپاره دی، لیکن د دی هدایت څخه منتفع کیدل ـ او د الله تعالیٰ د رحمت سره غاړه په غاړه کیدل ـ د همغه چا په برخه کیږی چه دغه فیصله د زړه په صدق سره تسلیموی ـ او په طوع او رغبت سره په تولو مؤمن به شیانو ایمان واوړی.

#### وَاللهُ ٱنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَاحْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ فِيُ ذالِكَ لَايَةً لِقَوْمِ تِينَمَعُوْنَ اللهِ

او الله نازلی کړی (لیږلی) دی له (طرفه) د آسمانه اوبه (باران) نو ژوندی (شنه) ئی کړه په دی (اوبو) سره ځمکه وروسته له مرګه (وچوالی) د هغی (ځمکی)؛ بیشکه په دغه (زرغونتیا) کښی پس له وچوالی خامخا دلیل (ښکاره د قدرت) دی دپاره (د هغه) قوم چه آوری (د الله احکام د زړه په غوږونو او په انصاف سره بیا عبرت هم تری اخلی).

تفسیر: یعنی وچه ځمکه په آسمانی باران سره زرغونوی کواکی وچوالی د ځمکی موت او شین توب او خروپ توب ئی ژوندون او حیات دی

﴿ إِنَّ فَيْ الْكِلَّالِيَّ الْمَرْيَدُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِي عَلَيْكُ عَلَي عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِي عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُلِي عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْكُمُ عَلِي عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلِي عَلَيْكُ عَل

ربما(١٤) النحل(١٦)

بیا عبرت هم تری آخلی) یعنی هم داسی د قرآن په وسیله جاهلان ـ عالمان او مړ زړونه ژوندی کوی که ئی د زړه یه توجه او انصاف سره واوری.

#### ۄٳؾۜڵڴؙڎڣۣٲڵۯڹۘ۫ۼٵمؚڵۼۘڹڔۘۊؙٞ۠۫۠ؿؙٮٞۊؽػؙڎڗۼۜٳ۫ڣؙؽؙڟۏڹ؋ڝڹؘٵؚؠؽڹۣڡٚۯڿۊۜۮ؞ٟ ڰڹٮؙٵۼٵڸڝۧٵڛٙٳ۪۫ۼٵڷؚڵۺ۠ڔؠۯڹٛ

او بیشکه چه دی تاسی ته په چارپایانو کښی ډیر لوی عبرت؛ چه درڅښوو مونږ تاسی ته له هغه ځینو څیزونو څخه چه دی په ګیډو د هغو (لنګو څاروو کښی) له منځه د غوشائیو او د وینو شودی صافی پاکی (له رنګه او بویه د غوشائیو او وینو) آسان تیریدونکی (له حلقه او خوش مزه) دپاره د څښونکو.

تفسیر: یعنی او سه عوا \_ میسه او نور حیوانات چه بوس، پروړ او واسه خوری نو دغه خواړه کله چه د دوی په ګیډو کښی لویږی د درو شیانو په طرف مستحیل کیږی \_ قدرت د دغو حیواناتو د اجسامو په منځ کښی داسی یو مشین لګولی دی چه د غذا د ځینو اجزاؤ د تحلیل کولو څخه وروسته د فضلی (پچی او غوشائی) په شکل د باندی ئی غورځوی \_ او له ځینو اجزاؤ څخه وینه پیدا کوی او په رګونو کښی ئی خپروی (خوروی) چه د دوی د حیات او بقاء سبب ګرځی لی ده، د دغو دوو ګنده ؤ شیانو په کرځیدلی ده، د دغو دوو ګنده ؤ شیانو په منځ کښی یو دریم شی (چه شوده دی) هم تیاروی چه نهایت پاک طیب سپیځلی او خوندور شی

پخوا ئی د کتاب د نزول په مناسبت د اوبو د ښکته کولو ذکر وفرمایه په دغه آیات کښی د اوبو په مناسبت د نورو مشروباتو د انواعو ذکر هم وفرمایه ـ یعنی شوده ـ شراب نبیذ او شات ـ په ۲۱ جزء د محمد صلی الله علیه وسلم د سورت په (۱۵) آیت ۲ رکوع کښی چه هلته د جنت د ویالو ذکر راغلی دی د مشروباتو هم دغه څلور اقسام ذکر شوی دی

﴿ فِيْهَا ۚ الْهُارْتِنَ تَاءْغَيْرِ البِنَّ وَالْهُارُيِّنَ لَبَيْنَ لَوْيَتَنَكَّةِ كَامُّهُ وَالْهُارُ قِنْ خَبْرِلَدَّةٌ قِالْشِّرِيدُنِي وَالْهُارْقِينَ عَسَلِ مُصَنَّى ﴾

دلته د دغو اقسامو د شیانو له ذکره مقصود دا دی چه د خلقو په خیال کښی هغه چه دیر لوی لوی نعمتونه دی هغه کرد (ټول) د پاک الله پیدا او مخلوق دی بیا نو د تعجب ځای دی چه انسانان د خپل حقیقی منعم دغه مراحم او احسان ولی هیروی او د نورو شیانو خادمان او مریان کیږی. کواکی د شرک د تردید په لوری اشاره وشوه . او دا هم تری راښکاره شوه چه هغه الله تعالیٰ چه په دغه ډول (طریقه) سره ستاسی د جسمانی هوسائی (آسانی) دپاره راز راز رقسم قسم) انتظامات او مناسب وسائل او سامان پیدا کړی دی نو هرومرو (خامخا) د روحانی ژوندون او د باطنی ترقی وسائل او ذرایع به هم په کافی اندازه سره تیار او مهیا کړی وی.

#### ۅؘڡۣڽؙۺٙڒڝؚٳڵۼٚؽؙڸۅؘٳڷڒؘۼؙٮٚٳٮ؆ٙۼۜۼۮؙۏؙؽڡؚڹؙۿؙڛۘۘػڔٵۊۜڔؚۯ۬ۊۜٵ ڝۜڹٵٝٳ۫ؾۜڹٛڎڵؚڮڵڒؽ؋ٞڵؚڡٛۅؙۄؚۜؿۼۛۊڵۏٛؽ®

او له میوو د خرماگانو او (له میوو د) د تاکو (کورو) څخه (هم داسی در څښوو مونږ پر تاسی) چه جوړوئ تاسی له دغو میوو څخه نشه کوونکی (بد) او رزق (روزی) ښه؛ بیشکه په دغو (انواعو د میوو او مشتقاتو) کښی (ئی) خامخا دلیل (ښکاره د قدرت) دی لپاره د (هغه) قوم چه عقل چلوی او فکر او غور په کښی کوی.

تفسیر: یعنی له دغو میوو څخه نشه ئی باسئ ـ او د خوړلو او څښلو نور ښه او عمده شیان تری جوړوئ لکه شربت ـ نبیذ ـ سرکه او وچه خرما او مویز او نور تری حاصلوئ.

تنبیه: دغه آیت مکی دی ـ د شرابو خمیل په مکه معظمه کسی لا نه ؤ حرام شوی ـ او شراب خمیونکی به هغه بلا تکلفه خمیل ـ د شرابو خمیل وروسته له هجرته حرام شو ـ بیا هیڅ یو مسلمان له سره لاس نه دی ور وړی ـ خو بیا په هم دغه مکی آیت کښی ئی هم د هو سگرا کم څخه وروسته د هو وَرِدُقَاصَنا که فرمایلو سره تنبیه فرمایلی ده چه وروسته له دی نه شراب حرام کیدونکی دی، ځکه چه پر شرابو د (ورق حسن) اطلاق نه دی موزون.

﴿ اِنَّهُ الْكَالِيَّةُ الْمُوْمِقُولُونَ ﴾ بیشکه په دغو انواعو د میوو او مشتقاتو کښی ئی خامخا دلیل ښکاره د قدرت دی لپاره د هغه قوم چه عقل چلوی او غور او فکر پکښی کوی.) دلته د ﴿ مُثِيِّدُونَ ﴾ لفظ چه د عقل څخه مشتق دی د «سکو» له تذکری سره خاص مناسبت لری، کله چه نشه عقل زائل کوی، نو ځکه ئی اشاره وفرمایله چه د آیاتونو پوهیلل د عقلاؤ کار دی. او د نشه څښوونکو او مستانو کار نه دی.

#### وَ ٱوْ حِي رَبُّكِ إِلَى النَّفُلِ آنِ اتَّخِدِي مِنَ الْجِبَالِ بُيُوتًا وَّمِنَ الشَّبَرَوَعَّا بَعُرْشُونَ الْمُ

او په زړه کښی واچوله رب ستا مچيو د شاتو ته (دا خبره) چه ونيسځ (او جوړوئ) تاسی په غرونو کښی کورونه او له ونو څخه او له هغه څخه چه خلق ئی لوړ جوړوی.

ربما(١٤) النحل(١٦)

تفسیر: یعنی د انگورو د پورته کولو دپاره هغه چیلی او اچی (څپرونه)چه تاسی ئی جوړوئ یا هغه عمارتونه چه خلق ئی تیاروی. د شاتو مچئ د ور په زړه کښی اچولو او حکم ورکولو څخه دغه مطلب دی چه د هغه فطرت داسی جوړ شوی دی چه سره د ادنیٰ حیوانتوبه په نهایت کاریگری ډیری چالاکی ـ ښه شعور ـ اعلیٰ ادراک ـ نری صنعت خپلی شکرگنی (گبینونه) د غرو او ونو په سوریو او چاودونو او په عمارتونو او نورو کښی تیاروی ـ او نوری تولی مچئ د یوی لوئی مچئ تر حکم لائدی په ډیر ښه اطاعت او انقیاد سره کار کوی ـ د دوی مشر ته «یعسوب» وائی چه د ده په متابعت د مچیو فوج هر لوری ته حرکت کوی کله چه دوی کومه ځاله (شکر گنی) جوړوی، نو د دغی ځالی تولی خونی د «متساوی الاضلاع مسدس» په شکل وی. بی له مسطرو او بی له پرکارو او نورو مهندسی اسبابو په دومره صحت او انضباط سره داسی سم او برابر ـ منظم مرتبه او په همغه یوه شکل د دغو گردو (تولو) کورونو جوړول داسی شی دی چه انسان ورته هک پک او حیران پاتی کیږی، حکما وائی که بی له مسدسه کوم بل شکل ئی غوره کړی وی، نو خامخا به په منځ کښی هیڅ یوه فرجه او تشوالی هم خوشی داسی یوه شکل په لوری لار ښوونه کړی ده چه په هغه کښی هیڅ یوه فرجه او تشوالی هم خوشی داسی یوه شکل په لوری لار ښوونه کړی ده چه په هغه کښی هیڅ یوه فرجه او تشوالی هم خوشی و بیکاره نه وی پاتی.

#### ثُقَوُّ فِي مِن كُلِّ الثَّهَرُتِ فَاسُلُكِي سُبُلَ رَبِّكِ ذُلُلَّ بِغَوْجُ مِنَ بُطُونِهَا شَرَابٌ تُعْتَلِفَ الْوَانُهُ فِيهِ شِفَا اُلِلنَّاسِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَانِيَةً لِقَوْمِ يَتَعَكَّرُونَ®

بیا نو خورئ تاسی (ای مچیو!) له هر قسمه میوو څخه نو ځئ (الوځئ) په لیاره د رب خپل په دغه حال کښی چه آسانه ده (صافه او خلاصه درښکاری) راوځی له ګیډو د دوی د څښلو (شی شات) چه مختلف دی رنګونه د دی (شاتو) په دغو (شاتو) کښی شفاء ده دیاره د خلقو بیشکه په دغو (مچیو او شاتو کښی خامخا ډیر لوی دلیل دی (پر قدرت او حکمت د الله) دیاره د هغه قوم چه فکر کوی (او پر غرائبو ئی عقل چلوی).

تفسیو: ﴿ كُلُ ﴾ آؤ ﴿ فَاسُلُولُ ﴾ كرد (ټول) تكوينى اوامر دى. يعنى فطرت هغه ته هدايت وركړى دى چه خپل خواهش او استعداد او مزاج سره مناسب له هر قسمه ميوو او كلانو او نورو شيانو څخه خپل خواړه او غذا حاصله او غونډه كړى. لكه چه دغه مچئ له خپلو ځالو څخه راوځى او له هر راز (قسم) كلانو او ميوو خپله غذا په ځبيښلو سره حاصلوى چه له هغه څخه شات او موم

او نور حاصليږي.

يواً محى خالصو شاتو څخه يا له بلي كومي دوا. سره د كديدلو په اثر كله چه مريضانو ته وركړ شي باذن الله د رنځورانو د شفاء وسيله ګرځي. په حديث کښي راغلي دی چه يو سړی د نس كيناستلو (دستونه كيدلو) لامله (له وجي) ډير سخت په تكليف ؤ ـ د ده ورور ته ځمونږ پاک رسول الله مبارک وفرمایل چه پری شات و خبولی شی کله چه شات بری و خبول شو نو د هغه یه اسهال کښي لا تزئيد واقع شو نو هغه سړي بيا د رسول الله مبارک په حضور کښي حاضر شو او هغه واقعه ئی عرض کړه چه یا رسول الله صلی الله علیه وسلم ځما د ورور د نس ناستی لا یسی زياته شوه رسول الله صلى الله عليه وسلم وفرمايل «صدق الله وكذب بطن اخيك» الله رستيا فرمایلی دی. او ستا د ورور گیده دروغجنه ده بیا ئی بری وڅښوه بیا ورڅښولو څخه بیا هغه كيفيت مداومت وكر ـ نو بيا هم ياك رسول الله صلى الله عليه وسلم هغه خيله اوله وينا تكراره کړه ـ بالاخر د دريم ځلي شات ورڅښولو څخه هغه اسهال بند شو او د هغه رنځور طبيعت درست شو. اطباؤ له خپلو اصولو سره سم ویلی دی چه ځینی اوقات په کیده کښی «کیموس» فاسدیږی چه د کیدی هر راز (قسم) رسیدلی غذاء او خواړه او دواء فاسدوی ـ نو ځکه اسهال (د نس ناسته) پیل (شروع) کوی ـ نو د هغه علاج هم دغه دی چه مسهلات ورکړ شی څو هغه فاسد «کیموس» ووځی. د شات په مسهل توب کښی هیڅ شک نشته ـ ګواکی د رسول الله مبارک مشوره د هم دغه طبی اصول په اساس وه ـ د مامون الرشید یه زمانه کښی کله چه «شماهه عبسی، ته هم داسی یو مرض لاحق شو، نو د دغی زمانی شاهی طیب «یزید بن یوحنا» یه مسهل د هغه علاج وکړ ـ او هم دغه وجه ئي ورڅرګنده (ورښکاره) کړه ـ د نن پرون طبيبان هم

د «استطلاق البطن» د علاج دپاره د شات استعمال بیحده مفید سئ \_ حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه فرمائی چه «الله تعالیٰ په پاس آیتونو کښی له خرابو شیانو څخه د ښو شیانو د وتلو دری نښی راوښودی د حیواناتو له ګیډو د وینی او د غوشیو له مادی څخه شوده \_ د نشی له مادی (کجورو او انګورو) څخه پاکه روزی \_ د مچئ له ګیډی څخه شات. په دغو درو واړو کښی دغی خبری ته اشاره ده چه الله تعالیٰ د هم دغه پاک قرآن په برکت د جاهلاتو په اولاده کښی عالمان پیدا کوی لکه چه د محمد رسول الله صلی الله علیه وعلیٰ آله وصحبه وسلم په وقت کښی هم داسی هم وشو چه د کفارو اولاده کاملان عارفان شول».

#### وَاللَّهُ خَلَقَكُوْتُوَ يَتُوَفَّمُ كُو وَمِنْكُوْمِنَ يُرَدُّ إِلَى اَرْذِلِ الْعُمُرِلِكُ لَا يَعْكُوَ بَعُدَعِلْمِ شَيْئًا إِنَّ اللهَ عَلِيمٌ قَدِيثُ فَي

او الله پیدا کړی یئ تاسی (له عدمه) بیا به وژنی تاسی (بیا به وفات کړی تاسی په اجل خپل سره) او ځینی له تاسی هغه څوک دی چه رد کولی شی هغه ډیر خوار ژوندون ته دپاره د دی چه ونه پوهیږی (دغه زوړ) پس له علمه چه ئی درلود (لرلو) په ځلمیتوب کښی په هیڅ شی (لکه وړوکی)؛ بیشکه چه الله ښه عالم دی (پر هر شی) ښه قادر دی (په کولو د هر شی چه اراده ئی وفرمائی).

تفسیر: د قدرت ډیری خارجی نښی ئی بیانی کړی او په هغوی یی مونږ انسانانو ته تنبیه وفرمائله چه تاسی پخپله پخپلو داخلی حالاتو کښی غور او فکر و کړئ؛ هغه چه ړومبی هیڅ شی نه ؤ پاک الله هغه ته خارجی وجود وروباښه ـ بیا ئی وواژه او هغه وربښلی ژوندون ئی تری بیرته واخیست او ده د هغه په مقابل کښی هیڅ ونشو کړی ـ او ځینی پخوا له مړینی په زوړوالی کښی داسی درجی ته رسوی چه د هغه ګرد (تول) هوش ـ سد ـ حواس ـ قواء بیخی زائلیږی او له لاسه وځی او د هغه په لاسو او پښو کښی له سره هیڅ توان او طاقت نه وی پاتی او بیخی زهیر او له کاره لویږی، نه په خبره پوهیږی او نه ئی هغه کړی خبری او پری تیری شوی تجربی په یاد پاتی وی له دی نه ثابته شوه چه علم او قدرت د هغه واحد ـ احد ـ خالق او مالک په لویه خزانه کښی دی ـ هر کله او په هره انداز ـ هر چاته او په هر وقت کښی چه اراده ئی وفرمائی ورکوی ئی ـ د حضرت شاه صاحب په نزد په دغه آیت کښی دغه طرف ته اشاره ده چه په دغه محمدی امت کښی به ړومبی کامل سړی پیدا کیږی او بیا به پکښی نقصانات پیدا کیږی ـ والله محمدی امت کښی به ړومبی کامل سړی پیدا کیږی او بیا به پکښی نقصانات پیدا کیږی ـ والله اعلم.

#### وَاللهُ فَضَّلَ بَعُضَكُمُ عَلَى بَعُضِ فِى الرِّزْقِ فَمَا الَّذِينَ فُضِّلُو ْابِرَ الِّهِ يُرِدُقِهِمُ عَلَى مَا مُلَكَتَ ايَا نُهُمُ فَهُمُ فِيهُ وَسُوا يُؤْا فِينِعُمَةِ الله ويَجْحَدُونَ ۞

او الله فضل (زیادت) ورکړی دی ځینی ستاسی ته پر ځینو (نورو) په رزق (روزی په غنا، فقر، مالکیت او مملوکیت) کښی، نو نه دی هغه کسان چه فضل زیات ورکړی شوی دی دوی ته رد کوونکی د رزق (روزی، مال) خپل په هغه چا چه ئی مالکان شوی دی ښی لاسونه د دوی (یعنی له خپلو ځانونو سره ئی نه شریکوی) آیا نو دا مالکان او مملوکان په دی (اموالو) کښی سره برابر دی؟ (بلکه نه دی سره برابر)؛ آیا نو په نعمت د الله باندی انکار کوی دغه (چه الله ته شریکان ثابتوی).

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ راکړی روزی او بښنه د ټولو دباره یو شان او یو برابر نه ده د استعدادو او احوالو د تفاوت یه لحاظ یاک الله تعالیٰ یخپل بالغه حکمت ځینو ته یر ځینو نورو فضیلت ورکړي دي ـ ځینې ئې داسې مالداره او با اقتداره ګرځولې دې چه د هغوي تر لاسو لاندی ډیر مریان او نوکران او چاکران وی چه هغوی ته د هم ده په ذریعه روزی وررسیږی ـ یو خو هغه مریان دی چه بالذات د یوی پیسی یا د ادنٰی اختیار مالکان نه دی ـ او هر وقت د خپل بادار (سردار) اشارو ته سترګی په لیاری دی نو آیا په دنیا کښي داسي کوم بادار په خپل ځان به داسې پيرزو او لورينه وکړي چه مريي يا نوکر يا چاکر ئي چه په هر حال د ده په شان انسان دی همغسی د خپل د مرئیتوب او نوکری ـ یه حالت کښی د خپل بادار یه دولت ـ ثروت ـ عزت ـ ښځی او نورو کښی برابر شریک شی؟ د مریی حکم خو شرعاً داسی دی چه د مرئیتوب به حالت کښي که د کوم شي مالک هم وګرځولي شي خو بیا هم دی د هغه شي مالک نه کرځي ـ او د هغه مالک خامخا د ده همغه بادار (سردار) کیږي. فرض ئي کړئ که بادار (سردار) خپل مرئی آزاد کړی او یخپل دولت او نورو کښی ورته یوره او برابره برخه ورکړی، نو بیشکه دلته د دوی دواړو په منځ کښي مساوات قائمیږی، مګر په دغه وقت کښي هغه مريي، مریی نه دی یاتی. یه هر حال د مرئیتوب کیفیت او مساوات له سره یخپلو منځو کښی سره نشي جمع کیدي. لکه چه د دوو همجنسو او متحدالنوعو انسانانو په منځو کښي په مالکیت او مملوکیت کسی سره شرکت او مساوات نشی جمع کیدی نو بیا د حسرت او حیرت محای دی چه د خالق او مخلوق یه منځ کښی یه معبودیت او نورو کښی څرنګه برابری او مساوات کاوه شی؟ او داسی شیان د حقیقی مالک شریک او سهیم تاکلی (مقرر کړی) کیږی چه یخپله

مشرکین هم هغه د الله تعالیٰ مخلوق او مملوک گنی او پری داسی اقرار کوی «الا شریکا هولک تملکه وماملک» آیا د حقیقی منعم د نعمتونو شکریه هم دغه ده چه د هغو خبرو څخه چه د هغو په منلو کښی ستاسی وچولی (تندی) تریو کیږی او غړی مو وهلی کیږی او ډیر پری خپه کیږئ له هغه مخخه زیات قبیح او شنیع صورت هغه دپاره تجویز وکړی شی، ـ همغسی چه په روزی او نورو شیانو کښی الله تعالیٰ محینو ته پر محینو نورو فضیلت ورکړی دی او گرد (تول) ئی سره په یوه درجه کښی نه دی ایښی، که په علم او عرفان او د نبوت په کمالاتو کښی هم کوم لوی ذات ته پر نورو فوقیت ورکړی نو د الله تعالیٰ د دغه نعمت محخه انکار پرته (علاوه) له ضده او عناده بله وجه نه لری.

وَاللهُ جَعَلَ لَكُوْمِنَ اَفَشِكُوْ اَزُواجًا وَجَعَلَ لَكُوْمِنَ اَزُوَاجِكُوْ بَنِيْنَ وَحَفَدَةً وَرَزَقَكُوُمِنَ الطَّيِبَتِ آفِيالْهَاطِلِ يُؤْمِنُوْنَ وَبِنِعُمَتِ اللهِ هُمُ يَكُفُرُوْنَ ۖ وَيَعْبُ كُونَ مِنْ دُوْنِ اللهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَهُمُ رِزْقًا مِّنَ السَّلُونِ وَالْاَرْضِ شَيْئًا وَلاَيْسُتَطِيعُونَ ۚ

او الله پیدا کړی دی تاسی ته له جنسه ستاسی ښځی (چه زړه مو ورسره آرام شی) او پیدا کړی ئی دی تاسی ته له ښځو ستاسی ځامن او لمسی (یا لونی یا ځومان چه ستاسی د نوعی د بقاء ذرائع دی) او روزی رزق ئی در کړی دی تاسی ته له طیباتو پاکیزه ؤ (خوندورو شیانو نه چه ستاسی د شخصی بقاء وسائل دی) آیا نو (دغه کفار) پر باطلو (معبودانو) ایمان راوړی او په نعمت د الله (چه اسلام دی) دوی کافران کیږی، او عبادت کوی دغه (کفار) بی له الله د هغه (څیز) چه نه لری هیڅ واک (اختیار) دپاره د دوی د رزق (روزی ورکولو) له آسمانونو (په ورولو سره) او له ځمکی (په زرغونولو سره) د هیڅ شی).

تفسیو: یعنی له هم دغی انسانی نوعی محخه ستاسی سعی نی پیدا کری محو ستاسی به منع کسی الفت او مؤانست قائم وی او د تخلیق غایه او غرض تکمیل شی

﴿ وَمِنْ الْيَحَةِ اَنْ حَلَى الْمُرْتِنَ الْشُهِ لُوْ اَلْقَالَ الْهَالَ الْمُهَا لَهُ مَوْ الْهَالِ الْمُؤْمِنَ اللهِ اللهِ

﴿ وَيَعَبُنُاوُنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ ﴾ الآية - او عبادت كوى دغه كفار بى له الله تعالىٰ مخخه د هغه محيز چه نه لرى هيم واک او اختيار دپاره د دوى د رزق او روزى وركولو له آسمانه او له محمكى) يعنى نه له آسمانه د باران ورولو اختيار لرى ـ او نه له محمكى محخه د غلى او دانى د زرغونولو قدرت د دوى په واک (اختيار) کښى شته نو بيا په معبوديت کښى د مطلق قادر او برحق قاهر شريكان محرنګه كيدى شى؟.

﴿ وَّلَايَسَتَطِيْعُونَ ﴾ او نه طاقت لرى او نه توانيږى دغه باطل معبودان د هيڅ څيز) يعنى نه فى الحال دغه اختيار ور حاصل دى او نه په فى المآل كښى د دغه قوت او قدرت خاوندان كيدى شي.

#### فَلاَتَفُرِبُوا بِلَّهِ الْآمَثَالَ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ وَانْتُولَاتَعْلَمُونَ @

نو مه بیانوئ (مه لګوئ) تاسی الله سره مثالونه (شریکان په خدایی کښی)؛ بیشکه الله ته معلوم دی (بطلان د قول ستاسی) او تاسی نه پوهیږئ (که نه داسی به مو نه کوله).

تفسیر: مشرکانو به ویل چه حقیقی مالک خو الله تعالیٰ دی، دغه کسان د الله تعالیٰ په دربار کښی مختار دی او زموند کارونه هم دغو پوری اړه (احتیاج) لری او هغه لوی خدای پوری موند نشو رسیدی. نو دغه مثال بیخی غلط دی چه انسانان دی د احدیت له درباره سره بالکل څه تعلق او مناسبت ونه لری. الله تعالیٰ هر شی پخپله کوی اعم له دی چه بالواسطه وی یا بلاواسطه او هیڅ یو کار ئی هیچا ته داسی نه دی ورسپارلی لکه چه دنیوی سلاطین خپلو ماتحتو ـ حکامو ته اختیارات ور تفویض کوی چه تفویض ئی په اراده او اختیار سره وی، لیکن د تفویض څخه وروسته هغوی د هغو اختیاراتو په استعمال کښی آزاد او مختار دی. د کوم شوریٰ ـ اعیان ـ وزیر ـ معین ـ نائب الحکومه مجلس مشوره قاضی او حاکم د فیصلی په وقت کښی نه باچا او

نه وزراء او نه بل څوک ـ د هغې واقعې له جزوياتو او فيصلي څخه يوره خبردار وي، نه په هغه

وی از الله یعلم وانتم لا مو نه کوله) یعنی تاسی په دغه نه پوهیدئ چه الله تعالی دپاره کوم نه پوهیدئ که نه داسی به مو نه کوله) یعنی تاسی په دغه نه پوهیدئ چه الله تعالی دپاره کوم مثال ښائی وړاندی کړی شی چه د اصل الحقیقت او صحیح مطلب په تفهیم کښی ممد او معاون وی او د الله د عظمت او نزاهت په خلاف کومه شبهه پیدا نه کړی ـ که صحیح مثال غواړئ نو وروسته له دی نه دوه مثالونه بیان فرمائلی کیږی ـ تاسی هغه په ډیر غور او دقت سره واورئ! او د هغه تمثیل پر غرض او غایه ځان ښه پوه کړئ! تر څو حق او باطل معبود په ښه شان سره وپیژنئ! اول مثال تری دغه دی

#### ضَرَبَ اللهُ مَثَلَاعَبُكَ المَّهُ لُوُكَا لَا يَقْدِرُعَلَ شَيُّ وَمَنَ تَزَقَنهُ مِثْارِنْ قَاحَمَنًا فَهُوَيُنُفِقُ مِنْهُ سِرَّا وَجَهُ رَاهُ لَ يَمْتَوْنَ الْحَمْدُ لِلهِ بَلُ آكْثَرُهُ مُ لَا يَعْلَمُونَ ۞

تړی (بیانوی) الله یو مثال چه مریی وی مملوک (نه مکاتب او ماذون) چه نه قادر یږی په هیڅ شی (له نفعی او ضرره) او بل هغه څوک وی چه رزق روزی ورکړی وی مونږ ده ته له درباره خپله رزق روزی ښه (ډیر مال بی له شرکته) نو دغه سړی نفقه کوی له هغه ماله په پته او ښکاره؛ آیا برابریږی سره دوی (نه برابر یږی) توله ثناء صفت الله لره دی (چه لوی څیښتن (مالک) د تولو نعماؤ دی)؛ بلکه زیاتره یعنی ګرد (ټول) د دوی سره نه پوهیږی (چه نسبت د نعمتونو کوی نورو ته).

تفسیر: یو سری چه هغه خپلواک (خود مختار) او آزاد نه وی او د بل مریی او مملوک وی او هیڅ ډول (طریقه) قدرت او اختیار نه لری او په هر تصرف او کار کښی د مالک اجازی او اشاری ته اړ (مجبور) او محتاج وی او بلا اجازه د هغه ګرد (ټول) تصرفات غیر معتبر وی. بل خپلواک (خود مختار) آزاد با اختیاره سری دی چه ورته یاک الله یخپل فضل او مرحمت دیره روزی رزق او مقدرت وربښلی دی ـ چه له هغه څخه شپه او ورځ په پټه او ښکاره (په هر ډول (طریقه) ئی چه زړه غواړی) په خلاص لاس او په ډیر اخلاص ئی صرفوی او هیڅوک د هغه لاس نشی نیولی آیا دغه دواړه سری سره برابر کیدی شی؟ هم داسی ویوهیږئ چه الله تعالیٰ د هر څيز حقيقي مالک دی ـ او تول تعريفونه او ښيګني (فائدی) د ده په خزانه کښي دی هر چا ته هر څه چه اراده وفرمائی ورکوی ئی او هیڅوک ئی مزاحمت کوونکی نه دی په ذره ذره باندی هم کلی اختیار او کامله قبضه لری دغه به څومره د ظلم خبره وی چه تاسی له هغه الله جل جلاله سره د ډېري (ګتي) يا د ختو يا د نورو يو داسې بت برابروئ . چه هغه د هيڅ يو څيز مالک نه دی بلکه یخپله د بل چا مال دی کله چه مجازی مالک او مجازی مملوک سره نشی برابریدی نو بیا حقیقی مملوک به څرنګه د حقیقی مالک شریک کیدی شی؟ په دی باندی هم ښه ويوهيږي، چه د الله واحد عبادت كوونكي چه مالك ئي ورته علم او د ايمان دولت ورعطاء كړى دی او په خلقو کښې ئې په شپه او ورځ کښې د روحاني نعمتونو د تقسيمولو ذريعه ګرځولي دى آيا دى له هغه يليت مشرك سره چه د بت بنده او د اهواؤ او اوهامو غلام ـ او له مقبوله عمله بیخی تش لاس وی برابریدی شی؟ او له دغه موحد مؤمن سره یو ځای دریدلی شی؟ کلا! والله!. دوهم مثال ترى دغه دى

#### ۅؘۻٙڒڹۘٳ۩۠ۿؙڡۜڞؘڰٳڗۘۼؚۘڵؽڹؚٳٙػٮٛۿؠٵۧٲڹؙڲٛۅؙڵٳؽڤٚؠۯؗۼڵۺؙٛٷٞۊۿۅ ػڷ۠ۼڸڡۘۅؙڶۿٚٳؽڹؠٵؽۅؘؾۭۿڎؙڒؽٳٝؾؚۼؚؿڔٟٝۿڶؽٮ۫ڗؘۅؽ ۿۅٛٷڡڽؙؿٲؙڡؙۯؠؚٵڵڡؘۮڸ۠ۅؘۿۅؘۼڸڝؚڗٳڟۣۺؙۺڗؘڡؚؽۄ۞

او بیانوی الله یو مثال چه دوه سړی وی چه یو له دوی نه ګونګ (چاړا) وی (چه نه څه اوری او نه څه وائی) نه قادریږی په هیڅ څیز حال دا چه دغه ګونګ بار (پیتی) وی پر مولا (بادار) خپل هر چیرته چه ولیږی (بادار) دغه (مریی) نه راوړی نه راځی په خیر سره (بلکه شر ورته رسوی) آیا برابریږی دغه (ګونګ بی خبره)، او هغه څوک چه امر کوی (خلقو ته) په عدل (انصاف بلکه له سره نه دی برابر) حال دا چه دی (پخپله هم) پر لیاره سمه (روان وی چه ژر ورسوونکی ده مقصود ته).

تفسیو: څوک چه ګونګی وی نو په لازمی ډول (طریقه) سره کوڼ به هم وی ـ ګواکی دی به نه یخپله خبری کولی شی او نه له نورو څخه څه شی اوریدی شی (او هیڅ قوت او قدرت نه لری په هیڅ شی) ځکه چه نه حواس لری نه عقل او شل او شوټ هم وی چه هیچیری تلی راتلی هم نشی (حال دا چه دغه گونگ بیتی وی د دواړو اوږو چه بار وی بر متولی او بادار خپل او هغه متولی ئی یه هر کار کښی حیران وی ځکه چه هر طرف ته ئی چه مولیٰ ولیږی دغه کوڼ او چاړا غلام) د خپل مالک هیڅ یو کار نشی کولی هر چیری چه ئی ولیږی، یا ئی متوجه کړی، هیڅ قسم سیکنه (نفع) او فلاح نشی وررسولی (او کار ئی تر سر نه رسوی او خپل بادار (سردار) د هغه به مقصد او کار نه بریالی کوی. نو آیا سره برابریږی دغه ګونګ او بیخبره او هغه څوک چه امر کوی خلقو ته یه عدل او انصاف سره ځکه چه سلیم الحواس او فصیح اللسان او فهیم او رشید او دیندار او جامع د تولو فضائلو او مکارمو دی او حال دا چه دی یخپله هم روان دی یر سمه لاره چه جلت رسوونکی ده مقصود ته) یعنی یخپله هم بر سمه لیاره روان دی او هم نورو ته هم د اعتدال او انصاف سمه برابره لیاره ورښیی او روانوی ئی، کله چه دغه دواړه کسان سره نه دى برابر نو يو له خپله ځانه جوړ كړى بت ته العياذ بالله د خدائي درجه ولى وركوله كيږي؟ يا یو ړوند او کون مشرک چه د الله تعالیٰ بیدا کړی روزی څخه خوری او د یوی کوډی په اندازه هم کار نه کوی، له هغه قانت مؤمن سره څرنګه برابر کیدی شی چه دی پخپله هم په سمه صافه لياره روان دى او نور خلق هم له خپله ځانه سره يو ځاى بيايى؟ حضرت شاه صاحب فرمائى «یعنی د الله تعالیٰ دوه مخلوق یو تیت او سپک بت چه نه خوځیدی شی او نه تلی شی لکه ګونګی مریی او بل رسول چه د یاک الله لیاره په زرګونو خلقو ته ښیی او دی پخپله هم د الله تعالیٰ یه بندگی قائم دی ـ د دغه رسول الله متابعت سه او بهتر دی؟ که د هغه کون چاړا بیرا مريى؟».

(ای لویه څښتنه! ته مو پخپل عبادت او د خپل رسول په متابعت کښی لا کلک او ټينګ وساته!)

#### وَيِلْهِ غَيْبُ السَّمْوٰتِ وَالْرَضِ وَمَأَامَرُ السَّاعَةِ إِلَا كَلَمْجِ الْبَصَرِ اَوْهُوَا قُرَبُ إِنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْ قَدِيْرُ ﴿

او خاص الله لره دی (علم په) پتو د آسمانونو او د ځمکی او نه دی امر (قیام) د قیامت (په سرعت او سهولت کښی) مګر په مثل د پتولو یا خلاصولو د سترګو بلکه دا له هغه څخه هم ډیر نژدی دی (لکه د رپولو د شروع آن ځکه چه) بیشکه الله پر هر شی ښه قادر دی (چه اراده وفرمائی او ځینی له هغه بیا ژوندی کول د ټولو مخلوقاتو دی).

تفسیر: یعنی گرد (ټول) مخلوق سره یو شان نه دی. د یوه سړی حال د بل سړی له حاله بی انتهاء اختلاف لری. گرد (ټول) شیان پر یوه مستوی سطح نه دی درولی شوی ـ د دغو ټولو شیانو اسرار او د هر یوه پټ استعدادات او مخفی حالات الله تعالیٰ سره دی لکه چه الله سم له خپل محیط علم سره په قیامت کښی له هر یوه سره بیله معامله کوی ـ او پر مختلفو احوالو به مختلفی نتیجی مرتب فرمائی.

(او نه دی امر یعنی قیام د قیامت له جهته د جلتی او آسانی مگر په مثل د رپولو د سترگی بلکه هغه قیام ډیر نژدی دی له دغه رپولو نه هم ځکه چه دغه دوه کاره دی او هغه یو) یعنی تاسی د قیامت راتگ مستبعد مه گنئ ـ پاک الله تعالیٰ ته هیڅ یو غیز مشکل نه دی ـ کله چه د گردو (تولو) خلقو د بیا ژوندی کولو اراده وفرمائی، نو د سترگو د یوه رپ په اندازه به هم څنډ (درنگ) نه لگیږی هم دا چه اراده ئی وفرمائی، په یوه طرفة العین کښی به گرد (تول) جهان بیا موجودیږی.

تنبیه: د هو کَلَمْرِ الْمَصَرِ اَوْمُوَاَقْرَبُ ﴾ مطلب دا دی چه د عامو خلقو له محسوساتو سره موافق د هغه د سرعت تعبیر د سترګو په رپولو سره وکړی شو. لیکن په واقع کښی له دی نه به هم په ډیر لږ مدت کښی قیامت قائمیږی، ځکه چه «لمح البصر» په هر حال یو زمانی شی دی او د الله تعالیٰ پر اراده د مراد ترتیب هرومرو (خامخا) فوری او آنی دی.

(بیشکه چه الله تعالیٰ پر هر شی باندی ښه قادر دی) یعنی د هغه ذات چه د محیط علم حال او وصف ئی داسی وی چه د آسمان او د ځمکی ګرد (تول) اسرار هم د ده په مخ کښی موجود او حاضر وی او د ده کامله قدرت پر یوی یوی ذری هم محیط وی ـ ښه نو د هغه شریک او څاری بل څرنګه کیدی شی ـ او د هغه یوره مثال به له کوم ځای څخه راوړی شی؟.

#### وَاللَّهُ اَخْرَجَكُهُ مِّنَ ابْطُونِ الْمَهْتِكُةُ لِاتَّعْلَمُوْنَ شَيْئًا لَوْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ جَعَلَ لَكُو السَّهُمَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْ لَ أَلْكُونَ اللَّهُ مُتَثَلَّكُونَ ۞

او الله راوویستی تاسی له نسونو (گیډو) د میندو خپلو حال دا چه نه پوهیدئ تاسی په هیڅ شی (څیز له خیره او شره) او پیدا کړی (درکړی) ئی دی تاسی ته غوږونه او سترګی او زړونه (او نور حواس او نور اسباب) دیاره د دی چه شکر وکړئ (یه دغو نعمتونو).

تفسیر: یعنی د پیدایشت په وقت کشی تاسی په هیڅ شی نه وئ خبر او نه په څه پوهیدئ ـ پاک الله تاسی ته د علم ذرائع او پوه لرونکی زړه درکړ چه هر یو د دغو بالذات پخپله هم لوی

نعمت دی او د لکونو نورو نعمتونو د متمتع کیدلو وسائل هم دی ـ که ستر کی ـ غوړونه ـ عقل او نور حواس، اعضاء او جوارح نه وی، نو د گردو (ټولو) ترقیاتو ورونه به بندیدل هومره چه انسان وړوکی لوئیږی، هغومره د هغه علمی او عملی قوتونه هم بالتدریج لوئیږی او پسی زیاتیږی ـ نو د ده شکر گزاری دغه ده چه دغه قوتونه ئی د الله تعالیٰ په طاعت کښی لگولی وی او د ده د حق په پیژندلو کښی له پوه او هوش څخه ئی کار اخیست نه داسی چه د احسان منلو په ځای بالعکس پر بغاوت او سرکشی ملا وتړی او د خپل حقیقی منعم څخه غاړه وغړوی او د کودړو او د ډېرو (گټو) د بتانو عبادت وکړی.

## اَلَهُ يَرَوُاإِلَى الطَّلِيْرِمُسَخَّرْتٍ فِي جَوِّالسَّمَاءِ مَا يُنْسِكُهُنَّ الْهُ يَرُولِكُ اللهُ اللهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَتِ لِقَوْمٍ يُؤُمِنُونَ ۞ الرَّاللهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَتِ لِقَوْمٍ يُؤُمِنُونَ ۞

آیا نه گوری دغه (انسانان) په طرف د الوتونکو (مرغانو) چه مسخر کړی شوی (په حکم سره تړلی شوی) دی په جو (هوا) د آسمان کښی؛ نه ساتی دوی لره (په دی هوا کښی له پریوتلو څخه) مګر الله؛ بیشکه په دغه (تسخیر د مرغانو) کښی خامخا دلائل ( د قدرت) دی دپاره د (هغه) قوم چه ایمان راوړی (ځکه چه سترګی د عبرت هم دوی لری).

تفسیر: یعنی لکه چه بنی آدم ته د هغه مناسب قوتونه ورعنایت فرمائلی دی، مرغانو او طیورو ته ئی هم د دوی له حالاتو سره مناسب فطری قوتونه په ودیعت سره ورکړی دی، هر یو الوتونکی پخپله الوتنه کښی د قدرت د قانون تابع دی ـ او د الله تعالیٰ تکوینی احکامو ته مطیع او منقاد دی هغوی ته په هیڅ یوی مدرسی، کښی د الوتلو لوست او ښوونه نه ده ورکړی شوی قدرت د دغو مرغانو او طیورو وزرونه ـ لکئ ـ منګلی ـ مښوکی او نور اعضاء جوارح او حواس داسی جوړ کړی دی چه په نهایت آسانی سره په فضاء او د هوا په منځ کښی الوتلی شی او داسی نه کیږی چه د هغه ثقیل جسم د لطیفی هوا فضا څیری کړی یا ئی وشکوی ـ او بی اختیاره لاندی ولویږی یا د ځمکی عظیم الشانه جذب او راښکودل هغوی خپل ځان ته راکش کړی ـ او د هغو د الوتلو مخه ونیسی آیا د الله تعالیٰ څخه ماسواء د بل چا د قدرت لاس دی چه دغه طیور بی تکلفه په معمولی ډول (طریقه) سره په فضاء کښی ساتی ـ او د هوا په جو کښی ئی چپ چاپیر الوځوی؟ (بیشکه په دغه الوتنه او طیران او تسخیر د مرغانو کښی خامخا دلائل د قدرت دی دی دیاره د هغه قوم چه ایمان راوړی ځکه چه سترګی د عبرت هم دوی لری) حضرت شاه صاحب دی دی دیاره د هغه قوم چه ایمان راوړی ځکه چه سترګی د عبرت هم دوی لری) حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی په ایمان راوړلو کښی ځینی اشخاص متردد کیږی او له دی کبله رحمة الله علیه لیکی «یعنی په ایمان راوړلو کښی ځینی اشخاص متردد کیږی او له دی کبله (وجی) چه دوی د معاش په امورو کښی مصروف دی د معاد له فکره غافل دی نو فرمائی چه د

ريما(١٤) النحل(١٦)

مور له ګیډی څخه هیڅوک له خپله ځانه سره هیڅ شی نه راوړی، د ګټلو اسباب سترګی ـ غوږونه او نور حواس اعضاء او جوارح د همغه پاک الله تعالیٰ عطاء او د دغو ګردو (ټولو) شیانو معطی او ورکوونکی همغه دی او الوتونکی مرغه په فضاء کښی د چا په اعتماد او مرسته (مدد) خپل وزرونه خوځوی؟.»

# وَاللهُ حَمَلَ لَكُوْمِنَ اللهُ وَتَكُوْسَكُنَّا وَّجَمَلَ لَكُوْمِنَ الْحُوْدِ الْاَنْعَامِ اللهُ عَلَى اللهُ وَتَاتَسُتَخَفُّونَهَا يَوْمَ ظَمْنِكُمُ وَيَوْمَ إِقَامَتِكُمُ الْأَنْعَامِ وَمِنْ اَصُوافِهَا وَ اَمْتِكُمُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

او الله پیدا کړی دی تاسی ته له کوټو (کورونو) ستاسی ځای د هستوګنی (یعنی د خښتی تیږی (ګټی) ـ لرګی او نورو شیانو عمارتونه) او (الله) پیدا کړی دی تاسی ته له پوستکو د چارپایانو (څاروو) کورونه چه سپک مومئ تاسی هغه په ورځ د کوچ او سفر ستاسی او په ورځ د اړوولو ستاسی (په ډیره ځاے کښی) او (الله پیدا کړی دی تاسو ته) له وړیو د دغو (چارپایانو ګډو) او له وړیو د دغو (چارپایانو ګډو) او له وړیو د دغو (چارپایانو بیزو) او د ویښتو د دغو (چارپایانو بیزو) اسبابونه (د اغوستلو او غوړولو او استعمالولو) او د نفعی اخیستلو تری تر حین (تر وقته د مړ کیدو ستاسی یا د حیواناتو یا تر قیامته) پوری.

تفسیر: یعنی کله چه د خبتو او د تیږو (گتو) عمارتونه بل چیری نشو منتقل کیدی نو د غرمنی او د وړیو او د نورو کیږدی او تمبوگان او خیمی جوړول مو وروښودل چه په سهولت او آسانی سره منتقل کیدی شی په سفر او حضر کښی هر چیری چه مو زړه وغواړی هلته ئی ودروئ ـ او هر وقت چه مو زړه غواړی راتول ئی کړئ او یوی خوا ته ئی کیږدئ. ځینو د پورته کولو او پی کولو او د رولو په وقت کښی او د پورته کولو او بکته کولو او درولو په وقت کښی سپک وی او هیڅ تکلیف او رېړ (زحمت) نه درپیښوی. (او الله تعالیٰ پیدا کړی دی تاسو ته له وړیو د دغو چارپایانو چه میږی (گدی) دی او له وړیو د دغو چارپایانو چه وزی (بیزی) دی او له وړیو د اغوستلو او غوړولو او استعمالولو او د نفعی اخیستلو تر وقته د مړکیدو ستاسی یا تر وقته د مړکیدو ستاسی یا تر وقته د مړکیدو د دغو حیواناتو یا تر قیامته پوری) یعنی له دغو شیانو څخه څومره د هستوګنی او هوسائی (آسانی) سامان او اسباب تیارولی شی، چه تر یوه معینه وقته یا تر اوږده مدته (یا ستاسی یا د دغو حیواناتو تر ژوندانه) پوری کار تری اخیست کیږی. که پاک الله مونډ او ستاسی یا د دغو حیواناتو تر ژوندانه) پوری کار تری اخیست کیږی. که پاک الله مونډ او ستاسی یا د دغو حیواناتو تر ژوندانه) پوری کار تری اخیست کیږی. که پاک الله مونډ او ستاسی یا د دغو حیواناتو تر ژوندانه) پوری کار تری اخیست کیږی. که پاک الله مونډ او ستاسی یا د دغو حیواناتو تر ژوندانه) پوری کار تری اخیست کیږی. که پاک الله مونډ او ستاسی یا د دغو حیواناتو تر ژوندانه) پوری کار تری اخیست کیږی. که پاک الله مونډ او

تاسی او نورو ته ترقی کوونکی زړه او دماغ او سترګی او غوږونه (او نور حواس او جوارح) نه وی راکړی نو آیا دغه سامان به میسر کیدی شوی؟.

#### وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُوْمِتُمَّا خَلَقَ ظِللًا وَّجَعَلَ لَكُورُ مِّنَ الِجُمَالِ ٱكْنَانًا وَّجَعَلَ لَكُوْسَرَابِيْلَ تَقِيْكُوُ الْحَرَّ

او الله پیدا کړی دی تاسی ته له هغو څیزونو څخه چه پیدا کړی ئی دی سیوری مثلاً د وریځو \_ ونو \_ عمارتونو \_ غرونو او نورو سیوری د قدرت له قانونه سره سم پر ځمکه لویږی چه په هغه کښی (د حرارت په اوقاتو کښی) خلق آرام او هوسائی (آسانی) کوی او (الله) پیدا کړی دی تاسی ته له غرونو څخه ځایونه د پتیدلو (ګاری او سمڅی چه هلته مو سرونه ننباسځ او له بارانه له، لمره یا له دښمنانو او نورو څخه مو ځانونه ساتلی شځ) او (الله پیدا کړی دی تاسی ته) قمیصونه (د پنبی وړیو کتانو او نورو) چه ساتی تاسی له ګرمی نه.

تفسیو: حضرت شاه صاحب رحمهٔ الله علیه لیکی «همغسی چه د گرمی په موسم کښی د گرمی څخه د ځان ساتلو وسائل شته د یخنی په موسم کښی د یخنی څخه د ځان ساتلو وسائل هم شته خو کله چه په هغه ملک کښی گرمی زیاته وه د هغه ذکر ئی په خصوصیت سره وفرمایه»

#### وَسَرَابِيلَ تَقِيكُمْ بَاسُكُمْ

او (الله پیدا کړی دی تاسی ته) قمیصونه (د اوسپنی او ځغری) چه ساتی مو (له ضرره) د جنګه ستاسی؛

تفسیر: یعنی زره او ځغری چه په جنګونو کښی خلق له زخمی (تپی) کیدلو څخه ساتی او د دښمن د وسلو له واره او د چړو او تورو له ګزاره مو ژغوری (بچ کوی).

#### كَذَالِكَ يُتِمُّ نِعُمَّتَهُ عَلَيْكُو لَعَكَكُمْ تُسُلِمُونَ ۞

هم داسی (چه تیر نعمتونه ئی تمام کړی دی) پوره کوی نعمت (احسان خپل

#### پر تاسی دپاره د دی چه تاسی اسلام راوړئ (د الله حکم ومنځ).

تفسیر: یعنی و گورئ چه پاک الله پخپل فضل او کرم سره څرنګه ستاسی د هر قسم ضروریاتو انتظام فرمایلی دی؟ چه د هغو په کار اچولو او انتظام فرمایلی دی؟ چه د هغو په کار اچولو او له هغو څخه د کار اخستلو په اثر ډیر عجیب او غریب تصرفات کولی شئ نو بیا څرنګه امکان لری هغه الله چه په مادی او جسمانی دنیا کښی پر تاسی دومره مراحم او احسانات فرمائلی دی، د روحانی تربیت او تکمیل په سلسله کښی به پر مونډ او تاسی خپل لطف او احسان نه وی پوره کړی؟ بیشکه چه هغه ئی هم راپوره فرمایلی دی لکه چه په ۲ جزء د المائدة په ۳ آیة اوله رکوع کښی داسی یو آیت لولو 
کښی داسی یو آیت لولو 

الگُورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگارورانگاری خوان کرد (تول) خلق د دغه احسان په مقابل کښی خپلی غاړی کیږدی او د هغه حقیقی منعم جل جلاله او اعظم محسن (عم نواله) د زړه له کومی تل تر تله مطیع او منقاد اوسی.

#### فَإِنْ تَوَكُواْ فَإِنَّهَا عَلَيْكَ الْبَلْغُ الْمُبِينُ ۞

نو که شا و کرځوله دوی (له اسلامه نو تاته هیڅ ضرر نشته) پس بیشکه چه خبره هم دا ده چه پر تا (ای محمده!) رسوونه ده ښکاره.

تفسیر: یعنی که دوی سره د دومره احساناتو د اوریدلو بیا هم د الله تعالیٰ په مقابل کښی خپل سرونه ښکته نه کړی نو تاسی هیڅ غم او اندیښنه مه کوئ لـ تاسی خپله فریضه او سپارلی شوی وظیفه ادا نفرمائلی ده ـ او په ډیر صراحت او ښه وضاحت سره مو ګردی (ټولی) ضروری خبری هغوی ته آورولی دی وروسته له دی نه د هغوی معامله پاک الله ته وسپارئ!.

#### يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ اللهِ تُحْرَبُكُورُونَهَا وَأَكْثُرُهُمُ الْكَفِرُونَ فَ

پیژنی دغه (کفار علماً) نعمتونه د الله چه اقرار پری کوی بیا انکار کوی له هغه څخه (عملاً چه د غیر الله عبادت کوی) او زیات د دغو (منکرانو) څخه کافران دی.

تفسیو: یعنی بیشکه محینی بندگان شکر گزار هم دی ﴿ وَقِلْیُلْ ثِنْ عِنَا اِنْکُورُ ﴾ (۲۲ جزء د السباء (۱۳) آیة (۲) رکوع) لیکن د اکثرو دغه حال دی چه سره د الله تعالیٰ د انعاماتو او احساناتو د لیدلو او پوهیدلو خو بیا هم د الله تعالیٰ له شکر گزاری او د اطاعت له اظهاره غافلان کاهلان او ذاهلان دی \_ او شکر ئی نه ادا یکوی او احسانات ئی هیروی، گواکی له زړه پری پوهیږی او عملاً تری انکار کوی.

### وَيَوْمَنَبُعَثُ مِنُ كُلِّ أُمَّةٍ شَهِبُكَاثُمُّ لَا يُوْمَنَبُونَ اللَّهِ اللَّهِ لَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

او (وویروه ای محمده! دغه کفار له هغی) ورځی چه راپورته به کړو مونږ له هر امت څخه یو شاهد (یعنی په ایمان او کفر د دوی) بیا به نه ورکولی کیږی اذن (حکم د معذرت یا د دنیا د رجوع) هغو کسانو ته چه کافران شوی دی او نه به له دوی نه طلب د استرضاء کولی شی (له الله نه په منلو د توبی سره).

تفسیر: دلته د کفر او ناشکری انجام راښیی. یعنی په یاد ئی ولرئ چه هغه ورځ هم راتلونکی ده چه ګرد (ټول) پخوانی او وروستنی امتونه به د احکم الحاکمین په وروستنی عدالت کښی سره ودریږی او د هر امت نبی به د ګواه په ډول (طریقه) درولی کیږی څو د خپل امت د نیک او بد او مطیع او عاصی په نسبت شهادت ورکړی چه کوم یوه څه معامله کړی ده؟ او د الله تعالیٰ د پیغام حق څرنګه ادا و له انبیاؤ سره ئی څرنګه سلوک کړی دی؟ په دغه وقت کښی به دغو منکرانو ته له سره د خبری اجازه نه وی او نه به خپلی شونډی پرانستلی شی. یا اوس وروسته له وقته په توبه ایستلو سره څرنګه خلاصیدی شی؟ دوی به خپلی شونډی وخوځوی؟ حال دا چه دوی به پر خپل مجرم توب او د خپلو د هیڅ قسم ننواتو او معذرتونو نه قبلیدلو باندی پوره خبر او د هغه انکشاف به دوی ته شوی وی. او دوی به په دغه وقت په دی باندی هم پوهیږی چه دا ځای هغه انکشاف به دوی او «دار العمل» نه دی چه اوس په پښیمانی او توبه ایستلو سره خطاوی وبښلی شی.

#### وَإِذَارَاالَّذِينَ ظَلَمُواالْعَنَابَ فَلَا يُخَفَّفُ عَنْهُمْ وَلَاهُ وَيُظَرُونَ ٥

او کله چه ووینی هغه کسان چه ظلم (شرک) ئی کړی دی (پر نفسونو خپلو) عذاب نو سپک به نه کړی شی له دوی نه (دروند عذاب د دوزخ) او نه به دوی ته مهلت ورکړی شی (لپاره د اعتذار).

تفسیر: یعنی نه به د عذاب به سختی کښی څه تقلیل واقع کیږی ـ او نه به به منځ کښی څه

وار او مهلت ورکړ شی سم د لاسه به په بل عذاب کښی اخته کیږی. ځینو د ﴿ وَلَامُو ۗ یُظُورُونَ ﴾ څخه دغه مراد کړی دی چه د جهنم د لیدلو څخه وروسته د یوی دقیقی (منټ) دپاره هم دوی ته مهلت او فرصت نه ورکاوه کیږی. او جهنم علی الفور ګرد (ټول) مجرمان خپل طرف ته کش کوی او دوزخ به پر دغو مجرمانو داسی غوته (حمله) اچوی او اوچت ئی راپورته کوی او ځان ته ئی راجذبوی لکه چه یو قوتناک مقناطیس د اوسپنی نری بڅرکی په ډیر سرعت او سهولت سره خپل ځان ته راکاړی یا لکه چه ډیر وړی چرګ دانی له ځمکی څخه ټولوی او پخپله ژبه ئی نغاړی ګواکی دغه اشاره د جهنم د دخول د سرعت په طرف ده.

#### وَ إِذَا رَاالَانِينَ اَشُرَكُوْا شُرَكُاءَ هُمُ قَالُوُا رَبِّنَا هَؤُلَا فِشُرَكَا وُنَاالَّذِينَ كُنَّانَكُ عُوامِنُ دُونِكَ فَالْقَوْا اِلَيْهِمُ الْقَوْلَ اِنْكُمُ لَكُنِ بُونَ ﴿

او کله چه ووینی هغه کسان چه شرک ئی (غوره) کړی دی شریکان (بتان وغیره) خپل نو وبه وائی دغه (مشرکان) ای ربه ځمونږ دا دی شریکان (خدایان) ځمونږ هغه چه وو مونږ چه بلل او عبادت مو کاوه (په دنیا کښی د دوی) بی له تا نه نو وبه غورځوی دغه (بتان) دوی ته خبره چه بیشکه تاسی خامخا دروغجنان یئ.

تفسیو: یعنی موند د دوی له شامته ووژلی شو ښائی مطلب ئی داسی وی چه موند بالذات بی قصوره یو، یا دا چه دوی ته دوچنده سزا ورکړه! (پس بیرته به وغورځوی خبره د دوی او دا بتان به هم الله تعالیٰ ګویان کړی او دغو مشرکانو ته به ووائی چه بیشکه تاسی خامخا دروغجنان یئ یعنی تاسی دروغجنان یئ چه موند مو د پاک الله شریکان درولی وو ـ موند کله تاسی ته ویلی ؤ چه ځموند عبادت وکړئ فی الحقیقت تاسی یواځی د خپلو اوهامو او د چتی (بیکاره) خیالاتو په عبادت کښی لګیا وئ چه هغه هیڅ اصل او حقیقت نه درلود (لرلو) یا د پیریانو او شیطانانو عبادت به مو کاوه مګر هلته شیطان هم په داسی وینا سره له دوی نه ځان بیلوی کو وتاکان لیمکنگونی سُلگیلی الآن دَعَوْمُونی تَلاتَوْمُونی دَوْمُوانی الله کانه کوی نه ځان

(۱۳ جزء د ابراهیم (۲۲) آیة (٤) رکوع ) الغرض هغه شیان ئی چه خپل معبودان گرځولی وو هغوی گرد (ټول) به د خپل د بیلتون او بیزاری اظهار او اعلان له هغو سره کوی څوک به په رښتیا سره او څوک به په دروغو سره ـ تیږی (گتی) او د نورو شیانو بتان خو د دغه خبری مجخه په قطعی ډول (طریقه) خپله بیخبری ښکاروی، ملائکی او انبیاء او صالحین به له شرکه او کفره د خپل د دائمی سخت نفرت اظهار او د خپل د خالصی بندگی اقرار کوی پاتی شول شیاطین اگر که د دوی دغه د نفرت اظهار به په دروغو سره وی خو بیا

هم له هغه څخه مشرکین به په کلی ډول (طریقه) سره مایوس کیږی او پخپلو منځونو کښی به سره وائی چه نن ځمونږ هغه لوی رفیق هم ځمونږ په کار رانغی او زړه مو پری ښه نشو.

#### وَٱلْقَوْ إِلَى اللهِ يَوْمَهِ فِ إِلسَّكَمُ وَضَلَّ عَنْهُمْ مَّا كَانُوْ ايفُتُرُونَ ٥

او وبه غورځوی دغه (مشرکان) الله ته په دغی ورځی کښی صلحه (او اقرار به وکړی په ګناه خپلی په عاجزی سره) او ورک (غائب) به شی له دوی نه هغه چه وو دوی چه دروغ به ئی تړل (پر الله).

تفسیو: یعنی تول شورماشور او طمطراق او افتراء ترل به په هغه وقت کښی غائبیږی ګرد (تول) به عاجز او مقهور کیږی او د الله تعالیٰ په حضور کښی به د اطاعت او انقیاد اظهار کوی ﴿ اَسْمِهُ بِهِمُ وَاَبُومُورُیَاتُونَنّا ﴾ (۱٦) جزء د مریم (۳۸) آیت (۲) رکوع).

#### ٱلَّذِينَ كَفَرُوْا وَصَكُ وَاحَنَ سَبِيْلِ اللهِ زِدُ نَهُمُ عَنَ ابًا فَوْقَ الْعَنَ ابِ بِمَا كَانُوْا يُفْسِدُ وْنَ

هغه کسان چه پخپله کافران شوی دی او اړولی دی دوی (نور خلق هم په دنیا کښی) له لیاری د الله زیات به کړو مونږ دوی ته (په اخرت کښی) یو عذاب د پاسه د بل عذاب په سبب د هغه چه وو دوی چه فساد به ئی کاوه (چه کفر او منع ده د اسلامه).

تفسیر: یعنی یو عذاب د حق په انکار او بل په دی باندی چه نور خلق ئی د الله تعالیٰ له لیاری څخه منع کړی دی. یا یو عذاب د جرم پر صدور او بل د هغه د عادت اچولو په تعمیم باندی. بهرحال له آیت څخه معلوم شو چه څرنګه په جنت کښی د اهل الجنت منازل او مدارج متفاوت وی په جهنم کښی به هم د دوزخیانو مدارج له کمیت او کیفیت او نوعیت له پلوه سره متفاوت وی.

#### وَيُوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِّ أُمَّةٍ شَهِينًا عَلَيْهِمُ مِّنَ انْفُسِهِمُ وَجِئْنَا بِكَ شَهِينًا

### عَلْ هَوُلِآءُ وَنَرُّلْنَا عَلَيْكَ الكِتْبَ بِتِبْيَا نَالِّكُلِّ شَيُّ وَ عَلَى الْكَلْبُ الْكُلْبُ الْكُلْبُ وَلَا مُكَالِكُ الْكُلْبُ لِلِي الْمُكْلِيدِينَ أَنْ

او (یاد کړه ای محمده دوی ته) هغه ورځ چه راپورته به کړو مونږ په هر امت کښی یو شاهد (نبی) په (ویلو او کولو د) دوی باندی له نفسونو (قومونو، قبیلو) د دوی او رابه ولو مونږ تا(هم ای محمده) شاهد پر دغو کسانو؛ او نازل کړی لیږلی دی مونږ پر تا (ای محمده! متدرجاً) کتاب (قرآن چه دی) بیان واضح دپاره د هر (دینی) څیز او هدایت (حق ته) او رحمت (له عذابه) او زیری (په جنت سره) خاص مسلمانانو ته).

تفسیر: یعنی هغه هولناکه ورځ د یاد ساتلو وړ (لائق) ده کله چه هر یو نبی به د خپل د امت د معاملاتو په نسبت د الله جل جلاله په دربار کښی بیان ورکوی او ځمونږ نبی کریم علیه افضل الصلاوة والتسلیم به هم د دی امت حالات بیانوی، بلکه د ځینو مفسرینو له قوله سره موافق محمد صلی الله علیه وسلم به د ګردو (تولو) شهداؤ دپاره داسی شاهدی اداء کوی چه بیشکه دوی خپل منصبی فرائض په ښه شان سره اداء کړی دی. په حدیث کښی دی چه د امت اعمال هره ورځ د رسول الله مبارک په حضور کښی وړاندی کیږی دوی د هغوی د خیریه ؤ اعمالو په لیللو سره د الله تعالیٰ شکر اداء کوی ـ او د دوی د بد عملیو پر مطلع کیللو د هغوی دپاره مغفرت او بښنه غواړی.

و وَتُوْلَاعَكُنِكُ الْكِبْبُ ﴾ الآية - او په تدريج سره نازل كړى، (ليږلى) دى مونډ پر تا اى محمده! كتاب چه دغه قرآن دى او دى بيان واضح دپاره د هر دينى څيز او هدايت حق ته او رحمت له عذابه او زيرى په جنت سره خاص مسلمانانو ته) يعنى په قرآن كښى تمام د هدايت علوم ـ او د دين اصول ـ او د دارينو د فلاح په متعلق ضرورى امور او نهايت مكمل او واضح بيان شته. په دغه كښى د قيامت هغه واقعات هم راغلل چه د هغو ذكر پاس تير شو ـ په دغه صورت پر هغه نبى چه داسى جامع كتاب ليږلى شوى دى د هغه مسئوليت او ذمه وارى به هم ديره درنه او ثقيله وى ـ كواكى د ﴿ شَهِينَاكُلُ اللهُ ﴿ خَخه وروسته ﴿ وَتُوَلِنَاعَلَيْكُ الْرُسُلِكُ اللهُ لَهُ لَهُ عَلَيمه مرتبه او د هغى مرتبى سره بيان الله ورى ئى لطيفه اشاره وفرمايله ﴿ فَلَنَاكُلُ اللهُ عَليمه مرتبه او د هغى مرتبى سره مناسب د مسؤليت په لورى ئى لطيفه اشاره وفرمايله ﴿ فَلَنَاكُنَا الْوَسُلُومُ وَلَشَكُنَا الْرُسُولُونَ ﴾ جزء (٨) د الاعراف ٦ آيت (١) ركوع) ابن كثير رحمة الله عليه دغه له څه په تفصيل سره بيان

(او هدایت حق ته او رحمت له عذابه او زیری په جنت سره خاص مسلمانانو ته) یعنی دغه کتاب د گرد (تول) جهان دپاره له سره تر پایه پوری هدایت او مجسم رحمت دی حکم منونکو بندگانو ته د شانداره مستقبل محجه زیری اوروی.

# إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِالعُدَلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِنْتَأْيُ ذِى الْقُرْ بِ وَيَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءُ وَالْمُنْكُرُ وَالْبَغِيُّ يَعِظُكُو لَعَكُوُ تَذَكَّرُونَ ۞

بیشکه الله امر (حکم) کوی په عدل (انصاف کولو) سره او په احسان (نیکی کولو) سره او په ورکړی سره خاوندانو د خپلوی ته او منع کوی له قبیحه ؤ کارونو خخه او له بدو کارونو او له سرکښی څخه، پند درکوی تاسی ته (په دغو اوامرو نواهیو سره) دغو اوامرو نواهیو سره).

تفسیر: لوی قرآن ئی «تبیاناً لکل شع» فرمایلی ؤ ـ دا آیت د هغه یوه نمونه ده . ابن مسعود رضی الله تعالیٰ عنه فرمائی چه الله تعالیٰ د هر یوه خیر او شر بیان په دغه آیت کښی سره راغونډ کړی دی ـ گواکی هیڅ یوه داسی عقیده ـ نیک خلق ـ عمل ـ معامله ـ ښه ـ او بد به نه وی چه امراً یا نهیاً د دی آیت په تحت کښی رانشی.

ځینی علماء لیکی که د پاک قرآن بل آیت نه وی ـ نو یواځی هم دغه آیت د «تبیاناً لکل شئ» د تثبیت دپاره هم کافی ؤ.

ښائی د هم دی دپاره راشد خلیفه حضرت عمر بن عبدالعزیز رحمة الله علیه دغه آیت د جمعی او د عیدینو په آخری خطبی کښی درج کړ او محمدی امت ته ئی یوه حسنه اسوه قائمه کړه (رحمه الله).

د دی آیت د جامعیت پوهولو دپاره د یو مستقل تصنیف ضرورت دی خو بیا هم له څه اندازه دی داسی وکړی شی چه په دغه آیت کښی د دری شیانو امر فرمایلی شوی دی.

(١): عدل (٢): احسان (٣): ايتاء ذي القربي ـ

(۱): د عدل مطلب دا دی چه د انسان تمام عقائد \_ اعمال \_ اخلاق \_ معاملات جذبات \_ د اعتدال او انصاف په تله (میزان) کښی تللی شوی وی او له افراطه او تفریطه هیڅ یوه پله ئی لاندی باندی نه وی که له خپل کوم ډیر سخت او غلیظ دښمن سره هم معامله کوی، ښائی چه د انصاف له اساسه او اصوله وانه وړی! د ده ظاهر او باطن ښائی چه یو شان وی! هره هغه خبره چه د خپل ځان دپاره نه غوره کوی، هغه دی د خپل بل ورور دپاره هم غوره نه کړی.

(۲): د «احسان» معنی دا ده چه ښائی انسان بالذات د نیکی او ښیکنی (فایدی) مجسمه شی او د نورو دپاره هم ښه وغواړی! د عدل او انصاف له مقامه لږ څه پورته شی او د فضل او عفو او تلطف او ترحم عادت ځان ته غوره کړی ـ د فرائضو د اداء کولو څخه وروسته د تطوع او تبرع په طرف قدم واخلی! له انصافه سره دی مروت جمع کړی! او یقین دی ولری هره هغه نیکی چه دی ئی کوی ـ الله تعالیٰ هغه ګوری ـ او د هغه د لوی دربار د ښیکنی (نیکئ) جزاء هرومرو (خامخا) د ښيکني (نيکئ) په صورت وررسيږي! لکه چه د «صحيح بخاري شريف» په يوه مبارک حديث کښي راغلي دی ـ «الاحسان ان تعبد الله کانک تراه فان لم تکن تراه فانه يراک» او په ۲۷ جزء د «الرحمٰن» په ٦٠ آيت ۳ رکوع کښي هم داسي يو آيت لولو فانه يراک؛ الالائيتان که

(۳): «ایتاء ذی القربیٰ» یعنی ورکړه او احسان او ښیګنه (نیکی) کول له خپلوانو سره هم د الله تعالیٰ خوښ دی. واقعاً چه عدل او احسان یا په بل لفظ (انصاف او مروت) خو د خپل ځان او هر خپل او پردی او دوست او دښمن سره متعلق دی ـ لیکن د اقاربو حق دی له اجانبو څخه څه زیات وکړی شی! او هغه تعلقات چه قدرت په منځ کښی قائم کړی دی د هغه رعایت دی خامخا وکړی شی! بلکه له اقاربو سره همدردی او له هغه سره مروت او احسان دی له پردیو څخه زیات وکړی شی، صلة الرحم یوه مستقله نیکی ده ـ چه ښائی د اقاربو او ذوی الارحامو دپاره درجه په درجه استعمال کړی شی. ګواکی وروسته له الاحسان د «ذی القربی په بالتخصیص ذکر کولو سره تنبیه ئی وفرمایله چه عدل او احسان ګردو (تولو) لره یو شان دی، لیکن د مروت او احسان وقت له ځینو مواقعو څخه په ځینو کښی د زیات رعایت او اهتمام قابل دی. د مراتبو د فرق هیرول یو شان د قدرت قائم کړی قوانین هیرول دی. اوس د دغو دریو الفاظو جامعیت تر نظر لائدی نیولی هر یو پوه سړی فیصله کولی شی چه هغه کومی نوری فطری ښیکنی او نیکی داسی په دنیا کښی به پاتی وی چه د دغو دری فطری اصولو له احاطی څخه د باندی وی؟ فلله داسی په دنیا کښی به پاتی وی چه د دغو دری فطری اصولو له احاطی څخه د باندی وی؟ فلله دالحمد والمنه!.

﴿ وَيَثْلَى الْفَحَثَا وَالْمُنْكُورَ الْبَغِي ﴾ الآية - يعنى منع هم له دريو شيانو څخه فرمائى (١): «فحشاء» (٢): «منكر» (٣): «بغى» يعنى ځكه چه د انسان په وجود كښى هم درى قوتونه شته چه د هغو د بى موقعه او غلط استعمال څخه كردى (ټولى) خرابى او بدى پيدا كيږى. (١): شهوانى بهيمى قوت.

- (۲): شیطانی وهمی قوت.
  - (٣): سبعيه غضبي قوت.

غالباً له «فحشاء» څخه هغه د بیحیائی خبری مراد دی چه د هغو منشاء د شهوت او بهیمیت افراط وی. «منکر» د «معروف» ضد دی ـ یعنی هغه نامعقوله کارونه چه تری سلیمه فطرت او صحیح عقل انکار وکړی ـ گواکی چه د شیطانی وهمی قوی د غلبی څخه د ملکیه عقلی قوه یړه شی.

دریم شی ئی «بغی» یعنی سرکشی او یاغیتوب دی \_ چه سری به بغاوت سره له حده تیر شی او په ظلم او تعدی ملا وتړی \_ او د غیروونکو ځناورانو په شان غیرولو داړلو \_ شکولو او ځغلیدلو پسی ولویږی او د نورو د ځان یا د مال \_ یا پت (عزت او آبرو) او نورو شیانو د نیولو دپاره په ناحقه سره لاس وغځوی داسی حرکات د خپلو ګردو (تولو) اقسامو سره د سبعبه غضبی قوت د بیځایه استعمال څخه پیدا کیږی. الحاصل په دغه آیت کښی ئی تنبیه فرمایلی ده تر هغه پوری

چه انسان دغه دری واړه قواء اداره نه کړی ـ او په خپل قابو کښی ئی ونه ساتی او ملکیه عقلی قوه پر دغو نورو قواؤ حاکمه ونه گرځوی له سره پاک او مهذب کیدی نشی.! اکثم بن صیفی رضی الله تعالیٰ عنه د دی آیت کریمه د آوریللو څخه وروسته خپل قوم ته وویل «زه گورم چه دغه رسول صلی الله علیه وسلم د گردو (تولو) عمده ؤ او اعلیٰ ؤ اخلاقو حکمونه صادروی او له تیتو او سپکو اخلاقو او اعمالو څخه ممانعت کوی نو د ده په منلو او اطاعت کښی جلتی وکړئ»! «فکونوافی هذا الأمر رؤوساً ولا تکونوا فیه اذناباً» تاسی په دغه سلسله کښی سر شئ! او لکئ مه کیږئ!» حضرت عثمان بن مظعون رضی الله تعالیٰ عنه فرمائی چه د دی آیت د آوریدلو څخه ځما په زړه کښی ایمان راسخ شو او د محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم محبت می په زړه کښی تینګ شو.

#### وَ اَوْفُوا بِعَهُدِ اللهِ إِذَا عُهَدُ تُثُمُّ وَلَا تَنْقُضُوا الْآيُمَانَ بَعُدَ تَوْكِيُدِهَا وَقَدُ جَعَلْتُمُ اللهَ عَلَيْكُمُ كَفِيْ لِلَّ إِنَّ اللهَ يَعْلَمُمَا تَفْعَلُونَ ®

او وفا کوئ تاسی په عهد د الله کله چه په خپلو منځونو کښی سره عهد وتړئ او مه ماتوئ تاسی قسمونه (عهدونه خپل) وروسته د محکم کولو د هغو (په قسم سره) حال دا چه په تحقیق ګرځولې دی تاسی الله پر خپلو ځانونو شاهد (ضامن ساتونکی په وفا سره)؛ بیشکه الله ته معلوم دی هر هغه څه (هم) چه کوئ ئی تاسی.

تفسیو: په پاس آیت کښی د دری شیانو د کولو یا د پریښودلو حکم وشو، اوس د هغه ځینی افراد بالتخصیص بیان فرمائی یعنی د عهد د ایفاء تاکید ـ د غداری او بد عهدی څخه ممانعت چه دغه شی علاوه پر دی چه فی نفسه مهتم بالشان دی، د هغه وقت مخاطبینو له حاله سره زیات مناسب ؤ او د هغه اثر د مسلمانو اقوامو پر عروج او ترقی او د هغو د مستقبل بری او کامیابی باندی لویدونکی ؤ نو ځکه ئی حکم وکړ ـ لکه چه د الله تعالیٰ نوم یادوئ او قسمونه پری خورئ او معاهده پری ترئ نو د الله تعالیٰ نوم یادوئ او قسمونه پری خورئ یا له کوم سری سره مو معاهده وی (په دی شرط چه خلاف الشرع نه وی) نو ستاسی او د هر مسلمان وظیفه دا ده چه هغه پوره کړئ ـ اګر که د هغی په ایفا کښی ډیر مشکلات او مصاعب هم درپیښ شی ـ ځکه چه وائی «د نرانو وینا پخه کلا ده» خصوصاً چه د الله تعالیٰ نوم هم پری یاد شوی وی او په قسم سره کومه معاهده هم تړلی شوی وی نو ښائی چه وپوهیږو د قسم یادول داسی دی لکه چه په هغه معامله کښی پاک الله شاهد کړئ ـ یا ئی ضامن وګرځوئ ـ الله تعالیٰ ته داسی دی لکه چه په هغه معامله کښی پاک الله شاهد کړئ ـ یا ئی ضامن وګرځوئ ـ الله تعالیٰ ته دا ده خبره هم ډیره ښه معلومه ده چه تاسی ئی ولی شاهد دروئ؟ او په دی هم ښه خبردار دی چه دغه خبره هم ډیره ښه معلومه ده چه تاسی ئی ولی شاهد دروئ؟ او په دی هم ښه خبردار دی چه

ربما(١٤) النحل(١٦)

تاسی تر کوم ځای پوری د هغه د شهادت لحاظ کوئ \_ که تاسی خیانت او بد عهدی و کړه نو الله تعالیٰ د خپل محیط علم سره سم تاسی ته سزا درکوی، ځکه چه ستاسی هیڅ قسم پته او ښکاره خبره \_ مکر \_ فریب او دغابازی تری یټ نه دی او مخفی نه یاتی کیږی.

#### وَلَا تَكُونُواْ كَالَّاقِيُ نَقَضَتُ غَزُلَهَا مِنَ بَعْدِ قُوَّةٍ أَنْكَاثًا تَتَغُونُ وَنَ آيَمَا نَكُو دَخَلَا بَيْنَكُوُ اَنَ تَكُوْنَ اُمَّةً هِي اَرْبِي مِنَ اُمَّةٍ إِنَّمَا يَبُلُو كُوْاللّهُ رِهِ وَلَيُبَيِّنَ لَكُوْ يَوْمَ الْقِيمَةِ مَا كُنْتُمُ وِيْهِ تَغْتَلِفُونَ ﴿

او مه کیږئ تاسی (په نقض د عهد کښی) په شان د هغی (ښځی) چه بیرته به ئی اومه کول تارونه وریشلی خپل وروسته د محکم والی (د هغه په تاوولو د هغو سره) حال دا چه ټوټی ټوټی وی حال دا چه نیسئ تاسی عهدونه خپل دخل (پلمه ټګی مکر خیانت) (یو له بل سره) پخپلو منځونو کښی په سبب د دی چه شوه به یوه ډله دغه (ډله) ډیره زیاته له هغه بلی ډلی څخه (نو تاسی به خپل عهد ماتوه له یوی ډلی سره به یو ځای کیدئ) بیشکه هم دا خبره ده چه آزموئی تاسی الله په (وفا د) دغی (وعدی) سره؛ او خامخا بیان به کړی هرومرو (خامخا) (الله) تاسی ته په ورځ د قیامت کښی هغه شی چه وئ تاسی چه په هغه کښی به مو سره اختلاف کاوه (په جزاء درکولو سره)

تفسیر: یعنی له عهد تړلو څخه وروسته د هغه ماتول داسی د حماقت کار دی، لکه چه کومه ښځه توله ورځ تار وریشی وغړی بیا دغه خپل جوړ، تیار وریشلی شوی تار یا اوبدلی یا ګڼډلی کالی (کپړی) د ماښام په وقت کښی بیرته اومه کړی یا ئی بیخی وشلوی یا ئی وشکوی او توټی ټوټی ئی کړی لکه چه په مکی معظمی کښی یوی لیونی ښځی (ریطه بنت سعده نامی) به هم داسی کول. مطلب ئی دا دی چه لکه د اوم تار په شان د معاهداتو ګڼل چه هر کله مو زړه وغواړی همغسی ئی وریشئ او هر کله چه مو زړه وغواړی د خپلو ګوتو په یوه ادنی حرکت ئی وشکوئ نو دغه سخت ناعاقبت اندیشی او لیونتوب دی که هر لفظ او قول او عهد او پیمان ته اعتبار نشی پاتی، نو د دنیا نظام بیخی خراب او مختل کیږی ـ د هم دغه قول او اقرار له پابندی څخه د علل تله سمه او برابره دریدلی شی ـ هغه اقوام چه د عدل او انصاف له قانونه مخ آړوی او محض عدل تغیلو اغراضو او خواهشو پسی تل ګرځی نو د دوی په نزد د معاهدی ماتولو دپاره تړلی کیږی او هر کله چه خپل معاهد قوم کمزوره او ناتوانه ووینی نو ګرد (ټول) معاهدات څیروی او د ردیو په توکرئ کښی ئی غورځوی (پاک الله د دی بد عادت) په نسبت داسی فرمائی معاهدی او

ربما(١٤) النحل(١٦)

قسمونه د فریب \_ دغابازی مکاری پلمی (تدبیر) او حیلی آله مه جوړوئ لکه چه د اهل جاهلیت عادت ؤ څه مهال چه کوم جماعت به ئی له خپلو ځانونو څخه قوی او طاقتور لیدل نو سم د لاسه به ئی د هغوی سره خپله معاهده غوته کوله \_ خو هر کله چه د دغو خلفاؤ د کمزور کولو او د خپلو ځانونو د لویولو دپاره کوم فرصت او موقع ئی په لاس ورتله، نو سم د لاسه به ئی هغه معاهدات ماتول او هغه کرد (تول) قسمونه او حلفونه به ئی د هیری په طاقچه کښی کیښودل کتمټ (هوبهو) که هغه وضعیت چه نن پرون د اروپائی اقوامو معتاد او معمول دی.

﴿ اَلْمَایَا وَ اَلْمَایِا وَ اَلْمَایا وَ اَلْمَایا وَ اَلْمَایا وَ اَلْمَایا وَ اِلْمَایا وَ اَلْمَایا وَ اَلْمَالِمُ وَ اَلْمَالِمُونِ وَلَمِ وَالْمَالِمُ وَلَمُ وَالْمَالِمُ وَلَمُ وَالْمَالِمُ وَلَا اللَّهِ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُونِ وَلَمُ وَالْمَالِمُ وَلَا وَالْمَالِمُ وَلَمُ وَالْمَالِمُ وَلَمُ وَالْمَالِمُ وَلَمُ وَالْمَالِمُ وَلَمُ وَاللَّهِ وَلِمُ وَاللَّهُ وَلِمُ وَاللَّمْ وَاللَّهُ وَلِمُ وَاللَّمْ وَاللَّمِ وَاللَّهُ وَلِمُ وَاللَّمْ وَاللَّمْ وَاللَّهُ وَلِمُ وَاللَّمْ وَالْمُونِ وَاللَّمْ وَاللَّمْ وَاللَّمْ وَاللَّمْ وَاللَّمْ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَاللَّمْ وَالْمُونِ وَالْمُلْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُولِمُونِ وَالْمُولِمُوالْمُولِمُونُ وَالْمُولِمُونُ وَالْمُولِمُونُ وَالْمُولِمُونُ وَالْمُولِمُولُولُولُوالْمُولِمُونُ وَالْمُلْمُولُولُولُوالِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَل

﴿ وَلَيُوَيِّنَ لَكُوْيِوَمُ الْقِيهَ اللَّهِ مَ الآية ـ او خامخا بيان به وكړى الله تعالىٰ تاسى ته په ورځ د قيامت كښى هغه شى چه وئ تاسى چه په هغه كښى به مو سره اختلاف كاوه په جزاء دركولو سره) يعنى دلته د امتحان ځاى دى او د امتحان نتيجه به د قيامت په ورځ كښى څرګنده (ښكاره) شى ـ كله چه د ضعف او طاقت ګردى (تولى) جګړى صافى او پرى كړى شى.

#### وَلَوْشَاءَ اللهُ لَجَعَلَكُمُ الْمَةُ وَاحِدَةً وَالِأَن يُضِلُّ مَن يَشَاءُ وَيَهُدِى مَن يَشَاءُ وَلَتُسُعَلْنَ عَمَا كُنْ تُمُوتَعُمَلُوْنَ ﴿

او که اراده فرمائلی وی الله نو خامخا گرگحولی به ئی وئ تاسی یو امت (یو ټولی متفق په اسلام) ولیکن (پاک الله) گمراه کوی هر هغه څوک چه اراده وفرمائی (د ضلالت ئی) او په لیاره (د حق) برابروی هر هغه څوک چه اراده وفرمائی (د هدایت ئی) او خامخا وبه پوښتیدلی شئ تاسی هرومرو (خامخا) له هر هغه عمله چه وئ تاسی (په دنیا کښی) چه کاوه به مو(او خامخا به وپوښتیدلی شی تری په قیامت کښی)

تفسير: يعنى الله تعالىٰ يه دى باندى قادر ؤ چه اختلاف ته به ئى له سره لياره نه وركوله \_ مگر

حکمت ئی د دی خبری مقتضیٰ نشو، لکه چه مو په څو څو مواقعو کښی دغه تقریر کړی دی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی ـ «له دی نه معلومه شوه چه له کافر سره دی هم غدر او بد عهدی ونه کړی شی کفر په دغو خبرو نه لری کیږی ـ مگر د دغی چاری د کولو ګناه او وبال د ده یر عامل لویږی.

# وَلَاتَتَّخِنُوۡ اَلَيُمَا نَكُمُ دَخَلَا بَيْنَكُمُ فَتَزِلَ قَدَمُّ بَعُ لَكُ وَلَاتَتَّخِنُ وَالسَّمُو وَلَكُمُ عَذَابُ عَظِيْرُ ﴿ تَنْهُ وَتِهَا وَتَكُوْ وَوَالسَّمُ وَءِيمَا صَدَدَتُهُ عَنْ سَبِيْلِ اللهِ وَلَكُمُ عَذَابُ عَظِيْرُ ﴿

او مه نیسئ تاسی قسمونه خپل (وعدی خپلی) دخل (مکر او فریب) پخپلو منځونو کښی نو وبه ښوییږئ قدم (ستاسی د لیاری د اسلامه) وروسته له تینګیدو د هغه نو وبه څکئ غم او رنځ (په دنیا کښی په سبب د منع راوړلو د تاسی او) په سبب د منع کولو ستاسی نورو خلقو لره له لیاری د الله نه (یعنی د وفا نه په وعدی باندی) او شته تاسی ته عذاب لوی (ای متخلفینو د وعدی په آخرت کښی).

تفسیر: یعنی په عهد ماتولو او قسم یادولو سره د بدعهدی لیاره مه پیدا کوئ او په دی سره اسلامی قوم مه بدناموئ چه ستاسی له دغسی خراب او تیت (لاندی) سپک وضعیت د لیدلو څخه یقین راوړونکی به په شک کښی لویږی او غیر مسلم اقوام به د اسلام له دخوله ستانه (واپس) کیږی او پر تاسی د الله له لیاری د امتناع گناه په غاړه کیږی چه د هغه سزا به ډیره سخته وی.

#### وَلِاتَشْتَرُوْابِعَهُدِاللهِ ثَمَنَا قِلِيُلاْ اِتَمَاعِنْمَاللهِ هُوَخَيْرُلُكُوْ إِنُكُنْتُهُ تَعُلَبُوْنَ®

او مه پیرئ (مه اخلئ) په عهد د الله (او بعثت د رسول الله) قیمت لږ؛ بیشکه هغه (ثواب) چه په نزد د الله کښی دی همغه خیر (غوره) دی تاسی ته که چیری یئ تاسی چه پوهیږئ (پخیر خپل).

تفسیر: پخوا له دی نه پخپلو منځونو کښی د قول ماتولو ذکر ؤ۔ اوس د الله تعالیٰ سره د قول ماتولو ذکر دی یعنی د مال په طمع خلاف الشرع حکم مه کوئ څکه چه بالاخر دغسی مال د

ځان وبال ګرځی هر هغه شی چه د شرعی سره موافق ستاسی په لاسونو کښی راشی همغه بهتر دی کذا فی «موضح القرآن» یا د ایفا المهد کوم اجر چه د الله تعالیٰ له درباره ورکاوه کیږی، هغه د دغه قلیل ثمن څخه ډیر بهتر دی. ثمن ئی ځکه قلیل وفرمایه چه که ګرد (ټول) جهان هم ورکړ شی، خو بیا هم هغه د آخرت په مقابل کښی قلیل او حقیر دی.

# مَاعِنْكَ ثُمُ يَنْفُكُ وَمَاعِنْكَ اللهِ بَأْقِ وَلَنَجُزِيَنَّ الَّذِينَ صَبَرُوْاً المُعَنِّدُ مَا عَنْكَ اللهِ بَأْقِ وَلَنَجُزِيَنَّ الَّذِينَ صَبَرُوْاً الجُرَهُمُ بِأَحْسَنِ مَا كَانْوُا يَعْمَلُونَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

هغه (مال د دنیا) چه تاسی سره دی فنا کیږی او هغه (خزانی د رحمت) چه الله سره دی باقی دی (فنا نه لری)؛ او خامخا به جزا ورکړو مونږ هرومرو (خامخا) (له خپل کبریائی درباره) هغو کسانو ته چه صبر ئی کړی دی (په طاعت او مصیبت او له معصیت نه) اجر د دوی په ډیر ښه د هغو نیکیو سره چه وو دوی ( په دنیا کښی) چه کولی به ئی.

تفسیر: بیا نو د دائم او باقی پریښوودل او د فانی او زائل خوښول د کوم ځای عقلمندی ده یعنی هغه کسان چه د الله تعالیٰ پر عهد ثابت قدم پاتی کیږی او ګرد (ټول) مشکلات او مصاعب په صبر او استقامت سره پر ځان اخلی د هغه اجر له سره ضائع کیدونکی نه دی او د داسی ښو اعمالو بدل هرومرو (خامخا) ځمونږ له درباره ورکاوه کیږی.

# مَنْ عَمِلَ صَالِعًامِّنْ ذَكِرِ آوُ أَنْ فَى وَهُوَمُؤُمِنُ فَلَنُحُيِينَّهُ حَيْوَةٌ طَلِّبَةً \* وَلَنَجْزِينَا هُوَ الْخُوايَعُمَلُوْنَ ۞

هر چا چه وکړ نیک (عمل) له نارینه څخه یا له ښځی څخه حال دا چه دی مؤمن وی نو خامخا ژوندون به ورکړو هرومرو (خامخا) هغه ته ژوندون طیبه (پاکیزه)، او خامخا جزا به ورکړو هرومرو (خامخا) دوی ته اجر د دوی په ډیر ښه د هغو (نیکیو) سره چه وو دوی (په دنیا کښی) چه کولی به ئی.

تفسیو: په پاس آیت کښی د صابرینو او پر عهد باندی د وفاء کوونکیو د اجر ذکر ؤ ـ دلته د کردو (تولو) صالحه ؤ اعمالو په متعلق یوه عمومی ضابطه بیان فرمائی ـ حاصل ئی دا دی هر

هغه نارینه یا ښځه چه په نیکو کارونو کښی معتاد شی په دی شرط سره چه هغه کار یواځی صورتاً نه؛ بلکه حقیقتاً نیک وی یعنی د ایمان او د صحیحه معرفت روح پخپل منځ کښی ولری، نو مونږ به هغه ته هرومرو (خامخا) پاک ـ صاف ـ مطهر ـ او خوندور ژوندون ورعنایت کوو. مثلاً په دنیا کښی حلاله روزی قناعت ـ د زړه غناء سکون ـ طمانیت ـ د ذکر الله لذت ـ د الله تعالیٰ د محبت خوند ـ د عبودیت د فرض په اداء کښی خوښی او د کامیاب مستقبل د تصور هغه مزه ـ او د تعلق مع الله هغه حلاوت ورمرحمت کوو چه یو عارف ته مو څکلی ؤ ـ او د هغه په توصیف او ستاینه کښی ئی داسی ویلی ؤ

د سنجرئ چترئ په شان می دی مخ تور شی! که می په زړه کښی وی هوس د سنجرئ باچاهی

د نیمی شپی چه می موندلی باچاهی ده څه وقت په یوی اورېشی به نه پیرم د «نیمروز» باچاهی

رښتيا ده! «اهل الليل في ليلهم الذ من اهل اللهو في لهوهم!» نو ځکه يو لوى جناب ويلى دى چه که سلاطين پر دغه کيف خبر شي چه د شپى پاسيدونکيو او د شپى ويښ کښيناستونکو ته څرنکه عجيب لذت او ښه دولت حاصليږى، نو د هغه د حاصلولو او په زور اخيستلو کښى به ئي هم داسى فوجونه ايستل، لکه چه د کوم ملک او وطن د اخيستلو پسى لښکر وباسى، په هر حال د قانت مؤمن پاک او خوندور ژوندون له هم دى ځايه شروع کيږى ـ وروسته د قبر د رسيدلو څخه د هغه رنګ لا ښائسته او منور کيږى. او هغه اخروى انتها ي پر همغه طيبه حيات کيږي چه د هغه په نسبت داسى ويلى شوى دى

«حيات بلا موت وغنى بلا فقر و صحة بلا سقم وملك بلا هلك و سعادة بلا شقاوة» رزقنا الله تعالى بفضله ومنه اياها!.

تنبیه: په دغه آیت کښی ئی دغه راوښود چه د لوی قرآن په نظر کښی د ښځو او د نارینه ؤ نیکی او کامیابی دپاره یوه ضابطه ده یعنی نارینه او ښځه بی له امتیازه د خپل حسب الحال سره سم په نیکی کولو سره پاک او مطهر ژوندون حاصلولی شی.

#### فَإِذَا قَرَاتَ الْقُرْانَ فَاسْتَعِنْ بِاللهِ مِنَ الشَّيْظِي الرَّجِيلِو @

نو کله چه لولی (ته) (پاک) قرآن نو پناه وغواړه (ته) په الله له شیطان رټلی شوی (په شعلو سره).

تفسير: په حديث کښي راغلي دی «خير کم من تعلم القرآن وعلمه ـ ډير غوره له ستاسي

هغه څوک دی چه قرآن زده کوی او نورو ته ئی هم ورښيځ» معلوم شو چه د مؤمن دياره د لوی قرآن قرائت ډیر ښه کار دی او په پخوانیو آیاتونو کښی پر ښو کارونو د دوو ځلو اجر ورکولو ذکر شوی ؤ ۔ نو ځکه دلته د قرآن د قرائت ځینی آداب تعلیم فرمائی څو کوم سړی د بی احتیاطی د دغه ډیر ښه کار له اجره بی برخی یاتی نشی او خپل ثواب ضائع نه کړی ـ د شیطان زیار (محنت) او کوښښ تل په دغه کښې دی چه د انسانانو ښو کارونو ته نقصان ورسوی تر څو ئی تری ستون کړی، خصوصاً د لوی قرآن د قرائت پشان د یوه داسی متبرک او مقدس کار څخه چه د ګردو (ټولو) نیکیو سرچینه ده هرومرو (خامخا) ممانعت کوی او په سره سینه ورته نشی کتلی \_ او که ئی سره له زیاره او کوښښه د قرآن کریم یه نه لوستلو باندی بری ونه موند، نو یه داسی آفاتو او مشکلاتو کښی ئی مبتلا کوی چه د لوی قرآن قرائت د حقیقی فائدی له حاصلولو څخه مانع شی ـ له دغو ګردو (ټولو) مغوی (تښتونکو) تدابيرو او په مخ کښي راتلونکيو خرابيو د حفاظت طريقه هم دغه کيدي شي ـ کله چه مؤمن د قرآن د قرئت اراده کوی، نو ړومبی دی د زړه په صدق سره ير الله تعالیٰ اعتماد او توکل وکړی او د مردود شیطان د یلمو (تدبیرونو) او وسوسو څخه دی وتښتی او د یاک الله په یناه کښی دی ځای ونیسی \_ اصلی استعاذه (په پناء کښی راتلل) په زړه سره کیږی \_ مګر د زړه او د ژبی د موافقت دپاره د لوی قرآن د قرائت په شروع کښی په ژبی سره هم «ا**عوذ بالله من الشيطُن** الرجيم» ويل ضروري دي.

تنبیه: (غرنگه چه د پاک قرآن ابتداء په «تعوف» سره مسنونه ده ، نو ځکه هر لوستونکی ته ښائی چه پخوا د عظیم الشان قرآن له لوستلو څخه «تعوف» ووائی. د «تعوف» ماثوره عبارت هم داسی دی لکه چه پاس ولیکل شو. معنی ئی دا ده چه «پناه غواړم په الله تعالیٰ له شره د شیطان رتلی شوی» شیطان په وزن د فیعال له شطن شطونا څخه مشتق دی. (ای بعد بعیداً) د خدای خوار کړی عزازیل تسمیه په شیطان سره د دی لامله (له وجی) شوی ده چه دی د الله تعالیٰ له رحمته لری دی. ځینی وائی شیطان په وزن د فعلان له شاط یشیط شیطا ځنی اشتقاق موندلی دی چه یه دی تقدیر معنی ئی هلک هلاکا سره کیږی).

#### اِتَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلُطِنُّ عَلَى الَّذِيْنَ الْمَنْوُا وَعَلَى رَبِّهِمُ يَتَوَكَّلُوْنَ ®

بیشکه دا (شیطان) نشته ده ته (هیڅ قدرت) تسلط او غلبه پر هغو کسانو چه ایمان یی راوړی دی او پر رب خپل توکل (اعتماد) کوی.

تفسیر: یعنی هر څوک چه پر پاک الله اعتماد او توکل وکړی او له هغه څخه پناه وغواړی، پر هغه، شیطان په زور او قوت سره نه حاوی کیدی شی ـ که داسی کوم سړی تش د څه لږ وقت له مخی د بشریت په مقتضیٰ د شیطان په پلمه (تدبیر) کښی ولویږی، خو بیا هم شیطان پری خپله

کامله قبضه او تسلط نشی قایمولی ـ او ډیر ژر به د ده سترګی د هم دغی استعاذی پر برکت خلاصیږی ـ او غفلت به ئی نه متمادی کیږی ـ لکه چه په ۹ جزء د الاعراف په (۲۶) رکوع ۲۰۱ ـ ۲۰۲ آیت کښی راغلی دی ﴿ لِنَّ الَّذِیْنَ اَتَّقُولَادًامَتَهُمُولَمْهِ فَیْ اِنْتَیْالْمُیْنُونُ اَنْتَیْ اَنْتُولُونُ اَنْتَیْ اَنْتُونُونُ اَنْتَیْ اَنْتُونُونُونَ اَنْتَیْ اَنْتُونُونُونَ اَنْتَیْ اَنْتُونُونُونَ اَنْتَیْ اَنْتُونُونُونَ اَنْتُونُونُونَ وَاِنْتُونُونُ اَنْتَیْ اَنْتُونُونُونَ اَنْتُونُونُونَ وَاِنْتُونُونُ اَنْتُونُونُ اَنْتُونُونُ اَنْتُونُونُ وَاِنْتُونُونُ وَاِنْتُونُونُ وَالْحَانِیْمُونُونُ وَالْعَانِیْمُونُونُ اِنْتُونُونُونُونُونُونُ وَالْعَانِیْمُونُونُ وَالْعَانِیْمُ اِنْتُونُونُ وَالْعَانِیْمُونُونُونُ وَالْعَانِیْمُونُونُ وَالْعَانِیْمُ وَالْمُونُونُ وَالْعَانِیْمُ وَالْمُونِ اِنْتُونُونُ وَالْعَانِیْمُ وَالْمُونُونُونُ وَالْعَانِیْنُونُ وَالْعَانِیْمُ وَالْمُونُونُ وَالْعَانِیْمُ وَالْعَانِیْمُ وَالْمُونُونُ وَالْعَانِیْمُ وَالْمُونُونُ وَالْعَانِیْمُونُونُونُ وَالْعَانِیْمُ وَالْعَانِیْلِیْنُونُونُ وَالْوَالِیْنِ وَالْعَانِیْمُونُونُ وَالْعَانِیْمُ وَالْعَانِیْمُ وَالْعَانِمُ وَالْمُونُ وَالْعَانِیْمُ وَالْعَانِونِ وَالْعَانِونِ وَالْعَانِیْ وَالْعَلَیْمُونُونُ وَالْوَانِیْنِ وَالْوَانِیْمُونُونُونُ وَالْعَانِیْمُونُونُ وَالْوَالْوَانِیْمُونُونُ وَالْعَانِیْمُونُونُ وَالْعَانِیْمُ وَالْفِیْمُونُونُ وَالْعَانِیْمُونُونُ وَالْعَانِیْمُونُونُ وَالْعَانِیْمُونُونُ وَالْعَانِیْمُ وَالْعَانِیْمُونُ وَالْعَانِیْمُونُونُ وَالْعَانِیْمُ وَالْعَانِیْمُونُونُ وَالْعَانِیْمُ وَالْعَانِیْمُونُونُ وَالْعَانِیْمُ وَالْعَانِیْمُ وَالْعَانِیْمُ وَالْعَانِیْمُ وَالْعَانِیْمُ وَالْعَانِیْمُ وَالْعَانِیْمُ وَالْعَانِیْمُ وَالْعَانِیْمُ وَالْعَیْمُ وَالْعَیْمُ وَالْعَانِیْمُ وَالْعَانِیْمُ وَالْعَانِیْمُ وَالْعَانِیْمُونُ وَالْعَانِیْمُ وَالْعَانِیْمُونُونُ وَالْعَانِیْمُ وَالِمُونِیْمُ وَالْعَانِیْمُ وَالْعَانِیْمُ وَالْعَانِیْمُ وَالِمُونِ وَالْعَانِیْمُ وَ

# ٳٮۜٚؠٵڛؙڵڟٮؙٚ؋ۼٙڸٲڵۮؚؽ۫ؽؘؾۜٷڰٷڹ؋ۅٲڷۮؚؽؽۿؙۄ۫ٮؚ؋ۿۺؙڔػ۠ۏؽؖ

بیشکه خبره هم دا ده چه تسلط د شیطان پر هغو کسانو دی چه دوستی کوی دوی له ده سره، او پر هغو کسانو دی چه دوی له دغه (الله) سره شریک ګرځوونکی دی (د بل شی).

تفسیر: یعنی هغه کسان چه په لوی لاس شیطان خپل ملکری او رفیق وګرځوی او د دی په ځای چه پر پاک الله اعتماد او توکل وکړی پر شیطان زړه تړی او پری مطمئن او ډاډه کیږی ـ ګواکی شیطان له الله تعالیٰ سره شریک دروی ـ یا د ده په اغواء سره نور شیان له الله سره شریک کوی ـ نو پر داسی افرادو د شیطان پوره قبضه او تسلط دی او په هر ډول (طریقه) ئی چه زړه وغواړی د خپلو ګوتو په اشارو سره ئی دی خوا او هغی خوا ته نڅوی او ګډوی ـ او هر لوری ته چه زړه ئی وشی بیائی ئی.

# وَإِذَا بِكَالْنَا آلِهُ مُكَانَ اليَةِ وَ اللهُ اَعْلَمُ بِمَا يُنَزِّلُ قَالُوَا اِتُمَا اَنْتُ مُفَتِرِ بَا يُنَزِّلُ قَالُوَا اِتُمَا اَنْتُ مُفْتِرٍ بَلُ اَكْتُرُهُمُ لِا يَعْلَمُونَ ®

او کله چه بدلوو مونږ (راليږو کوم ناسخ) آيت په ځای د (بل منسوخ) آيت (لمصالح الوقت) حال دا چه الله ته ښه معلوم دی هغه چه راليږی نو وائی دا (کفار نبی ته) بيشکه هم دا خبره ده چه ته دروغ تړونکی ئی (په الله)؛ (نه ده داسی لکه چه دوی ئی وائی) بلکه زيات د دوی نه پوهيږی (په حکمت د نسخی).

تفسیر: پخوا ئی حکم ورکر چه د قرآن عظیم الشان د لوستلو په وقت کښی د شیطان رجیم له 
ټکی ټوری څخه پناه وغواړئ چه هغه په دغه ښه او مبارک کار کښی څه موانع او مشکلات 
دروړاندی نه کړی ـ دلته د هغه د ځینو موانعو ذکر کوی چه د پاک قرآن په متعلق ئی هغه پیدا 
کوی. واقعه خو دا ده چه پوره قرآن خو یو ځلی نه دی نازل شوی بلکه موقع په موقع د هغه

آیات نازلیده مثلاً په اول کښي ئي د کفارو له قتاله ممانعت فرمایلي و ـ څه مدت وروسته مسلمانانو ته امر ورکړ شو چه له کفارو او مشرکانو سره جهاد وکړی. يا په ابتداء کښي ئي حكم فرمائلي و \_ ﴿ قُوِالنِّل إِلاَّقِلْيَالْ يُصْفَةَ ﴾ الآية \_ لدِ مدت وروسته به همغه «معظمه مكه» كىسى دغە آيت نازل شو ﴿ عَلِمَ أَنْ ثُنَّ تُحْصُونُهُ فَتَابَ عَلَيْكُمُ فَاقْرَوُوا مَا تَيْسَرَمِنَ الْقُرُانِ ﴾ الآية - كفارو د داسي احكامو ُد آوريدلو څخه اعتراض كاوه ـ چه دغه څرنګه د پاک الله كلام کیدی شی؟ آیا الله تعالیٰ (معاذالله) له بیخبری څخه د هغی یوی خبری حکم درکړی ؤ؟ بیا چه خبر شو نو بل حکم ئی صادر کړ؟ معلومیږی چه دغسی خبری ته له خپله ځانه جوړوی که نه د الله تعالیٰ کلام له سره پر دغسی احکامو نشی مشتملیدی چه یوه ورځی یو شی ووائی ـ او بله ورځ بل شی ووائی ـ ممکن ؤ چه هم داسی وساوس او شبهات شیطان د ځینو مسلمانانو په زړونو کښي القاء کړی، نو د هغه جواب ورکوی چه دغه ستاسي اعتراض محض جهالت او ناداني ده. که تاسی ته د نسخی حقیقت معلوم وی، نو له سره به مو داسی الفاظ له خپلی ژبی څخه نه وی ایستلی، د نسخی مطلب تش هم دغومره دی چه د یوه میعادی حکم د میعاد د پوره کیدلو څخه وروسته بل حکم ولیږلی شی ـ آیا که یو طبیب د لسو یا شلو ورځو دیاره د منضج نسخه تجویز کړی ـ او وروسته له هغه د مسهل تجويز وکړی ـ نو دغه تجاويز د هغه طبيب ير لا علمي محمول کاوه شی؟ یا که هغه سری چه داسی خبری کوی یخپله جاهل او نایوه دی؟ الله تعالیٰ ته یخپله ښه معلوم دی چه په هر وقت کښې چه هر حکم ئي نازل فرمايلي دی همغه درست او صحيح دی ـ يعنى هغه روحاني غذاء يا دواء چه تجويز كړى شوى ده ـ تر كوم حده يورى د روحاني مريضانو له مزاجه او حالاتو سره مناسبه ده؟.

# قُلْ نَزْلَهُ رُوْحُ الْقُدُسِ مِنُ تَبِكَ بِالْحَقِّ لَلْمُ الْمُكْتِ الْمُكْتِ الْمُكْتِ الْمُكْتِ الْمُكْتِ الْمُكْتِ الْمُكُوا وَهُدًى وَكُبْتُمْ فِي الْمُكْتِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّاللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّ

ووایه (ای محمده دغو کفارو ته چه) نازل کړی دی دغه (قرآن) روح پاک (جبریل) (له طرفه) د رب ستا په حقه سره (بلا شبهه) دپاره د دی چه ثابت کړی (په حقانیت د قرآن) هغه کسان چه مؤمنان دی او هدایت دی او زیری (د جنت) دی دیاره د مسلمانانو).

تفسیر: یعنی دغه محما یا محما پشان د کوم بل انسان جوړ کړی کلام نه دی، دا خو هغه کلام دی چه بلا شبهه محما رب د روح القدس (پاکی پرښتی) جبریل الامین په ذریعه د حکمت او مصلحت سره موافق پر ما باندی نازل فرمایلی دی گواکی شورگری که نی وویل او تنبیه ئی وفرمایله چه د دغه لوی قرآن نازلوونکی هغه اعلیٰ او ارفع او اقدس ذات دی چه پخپله محمد

صلی الله علیه وسلم ئی په داسی یوی حیرت انگیزی طریقی سره او په داسی اعلیٰ او اکمل اخلاق سره تربیه وفرمایه چه ستاسی په مقابل کښی دی. او د روح القدس د بیان فرمایلو څخه ښائی چه د چه په دی لوری اشاره وی هغه کلام چه حامل ئی پو رُوُمُالْقُدُس په کرځولی شوی دی ښایی چه د روحانیت طهارت ـ او د ملکیه ؤ صفاتو مجسمه وی ـ لکه چه وی کورئ چه په دغه شان او اوصاف تر اسمان لاندی بل داسی افصح ابلغ او معجز کلام په نظر نه راځی او دغه قرآن ئی اوصاف تر اسمان لاندی بل داسی افصح ابلغ او معجز کلام باندی زړونه د هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی یعنی موقع په موقع او په تدریج سره د احکامو او آیاتونو د نزول د لیدلو څخه د ایمان لرونکی زړه قوی او اعتقاد ئی پخیږی چه ځمونږ رب ځمونږ له هره حاله او ځمونږ د وردنانه له هر یوه دور څخه هم پوره واقف او ښه خبردار او په نهایت حکمت ځمونږ تربیت فرمائی څرنگه چه حالات ځمونږ رادمخه کیږی د هغه سره موافق ځمونږ هدایت او لیار ښوونه فرمائی څرنگه چه حالات ځمونږ رادمخه کیږی د هغه سره موافق ځمونږ هدایت او لیار ښوونه

# وَلَقَدُنَعُلَوُ إِنَّهُمُ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرُّ لِسَانُ الَّذِي وَلَقَدُ نَعُلُونَ النَّذِي وَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَرَبِيَّ مُبِينٌ ﴿ يُلْحِدُونَ اللَّهُ وَاعْجَمِي قَوْلُهُ اللِسَانُ عَرَبِيَّ مُبِينٌ ﴿ يُلْحِدُونَ اللَّهُ وَاعْجَمِي قَوْلُهُ اللِسَانُ عَرَبِيً مُبِينً ﴾

او خامخا په تحقیق ښه معلوم دی مونږ ته چه بیشکه دوی وائی چه بیشکه هم دا خبره ده چه ښوونه کوی ورته انسان. (او په واقع کښی داسی نه دی ځکه چه) ژبه د هغه سړی چه دوی نسبت د ښوونی کوی هغه ته عجمی ده او دغه قرآن په ژبه د عربی ده ښکاره (فصیحه ـ بلیغه چه د عجمی کړکیچونو څخه بیخی مبراء ده).

تفسیر: یعنی منکرانو به ویل چه (العیاذ بالله) لوی قرآن د الله تعالیٰ کلام نه دی \_ که نه نسخ به په دغه کښی ولی واقع کیدی او نه دغه ای محمده! ستا کلام کیدی شی \_ ځکه چه ستا امی توب خو گردو (تولو) ته معلوم او مسلم ؤ، یو داسی امی چه نه ئی لاس پر کوم کتاب لگیدلی وی او نه ئی قلم پخپل لاس اخیستی وی، بلکه سره له اعلیٰ درجی قریشی توبه تر څلویښتو کلو پوری یو شعر یی هم پر ژبه نوی جاری شوی چه په شعر ویلو کښی د عربو تر وړکیو پوری هم فطری مهارت او ذاتی لیاقت درلود (لرلو) \_ او د ادبی قوت او قدرت او ملکی خاوندان وو، نو غرنګه گمان به کیدی شی چه بی تعلیمه او تعلمه یو ناڅاپه به ئی داسی کتاب راجوړ کړی راوړی وی چه په دغه اندازه پر عجیبو او غریبو علومو او حکمو او وضعیتو او هیئت بدلوونکو توانینو او احکامو باندی مشتمل وی \_ لاعلاجه ښائی چه منکر سړی داسی ووائی چه کوم بل چا به ده ته خبری ورښودی او دغسی معجز کلام به ئی ورجوړاوه \_ نو دغه به څوک وی؟ چه د

هغه د دغه بی نهایته قابلیت څخه د دغه عظیم الشان قرآن یشان یو مستطاب کتاب تیار شوی دی ـ د ده په نامه د منکرينو په زعم اختلافات ؤ د جبر ـ يسار ـ عائش ـ يعيش ـ څو تنو عجمی مربو یه نسبت ویلی شوی دی چه هغوی نصرانیت پریښی او د اسلام مذهب ئی قبول کړی ؤ ـ وائى چه دوى كله نا كله د رسول الله صلى الله عليه وسلم په حضور مشرف كيدل ـ يا به يخپله رسول الله صلى الله عليه وسلم دوى ليدل مګر دا ډير د تعجب ځاى دى چه د داسي لويانو او یوهانو انسانانو یه نامه هم تاریخ نه دی خبر او هغه ئی یه یوره تیقین او تعین سره ضبط او قید کړی نه دی. او د دوی ځنی د تش زده کوونکی او نقل کوونکی (یعنی ځمونږ امجد محمد د الله صمد رسول احمد صلى الله عليه وسلم) ير قدمونو گرد (ټول) جهان لويږي ـ تر دي حده يوري چه هغه کسان چه د دوی په نبوت کښي څه ترديد هم لري خو بيا هم دوی ته په لوړ غږ سره د دنیا لوی مصلح او کامل انسان وائی. یه هر حال د مشرکینو د دغه د سفاهت د اعتراض څخه دغه خبره خو ضرور ثابته شوه چه د بعثت څخه پخوا محمد صلى الله عليه وسلم أمي او نالوسته ؤ ـ او د دوی په زعم دغه يوه منلي شوی خبره وه چه قرآني علوم او معارف د دوی د مسلمه اميت سره بیخی نشی تطبیق کیدی نو ځکه د دغی خبری ویل لازمیږی چه بل کوم سړی دغه عالی خبری ورښيې بلا شبهه چه زمونږ ياک رسول الله ته هم بل څوک دغه مقدسې خبری ورښولي وي، لیکن دغه ښوونکی کوم یو بشر او انسان نه ؤ ـ بلکه هغه ځمونږ دغه قدیر رب دی چه یخپله داسى ارشاد فرمائى ﴿ ٱلرَّحُلُنَ عَكَمَالُقُمُ إِنَّ ﴾

﴿ لِمَا اَنْ الّذِى يُلْجِنُ وَنَ الْلِيهِ الْحَبِينَ ﴾ الآية - ژبه د هغه سړى چه دوى نسبت د ښوونى كوى هغه ته عجمى ده او دغه قرآن په ژبه د عربى ده ښكاره فصيحه ـ بليغه چه د عجمى كړكيچونو څخه بيخى مبراء ده) يعنى كه تاسى د لوى قرآن په خارقه علومو او د هغه د اعجاز په نورو وجوهو باندى د خپل جهالت او غباوت لامله (له وجى) نه پوهيږئ نو د هغه د ژبى له اعجازه، د ده د فصاحت او بلاغت ادراك خو لړ څه كولى شئ چه د هغه په متعلق څو څو ځلى تاسى ته دعوت دركړى شوى دى او د دغى خبرى اظهار او اعلان په تكرار سره شوى دى چه كه تول پيريان او انسانان متفقاً سره راتول شى نو د دغه كلام يوه لږه نمونه او مثال هم نشى راوړاندى كولى ـ نو بيا د دى كلام چه د هغه د نظير او مماثل راوړلو څخه د عربو تول شعراء ـ فصحاء بلغاء او پوهان بلا استثناء كرد (تول) سره عاجز او پاتى وى نو يو مجهول او معلول بازارى اعجمى ـ مريى څخه څرنگه داسى يوه هيله (اميد) كيدى شى چه داسى يو معجز كلام به له خپله عانه جوړولى شى؟ كه په تمامو عربو كښى كوم سړى بالفرض داسى كلام جوړولى شوى نو هغه هم دا ځموږ محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم ؤ مگر ماسواء له عظيم الشان قرآنه د محمدى طلى الله عليه وسلم و مگر ماسواء له عظيم الشان قرآنه د محمدى چه سره له خپله انتهائى فصاحت د پاك قرآن له يوه ډيره وړوكى سورت سره هم برابرى نشى كولى.

#### إِنَّ الَّذِيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ بِآيٰتِ اللهِ لَا يَهُدِيْهِ مُاللهُ وَلَامُ عَذَابُ الِيُوْكِ

بیشکه هغه کسان چه نه راوړی ایمان په آیتونو د الله (او نه وائی چه دا له طرفه د الله دی) نه ښیی دوی ته الله (لیاره د نجات او جنت) او شته دوی ته عذاب دردناک (په سبب د انکار د قرآن او نبی آخر زمان

تفسیر: یعنی سره د ښکاره ؤ دلائلو له وجوده که یو سړی دغه خبره په خپل زړه کښی تینګه کړی ـ چه زه به خامخا پری باور او یقین نه کوم نو الله تعالیٰ هم هغه ته تر مقصده پوری د رسیدلو لیاره نه ورښیی او هغه ګردی (تولی) قواوی تری سلبوی څومره چه وپوهولی شی له سره پری ونه پوهیږی بد اعتقاده سړی تل له هدایته بی برخی پاتی کیږی او بالاخر د سختو سزاوو مستحق ګرځی.

### ٳؾٛؠؘٵؽڡؙؙؗٛؗٛؗؾٙڔؽؖٲڴۮؚڹٲڵۮؚؽؙؽؘڵٳؽؙٷؙؚڡڹؙۅؙؽ ڽٵێؾؚٵٮڵٷٙۅٲۅڵڵ۪۪ػۿؙۄؙٳڶڬۮؚڹ۠ٷؽ<sup>۞</sup>

بیشکه هم دا خبره ده چه تړی دروغ هغه کسان چه نه راوړی ایمان په آیتونو د الله (چه قرآن دی)، او هم دغه کسان هم دوی دی دروغجنان.

تفسیر: یعنی تاسی ته داسی وائی! ﴿ إِنْهَا اَتَتَكُمْغَیْر ﴾ حال دا چه ستاسی امانت ـ صداقت ـ او دیانت لا له پخوا محخه بکاره او مسلم او ستاسی له هر قول او فعل او وضع او هیئت محخه ظاهر ؤ ـ آیا د دروغو ویونکو محبره ـ طور ـ طریقه خبری او اتری هم داسی وی؟ دروغ جوړول خو د اشقیاؤ دود او دستور دی ـ هغه کسان چه سره د الله تعالیٰ د قدرت د دلائلو د لیلو هم یقین او باور نه کوی هم دوی دروغجنان دی او له دغه محخه به بل کوم لوی دروغ وی چه انسان د پاک الله خبری ته دروغ ووائی.

### مَنَ كَفَرَبِاللهِ مِنْ بَعُدِ إِيْمَانِهَ إِلَّامِنُ أَكُرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَرِتٌ كِالْإِيُمَانِ وَلِكِنُ مَّنَ شَرَحَ بِالْكُفُرِ صَدُرًا فَعَلَيْهِمُ غَضَبٌ مِّنَ اللهِ وَلَهُمُ عَذَا كِ عَظِيْمُ ۖ

هر څوک چه کافر شو پر الله وروسته له ایمان راوړلو د ده (نو پری غضب دی د الله) مګر هغه څوک چه زور پری وکړ شو (او مجبوراً د کفر کلمه ئی وویله) حال دا چه زړه د ده آرام نیونکی وی په ایمان سره ولیکن هغه څوک چه ارته کړی په کفر سره سینه (خپله چه راضی شی پری اعتقاداً) نو پر دوی باندی غضب دی له (طرفه د) الله، او شته دوی ته عذاب لوی (اخروی په سبب د ارتداد).

تفسیر: یو خو هغه مجرمان دی چه د سلهاؤ دلائلو او آیتونو به لیدلو هم نه متیقن کیږی مگر له دوی څخه ډیر لوی مجرم هغه دی چه د یقین راوړلو او تسلیم کولو څخه وروسته د شیطانی شبهاتو او وساوسو څخه متأثر شی او له صداقته انکار وکړی لکه عبد الله بن ابی سرح چه د ایمان له راوړلو څخه وروسته مرتد شو (العياذ بالله) د داسي کسانو سزا وروسته بيان فرمائي ـ يه منځ كښى په ﴿ اِلْاَمَنُ ٱلْدُوَّةِ ﴾ الآية - كښى يوه ضرورى استثنا ئى وفرمايله يعنى كه كوم مسلمان د زړه په صدق سره برابر په ايمان قائم وی او د يوی لمحي له مخې هم ايماني رڼا (رنړا) او قلبي طمانیت د ده له زړه څخه بیل شوی نه وی مګر تش په کوم خاص حالت کښی د کوم خورا (زیات) ډیر زور او جبر او زبردستی لامله (له وجی) مجبور او لا علاجه شی او د ډیر شدید خوف له سببه د خپل ژوندانه ساتلو له خاطره تش په ژبه منکر شي يعني کومه کلمه د اسلام په خلاف ووائی، خو یه دی شرط چه یه دغه وقت کښی هم زړه ئی مطمئن او هیڅ قسم شک، شبهه او تردد یکښې نه وي ـ بلکه د دغه د ژبې د الفاظو په نسبت هم سخت کراهیت او نفرت ولري نو داسی شخص مرتد نه دی ـ بلکه خامخا مسلمان گلمی کیږی هو! له دی نه لوی مقام او لوړه مرتبه دا ده چه انسان مرګ قبول کړی خو د خپلې ژبې څخه داسې يو لفظ نه باسې ـ لکه چه د حضرت بلال \_ حضرت یاسر \_ حضرت سمیه \_ حضرت حبیب بن زیدالانصاری او حضرت عبدالله بن حذافه رضی الله عنهم او د نورو واقعات به تواریخو او سیرو کښی شته او مونږ د اختصار یه اعتبار دلته هغه نشو لیکلی ـ سه خو به دا وی چه د دغو مطالبو د پوهیدلو دیاره تفسیر ابن كثير ولوست شي.

# ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمُ استَحَبُّوا الْحَيْوِةَ الدُّنْيَا عَلَى الْاَحْرَةِ لَا اللهُ لَا يَهُدِى الْعَوْمَ الكَفْرِيْنَ ۞

دا (لوی اخروی عذاب) په سبب د دی دی چه دوی غوره کړی دی ژوندون لږ خسیس پر (اعلیٰ ژوندانه د) آخرت ـ او بیشکه الله نه ښیی لیاره (د استقامت) قوم کافرانو ته.

تفسیر: یعنی داسی منکرانو ته چه دنیوی ژوندون د خپل مقصود کعبه و گرځوی ـ د بری او کامیابی لیار کله په برخه کیږی ـ حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «هر څوک چه له ایمانه غاړه غړوی ـ یا د دنیوی غرض لامله (له وجی) یا د ځان له ویری یا د اخوت او قومیت په لحاظ، یا د پیسو په هیله (امید) د آخرت په مقابل کښی دنیا عزیزه و گڼی هغه ته به د آخرت ښیکټه (فائده) څنګه ورسیږی؟ که د ځان د ویری تلفظ پری و کړی نو کله چه د ویری وقت تیر شی نو بیا دی توبه او استغفار و کړی او سم ثابت دی شی.»

# اُولِيِّكَ الَّذِيْنَ طَبَعَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَسَمْعِهِمُ وَابْصَارِهِمْ وَالْمِكَالِهِمْ وَالْمَاكِمُ

دا (کفار) همغه کسان دی چه مهر وهلی دی الله پر زړونو د دوی (چه نه قبلوی حق) او په سترګو د دوی (چه نه اوری حق) او په سترګو د دوی (چه نه وینی آثار د قدرت)، او دغه کسان (یعنی کفار) هم دوی دی غافلان (له عقبیٰ).

تفسیر: یعنی د دنیا غوښتلو او هوا پرستی په نشه کښی داسی مست او بی هوشه شول چه د دوی د هوش او په سد کیدلو هیڅ هیله (توقع) او امید نشو پاتی دوی د الله تعالیٰ ګرد (ټول) ورعطا شوی قوتونه ضائع کړل بالاخر پخپلو غوډونو د حق غږ د آوریدلو ـ او پخپلو سترګو د حق د دلائلو د لیدلو او پخپلو زړونو د حق د خبرو د پوهیدلو توفیق تری سلب کړی شو ـ د مهر وهلو مطلب پخوا له دی نه د «البقرة» په سورت او نورو ځایونو کښی لیکلی شوی دی هلته دی ولوست شی!.

#### لَاجَوْمَ أَنَّهُمْ فِي الْآخِرَةِ هُمُ الْخُوسُوونَ @

دا خبره واقعی ده بلا شبهه چه بیشکه دوی په آخرت کښی هم دوی دی زیانکاران (چه عمر ئی حبطه لاړ).

تفسیر: یعنی هغه کسان چه د خپلو بی اعتدالیو او غلط کاریو څخه د پاک الله ورعطا<sub>ء</sub> کړی قوتونه تباه او بیکاره کړی وی ـ او تش دنیا ئی د خپل مقصود کعبه ګرځولی وی نو له هغوی څخه بد او خراب انجام به د بل چا وی؟.

#### ؿؙٚٛڗٙٳڽۜۯٮۜٙڮڵڵڹؽؽۿٲۘڿۯٛۅٛٳڡؽؙڹڡؙٮؚ ڡٵڡؙؙؾڹؙٛٷٳؿؙڗڂۿۮؙٷۅڝؘڔٛٷٛٳٚٳڽۧۯٮۜڮڡؽؙڹڡؙۑۿٵڵۼؘڡؙؙۅٛۯڗۧڝؚؽۄٞ۠

پس له دی بیا بیشکه رب ستا دپاره د هغو کسانو چه هجرت ئی کړی دی (له خپله وطنه) وروسته له هغه چه مفتون شوی دی (په عذابونو) بیا جهاد ئی کړی دی او صبر ئی کړی دی بیشکه رب ستا وروسته له دغه (هجرت، جهاد او صبر) نه خامخا ښه مغفرت کوونکی دی (د خطیاتو) ډیر رحم والا دی (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیر: په مکی معظمی کښی ځینی کسان د کافرانو له ظلم او تیری څخه ښوئیدلی وو یا تش په ژبه ئی د کفر لفظ ویلی وو \_ وروسته له هغه ئی هجرت وکړ او جهاد ئی وکړ او په ډیر استقلال او استقامت پر اسلام قائم پاتی شول کله چه دوی دومره په اسلامی کارونو کښی برخه واخیسته، نو هغه تقصیر ئی ورمعاف شو او د الله تعالیٰ مهربانی پری مبنوله شوه . یو بزرګ ؤ چه «عمار رضی الله تعالیٰ عنه» نومیده د ده پلار «یاسر رضی الله تعالیٰ عنه» وه چه دغه میړه (خاوند) او بځه د کفارو د ډیر ریړولو (تکلیفولو) او رنځ او درد رسولو لامله (له وجی) اګر که شهیدان شول \_ خو بیا هم د کفر یو لفظ ئی هم ونه وایه \_ دغه د مسلمانانو ډومبی وینی دی چه د اسلام په لیاره کښی توئی شوی \_ لیکن د دوی ځوی «عمار رضی الله تعالیٰ عنه» د خپل ځان له ویری هغه لفظ ووایه \_ خو وروسته له نجاته په ژړا او انګولا د رسول الله «صلی الله علیه وسلم» په حضور مشرف شو \_ نو دلته دغه پاس آیت نازل شو رضی الله تعالیٰ عنهم اجمعین.

### يَوْمَ تَأْتِنُ كُلُّ نَفْسٍ ثُجَادِ لُعَنَ

#### تَّفُيهَا وَتُوَقِّ كُلُّ نَفْسٍ مَّاعَبِلَتُ وَهُمُولِا يُظْلَمُونَ ﴿

(یاد کړه ای محمده!) هغه ورځ چه را به شی هر یو (نیک او بد) نفس چه جګړه (سوال او ځواب) به کوی لپاره د (نجات د) ځان خپل او پوره به ورکړ شی هر نفس ته (جزاء د) هغه عمل چه کړی ئی دی حال دا چه په دوی باندی به ظلم ونه کړ شی (په تقلیل د حسناتو یا تکثیر د سیئاتو)

تفسیر: یعنی د یوه په محای به بل خه نشی ویلی، مور \_ پلار \_ خور \_ ورور \_ ښځه \_ اولاد - احباب او اقارب هیڅوک به نه پکاریږی ، هر سړی به پخپل غم او فکر کښی اخته وی چه څه ډول (طریقه) د خپل ځان دپاره یو مخلص پیدا کړی راز راز (قسم قسم) دروغ او رښتیا خبری به د خپل ځان د برائت او عذر دپاره جوړوی او جواب او سؤال او جگړی به کوی \_ چه د ځان دیاره نجات حاصل کړی.

### وَضَرَبَ اللهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتُ امِنَةً مُّطْمَيْتَةً تَاتِيهُارِزُقُهَارَغَدًامِّنُ كُلِّ مَكَانِ فَكَفَرَتُ بِأَنْعُمِ اللهِ فَأَذَاقَهَا اللهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْنِ بِمَاكَاثُوْ إِيصَنَعُونَ ﴿

او بیانوی الله مثل د یو کلی چه ده (دا کلی) په امن کښی (له قتله او غارته) په آرام (او هوسا اهل د دی) چه راته دغه کلی ته رزق روزی (د اهل) د دی ډیره پریمانه له هر ځایه (له هره طرفه) نو کافر (ناشکره) شو (اهل د) هغه په نعمتونو د الله نو و څکاوه په (اهل د) دی باندی الله کالی (کېړی) د لوږی او ویری (چه لوږه او ویره ئی پری لازمه او محیطه و ګرځوله لکه جامه) په سبب د هغو (عملو) چه وو (دوی چه کول به ئی.

تفسیر: (آمنة مطمئنة) یعنی نه د باندی د دسمن څه فکر او اندیښنه وه او نه د دننه څخه کوم

قسم فکر او تشویش، په ډیر امن او هوسائی (آرام) سره به ئی ژوندون کاوه او خوراک دپاره غلی ـ دانی ـ میوی او نور ور راوړلی کیدی او هر څیز به ئی په افراط ؤ. په کور ناست دوی ته هر قسم نعمت وررسیده. نو د هغه کلی وسیدونکو د الله تعالیٰ د هغو نعمتونو قدر ونه کړ او په دنیوی خوندونو کښی داسی مشغول او مصروف شول چه په دغه غفلت او مستی کښی حقیقی منعم هم د دوی له یاده ووت، بلکه د هغه په مقابل کښی ئی بغاوت وکړ، بالاخر الله تعالیٰ د دغی ناشکری او د نعمت د کفران خوند پر دوی و څکاوه چه د امن او هوسائی (آرام) په ځای خوف، ویره او د روزی د ډیروالی او پریمانی په ځای د لوړی او قحط په مصیبت کښی ئی داسی اخته کړل، لکه چه کالی (کړی) د خپل اغوستونکی چپ چاپیر احاطه کوی او یوه شیبه لوړه او ویره ـ قحط او خوف له دوی نه نه بیلیده.

شیخ الهند د دی آیت ترجمه داسی فرمانلی ده «او سیی الله یو مثال یو کلی وه په امن او ډاډینه راتله دی ته د فراغت روزی له هر ځایه بیا ناشکری ئی وکړله د الله د احسانونو بیا وڅکاوه پر دی باندی الله خوند چه د دی د اهل د ځان کالی (جامه) شوه لوړه او ویره په بدل د هغه چه دوی کاوه.»

### وَلَقَدُجَأَءُهُمُ رَسُولٌ مِّنْهُمُ فَكَدُّ بُوهُ فَأَخَذَهُمُ الْعَنَابُ وَهُمُ ظُلِمُوْنَ ®

او خامخا په تحقیق راغلی ؤ دوی ته رسول له (جنسه د) دوی نو نسبت د دروغو ئی و کړ هغه ته نو ونیول دوی لره عذاب (د لوږی او ویری) حال دا چه دوی ظالمان وو (په شرک او تکذیب سره).

تفسیر: علاوه پر هغو ظاهری نعمتونو چه پاس مذکور شول یو ډیر لوی او مهم باطنی نعمت هم هغوی ته ورکړی شوی ؤ \_ یعنی د دوی له قومه او له نسبه ئی یو داسی رسول ورلیږلی وو \_ چه د هغه د اتباع په وسیله ئی د الله د خوښی ډیر لوړ مقامات هم حاصلولی شو مگر دوی د اتباع او تصدیق په ځای د ده پر تکنیب او مخالفت ملا وتړله او هم داسی پرله پسی په کندو او ژورو کښی لویدل، بالاخر د قدیمی سنت الله سره سم گرد (تول) ظالمان او ګنهگاران د الله تعالیٰ په عناب کښی اخته او دوی ئی سره تول راگیر کړل بیا نو د دوی د نجات دپاره د هیچا هیڅ یو تدبیر پر مخ تګ ونه کړی شو \_ ځینی مفسرین وائی چه په دغه آیت کښی د کوم معین کلی تذکره نه ده محض د تمثیل په ډول (طریقه) د کوم تباه او ویجاړ شوی کلی لا علیٰ التعین حواله ئی ورکړی ده، یا خو د داسی یو فرضی کلی وجود ئی فرض کړی او د مکی معظمی کفارو ته تنبیه ورکړی شوی وه چه که تاسی هم داسی وکړئ نو تاسی سره به هم داسی معامله

کیدی شی نو د کفران نعمت او د رسول الله د تکذیب او عداوت له سزا څخه مه بیفکره کیږئ! د ځینو علماؤ په نزد په دغه مثال کښې له کلي څخه مراد مکه معظمه ده چه هلته هر قسم امنیت او طمانیت و او سره له دی چه یوه غیر ذی زرع وادی وه خو راز راز (قسم قسم) میوی دانی غلى او نور د دى په لورى راښكودلى كىدى ﴿ أَوْلَوْنُمَكِنْ تُهُوْحَوَمَا اَمِنَا يَّجُنِيَ اِلْيُوثَمِّرُكُ كُلِّ شَيْئً ﴾ (۲۰ جزء د القصص (۹۷) آیة (۱) رکوع) مگر مکیانو (مکی والؤ) د دغو نعماؤ هیڅ قدر ونه پیژندو، په شرک او عصیان او بیحیائی او اوهام پرستی کښی لګیا او منهمک شول، بيا الله تعالیٰ له ګردو (ټولو) نعمتونو څخه لوی نعمت د محمد رسول الله صلی الله عليه وسلم په بعثت سره دوی ته ور ولیږه، نو دوی د هغه په انکار او تکذیب کښی هیڅ کمی ونه كره ﴿ ٱلْوَتِّرَالَ الَّذِينَ بَكَالُوْ الْعِنْمَ اللَّهُ لُفُرُ الْوَالْمُوالِدُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللللَّمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ابراهیم دُ سورت (۲۸) آیت (ه) رکوع ) بالاخر الله تعالیٰ د امن او اطمینان په ځای د مسلمانانو مجاهدینو ویره د دوی په زړونو کښي واچوله او د فراخي او پریماني روزي په ځای اوه کاله قحط ئی پر دوی مسلط کړ چه په هغه کښی د سپیو او نورو مردارو تر غوښو پوری هم دوی وخوړل بیا د «بدر» په غزا کښې د اسلامي غازیانو له لاسه پر دوی د الله تعالیٰ عذاب ورګه شو دلته خو داسی وشو ـ د بل لوری هغه خلق چه د دغو ظالمانو له جور، ستم او تیری څخه پکو (تنګ) شوی وو ـ د ډيرو مصائبو او زړه تنګی لامله (له وجی) خپل کور او کهول به ئی یریښودل او تښتیدل، نو دغو کسانو ته یاک الله له پخوا څخه د هستوګنی ډیر ښه ځایونه ور په برخه کړل ـ او د دښمنانو له خوفه ئي مامون او مصئون کړل د روزی ورونه ئي پرې ورپرانستل، ير زورورو او زېردستو دسمنانو ئي فتح او بري وريه برخه کړ بلکه دوی ئي د اقليمونو باچا او د متقیانو امام وګرڅاوه ښائی د هم دی لامله (له وجی) په دغو آیاتونو کښی د مکیانو (مکی والؤ) حال ئى واوراوه او يه ورستنيو آياتونو كښى به ﴿ فَكُوْاُمِثَارَمَقَكُواللَّهُ ﴾ كښى ئى مسلمانانو ته خطاب فرمایلی دی چه تاسی له داسی حرکاتو څخه ځان ساتئ! چه د هغه له سببه

# فَكُلُوْا مِسَّارَنَمَ قَكُوُ اللهُ حَللًا طِيّبًا وَاشْكُرُوُ انِعُمَتَ اللهِ إِنْ كُنْ تُورُ اللهِ اللهِ إِنَ كُنْ تُمُورُ اللهُ وَنَ اللهِ إِنْ كُنْ تُمُرُ اللهُ وَنَ اللهِ إِنْ كُنْ تُمُرُ اللهُ وَنَ اللهِ إِنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

ير مكيانو (مكى والؤ) مصائب نازل شوى وو.

نو خورئ تاسی له هغو (طعامونو) څخه چه درکړی تاسی ته الله حلال طیب پاکیزه او شکر وباسئ (قدر وپیژنئ) د نعمت (احسان) د الله که یئ تاسی چه خاص هم ده ته عبادت کوئ (او فرمان ئی منئ).

تفسيو: يعنى هر څوک چه د الله تعالىٰ د عبادت مدعى وى ده لره دغه خبره وړ (مستحق) او

لائقه ده چه د الله تعالیٰ د ورکړی نعمت او حلالی او طیبی روزی څخه متمتع شی! او د هغه د احسان قدر وکړی! او د الله شکر گزاره بنده شی له حلال دی حرام نه گنی، حرام دی حلال نه شمیری! د نعمتونو د منتفع کیدلو په وقت کښی حقیقی منعم دی نه هیروی! بلکه په هغه او د هغه پر لیږلی شوی رسولانو باندی دی ایمان راوړی! او د دوی د احکامو او هدایاتو په تعمیل کښی دی ډیر زیار وکاړی!

(د حلالو او طیبو او پاکیزه ؤ شیانو د استعمال له احکامو څخه وروسته اوس په دغه آیت کښی الله تعالیٰ د حرامو اشیاؤ ذکر فرمائی څو د هغو له استعماله ځانونه وژغورلی(وساتلی) شی).

# إِتْمَاحَرَّمَ عَكَيْكُو الْمَيْتَةَ وَ الدَّمَ وَلَحْمَ الْخِنْزِيْرِ وَمَا الْهِلَّ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ الْفَكَ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَفْوُمُ رَّحِيْدُونَ اللهُ عَفْوُمُ رَّحِيْدُونَ

بیشکه هم دا خبره ده چه حرام کړی دی (الله) پر تاسی باندی (خوراک د) مردار او (د بهیدونکی) وینی او د غوښی د خنزیر او هغه (حلال کړی شوی حیوان) چه غږ کړی شوی دی (د بل شی) بی له الله (د نامه) په (وقت د ذبح د) هغه، پس هغه څوک چه اړ (محتاج) شی (خوړلو د دی حرامو ته) حال دا چه ظالم نه وی (په بل چا) او نه تجاوز کوی (له قدره د کفافه) نو بیشکه الله لوی مغفرت کوونکی (د خطیئاتو) ډیر رحم والا دی (په انعام د اجر او ثواب).

تفسیر: د دی آیت تفسیر د «البقرق» او د «الانعام» په سورتونو او نورو ځایونو کښی پخوا لیکلی شوی دی ځمونږ دی تفسیر کښی دی بیا ولوست شی دلته دا غرض دی لکه چه په پخوانی آیت کښی اشاره وه چه حلال دی پر خپل ځان نه حراموی! په دغه آیت کښی تنبیه ورکړی شوی ده چه حرام شیان دی هم نه حلالوی! خلاصه ئی دا چه یو شی حلال یا حرام مقررول، د همغه لوی الله حق دی چه د دغو ګردو (تولو) شیانو خالق او مالک دی لکه چه په راتلونکو آیاتونو کښی په وضاحت سره د دغه مضمون بیان شوی دی (د اضطرار په تفصیل کښی ځینی مفسرین داسی لیکی چه د لوړی له جهټه مرګ ته نژدی شوی وی یا له جهټه د مرض چه طبیب حاذق یه خوراک د دغه حرام شی سره ورته امر وکړی).

### وَلَا تَغُولُوا لِمَا تَصِفُ ٱلْسِنَتُكُمُ الْكَذِبَ هِذَا

# حَلَّ وَهِ نَا حَرَامٌ لِتَفْتَرُوا عَلَى اللهِ الْكَذِبِ إِنَّ الَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبِ إِنَّ الَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبِ لَا يُغُلِحُونَ شَمَتَاعٌ قَلِيلٌ وَلَهُمُ عَذَابُ اَلِيُعُ

او مه وایئ تاسی له وجی د بیانولو د ژبو ستاسی دروغو لره (داسی) چه دا حلال دی او دا حرام دی دپاره د دی چه جوړ کړئ له ځانه پر الله دروغ بیشکه هغه کسان چه تړی دوی پر الله بهتان نه به مومی خلاصی (له عذابه د آخرت؛ دغه چه بهتان تړلی وو دوی پر الله د هغه شی دپاره هغه) نفعه ده لږه او شته دوی ته عذاب دردناک.

تفسیو: یعنی بی له کوم شرعی مستنده د کوم شی په متعلق خوله سپردل او داسی ویل چه حلال دی یا حرام ډیر سخت جسارت او کذب او افتراء ده . حلال یا حرام خو همغه شیان کیدی شی چه هغه ته پاک الله حلال یا حرام ورایلی وی ـ که کوم سړی محض پخپلی رأیی سره کوم شی حلال یا حرام وتاکی (مقرر کړی) او د هغه نسبت الله تعالیٰ ته وکړی (لکه چه د معظمی مکی مشرکانو کول) او د هغه ذکر د «الانعام» په سورت محمونږ د دی مبارک تفسیر کښی پخوا له دی نه تیر شو نو هغوی فی الحقیقت پر الله تعالیٰ بهتان تړلی دی. مونږ مسلمانانو ته هدایت راکړی شوی دی چه ښائی هیڅکله داسی رویه مخان ته اختیار نه کړو او هر هغه شی چه الله تعالیٰ حلال کړی وی حلال ئی وبولو او هر هغه شی ئی چه حرام کړی حرام ئی وګڼو او بی له شرعی مأخذه پخپل سر د حل یا حرمت احکام ونه لګوو.

هغه نفعه ده لوه او شته دوی ته عذاب دردناک) یعنی د معظمی مکی مشرکین چه محمونو لوی مخه نفیه ده لوه او شته دوی ته عذاب دردناک) یعنی د معظمی مکی مشرکین چه محمونو لوی رسول الله صلی الله علیه وسلم ته معاذ الله مفتری وویل په یاد دی ولری چه هغوی پخپله مفتریان دی دوی د کذب او افتراء له لوری هر شی ته چه ئی وغواړی حلال یا حرام وائی او د هغه حلت یا حرمت نسبت پاک الله ته کوی دوی ته به عنقریب معلومیوی چه د دغسی رویی د اختیارولو څخه دوی هیڅ یوی ښیکنی (فائدی) ته نشی رسیدی لو خو ورځی نوری دی هم دنیوی مزی و کړی او د دغه لو خسیس ژوندون څخه دی لو څه خوندور شی بیا به دوی په هغه دائمی بندیخانی کښی اچول کیوی چه هغه هم دوی ته بیخی آماده او تیار دی.

# وَعَلَى الَّذِينَ هَادُوا حَرَّمُنَا مَا قَصَصْنَا عَلَيْكَ مِنُ قَبُلُ وَمَا ظَلَمُنْهُ وُ وَمَا ظَلَمُنْهُ وُ لَكِنْ كَانُوا اَنْفُسُهُ مُ يَظْلِمُونَ ﴿

او پر هغو کسانو چه یهودان شوی دی حرام کړی دی مونږ هغه څیزونه چه بیان کړی وو مونږ پر تا باندی پخوا له دی نه او نه وو ظلم کړی مونږ پر دوی (په دی تحریم سره) ولیکن وو دوی چه په ځانونو خپلو به ئی ظلم کاوه (په علمی عصیان سره).

تفسیر: د دغه بیان د الانعام د سورت د ۸ جزء په (۱٤٦) آیت (۱۸) رکوع د ﴿ وَعَلَ الّذِیْتُ مَاکُوْاَحَرِّمْنَاکُلْوَدِی طُفَیْرِ وَمِن الْبَقَی وَالْفَنَوْحَرَّمْنَاکُلُوهُمْمَا ﴾ الآیة ـ آیت په تفسیر کښی تیر شوی دی هلته دی بیا وکوت شی. دلته دا مقصد دی هر هغه شی چه الله تعالیٰ گردو (تولو) ته یا کوم خاص قوم دپاره دائماً تل ترتله تر یوه معینه وقته پوری حرام کړی وی هغه عین حکمت او صواب دی هیڅ یو انسان د دغه حق نه لری چه په هغه کښی تصرف وکړی او حرام حلال یا حلال حرام و ګرځوی.

# ثُمَّالِقَ رَبَّكَ لِلَّذِينَ عَمِلُواالشُّوْءَ بِعَهَالَةٍ ثُمَّاتَا بُوامِنَ بَعُدِذَلِكَ وَآصُكُوۤا إِنَّ رَبَّكِ مِنْ بَعُدِهَا لَغَفُورُرَّحِيهُ ﴿

بیا بیشکه رب ستا (چه دی ای محمده) هغو کسانو ته چه ئی کړی دی بدی (ګناه) په جهالت (ناپوهی) سره بیا توبه وباسی وروسته له کولو د هغه (بد عمل) او نیک کړی عمل خپل بیشکه رب ستا وروسته له دغی توبی څخه خامخا لوی مغفرت کوونکی دی (د خطیئاتو) ډیر رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیر: مثلاً حرام ئی حلال یا حلال ئی حرام و گڼل په «نادانی سره» ئی ځکه وفرمایل هر نجوک چه د الله تعالیٰ له احکامو څخه غاړه غړوی اګر که ئی عملاً او په قصد سره هم و کړی هغه هم فی الحقیقت د هغه نادانی او بی عقلی ده چه له خپله ځانه په لوی لاس جاهل جوړوی او کوی ئی. که عاصی له څه له عقله کار واخلی ـ او د ګناه بدو نتایجو ته وګوری او تصور ئی وکړی نو له سره به د معصیت په لوری اقدام ونه کړی د جزء (٤) «النساء» د سورت په (٣) رکوع ۱۷ آیت کښی هغه تعلیقات چه پر ﴿ إِنَّمَاالتُّوْبَةُ عَلَى الله ِلِلَيْنُ يَعْمَلُونَ الله وَ پَوَمَهَالَةٍ ﴾ باندی لیکلی شوی دی ښائی چه هغه دی بیا یو ځلی دلته هم ولوست شی.

﴿ رُوِّتَاكِبُوْا ﴾ الآية ـ بيا توبه وباسى وروسته له كولو د هغه بد عمل او نيك كړى عمل خپل، بيشكه رب ستا وروسته له دغى توبى څخه خامخا لوى مغفرت كوونكى دى د خطياتو ډير رحم والا دى په انعام د اجر او ثواب سره) يعنى له كفرياتو څخه له توبى ايستلو او په اخلاص سره په ربما(١٤) النحل(١٦)

مسلمانیدلو د او په مستقبل کښی د خپل اعمال او افعال په درست کولو سره الله تعالیٰ د توبی کوونکو ګرد (ټول) تیر ګناهونه بښی اګر که ډیری سختی او غټی ګناوی هم وی. (پاک الله ګردو (ټولو) ګناهګارانو ته د خپل رحمت او مغفرت په ژبه داسی ډاډینه او اطمینان

آډوب شویه! په ککړو ـ آ تور مخیه ماته راشه!

ورکوی)

بت پرست ئی! که کافر ئی ۔ که ئی گبر! ماته راشه!

هیڅوک نه کړم نا امیده ـ زه بښونکی لوی الله یم!

که توبی دی زرکرته ماته کړی ـ ماته راشه!

ښه انسان شه! مسلمان شه ګټه (فائده) نشته معصیت کښی!

کناه مه کړه ا متقی شه ا چه ځای ومومی جنت کښی ا

# إِنَّ إِبْرَاهِيْمَكَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِتَلْهِ حَنِيْفًا وَلَمْ بَكُ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ شَ

بیشکه چه ابراهیم ؤ (اصلی او اساسی) پیشوا (جامع د ټولو نیکیو لکه یو جماعت) فرمان منونکی خاص الله لره حنیف (مائل له باطله حق ته) او نه ؤ دی له مشرکانو (لکه چه قریش وائی)،

تفسیر: دلته الله تعالیٰ جل وعلا د عربو د مشرکینو د شرکیاتو په تردید کښی د امام الموحدین ابو الانبیاء حضرت ابراهیم خلیل الله علیه وعلیٰ ذریته ونبینا الصلواة والسلام طور او طریقه را په یادوی ځکه چه د عربو خلق د ده له ذریی او ځوځات (نسل) څخه وو ـ او خپل ځانونه ئی پر ابراهیمی دین باندی سم او برابر گڼل ـ حال دا چه دوی د ابراهیمی دین سره له لری هم څه علاقه او نسبت نه درلوده (لرلو) نو دوی ته دا ورښیی چه ابراهیم علیه السلام د موحدینو امام د گردو (تولو) نیکیو معلم ـ د تولی دنیا په مقابل کښی یواځی پخپل سر د یوه عظیمه امت په برابر ولاړ ؤ او د دوی په مبارک ذات کښی پاک الله هغه گرد (تول) محاسن او کمالات ورجمع کړی ؤ چه په یو لوی مجمع کښی په متفرق ډول (طریقه) سره موندلی کیږی.

ليس علَى الله بمستنكر \_ ان يجمع العالم في واحد

عجب نه دی له الله نه چه قادر دی په هر څيز

چه دی تول یخپل قدرت کړی ګرد (تول) عالم یه یو سړی کښی

او دا هم نه دی عجب د ده له زوره له قوته

چه دی ځای کړی سیند له څیرمی په یو دم پر یو ګړی کښی ابراهیم علیه السلام د الله تعالیٰ داسی کامل او مطیع او فرمان منونکی بنده ؤ چه له ګردو

(تولو) ځنی شکولی او یواځی له الله تعالیٰ سره ئی نښلولی او ډیر خاص مخلص مسلمان و ممکن نه و چه ده کوم څیز بی د الله تعالیٰ له حکمه محض له خپل لوری حلال یا حرام درولی وی. نو دی پخپله معاذ الله څرنګه د شرک ارتکاب کولی شی. ده د مشرکینو په کلی او جماعت کښی وسیدل هم نه خوښول ـ نو اوس هغه کسانو ته (چه دوی خپل ځانونه «حنیف» بولی او داسی ادعا کوی چه مونډ پر ابراهیمی دین یو) شرم او ننګ پکار دی چه څرنګه پر الله تعالیٰ بهتان تړی؟ آیا د حلاو حرام ګڼل، یا د حرامو حلال درول او د شرک په حمایت کښی له انبیاؤ سره جنګیدل د یو «حنیف» او ابراهیمی سړی له شان سره مناسبت لری؟ په یاد ئی ولرئ چه د حلاو او حرامو په بیان کښی او د دین په اصولو کښی ـ اصل خو هغه ابراهیمی ملت دی چه د هغه ملت د اقامت او اشاعت اوسط او تفصیل دپاره محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم تشریف راوړی دی. که غواړی چه پر اصلی دین د ابراهیم علیه السلام تګ وکړئ نو محمدی صلی الله علیه وسلم طریقه ځان ته غوره کړئ.

#### شَاكِرًا لِلْأَنْغُيُهُ الْجُتَلِمُ وَهَالُهُ وَلَا صِرَاطٍ مُسْتَقِيُّونَ

(ؤ ابراهیم قدردان) شکر کوونکی د نعمتونو (احسانونو) د الله غوره کړی ؤ (الله) دغه (ابراهیم) الله) دغه (ابراهیم) سمی لیاری (د توحید او اسلام) ته.

تفسیو: یعنی ابراهیم علیه السلام د الله تعالیٰ شکر گزاره بنده ؤ \_ تاسی سخت ناشکره او د نعمت کفران کوونکی یئ \_ لکه چه د ﴿ وَضَرَبَ اللهُ مَکَلاً قَرْیَةٌ کَانَتُ الهَنَةُ ﴾ الایت په تفسیر کښی ښکلی شوی دی نو تاسی غرنګه د ابراهیم علیه السلام په دین او ملت او لیاره کښی یئ؟ (چه حق پریږدئ او باطل خوښوئ له توحیده مخ اړوئ او شرک او کفر پسی ځغلئ \_ حال دا چه حضرت ابراهیم علیه السلام) د کامل توحید او تسلیم او رضاء پر سمه لیاره روان ؤ \_ او الله تعالیٰ ده ته ډیره سمه صافه لیاره ورښوولی وه او دی ئی پری روان کړی ؤ.

### وَالتَيْنَهُ فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَإِنَّهُ فِي الْاِخِرَةِ لِمِنَ الصَّلِحِيْنَ ﴿

او ورکړی وه مونږ دغه ته (یعنی ابراهیم ته د خپل د الوهیت له درباره) په دغه دنیا کښی نیکی او بیشکه دغه (ابراهیم) په آخرت کښی هم خامخا له صالحانو (د لویو درجاتو د خاوندانو) څخه دی

تفسیر: (نیکی) یعنی نبوت \_ پراخه روزی \_ اولاد \_ وجاهت \_ (یا جمیل ذکر یا نیک اولاد یا

نبوت د محمد صلی الله علیه وسلم یا) عمومی مقبولیت چه گرد (تول) ادیان بالاتفاق د ده تعظیم کوی او هره فرقه هم دا غواړی چه خپله سلسله حضرت ابراهیم علیه السلام سره ولگوی (او بیشکه چه پخپله ابراهیم علیه السلام په آخرت کښی هم خامخا له صالحانو د لویو درجاتو له خاوندانو څخه دی) یعنی هغه دعاء چه ده پخپل حق کښی کړی وه ﴿ وَٱلْحِقْتُنُ بِالصَّلِحِيْنَ ﴾ هغه قبوله شوه بیشکه چه دی په آخرت کښی هم د صالحینو په اعلیٰ طبقه کښی به شامل وه چه هغه د انبیاؤ علیهم السلام طبقه ده.

# ثُوَّ اَوْحَيْنَا ٓ اللَّيْكَ آنِ اتَّبِعُمِلَّةَ إِبْرُهِيْمَ حَنِيْفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ®

بیا وحی (حکم) وکړ مونږ تاته (ای محمده! داسی) چه متابعت وکړه (په توحید کښی د (دین د) ابراهیم چه حنیف (مائل ؤ له باطله حق ته) او نه ؤ دی له مشرکانو (لکه چه قریش ئی مشرک بولی).

تفسیر: د دی بیان د «الاتعام» په سورت د 

رینگاتیکا برای گیری کی کی کی کی تیر شو هلته دی بیا ولوست شی، مقصد دا

دی چه به حلت او حرمت او دینی خبرو کښی ابراهیمی ملت او دین اصل دی. په منځ کښی یهودو او نصاری ؤ ته د هغوی حالاتو په مناسبت مخصوص احکام ورکړی شوی دی بالاخر محمد صلی الله علیه وسلم ئی مبعوث کړ، څو هغه اصلی ابراهیمی دین بیا له سره ژوندی او روښانه کړی چه له غفلته او تحریفه او بی ځایه تصرفاتو څخه بیخی ضایع شوی ؤ او د شرک ګرد (تول) رګونه پری کړی. په حدیث کښی راغلی دی «بعثت بالحنیفیة السمحة» د دی داسی پوره شرح او تفصیل حضرت شاه ولی الله په «حجة الله البالغه» کښی فرمایلی دی چه د لوستلو وړ (لائق) دی.

### إِنَّمَاجُعِلَ السَّبُتُ عَلَى الَّذِيْنَ اخْتَلَفُوْ إِفِيهِ وَإِنَّ رَبَّكَ لَيَحُكُوْ بَيْنَهُمُ يَوْمَ الْقِيمَةِ فِيْمَا كَانُوْ افِيْهِ يَغْتَلِفُوْنَ ۞

بیشکه هم دا خبره ده چه مقرر کړی شوی دی (تعظیم د ورځی د) خالی (په عبادت سره) پر هغو کسانو چه اختلاف یی کړی وو پکښی او بیشکه چه رب

ستا خامخا حکم به وکړی په منځ د دوی کښی په ورځ د قیامت کښی په هغه څیز کښی چه وو دوی چه په هغه کښی به ئی اختلاف کاوه (چه هغه ورځ ده د عبادت).

تفسیر: یعنی په اصلی ابراهیمی ملت کښی د خالی (شنبی) د ورځی حکم نه ؤ ۔ چه پر مونږ محمدی صلی الله علیه وسلم امت باندی هم نه دی. هو! په منځ کښی یهودانو د خپل نبی موسیٰ علیه السلام له ارشاده سره اختلاف وکړ، نو کله چه دوی دغه د خالی ورځ ځانته غوره کړه نو حکم وشو چه په ښه شان سره ئی تعظیم وکړئ! او په دغه ورځ کښی دی د ماهیانو ښکار ونه کړ شی! ځینو یهودانو دغه حکم قبول کړ او ځینو هغه ونه مانه چه هغه نامنونکی په دنیا کښی بیزوگان او خنزیران شول. او د دوی په نسبت کومه فیصله چه په آخرت کښی کیږی، هغه بیله ده، په هم دغه څه انحصار نشته هلته به نور ګرد (ټول) اختلافات او جګړی هم سره فیصله کیږی مثلاً د حضرت ابراهیم علیه السلام په نسبت چه ځینو به یهودی ګاڼه او ځنو به نصرانی باله، حال دا چه الله تعالیٰ دوی پوهولی دی چه ابراهیم علیه السلام حنیفی مسلم ؤ په هر حال په آخرت کښی د دغو ګردو (ټولو) اختلافاتو فیصله کیږی او هر سړی به پخپلو سترګو سره گوری چه کومه یوه چه کومه یوه ډله په غلطه لیاره روانه وه.

# اُدُعُ الل سَبِيُلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمُؤَعِظَةِ الْحُسَنَةِ وَجَادِ لَهُمُ بِالَّتِيُ هِيَ آحُسَنُ ۚ إِنَّ رَبِّكَ هُوَ اَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوَ اَعْلَمُ بِالْمُهُمَّدِيُنَ ۗ

بلنه کوه (ای محمده! خلقو ته) لیاری د رب خپل ته (چه توحید او اسلام دی) په حکمت (محکمی خبری د قرآن) سره او په موعظه (پند) نیک سره په ښه ډول (طریقه) او مباحثه کوه له دوی سره په هغی (طریقی سره) چه هغه ډیره ښه وی؛ بیشکه چه رب ستا ښه عالم دی په هغه چا چه ګمراه شوی دی له لیاری د الله څخه او دی ښه عالم دی په لیاره موندونکو (دین ته او پر تا تش تبلیغ دی).

تفسیر: په پاس آیتونو کښی ئی مخاطبینو ته دا ورښکاره کړه چه دغه رسول الله د اصلی ابراهیمی ملت او دین سره راغلی دی که تاسی د بری او کامیابی غوښتونکی یئ او د «حنیفیت» په دعوی کښی رښتین یئ نو پر دغه سمی، صافی لیاری لاړ شی! په المُرُال

ريما(١٤) النحل(١٦)

سَمِیْلُرَیِّتُ ﴾ الآیة - کښی تر آخره پوری پخپله محمد صلی الله علیه وسلم ته تعلیم ورکاوه کیږی چه ښائی خلق په څه ډول (طریقه) په سمی لیاری باندی راولی؟ او د هغه دری طریقی ئی راښودلی دی (۱): حکمت (۲): حسنه موعظه (۳): جدال بالتی هی احسن

(۱): له «حکمت» څخه مراد دا دی چه د نهایتی پخی خبری ـ محکمی اتری ـ جازمه مضامین قاطعه براهین ـ مضبوط دلائل ـ معقول عوامل په قوت او رڼا (رنړا) کښی هغوی ته لیار ښوونه وشی ـ چه د هغو په آوریدلو او لیدلو او پوهیدلو سره، فهم او ادراک او علمی ذوق لرونکی طبقه (خواص) غاړه کیښودی شی او د دنیا خیالی فلسفی د ده په مقابل کښی پړی او مړی ولویږی او هیڅ قسم علمی او دماغی ترقیات د الله تعالیٰ د وحی له بیان کړیو حقائقو یو بڅرکی هم تبدیل ونه کړی شی.

(٢): «حسنه موعظه» له هسى مؤقرو معتبرو او مؤثرو او رقت پيدا كوونكو پندونو څخه عبارت دی چه د نرم خوئی او زړه سوی له روحه ډک وی، له اخلاصه \_ همدردی شفقت \_ او ښو اخلاقو سره یه سه صورت او معتدله اسلوب او پیرایه سره کوم نصیحت چه وکړی شی، ډیر ځلی داسی واقع کیږی چه د تیږو (ګټو) پشان سخت زړونه هم موم غوندی نرموی په مړو زړونو کښي نوی روح غورځوی. یوه مایوس ـ مړ او له کاره لویدلی قوم د هغه بند په اثر د یوه واښه په مرسته (مدد) ولاړیږی ـ خلق د ترغیبو او ترهیبو د مضامینو د اوریدلو څخه د مقصودی منزل په لوری یه منډو، منډو ورځغلی ـ بالخصوص هغه کسان چه ډیر عالی دماغ او ذکی او فهیم هم نه وی ـ مګر د حق د طلب سکروټي پخپلو سینو کښي لری په دوی کښي د موثرو پندو او مواعظو نصیحتونو یه وسیله داسی یو قوت او قدرت بیدا کیدی شی چه هغه د ډیرو لوړو عالمانه ؤ تحقیقاتو یه ذریعه ممکن نه دی هو! یه دنیا کښی تل ترتله داسی یو جماعت هم شته چه د هغوی کار هم دا وی چه هره خبره واړوی ـ او په هر څيز کښي جګړی وکړی ـ او کاږه واږه بحثونه وکړی ـ نو داسي خلق نه د حکمت خبري قبلوي او نه وعظ او نصيحت آوري، بلکه د دوی زړه هم دا غواړی چه په هره خبره باندی د مباحثی او مناظری او مناقشی بازار تودوی ځيني اوقات د فهم او د انصاف خاوندانو او د حق طالبانو ته هم ځينې داسې شبهات پيدا او احاطه بری کوی چه د هغوی تسلی او ډاډینه هم بی له بحثه نه کیږی، نو ځکه ئی ﴿ وَجَادِلْهُمُ ا وفرمايل. يَالَّتِيَ هِيَ آخُسَنُ ﴾

(۳): «جدال بالتی هی احسن یعنی که داسی کومه موقع دروداندی شی نو په ډیره به طریقه د تهذیب غوره والی \_ حق پیژندلو او عدل او انصاف سره مباحثه وکړئ او پر خپل مقابل حریف الزام واړوئ او په نه اسلوب او پیرایه سره ئی سمی لیاری ته درواړوئ او ښائی چه خامخا زړه خوږوونکی او رېړوونکی (تکلیفونکی) خبری ونه کړئ! چه په هغه سره قضیه اوږدیږی او معامله طول ته رسیږی \_ ښائی چه بالذات د مقصود تفهیم او د حق احقاق وی څکه چه له ځیږوالی او خشونت \_ بد اخلاقی \_ خبرو غتولو \_ ضد \_ عناد او هندی څخه هیڅ یوه ښه نتیجه په لاس نه ورځی.

﴿ اِنَّكُوْ اَعْكُوْ ﴾ الآية - بيشكه چه رب ستا ښه عالم دى په لياره موندونكو دين ته او پر تا اى محمده تش تبليغ دى) يعنى د دعوت او تبليغ په طريق كښى تا ته ښائى چه د الله تعالىٰ په ورښولى ليارى باندى لاړ شى او تاته نه ښايى چه په دغه فكر او چرت (خيال) كښى ولويږى چه څوک ئى منى؟ او څوک ئى نه منى؟ نتيجه پاک الله ته وسپاره! همغه د په ليار راتلونكو او په ليار نه راتلونكو وګړو(كسانو) له حالاتو څخه هم ښه خبردار دى او له هر چا سره به له هغه سره مناسبه معامله كوى.

### وَإِنْ عَاقَبُ ثُونُ فَعَاقِبُو إِبِيثُلِ مَا عُوقِبُ ثُونِهِ \* وَلَيِنُ صَبُرْتُهُ لَهُوَخَيْرُ لِلصِّيرِينَ ®

او که عذابوئ تاسی (خوک) نو عذاب ورکوئ په مثل د هغه عذاب سره چه عذاب کړی شوی یئ تاسی په هغه سره؛ او خامخا قسم دی که صبر وکړ تاسی (په طاعت، مصیبت او له معصیت او انتقامه) نو خامخا دغه (صبر) خیر (غوره) دی (له انتقامه) صابرانو ته.

تفسیر: یعنی د تبلیغ او دعوت په لیاره کښی که تاته ډیره سختی او تکالیف در ورسولی شی نو د قدرت او قوت حاصلولو په وقت کښی ته اجازه لری چه سم برابر له هغوی سره معامله وکړی او په مساوی ډول (طریقه) تری بدل واخلی، لیکن د صبر مقام له دی نه لوړ او اعلیٰ دی، که صبر وکړی نو د هغه نتیجه ستا په حق او د لیدونکی او هم د همغو متجاوزینو او تیری کوونکو په حق کښی ښه او بهتره دی

چه درلود (لرلو) ځمونږ رسول خلق عظیم ـ نو مامور کړ دی په صبر پاک رحیم وی به تل صبر کول کار د تسلیم ـ بیصبری دی کار د یو شیطان رجیم

# وَاصْبِرُومَاصَبُرُكُ إِلَّا بِاللهِ وَ لَاتَحْزَنَ عَلَيْهِمُ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمُكُونُونَ ١

او صبر کوه! او نه دی صبر ستا مګر په (توفیق) د الله سره او مه خپه کیږه پر دغو کفارو (چه ولی نه مسلمانیږی) او مه کیږه په زړه تنګی کښی له هغو څخه چه دوی مکرونه کوی (لتا سره). تفسیر: یعنی پر مظالمو او شدائدو صبر کول ـ آسان کار نه دی، که الله تعالیٰ چاته توفیق ور په برخه کیږی او کولی شی چه ربر (تکلیف) او ظلم وگالی (برداشت کړی) او آه ونه کاږی!.

کاږو بلاء مومو جفا ۔ صبر او حمد کوو تل د بد په ځای کوو نیکی ۔ دغه عادت دی ځمونږ

## إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقَوْا وَالَّذِينَ هُوَمُّحُسِنُونَ ﴿

بیشکه الله ملګری دی (په عون او نصرت سره) له هغو کسانو سره چه پرهیزګاری کوی (له کفر او معاصیو او ویریږی له الله) او له هغو کسانو سره چه دوی نیکی کوونکی دی.

تفسیر: یعنی انسان هومره چه له الله تعالیٰ څخه وویریږی او تقویٰ او پرهیزگاری او نیکی اختیار کړی، هغومره د الله تعالیٰ امداد او اعانت ورسره وی، نو داسی متقیانو ته د کفارو له مکرونو او فریبونو څخه زړه تنگی کیدل یا غمجن والی نه دی په کار ځکه چه الله تعالیٰ دغه عاجزان او ضعیفان هم له متقیانو او محسنانو سره پخپل فضل او کرم او مرحمت محشور فرمائی،

تمت سورة النحل بعونه وتوفيقه ولله الحمد.

سورة «بنی اسرائیل» مکیة الا الایات ۲۱و ۳۳و ۳۳و ۵۷ ومن آیة ۷۳ ای غایة ۸۰ فمدنیة وهی (۱۱۱) آیة و (۱۲) رکوعاً نزلت بعد «القصص» عدد تلاوتها(۱۷) وعدد نزولها (۰۰) د بنی اسرائیل سورت مکی دی. پرته (علاوه) له ۲۲ ، ۳۳ ، ۳۳ ، ۵۷ ـ او له ۷۳ آیتونو څخه تر ۸۰ آیته پوری چه مدنی دی (۱۱۱) آیتونه (۱۲) رکوع لری. وروسته د «القصص» له سورت څخه نازل شوی دی په تلاوت کښی (۱۷) او په نزول کښی (۰۰)

#### بِنُ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْمِنِ الرَّحِيْمِ

(شروع) په نامه د الله چه خورا (ډير) مهربان، ډير رحم والا دى.

### سُبُحٰنَ الَّذِي َ اَسَرَى بِعَبُ بِهِ لَيُلَامِنَ الْمُسْجِدِ الْحَوَامِرِ إِلَى الْمُسْجِدِ الْرَفْضَ الَّذِي الْكِنْ الْمُلِكِّنَا حُولَهُ لِلْمُرِيَةُ مِنُ الْيِتِنَا إِنَّهُ هُوَ السَّمِيْعُ الْبَصِيْرُ<sup>©</sup>

پاکی د هغه ذات چه بیولی ئی ؤ بنده خپل (محمد) په (یوه برخه د) شپی کښی له (منځه یا له څنګه د) مسجد حرام څخه تر مسجد اقصی پوری هغه چه برکت اچولی دی مونږ چار چاپیر د هغه (بیول د محمد د دی لپاره ؤ) چه (هلته) وښیو مونږ دغه (محمد) ته ځینی له دلائلو (د قدرت) خپل، بیشکه چه دغه (الله) هم دی دی ښه اوریدونکی (د ګردو «ټولو» اقوالو) ښه لیدونکی (عالم په پټو او ښکاره ؤ).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ له هر نوعه نقص او له هر قسمه قصور او له هر راز (قسم) ضعف او عجز څخه پاک دی. هره هغه خبره چه ځمونږ په خیال کښی بی انتها عجیبه معلومیږی او ځمونږ ناقص عقول هغه پیچیده مستبعده ګڼی د الله تعالیٰ د قدرت او مشیت مقابله کښی هغه هیڅ مشکل نه دی.

﴿ اَتُكُوى بِعَبُ اللَّهِ ﴾ الآية - چه بيولى ئى ؤ بنده خپل محمد په يوه برخه د شپى ـ الخ) يعنى يواځى د شپى په يوى محدودى برخى كښى خپل ډير مخصوص او خورا (ډير) مقرب بنده محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم ئى د مكى معظمى له حرمه تر بيت المقدس پورى بوتلو. د سبحانالذی(۱۵) بنی اسرآئیل(۱۷)

دغه سفر غرض څه و ؟ د هغه په لوری وروسته له دی نه په ﴿ لَهُوَيَهُ وَيُ الْيَكُ عَنَ اللّهِ اللّهُ فَرَهُ اللّهُ الله فرمايلی ده: حاصل ئی دا دی چه پخپله هم دغه سفر کښی له بيتالمقدس څخه وړاندی بل چيری ئی بوتلو او د خپل د قدرت عظيم الشان نشان او ډک له حکمته د انتظاماتو عجيبی او غريبی نمونی ورښوول ئی منظور ؤ . د «النجم» په سورت کښی د دغو آيتونو څه ذکر شوی دی چه له هغو څخه ظاهريږی چه ځمونږ د رسول الله صلی الله عليه وعلیٰ آله وصحبه وسلم تر سدرةالمنتهیٰ پوری تشريف وړی ؤ . او نهايت عظيم الشان آيات ئی مشاهده فرمايلی ؤ : ﴿ وَلَقَنُ رَاهُ تَزَلَقُ النّونِی اللّهُ الله عليه وغلی آله وری الله و الله الله الله و اله و الله و اله و الله و اله و الله و الله و الله و الله و الله و الله و ا

علماؤ په اصطلاح له مكى معظمى څخه تر بيت المقدس پورى سفر ته (اسراء) او له هغه ځايه تر سدرةالمنتهىٰ پورى سياحت ته «معراج» وائى. او ډير ځلى د دغو دواړو سفرونو مجموعه په هم دغه يوه لفظ د (اسراء) يا (معراج) سره تعبير كيږى.

د (معراج) احادیث تقریباً دیرشو تنو اصحابو څخه منقول دی چه په هغو کښی د (معراج) او (اسراء) واقعات په بسط او تفصیل سره بیان شوی دی.

د اسلافو او د اخلافو د جمهورو عقیده دا ده چه زمونږ پاک رسول الله محمد مصطفیٰ صلی الله علیه وسلم په ویښه (بجسدهالشریف) (معراج) ته بیولی شوی دی. یواځی دوه دری تنو صحابه ؤ رضی الله تعالیٰ عنهم او تابعینو رحمة الله علیهم څخه منقول دی چه د (اسراء) او د (معراج) واقعه او پیښه د منام (ویدیدو) په حالت کښی د یوه عجیب او غریب رؤیا (خوب) پشان ده لکه چه په دغه سورت کښی وروسته له دی نه د ﴿ وَهُلْجَلْنَا الرَّبِيَ اللَّيِ الْمُنْ الْوَيْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللّهُ اللّه

له اسلافو ځینی د هیچا قول داسی نه دی چه (معراج) د ویښتوب په حالت کښی محض په روحانی ډول (طریقه) سره واقع شوی دی لکه چه د ځینو حکماؤ او صوفیه ؤ په مذاق د هغه دا تجویز کاوه شی.

په «روح المعانی» کښی راغلی دی: «ولیس معنی الاسراء بالروح الذهاب یقظة کالانسلاخ الذی ذهب الیه الصوفیة والحکماء فانه وان کان خارقا للعادة و محلا للتعجب ایضا الا انه امر لا تعرفه العرب ولم یذهب الیه احد من السلف رحمة الله علیه» بیشکه ابن القیم رحمة الله علیه» بیشکه ابن القیم رحمة الله علیه په «زاد المعاد» کښی د عایشی صدیقی، معاویه او حسن بصری رضی الله تعالیٰ عنهم د مسلک توجیه په دغه شان سره کړی ده. مگر پر هغه باندی ئی کوم نقل نه دی وړاندی کړی او تش د ظن او تخمین څخه ئی کار اخیستی دی. ابن اسحاق او نورو هغه الفاظ چه له نورو مشرانو څخه نقل کړی دی په هغو کښی هیچیری د ویښتیا حالت نه دی تصریح کړی بهر حال قرآن عظیم الشان په هغه اهتمام او ممتاز او ځلیدونکی عنوان سره چه دغه د (اسراء) د واقعی ذکر فرمایلی دی او په هغومره جدیت او مستعدی سره چه مخالفین د هغه انکار او تکذیب په میدان دریدلی دی چه د هغه په اثر د ځینو موافقینو پښی هم ښوئیدلی دی. د دی خبری دلیل دی چه د دغه په اثر د ځینو موافقینو پښی هم ښوئیدلی

بنی اسرآئیل(۱۷)

روحانی سیر پشان نه و . د (اسراء) دعوی که د روحانی سیر او انکشاف په ډول (طریقه) ومنلی شی نو دغه به کفارو ته د دومره تعجب او استغراب او حیرت خبره نه کیده . ځکه چه د هسی روحانی انکشافاتو او سیرو په نسبت رسول اکرم صلی الله علیه وسلم د خپل د بعثت له ابتداء څخه معلومات او اخبار ورکول . دغه د ده (معراج) یا (اسراء) تعجب پیدا کوونکی او حیرت غورځونکی واقعه چه په خصوصی ډول (طریقه) سره د کفارو د تکنیب تردید \_ استهزاء او خندا سبب گرځیدلی ده علت ئی دا دی چه د هغه نوعیت، خصوصیت او کیفیت د ډیر حیرت موجب شوی دی . لکه چه پخپلو منځونو کښی به ئی سره ویل: «راځئ! نن د دی د نبوت مدعی یوه بله نوی ادعا او ډیره عجیبه او غریبه محیر العقوله وینا واورئ!» او که داسی نه وی، نو دوی به پخپله د دی واقعی پر اظهار ولی دومره متفکر او مشوش کیدل چه په ځینو صحیحه و روایاتو پخپله د دی واقعی پر اظهار ولی دومره متفکر او مشوش کیدل چه په ځینو صحیحه و روایاتو کښی مذکور دی . په ځینو احادیثو کښی داسی صاف لفظ راغلی دی: «شم اصبحت بمکه» یا «شم اتیت مکه»بیا د صباح په وقت کښی بیرته مکی ته ورسید، که (معراج) محض کوم روحانی کیفیت وی نو دوی په دغه شپه کښی له مکی معظمی څخه چیری غایب؟ او کوم ځای ته تللی و؟ . او د شداد بن اوس رضی الله تعالیٰ عنه او د نورو له روایاتو سره سم د ځینو اصحابو رضی الله تعالیٰ عنهم داسی پوښتنی څه معنی درلوده (لرله) چه: «د شپی له مخی تاسی پخپل دیره ځای کښی ولتولی شوئ او وکتلی شوئ تاسی چیری تالی وئ؟

سفر وکاوه ادریس عیسٰی سما ته مقرب «قاب قوسین او ادنیٰ» ته له زړه ځیر شه ته برهان د «ما یغشیٰ» ته

سفر وکاوه موسی طور سینیٰ ته محمد وخوت بالذاة «عرش اعلیٰ» ته فکر وکره ته بیان د «ما اوحیٰ» ته

زمونږ په نزد د «اسری بعبده» څخه دغه معنی اخیستل چه: «الله تعالیٰ خپل بنده په خوب کښی یا محض په روحانی ډول (طریقه) سره له مکی معظمی ځنی بیت المقلس ته بوتلو» دغه سره مشابه کیږی چه کوم سړی د «فاسر بعبادی» معنی داسی وکړی چه ای موسیٰ ځما بندګان بنی اسرائیل په خوب کښی، یا محض په روحانی ډول (طریقه) سره له مصره وباسه! او له ځان سره نی بوځه.» یا د «الکهف» په سورت کښی چه حضرت موسیٰ د حضرت خضر علیهما السلام د ملاقات لپاره ته او په سفر روان ؤ، د هغه په څو ځایونو کښی د «فانطلقا» لفظ راغلی دی ـ نو د هغه مطلب دی هم داسی واخیست شی چه دغه ګرد (ټول) محض په خوب کښی یا د روحانی سیر په ډول (طریقه) واقع شوی ؤ. باقی د «رؤیا» لفظ چه په قرآن کریم کښی راغلی دی د هغه مفسرینو د عربو له کلامونو څخه د دی شواهد وړاندی کړی دی چه د «رؤیا» د لفظ اطلاق کله مفسرینو د عربو له کلامونو څخه د دی شواهد وړاندی کړی دی چه د «رؤیا» د لفظ اطلاق کله ناکله د مطلق «رؤیت: لیدل» په معنی استعمالیږی، لهذا که له هغه څخه مراد هم دغه د «اسراء) واقعه وی نو د مطلق نظاره په معنی اخسیته کیږی چه په ظاهری سترګو سره شوی دی څو د نصوصو له ظواهره او د جمهور الامت له عقیدی څخه مخالفت ونشی. هو! د (شریک) په روایت نصوصو له ظواهره او د جمهور الامت له عقیدی څخه مخالفت ونشی. هو! د (شریک) په روایت کښی ځینی داسی الفاظ راغلی دی چه د هغو له مخی د «اسراء» وقوع د نوم (خوب) په حالت کښی ځینی داسی الفاظ راغلی دی چه د هغو له مخی د «اسراء» وقوع د نوم (خوب) په حالت

سبحان الذي (١٥) بنيّ اسرآئيل (١٧)

کښی معلومیږی مګر محدثین پر دغه خبره ګرد (تول) سره متفق دی چه د (شریک) حافظه خرابه ده، نو ځکه د ډیرو لویو لویو حفاظو د احادیثو په مقابل کښی د هغه روایت د استناد قابل نشی کیدی. حافظ ابن حجر رحمة الله علیه د (فتح الباری) په اواخرو کښی د (شریک) د حدیث اغلاط شمیرلی دی او دا ئی ښوولی ده چه د ده د روایت مطلب داسی کیدی شی څو د عمومی احادیثو څخه مخالف نشی. مونږ دا قسم تفاصیل دلته نشو درجولی. د (صحیح مسلم) په شرح کښی دغه مباحث په پوره شرح او بسط سره درج کړی شوی دی دلته تش دومره ښوولی کیږی چه راجح مذهب هم دا دی چه د (معراج) او د (اسراء) واقعه د ویښتوب په حالت کښی (بجسدهالشریف) واقع شوی ده. هو! که پخوا له دی نه یا وروسته هم داسی واقعات په خوب کښی هم دوی ته ورښوولی شوی وی نو له هغه څخه انکار نه دی پکار.

ویلی کیږی چه په یوه شپه کښی دومره اوږده مسافه به ئی څرنګه طی کړی وی؟ یا د ناری او زمهریری کری څخه به څنګه تیر شوی وی؟ یا د یوروپیانو له خیاله سره موافقه کله چه آسمانونه له سره نشته. نو دوی له یوه آسمانه دوهم دریم او نورو ته څرنګه تشریف یوړ؟ او دغه اخبار چه په روایتونو کښی مذکور دی څنګه به د تسلمیدلو وړ (لاتق) او قابل وی؟ لیکن تر نن پوری د دی خبری هیڅ کوم یو دلیل نه دی راوړاندی کړی شوی چه په واقع سره د آسمان په نامه کوم شی نه دی موجود؟ که د دغو خلقو دغه دعوی تسلیم هم کړه شی چه دغه تک شین موجود په واقع کښی تشه فضا او هغه فیالحقیقت آسمان نه وی نو د دوی د دغه ادعا ثبوت به څه وی؟ آیا دوی داسی ادعا هم کولی شی چه د دغه تک شین وجود نشی منلی کیدی؟

پاتی شوه دغه خبره چه په یوه شپه کښی دومره یو طویل سفر طی کول به غرنګه وی؟ نو ګرد (تول) حکماء دغه خبره تسلیموی چه د سرعت دپاره کوم حد او اندازه نه ده مقرره شوی. له نن (۱۳۲۹هـ ق) څخه سل کاله پخوا هیچا داسی یقین نشو کولی چه مثلاً فی ساعت (۳۰۰) میله لار وهونکی موتر به جوړیږی. یا به داسی طیاری (الوتکی) هم وی چه تر لسو زرو فیتو پوری جگ (وچت) ختلی شی د «مشین» او «بخار» او «برق» او نورو موجوده قوتونه او د هغو تأثیرات چا لیدلی ؤ؟ د نار کره نن ورځ د یوه بیمعنی لفظ په شان ګڼلی کیږی. هو! پاس د ډیر سخت برودت او د نورو عوارضو سره مقابله کوونکی آلات په طیاراتو کښی منصوبیږی چه د طیاری د مسافرینو حفاظت له زمهریری رود نه کوی دا خو د مخلوق د جوړ کړیو مشینونو حال طیاری د مسافرینو حفاظت له زمهریری سود نه کوی دا خو د مخلوق د جوړ کړیو مشینونو حال کیږی ځمکی یا لمر ته وګورئ چه په (۲۱) ساعتو کښی څومره مسافه وهی؟ د شعاع رڼا په یوه کیږی ځمکی یا لمر ته وګورئ چه په (۲۱) ساعتو کښی څومره مسافه وهی؟ د شعاع رڼا په یوه دقیقه (منت) کښی له کومه ځایه تر کومه ځایه رسیږی د وریځو بریښنا په مشرق کښی بریښی او په مغرب په یوه طرفة العین کښی لویږی (د اروپا خبری مونږ په ایشیا کښی آورو د ایشیا او او په مغرب په یوه طرفة العین کښی لویږی (د اروپا خبری مونږ په ایشیا کښی آورو د ایشیا او استریلیا کښی خلق آوری او د لویو بحارو له وقائعو څخه په همغه آن ارپ خبریږی او عکسونه په (ټلویزیون) کښی ګورو او د اتومیک بم له خورا (ډیر) لری ځایه کښی خبریږی و عکسونه په (ټلویزیون) کښی ګورو او د اتومیک بم له خورا (ډیر) لری ځایه

سبحانالذی(۱۵) بنیّ اسرآئیل(۱۷)

په هر چا باندی د توری گزار نشی ځینی ځای کښی غورځول د سپر ښه دی.

هغه چه برکت اچولی دی موند چار چاپیر د هغه «برکت اچولی دی موند چار چاپیر د هغه «بیول د محمد د دی لپاره و » چه هلته و بیت المقدس واقع دی الله تعالی دیر ظاهری او باطنی برکات ملک کښی چه «مسجد الاقصی» او بیت المقدس واقع دی الله تعالی دیر ظاهری او باطنی برکات ایښی دی. له مادی حیثیته د چینو، نهرونو، غلو، دانو، میوو او نورو افراطه او که د روحانی په اعتبار وکوت شی، نو د څومره انبیاؤ او رسولانو مسکن او مدفن او د دوی د فیوضو او انوارو سرچینه او مخزن ؤ. بنائی د نبی کریم صلی الله علیه وسلم د بیولو څخه هغه ځای ته دغه اشاره هم وی چه هغه گرد (تول) کمالات چه د بنی اسرائیلو په انبیاؤ او نورو تقسیم شوی ؤ، د ده په مقدس ذات کښی سره تول شوی دی، پر هغه تولو نعمتونو چه پر بنی اسرائیلو مبذول شوی ؤ، بنی اسماعیل قبضه کوونکی دی. د کعبی شریفی او د بیت المقدس د دواړو د انوارو او د برکاتو حامل هم دغه یو محمدی صلی الله علیه وسلم امت کیدونکی دی. په احادیثو کښی مصرحاً راغلی دی چه رسول الله مبارک په بیت المقدس کښی د گردو (تولو) انبیاؤ امامت وفرمایه. گواکی د انبیاؤ هغه د سیادت او امامت منصب چه محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم ته ورکړی شوی ؤ د هغه هغه د سیادت او امامت منصب چه محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم ته ورکړی شوی ؤ د هغه یوه حسی نمونه دوی ته او نورو مقربینو ته دلته وروبوده شوه

# وَاتَيْنَامُوسَى الْكِتْبَ وَجَعَلْنَهُ هُدًى لِبَنِي إِسْرَاءِيلَ ٱلْاتَتَخِنُ وَامِنُ دُونِ وَكِيَّا الْ

او ورکړی وو مونږ موسیٰ ته کتاب (تورات) او ګرځولی وو مونږ هغه (کتاب) هدایت لپاره د بنی اسرائیلو (اولادی د یعقوب) چه مه نیسی تاسی غیر له ما څخه هیڅ وکیل (دوست متولی جوړونکی د کارونو خپلو)

تفسیو : د نبی کریم علیه افضل الصلوٰة والتسلیم د فضل او شرف د بیان فرمائلو محخه وروسته د حضرت موسیٰ علیه السلام د ذکر په طرف ئی کلام منتقل کړه. کله چه د «اسراء» په ذیل کښی تر «مسجد الاقصیٰ» او «بیت المقدس» پوری د تللو ذکر ؤ، وروسته له هغه پر «مسجد اقصیٰ» او د هغه پر قدیمی متولیانو بنی اسرائیلو کومی مختلفی دوری چه تیری شوی وی، هغه د مسلمانانو د عبرت پخپله د بنی اسرائیلو د نصیحت لپاره بیانوه شی او دا آیت د هغه تمهید دی. د اسراء، په واقعه کښی اشاره ده چه د حجازی نبی امت یواځی د هم دی امانت مالک گرځیدونکی دی چه د (شام) په ځمکو کښی په ودیعت ایښی شوی ؤ. په دغو آیاتونو کښی بنی اسرآئیلو ته تنبیه ورکاوه شی چه که دوی د خپل خیریت غوښتونکی وی نو اوس د هم دی عربی رسول الله صلی الله علیه وسلم متابعت و کړی ـ نو الله تعالیٰ به هم د دوی پر حال لطف او عربی رسول الله صلی الله علیه وسلم متابعت و کړی ـ نو الله تعالیٰ به هم د دوی پر حال لطف او مهربانی فرمائی، که نه د پخوا په شان به بیا دوی ته د دوی د شرارتونو سزا ورکړه کیږی او د «مسجد اقصیٰ» له قولیته به هم محروموه شی.

﴿ ٱلْاَتَّكِنُونُونَكُونَ وَ وَهِ مَهُ نَيْسَعُ غَيْرُ لَهُ مَا شَخَهُ وَكَيْلُ دُوسَتَ مَتُولَى، جَوْرُونكى د د كارونو خپلو) يعنى په توريت كښى داسى هدايت وركړى شوى وو چه پر خالص توحيد قائم اوسيږئ! او د الله تعالىٰ شخه ماسواء بل هيڅوک خپل وكيل او كار جوړونكى مه گڼئ! او تل پر همغه الله تعالىٰ باندى توكل او اعتماد وكړئ!.

#### ذُرِّيَّةً مَنْ حَمَلْنَا مَعُ نُوْجِ إِنَّهُ كَانَ عَبُكًا شَكُورًا ﴿

ای اولاده د هغه چا چه سور (او بار) کړی وو مونږ سره له نوحه (په بیړی کښی په نعمتونو د الله شکر وباسئ بیشکه چه نوح ؤ بنده ډیر شکر ایستونکی (په هر حال کښی نو ښائی چه تاسی هم شاکر اوسئ!).

تفسير : يعنى تاسى د هغو كسانو اولاده يئ چه له نوح عليه السلام سره پر بيرى سپاره

سبحانالذی(۱۵) بنی اسرآئیل(۱۷)

(سواره) شوی وو او د الله تعالیٰ له عذابه ئی نجات موندلی وو، هغه احسان چه موند ستاسی پر لویانو کړی دی مه ئی هیروئ. وګورئ نوح علیه السلام چه تاسی د هغه (او د هغه د تابعانو) له اولادی څخه یئ څرنګه احسان پیژندونکی او شکر ایستونکی بنده ؤ، نو تاسی لره هم ښائی چه د هغه متابعت وکړئ!.

# وَقَضَيْنَا إلى بَنِي آلِمُ رَاءِ يُل فِ الْكِتْبِ لَتَفْسِدُ قَ فِي الْأَرْضِ مَرَّتَيْنِ وَلَتَعُلُقَ عُلُوًا كِبَيْرُا<sup>®</sup>

او قطعی حکم لیږلی ؤ مونږ بنیاسرائیلو (اولادی د یعقوب) ته په کتاب (تورات کښی داسی چه) خامخا به فساد وکړئ تاسی هرومرو (خامخا) په ځمکه (د شام)کښی دوه ځلی او خامخا سرکښی به وکړئ تاسی هرومرو په سرکښی ډیره لویه سره .

تفسیر: په توریت یا په بل آسمانی کتاب کښی دغه پخوا ویل شوی ؤ چه دغه قوم بنی اسرائیل دوه ځلی به په مملکت کښی سخته خرابی وکړی او د ظلم او تکبر طریقه به غوره کوی او د سختیو سرکښیو او تمردو مظاهره به کوی، لکه چه هم داسی هم وشو، او هر ځلی د الله تعالیٰ له جانبه د دردناکو سزاؤ خوند ورڅکاوه کیده چه د هغه ذکر داسی فرمائی:

# فَإِذَاجَاءُ وَعُدُا أُولَا مُكَابِكُتُنَا عَلَيْكُمُ عِبَادًا لَانَا أُولِي بَاشِ شَدِيبٍ فَجَاسُوا خِلَ التِيكِرِ وَكَانَ وَعُدًا المَّفَعُولِانَ

نو کله چه راغله وعده د اول انتقام (د هغو دواړو فسادونو څخه) نو مسلط کړی کړل مونږ پر تاسی بندګان زمونږ (هغه چه ستاسی د سزا لپاره مو مسلط کړی ؤ) چه خاوندان د جنګ سخت وو نو ګرد (ټول) ګرځیدل دوی (د وژلو او تالا کولو دپاره) په منځ د ښارونو (ستاسی)، او ؤ (دا کار یوه) وعده (خامخا) یوره کیدونکی.

تفسیر: یعنی په کلیو او ښارونو کښی د کورونو په منځ کښی ننوتل او ډیر خلق ئی ووژل او وینی ئی وبه بنه وینی ئی وبه الله تعالیٰ د وبهولی او ګرد (ټول) ئی سره لوټ او تالا کړل په دغه شانی هغه وعده چه الله تعالیٰ د دوی د سزا ورکولو په نسبت ورکړی وه پوره شوه.

## تُقرَّرَدَدُنَا لَكُوْ الْكُرَّةَ عَلَيْهُمُ وَآمُدَدُنْكُمُ بِأَمُوالِ وَبَنِيْنَ وَجَعَلَنْكُوُ آكُثْرُ نَفِيْرًا ﴿ إِنَ آحْسَنْتُمُ آحْسَنُتُمُ لِاَنْفُسِكُمْ قَعَ وَإِنَّ ٱسَأَتُمُ فَلَهَا ﴿

بیا بیرته و کرځوله (او درکړه) مونږ تاسی ته غلبه (دولت چه غالب شئ) پر دوی او مرسته (مدد) مو وکړه له تاسی سره په مالونو سره او په ځامنو سره او وګرځولی مونږ تاسی زیات له جهته د ملاتړه (لښکره). که نیکی وکړئ تاسی نو نیکی به کوئ تاسی لپاره د ځانونو خپلو، او که بدی کوئ تاسی نو (زیان ئی) پر نفسونو د تاسی دی.

تفسیر: یعنی کله چه تاسی ځما په طرف رجوع وکړه او د توبی او انابت طریقه مو غوره کړه مونږ بیا تاسی ته پر دښمنانو بری او کامیابی درکړه. له نیکی او بدی څخه هر څه نفع او نقصان چه رسیږی، هم دا تاسو ته دررسیږی.

له غنمو زرغونیږی تل غنم غنم نه کیږی له اربشو نه اربشی له غنم د نیکی جزا نیکی ده بدی سزا ده بده د نیکی وکړه نیکی مومی د بدی سزا ده بده د عمل له مکافاته غافل مشه له غنمو غنم کیږی له اربشو نه اربشه

### فَإِذَاجَاءُ وَعُدُ الْأَخِرَةِ لِيَهُ وَءَا وُجُوهَ كُمُ وَلِيَدُخُلُوا الْمَتَجِدَكُمَادَخَلُوهُ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَلِيُتَبِّرُوا مَا عَكُواتَثِبُيرُانَ

نو کله چه راغله وعده د وروستی (انتقام، فساد نو بیا می خپل بندگان مسلط کړ پر تاسی) دپاره د دی چه دوی بد کړی مخونه د تاسی یعنی د غم آثار پکښی ښکاره کړی) او دپاره د دی چه ننوځی مسجد د بیت المقدس ته لکه چه ننوتلی ؤ په هغه کښی اول ځلی او دپاره د دی چه هلاک (خراب) کړی هر هغه (ځای او شی) چه دوی غالب شوی وو (پری) په ډیر سخت خرابولو او هلاکولو سره.

تفسیر: یعنی په ډیر ووژلو او وهلو سره ستاسی رنګونه خړ او مخونه مو خراب کړل او په مسجد اقصیٰ بیت المقدس کښی ننوتل او د پخوا په شان لوی شور ما شور او بلوه ئی ونښلوله،

سبحان الذي (١٥) بنيّ أسرآئيل (١٧)

صورتونه، هیاکل او نور شیان ئی خراب او تباه کړل او په دی شان د بنی اسرائیلو قوت د تل لپاره خاتمه وموندله.

# عَلَى رَثَارُ أَنْ يُرْمَكُمُ وَانْ عُدُنَّهُ عُدُنَا وَجَعَلْنَاجَهَنَّهُ لَكُوْرِينَ وَجَعَلْنَاجَهَنَّهُ

نژدی دی رب ستاسی چه رحم و کړی پر تاسی (که توبه مو و کړه) او که بیرته و کرځیدئ تاسی (فساد ته) نو مونږ به هم راو کرځو (عقوبت ستاسی ته) او کرځولی دی مونږ دوز خ دپاره د کافرانو بندی خانه.

تفسیو : حضرت شاه صاحب لیکی: «په توریت کښی ویلی شوی ؤ چه بنیاسرائیل به دوه ځلی شرارت وکړی د هغه په جزاء به دښمنان د دوی پر ملک غالبیدی هم داسی وشوه یو ځلی «جالوت» غالب شو بیا الله تعالیٰ هغه د حضرت داؤد علیه السلام په لاس هلاک کړ. بیا بنیاسرائیلو ته لا زیات قوت ورکړ شو. د حضرت سلیمان علیه السلام په سلطنت کښی دوهم ځلی د پارسیانو څخه بخت نصر غالب شو، وروسته له دی نه د یهودانو سلطنت بیا قوت ونه موند. اوس فرمائی چه الله تعالیٰ په مهربانی راغلی دی که تاسی د محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم تابع شئ نو هم هغه سلطنت او غلبه به بیا در په برخه شی او که تاسی بیا شرارت وکړئ تاسی غالبان کړو. او په آخرت کښی د دوزخ اور در تیار دی. ځینی علماء له ډومبنی وعدی تاسی غالبان کړو. او په آخرت کښی د دوزخ اور در تیار دی. ځینی علماء له ډومبنی وعدی څخه د بخت نصر حمله اخیستی ده چه ۱۲۰۸ کاله پخوا تر هجرته وه او له دوهمی وعدی څخه «طیطوس رومی» مرادوی چه ۱۵۰ کاله پخوا تر هجرته وه او له دوهمی وعدی څخه کښی یهودان په پوره ډول (طریقه) سره تباه او برباد شول او «مقدس هیکل» ئی له لاسه کښی یهودان په پوره ډول (طریقه) سره تباه او برباد شول او «مقدس هیکل» ئی له لاسه وویست، والله اعلم.

#### إِنَّ هٰنَاالْقُوْانَ يَهُدِى لِلَّتِي هِيَ اَقُومُ وَ يُبَيِّرُ الْمُؤْمِنِيْنَ الَّذِيْنَ يَعْمَلُونَ الصَّلِحْتِ اَنَّ لَهُمُ اَجُرًاكِيِيرًاكُ

بیشکه دغه قرآن هدایت کوی (سیی نیکانو ته) هغه (لیاره) چه هغه ډیره برابر سمه صافه سه ده او زیری ورکوی مؤمنینو ته هغه (مؤمنان) چه کوی سبحان الذي (١٥) بنيّ اسرآئيل (١٧)

#### دوی ښه (عملونه) د دی چه شته دوی ته اجر ډير لوی (نعمت جنت).

تفسیر: هسی خو «تورات» هم بنی اسرائیلو ته لیار ښوونکی ؤ، لکه چه پخوا ئی فرمایلی دی. «هدی لبنی اسرائیل» لیکن دغه قرآن عظیم الشان گردی (تولی) دنیا ته له گردو (تولو) څخه زیات او ښه سمه، صافه مضبوطه لیار ښیی او نور گردی (تولی) قومی لیاری د هم دغه «اقوام» لاندی مندرج شوی دی. لهذا که نجات او بری ستاسی پکار وی، نو د خاتم الانبیاء محمد مصطفیٰ صلی الله علیه وسلم متابعت وکرئ! او پر دغه محمدی سم صفا سرک باندی درومئ! او هغه کسان چه په قلب او جوارح یعنی په ایمان او صالح عمل سره پر دغه سمه صافه ارته لیاره تک کوی، نو قرآن کریم په دنیا کښی هغه ته طیبه حیات، او په آخرت کښی د جنت عظیم الشان بشارات آوروی. باقی هغه کسان چه له هغوی سره بیخی د آخرت څه فکر او خیال نشته او د غفلت او غرور په نشو کښی په دنیوی لذاتو او شهواتو کښی ډوب تللی دی او اصلاً د آخرت په غفلت او عرور په نشو کښی په دنیوی لذاتو او شهواتو کښی ډوب تللی دی او اصلاً د آخرت په فکر او سودا کښی نه دی د هغوی د بد انجام او خراب عاقبت ذکر داسی فرمائی:

# وَّانَ الَّذِينَ لَانُوْمِنُونَ بِالْاِخِرَةِ اَعْتَدُنَا لَهُوْعَذَا بَاالِيُمَانَ وَلَا الْمُعَالَ الْمُعَالِدُهُمَا الْمُعَالَ الْمُعَالِدُهُمَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

او بیشکه هغه کسان چه ایمان نه راوړی په آخرت باندی تیار کړی دی مونږ دوی ته عذاب دردناک. او دعاء کوی (غواړی) انسان شر (پر خپل ځان او اولاد د زړه تنګی په وقت کښی) په (مثل د) غوښتلو د ده د خیر، او دی انسان تلوار کوونکی (په غوښتلو د خیر او د شر د دواړو).

تفسیو: یعنی قرآن کریم خلق د ډیرو ښو ښیکنو (فایدو) په طرف بولی، د اجر کبیر بشارات اوروی. او د بدی د مهلکو نتائجو څخه انسانان خبروی. لیکن د نادان انسان حال دا دی چه هغه سره د دغو ګردو(ټولو) خبرو د آوریدلو بیا د خپل ځان دپاره خرابی او بدی په همغه اشتیاق او الحاح سره غواړی لکه چه کومه نیکی خپل ځان دپاره غواړی دوی له انجام څخه خپلی سترګی پتوی او په ډیر تیزی او تلوار سره د بدیو او ګناهونو په طرف ورځغلی او منډی ورپسی وهی. بلکه ځینی بدبختان په صافو الفاظو سره پخپلو ژبو سره داسی وائی:

ای الله! که دغه نبی پخپلی دغی دعوی کښی صادق او رښتين وی، نو پر مونږ باندی له آسمانه کاڼی واوروه! يا بل کوم سخت عذاب راباندی نازل کړه!» ځينی بيوقوفان له ډيره قهره او غضبه ريږدی (رپيږی). او شين او سور ګرځی، او په دغه حالت کښی خپل ځان يا خپل اولاد يا نورو

سبحان الذي (١٥) بنيّ أسرآئيل (١٧)

ته بی له پوهیدلو او سنجولو (غور کولو) ښیرا کوی، ځینی د دنیا عاجله نفعه خپل معبود او مقصود گرځوی. او په حلالو او حرامو او په هره یوه طریقه سره چه لاس ئی ور ورسیږی د هغه په لوری منډی وهی او نه پوهیږی چه د دغه ښایسته او زړه وړونکی شی لاندی مار یا لرم پټ دی چه بالاخر سړی د هلاکت په کنده کښی غورځوی. حقیقت دا دی چه بنیآدم د خپل تلوار او جلتی او د وړاندی او وروسته نه کتلو څخه د یو شی په ظاهری ښائست او سینگار، او وضعیت او هیئت غولیږی او د هغه پر بدو نتائجو هیڅ غور نه کوی پس هره خبره چه کوم وقت سانحه شوه فیالفور ئی وائی، یا په منډو یو لوری ته ځی او دی ته ئی فکر او فهم نه وی چه پښه ئی پر څه لگیږی. که انسان عجلت او جلتی پریږدی او له تدبر او متانت څخه کار واخلی او د هر کار عاقبت او انجام ته وگوری، نو له سره دغسی اغلاط او خطاوی ورڅخه نه صادریږی.

# وَجَعَلْنَا الْيُلُ وَالنَّهَا رَايْتَ يُنِ فَمَحُونَا اَيَةَ الَّيْلِ وَجَعَلْنَا اَيْتَ اللَّهِ الْيَلِ وَجَعَلْنَا اَيْتَ النَّهَارِمُبُومَ وَالتَّعَلُمُوا عَدَ السِّنِيْنَ وَالنَّهَارِمُبُومَ وَلَيْعَلُمُوا عَدَ السِّنِيْنَ وَالْجُسَابُ وَكُلَّ مَنَى فَصَلْنَاهُ تَفْصِيلُا اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

او کرځولی ده مونږ شپه او ورځ دوه دلیله (د کامله قدرت خپل) نو محوه کړه مونږ علامه د شپی او وګرځوله مونږ علامه د ورځی روښانه (چه هر شی پکښی لیدل کیږی) لپاره د دی چه طلب کړئ تاسی (په رڼا د ورځی کښی) فضل له رب خپل او (دپاره د دی) چه معلوم کړئ وپوهیږئ تاسی (په دغه اختلاف د دی شپو او ورځو کښی) شمار د کلونو او حساب (د اوقاتو) او هر څیز (چه تاسی ورته اړ «مجبور» یئ) بیان کړی دی مونږ هغه په بیانولو واضحو سره،

تفسیر : د شپی تیاره، د ورځی رنا، د دغو دواړو څخه کله د یوه لوئیدل او کله د بل، بیا د شپی له مخی د میاشتی ورو ورو لوئیدل، او د سپوږمی ورو ورو وړیدل، د سپوږمی تته یخه وړانګی او د لمر تیزی او تودی پلوشی، دغه ګرد (ټول) د الله قدوس د کامله قدرت نمونی دی چه د دوی څخنی د هر یوه نظام علیٰحده او مستقل دی، او له هره یوه سره په زرهاؤ فوائد او مصالح تړلی دی او د دغو ګردو (ټولو) مجموعی نظام سره بیل دی چه له شروع څخه تر اوسه او تر «ماشا الله» پوری د نهایتو مضبوطو اصولو او ټینګو قوانینو لائدی دور او حرکت کوی. ﴿ مَنْهَوْتَاایدَالیّل ﴾ : نو محوه کړه مونډ علامه د شپی) یعنی د شپی نمونه تیاره او ورکه ده او سپوږمی روښنایی د لمر په اعتبار سپکه روښنایی او لډ څه تیاره ښکاری لکه پخپله د سپوږمی

جرم (چکی او تیکلی) د کتونکی په نظر داغداره سکاری.

﴿ وَيَجَلَنَا الْهَارُهُ بُومَوُ ﴾ الآية - او وګرځوله مونږ علامه د ورځی روښانه چه هر شی پکښی لیدل کیږی لپاره د دی چه طلب وکړی تاسی (په رڼا د ورځی کښی) فضل له رب خپل) یعنی د ورځی په وقت کښی چه د لمر په اشعه ؤ (پلوشو) هر شی صاف او ښکاره په نظر راځی خلق تازه دمه بیا پر خپلو چارو کښی لګیا کیږی او د رزق او روزی په تلاش او لتولو پسی لویږی او په رنګارنګ کارونو کښی مشغولیږی.. الغرض پر هغه شیانو چه د شپی له مخی د تیارو پرده لویدلی وی، د لمر پلوشی (اشعه) هغه ګرد (ټول) سره بی پردی کوی. او د هغو کسانو سترګی خلاصوی چه تراوسه په درانه خوب کښی ویده او مدهوشه پراته وو چه دغه لوری او هغه لوری ته په تګ او راتګ او کاروبار کښی سره بوخت او لګیا په نظر راځی.

﴿ وَلِتَعَكَّوُامَكَدُالتِنِيْنَوَلِيِّمَاكَ ﴾ او دپاره د دی چه معلوم کړئ وپوهبېرئ تاسی په اختلاف د دی شپو او ورځو کښی شمار د کلونو او حساب د اوقاتو) یعنی د شپی او د ورځی د تګ او راتګ د لمر او سپوږمی د ختلو او پریوتلو سره د میاشتو او د کلونو حساب او نور دیر اقسام لوی او واړه حسابونه اړ (مجبور) او تعلق لری.

﴿ وَكُلَّ مُثَالِمَةٌ تَفْقِيلًا ﴾ او هر څيز چه تاسي ورته اړ (مجبور) يئ بيان کړی دی مونږ هغه بیانولو واضحو سره) تاسی ښه وپوهیږئ چه له ویریدلو، او شور ماشور لګولو، او ژر غوښتلو څخه هیڅ یوه فائده په لاس نه درځي، الله تعالیٰ د خیر او د شر او د نور هر څیز اندازه هم داسی مقدره او مقرره کړی ده لکه چه د شپی او د ورځی اندازی مقرری دی چه د هیچا په ژر غوښتلو او چالاکی کولو سره نه شپه لنډيږی، او نه ورځ وږديږی او ګرد (تول) يخپله همغه مقرر وقت کښي صبا او بيګا کيږي. د شر څخه وروسته د خير ځنې پس ته د شر راتګ هم داسې وګنځ! لکه چه د ورځی یسی شپه او شپی یسی ورځ راځی. او د هغه سلسله لا ینقطع او برله یسی ده . د دنیا د ګرد (ټول) خیر او شر سلسله د یوی معینی ضابطی او نظام لاندی ده چه د هغه ماتول، یا لری کول د هیچا له واکه (اختیاره) نه دی پوره او نه امکان لری. د دغی دنیا مکدر او منغض ژوندون، د توری تیاری شپی په شان وګنځ چه د هغه په تیارو کښی انسان ته د خیر او شر نتائج بیخی به صاف ډول (طریقه) سره نه ښکاری. بیشکه الله تعالیٰ انبیاء او مرسلین عليهم السلام راليږلي دي، څو دوي د دغې شپې په توري تياري کښې مخلوق ته سمه صافه او صحیحه لیاره وښیی، او د دوی په مخکښی سم د دوی له درجو سره رڼا وکړی چه په هغه سره خلق د خیر او شر په حقیقت ویوهیږی. او بری د حقائقو انکشاف په ښه شان سره وشي. لیکن داسی صریح او بدیهی انکشاف چه یه هغه کښی د بشر هر فرد ته د انکار او د شبهو ځای او مجال یاتی نشی هلته به کیږی چه زمونږ د دغه دنیوی ژوندون شپه بای (آخر) ته ورسیږی او د محشر د صبا لمر وخیژی. هلته به د انسان هم هغه عمل چه د دنیا به تیاره ژوندون کښی هر وخت د ده د غاړی غړوندئ او غاړکئ وه خو د غفلت او جهالت او نورو په تياره کښې نه په نظر ورتله، صاف او ښکاره ئي په نظر څرګنديږي (ښکاريږي). او د يوه واضح او روښان کتاب

سبحان الذي (١٥) بنيّ اسرآئيل (١٧)

په شان به ور د مخه کیږی چه د هغی ورځی په رڼا به ئی هر سړی بی تکلفه لوستلی شی.

﴿ نَکُشَفَتُمَنَّتُوْفِلُمُ لِلَّهُ مُرَکِدًا لَّهُ ﴿ (٢٦) جزء د «ق» ۲۲ آیة ۲ رکوع) په هغه
وقت کښی چه خپل ګرد (ټول) واړه او لوی اعمال پخپل اصلی رنګ وګوری نو داسی به وائی:
﴿ مَالِهٰ لَمَاالْكِتُ لِاَیْفَادِرُصَغِیْرَةً وَلَاکِهٔ یُرُقًالِلَاَ اَصُلٰهَا ﴾ (۱۵ جزء د الکهف ٤٩ آیة ۲ رکوع)
رکوع)

# وَكُلُ إِنْسَانِ الْزَمِنْهُ ظَلْمِرَة فِي عُنُقِهُ وَغُوْجُ لَهُ يَوْمَ الْقِيمَة كِتَابَاتِيلَقُهُ مَنْشُورًا ﴿ وَمُرَاكِتُهُ كَانِي مِنْفُسِكَ الْيُومَ عَلَيْكَ حَبِيبًا ﴿

او هر انسان لارم کړی دی مونږ له ده سره عمل د ده په غاړه د ده کښی، او راوبه باسو ده ته په ورځی د قیامت کښی یو کتاب (لیکلی شوی) چه یو ځای به شی وبه وینی هغه غوړیدلی. (او وبه ویلی شی ده ته) ولوله (دا) کتاب د تا (عمل نامه خپله) ، کافی (بس) دی هم دا ځان ستا نن ورځ پر تا باندی حساب کوونکی (د نیکیو او د بدیو).

تفسیر: یعنی د قسمت شومی او د اعمالو بدی د ده د غاړی غړوندی ګرځیدلی دی چه له سره تری نه بیلیږی. او د قیامت په ورځ به ئی هم هغه په نظر ورځی او هر یوه انسان ته د ده اعمالنامه پخپل لاس کښی ورکاوه کیږی چه پخپله ئی ولولی او فیصله وکړی چه هغه کارونه چه ده پخپل ګرد (ټول) عمر کښی کړی دی، ټول پکښی شته؟ یا تری څه شی پاتی دی؟ یا پکښی څه زیات شی لیکلی شوی دی نو هر سړی به په دغه وقت کښی یقین کوی چه د هغه یوه یوه ذره عمل بی له تزئیده او تنقیصه پکښی شته. پخوا له دی نه دغه ذکر و چه په دنیا کښی الله کتاب لوی قرآن لیږلی دی او هغه حساب چه له لمر او سپوږمی او له نورو سره متعلق دی، اوس په دغو لوستلیو شویو آیاتونو کښی ئی د قیامت د حساب او کتاب ذکر وفرمایه چه پر هغه پخوانی حساب او کتاب او کتاب باندی د نتیجی په ډول (طریقه) مرتب کیږی.

### مَنِ اهْتَلَى فَإِنَّا يَهْتَدِى لِنَفْسِهُ وَمَنْ ضَلَّ فَاتْمَا يَضِلُّ عَلَيْهُ أَ وَلاَتَزِدُ وَازِرَةٌ رِّرِّدُ الْخُرِي

هر چا چه سمه صافه لياره ونيوله نو بيشكه هم دا خبره ده چه سميږى دى

په لیاری دپاره د (نفعی د) ځان خپل او هر څوک چه گمراه شو پس بیشکه هم دا خبره ده چه گمراه کیږی پر ضرر د ځان خپل، او نه اخلی هیڅ اخیستونکی بار د گناه د بل چا:

تفسیر : یعنی الله تعالیٰ کردو(ټولو) ته سمه صافه لیاره ورښولی ده، اوس که څوک پر هغی ځی که نه ځی اختیار لری او پخپله دی خپله نفعه او نقصان وګوری! ځکه چه د ده د عمل د طریقی نفع یا نقصان پخپله هم ده ته رسیلونکی دی. او د یوه سړی د ګناه پیټی او بار به د بل په سر نه باریږی.

## وَمَا كُنَّامُعُدِّبِينَ حَتَّى نَبْعُتَ رَسُولُ

او نه يو مونږ عذاب وركوونكى (هيڅ طائفى ته) تر هغه پورى چه وليږو كوم رسول (چه لياره د توحيد او شريعت ورته بيان كړى).

تفسیر: یعنی بلاشبهه بد عمل آفت راولی، خو الله تعالیٰ پخوا له پوهولو محخه هیخوک نه نیسی نو محکه رسولان لیږی چه خلق غافله او بیخبره پری نیدی او له نیکو او بدو محخه ئی په پوره ډول (طریقه) خبردار کړی. د هغو خبرو زیاته تشریح او ډیر توثیق د انبیاؤ په ژبه وکړی شی چه پری انسان محض د عقل او فطرت په لیار ښوونه پوهیدی شی (مثلاً د باری تعالیٰ وجود یا ئی توحید) او هغه شیان چه ادراک ئی په محض عقل سره نه وی کافی د وحی او الهام په رنا کښی وړاندی کړی شی، نو محکه د خلقت له ابتداء محخه الله تعالیٰ د وحی او د رسالت سلسله جاری فرمایلی ده محو د انبیاء علیهم السلام انوار او فیوض په دنیا کښی داسی یوه فضا پیدا کړی چه هیڅ یو معذب قوم په دنیا یا په آخرت کښی د جهل او د ناپوهی عذر به وړاندی نه کړی شی. او په دغه پلمه (تدبیر) د الله تعالیٰ له عذابه ځان نشی ژغورلی (بچ کولی)

تنبیه : دلته مفسرانو د «اصحاب الفترة» او وړکیو پر تعذیب باندی بحثونه کړی دی چه مونړ ئی په دغه ځای کښی د تطویل له خوفه نه شو لیکلی.

# وَإِذَا اردُنَا اَنْ تُعْلِكَ قَرْيَةُ اَمَرْنَا مُثَرَفِيهَا فَفَسَقُوْ افِيهَا فَحَقَ عَلَيْهَا الْفَوَلُ فَنَ مُرْنِهَا تَكُمِيرُانَ

او کله چه اراده وفرمایو مونږ د دی چه هلاک کړو کوم کلی (ښار) نو امر وکړو مونږ غټانو (او متمولانو) د هغه (ښار) ته (په طاعت د الله سره) نو

سبحان الذي (١٥) بنيّ اسرآئيل (١٧)

فسق وکړی دوی په هغه کښی نو حق (او ثابت) شی پر (ذمه د وسیدونکی د) هغه خبره (د عذاب) نو هلاکوو مونږ دوی په هلاکولو سختو سره (سره له ګډولو د کلیو او ښارونو د دوی).

تفسیر: یعنی کله چه د بدعملیو په سبب کوم کلی (یا ښار) تباه کیږی نو خلق ئی هم داسی یو نانجاپی دفعتاً نه نیول کیږی، او نه هلاکیږی. بلکه د حجت له اتمامه وروسته سزا ورکوله کیږی. او د نبی یا د نبی د نائبینو په ژبه د الله تعالیٰ احکام هغوی ته رسولی کیږی. خصوصاً د هغه محای مشرانو او بارسوخو خلقو ته چه د هغوی له منلو او نه منلو اثر پر تولو لویږی خو هرومرو (خامخا) اطلاع ورکوله کیږی. کله چه دغه مغروران او متکبران سره له پوهی د الله تعالیٰ پیغام نه منی، او په توکو او مسخرو بلا تکلفه تری غاړی غړوی او په دغه وضعیت هغه کلی خراب او مسموموی، دلته نو دغه کلی خپل محان ښکاره مجرم ثابتوی، او د الله تعالیٰ د عذاب مستحق گرمځی نعوذ بالله من شرور انفسنا.

تنبيه : وقَالَ بعض السلّف أَنَ الامر فى قوله تعالىٰ ﴿ آمَرَالُهُ فَهَا ﴾ امرتكوينى قدرى بالفسق. وقوله تعالىٰ ﴿ إِنَّاللهُ لَالِأَنْ الْأَمْرُ التشريعي، فلا منافاة ، فافهم

# وَكَمْ اَهْلَكُنَامِنَ الْقُرُونِ مِنَ بَعُدِ نُوْجٍ وَكَ فَى بِرَبِّكَ بِنُ نُوْبِ عِبَادِهِ خِيلِيَا الْقُرُونِ مِنَ بَعُدِ نُوْجٍ وَكَ فَى بِرَبِّكَ بِنُ نُوْبِ عِبَادِهِ خِيلِيرًا بَصِيرًا

او ډیر هلاک کړی دی مونږ له (اهل د) قرنو پس له نوح (لکه عادیان او ثمودیان)، او کافی (بس) دی رب ستا په ګناهونو د بندګانو خپلو ښه خبردار ښه لیدونکی (عالم په پټو او ښکاره ؤ).

تفسیر: د آدم علیه السلام له زمانی څخه د نوح علیه السلام تر زمانی پوری ګرد (ټول) خلق مسلمانان وو. وروسته شرک او بت پرستی پیدا شوه. نو نوح علیه السلام د هغوی د اصلاح دپاره ولیږلی شو. نوح علیه السلام تر سلهاؤ کلونو پوری خلقو ته دعوت او تبلیغ وکړ مګر هیڅ اثر ئی پر دوی ښکاره نشو بالاخر هغوی ګرد (ټول) په طوفان (څپان) کښی هلاک کړل شول. وروسته له دوی نور ډیر اقوام (لکه عاد، ثمود او نور هم) هلاک کړل شو حاصل ئی دا چه د اقوامو د اهلاک سلسله د نوح علیه السلام د بعثت څخه وروسته شروع شوه.

﴿ وَكَنْ بِرَيِّكَ ﴾ الآية ـ او كافى بس دى رب د تا په گناهونو د بندگانو خپلو ښه خبردار ښه ليدونكى عالم په پتو او ښكاره و) يعنى هيڅوك بى قصوره نه نيول كيږى او هيچا ته نامناسبه سزا نه ورکوله کیږی. بلکه د هر چا ګناهونو ته ګوری او د هغه ګرد (ټول) اوضاع او اطوار په پوره ډول (طریقه) ورڅرګند (ښکاره) او معلوم دی او د هغو سره مناسبه او موزونه سزا ورته ورکوی او همغسی معامله ورسره کوی.

## مَنُ كَانَ يُرِيْدُ الْعَاجِلَةَ عَجَلْنَالَهُ فِيهَامَانَشَا اللَّهُ وَلِيُهَامَا نَشَا اللَّهُ وَلِيُهُمُّ مَعَلْنَا لَهُ جَهَنَّةً وَلِيكَ اللَّهُ اللَّهُ الْمَدُّ مُومًا مِّذُ اللَّهُ عَلَيْنًا

هر څوک چه وی چه غواړی (په عمل خپل سره فقط دغه دنیا نو په تلوار به ورکړو مونږ ده ته په دی دنیا کښی هومره چه مشیت وفرمایو مونږ دپاره د هغه چا چه اراده وفرمایو مونږ بیا به وګرځوو مونږ ده ته (عذاب د) دوزخ (په آخرت کښی) چه ننوځی به په هغه دوزخ کښی ملامت کړی شوی شړلی شوی (له رحمته).

تفسیر : یعنی دا ضروری نه ده چه د دنیا هر یو عاشق (مین) فوراً هلاک کړی شی. بلکه مونږ له دغو خلقو محنی هغو کسانو ته چه تش د دنیوی متاع دپاره سرگردانه گرځی، هر چا ته چه اراده وفرمایو او هغومره چه اراده وفرمایو سم له خپله حکمته او مصلحته د دنیا سامان ورکوو. څو د دوی د جداوجهد او د فانی نیکیو فانی ثمره ور ورسیږی. او که هغوی ته آخری سعادت مقدر نه وی نو د شقاوت جام ئی خو په پوره ډول (طریقه) تر څندو (غاړو) پوری ورته چک کړی شوی وی او په نهایت ذلت او رسوائی د دوزخ د ابدی بندی خانی خوا ته په تیل وهلو بیول کیږی.

## وَمَنْ آزَادَ الْإِخِرَةَ وَسَعَى لَهَا سَعُيهَا وَهُوَمُؤْمِنٌ فَأُولَإِكَ كَانَ سَعَيْهُمُ مَّشْكُورًا

او هر څوک چه غواړی آخرت (جنت) او سعی کوی هغه ته سعی لائقه د ده (په طاعت د الله) حال دا چه دی (خالص) مومن هم وی نو دغه کسان ده سعی د دوی مقبوله (په نزد د الله کښی).

تفسير : يعنى د هر چا په زړه کښى چه يقين او ايمان موجود وى او په نيک نيت د الله تعالىٰ

رضاء او خوښی او د اخروی ثواب دپاره د رسول الله د ورښوولی لیاره باندی په عملی ډول (طریقه) منډی وهی او ورځغلی، نو مونږ د دوی کوښښ له سره ضائع او ابته (خراب) کوونکی نه یو. او یقیناً د احدیت په دربار کښی په حسن قبول سره به مفخر او سر لوړی کیږی.

## ڬؙڒؖٳؿٝڷؙۿٷٛڵٳ۬؞ۅؘۿٷٛڵٳٝ؞ڡؽعڟٳ۫؞ڔؾڮٷڡٵڬٳؽۼڟٳٛ؞ٛۯؾڮػڂڟۏۯٳ۞

هر یوه (له دغو طلب ګرو د دنیا او عقبیٰ) سره مدد کومک کوو مونږ (په متوالی د عطاء سره) دغه (اولی ټولی) سره (چه طالبان د دنیا دی) او د دغه دوهم ټولی سره (چه طالبان د عقبیٰ دی) له ورکولو د رب ستا، او نه دی ورکول د رب ستا (په دنیا کښی) منع کړی شوی (له هیچا نه).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ سم له خپله حکمته او مصلحته ځینو د دنیا طِالبینو ته دنیا . او د آخرت کردو (ټولو) طالبانو ته آخرت عطاء فرمائی. د الله تعالیٰ په عطاء کښی هیڅوک مانع او مزاحم نشی کیدی یا ئی دا مطلب چه د دنیا طالب وی یا د آخرت دغو دواړو ته له دنیوی امداد څخه حسب المصلحت حصه وررسیږی، محض د کفر او عصیان لامله (وجی) د دنیوی بخښښ دروازی او ورونه نه پری ټړلی کیږی.

## ٱنْظُرُ كِينْ فَضَّلْمَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ وَلَلْافِرَةُ ٱكْبَرُدُرَجْتٍ وَٱكْبُرْتَعُضِيْلًا

وګوره چه څرنګه فضیلت ورکړی (غوره کړی) دی مونږ ځینی د دوی ته پر ځینو نورو (په رزق او په نورو کښی) او خامخا آخرت ډیر لوی دی له جهته د مرتبو او ډیر لوی دی له جهته د بهتر والی (له دنیا نه).

تفسیر: یعنی لکه چه په دنیوی ژوندون کښی د مال، دولت، عزت، حکومت او د نورو په اعتبار یو په بل باندی یوه اندازه فضیلت لری په هم دی باندی قیامت هم قیاس کړئ! چه په آخرت کښی به د اعمالو او احوالو په لحاظ په څه اندازه د مراتبو فرق وی. لکه چه له نصوصو څخه ثابت دی چه د جنت درجات، او د جهنم درکات سره بی حده متفاوت دی. په حدیث

کښی راغلی دی چه د جنت په دواړو درجو کښی به د ځمکی او آسمان تفاوت وی. لائدنی وسیدونکو ته به باندنی وسیدونکی داسی ښکاری لکه چه مونږ ته له ځمکی څخه په افق کښی ستوری بریښی، پخوا ئی راښوولی ؤ چه د جنت دغه درجی د هغو کسانو په برخه کیږی چه د آخرت دپاره د هغه سره لائقی منډی وهلی وی او لازمه کوښښ او زیار (محنت) ئی ورښکلی وی. په ورستینو آیاتونو کښی تر لری ځایه پوری د آخرت د سعی طریقه راښوولی شوی ده چه د هغی په تعمیل سره انسان ته دغه لوړ مقامات حاصلیږی. د ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه قول دی چه «حق تعالیٰ د (تورات) ګرد (تول) اخلاقی تعلیم د بنیاسرائیل د سورت په (۱۵) آیتونو کښی داخل کړی دی. هغه پینځلس آیتونه د دی سورت له دریمی رکوع له سره څخه شروع کیږی.

## لَاتَجُكُ مَعَ اللهِ إِلهَا اخْرَفِتَقَعُكُ مَنْ مُومًا عَنْنُ وُلاَ

مه نیسه (ای بنده) سره له الله معبود بل (او که دی ونیو) نو (عاجز) به کینی (تل په دوزخ کښی) ملامت کړی شوی (د خلقو) بی ملګری (بی برخی کړی شوی له خیره).

تفسیر : یعنی شرک داسی ظاهر البطلان غیز دی چه د هغه له اختیارولو څخه د الله تعالیٰ او د هغه پرښتی، بلکه د دنیا د گردو (تولو) پوهانو په نزد تاسی منموم او ملزم گرځئ! لکه چه نن مونږ پخپلو سترکو سره گورو په هغو مناهبو کښی چه د شرک صریح تعلیم ؤ هغه هم د پوهانو په جرګو کښی د ځای حاصلولو دپاره ورو ورو د خپل منهب اصلاح او ترمیم کړی دی او د توحید په لوری رانژدی کیږی. هر یو عاقل دغه محسوس کړی دی چه اشرفالمخلوقات انسان دپاره به دغه ډیر د ذلت او رسوائی موجب وی چه له خپله ښکته، یا د کوم عاجز مخلوق په مقابله کښی سر په سجده ولویږی، خصوصاً بیا هغو څیزونو ته د غوښتنی لاس وغځوی چه هغه شی پخپله توږلی او جوړ کړی وی. هغه کسان چه پاک الله پریږدی او د غیر الله په مقابله کښی سرښکته کوی. نو بی نیازه الله جل جلاله د حقیقی نصرت او برکت دروازه پر دوی تړی او د کمزوری او بیکسی په حالت کښی ئی پریږدی. لکه چه د سخت مشکل او صعوبت په وقت کښی چه دی امداد او اعانت ته ډیر اړ (مجبور) او محتاج وی. هیڅوک به له ده سره مرسته (مدد) او معاونت ونه کړی. «ضعف الطالب والمطلوب»

#### وَقَضَى رَبُّكَ ٱلْاَتَعْبُكُ وَٱلْآلِالَيَالُا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا أَلَّا يَبْلُغَنَّ عِنْدَ كَ الْكِبْرَ

## ٱحَدُّهُمَّٱوۡكِلَهُۥۗٵؘڡؘٛڵڗؾؘڡؙ۠ڷ؆ۿؠۘٵۛڽؚۨٷڵڗؾؙۿۯۿؠٵۅؘڠؙڷڰۿؠٵڠٙۅؙڵ ػڔۣؽؠٵڰۅاڂ۫ڣڞ۫ڵػٵجؘڹٵڂٳڶڎ۫ڷۣڝؘٳڰٷۊۅؘڠؙڷڗۜؾؚؚٳۯڿٛۿٵػٵڔؾۜڶڹؽؙڝٙۼؽؙڒڰ

او حکم فرمایلی دی رب ستا چه عبادت مه کوئ تاسی (د بل هیچا) مگر یواځی د هم دغه (الله) او (احسان کوئ) له والدینو (مور او پلار) سره په احسان کولو سره او که چیری هرومرو (خامخا) ورسید تا څخه (حدودود) زوړوالی ته یو له دی دواړو یا دواړه د دوی (یعنی مور او پلار) نو مه وایه ته دی دواړو ته (کلمه د) اف (هم) او مه رته دوی دواړه او وایه دی دواړو (والدینو) ته خبره پسته (ادبناکه). او ښکته کړه دپاره د دی دواړو (والدینو) وزر (اوړه) د تواضع (نه د تکبر) له مهربانی او ووایه او ربه ځما مهربانی (او بښنه) وکړه دی دواړو ته لکه چه تربیه (پالنه) ئی کړی ده ځما په هغه حال کښی چه زه صغیر (کمکی) ووه.

تفسیر: په حقیقت سره خو پاک الله د مولود وجود عطاء فرمائی مگر والدین (مور او پلار) د ده د ایجاد ظاهری ذریعه ده نو ځکه پاک الله په خو آیاتونو کښی د خپلو حقوقو پسی د والدینو د حقوقو ذکر فرمایلی دی په حدیث کښی راغلی دی «هغه سړی له خاورو سره برابر او ذلیل شو چه خپل مور او پلار ومومی او د دوی د خدمت کولو په وسیله جنت ځان ته حاصل نه کړی» په بل حدیث کښی فرمایلی شوی دی چه «جنت د میندو تر قدمونو لاندی دی».

که اور غواړی له قهاره د دی دواړو په آزار شه ا

له والدینو سره نیکی کول دا دی چه په ژوندون کښی پخپل ځان او مال سره د هغوی خدمت وکړی او د زړه په اخلاص سره د دوی تعظیم او محبت په ځای راوړی او د مړکیدلو څخه وروسته د هغوی جنازه اداء کړی، او د دوی دپاره دعاء وغواړی، او حتی المقدور د هغو عهد پوره کړی او د دوی له دوستانو سره په تعظیم او ښه سلوک معامله وکړی او د دوی له اقاربو سره د صلقالرحمی او ښکټی (نیکی) چاری وکړی. وغیر ذلک.

﴿ اِلْمَيْلَةُ تَنْ َوَالِكُوْ اَخَدُكُمْ الْوَلِمُمُنَا ﴾ الآية ـ او كه چيرى ورسيد هرومرو تا څخه حدود د زوړوالى ته يو د دى يا دواړه د دى يعنى مور او پلار نو مه وايه ته دى دواړو ته

کلمه د اف هم او مه رته دوی او وایه دی دواړو ته خبره پسته ادبناکه.) په زوړتوب کښی د خدمت احتیاج زیات وی چه د دی لامله آل او عیال هم زړه تنګی او پریشانه کیږی او په زوړوالی کښی هوښ او حواس هم یخپل ځای کښی نه وی یاتی. د ښه او سعادتمن اولاد کار دا

وی چه په داسی وقت کښی د والدینو له خدمت ځنی زړه تنګه نشی، پاک قرآن تنبیه راکوی چه د مور او پلار رتل او ناکاره خبری کول چیری ، بلکه تش د «اف» کلمه دی هم د دوی په مقابل کښی له خولی څخه نه وباسی! چه د زړه تنګی علامه ده ، بلکه د خبرو او اترو په وقت کښی د دوی ادب او تعظیم دی په پوره ډول (طریقه) سره وکړی! ابن مسیب رحمة الله علیه فرمائی چه «صالح ولد ته لازم دی چه له مور او پلار سره داسی خبری اتری وکړی لکه چه یو خطاکاره مریی، د خپل سخت مزاج بادار (سردار) سره په نهایت خوف او ویره خبری کوی» (په «اما یبلغن» کښی «اما» په اصل کښی «ان ما» دی. چه «ان» ئی شرطیه دی او «ما» پری زائد شوی دی دپاره د تاکید، نو ځکه نون د تاکید ئی په فعل داخل شوی دی. او چه یواځی «ان» وی بی له «ما» نو د تاکید د نون دخول پری جائز نه دی.)

﴿ وَاخْفِضُ لِكَاجَنَا مُالدُّلِ مِنَ الرُّحَةِ ﴾ الآية ـ او ښكته كړه دياره د دى داوړو والدينو وزر (اوږه) د تواضع له مهرباني او ووايه اي ربه! مهرباني او بښنه وکړه دې دواړو ته لکه چه تربیه او پالنه ئی کړی ده ځما په هغه حال کښی چه زه صغیر او کمکی وم) یعنی څه وقت چه زه بیخی کمزوری او ناتوانه وم دوی ځما په تربیت او روزنه خپلی خولی بهولی دی، او وینی ئی څښلی، سم له خپله خیاله او توانه ماته د هر راز (قسم) راحت، خوشالئی او د ښیکنی (فایدی) د رسولو په فکر کښي وو. له زرګونو آفاتو او حوادثو ځني ځما د ژغورني (ېچ کووني) او ساتنی یه فکر او کوښښ کښی وو. یه څو څو ځلی ځما له خاطره خپل ځان یه مصائبو او مصاعبو او متاعبو غورځولي دي. نن چه د دوي د ضعيفي وقت راغلي دې نو څه چه ځما له قدرته او توانه کیږی زه هم د هغوی خدمت او تعظیم کوم. خو د دوی یوره حق نشم اداء کولی، ځکه ای الله! ستا له درباره استدعا کوم چه په دغه زوړوالی او وروسته له موته پر دوی باندی د رحمت نظر وفرمائی! به حدیث کښی راغلی دی چه «د یاک الله رضاء د مور او پلار په رضاء کیدلو کښي ده او په غضب کیدل د الله تعالیٰ د مور او پلار په غضب کښي دی.» او په بل حدیث کښي داسي راغلي دی چه «ځان وساتئ! له عاقوالي د مور او پلار نه ځکه بوی د جنت چه د یو زر کاله لیار له مسافی نه نیکانو ته رسیږی هغه عاق الوالدین ته له سره نه رسیږی» بل حدیث دى چه «يفعل البار ماشاء ان يفعل فلن يدخل النار و يفعل العاق ماشاء ان يفعل فلن يدخل الجنة» کوی دی نیکی رسوونکی مور او پلار ته هر څه چه کوی هیچیری به ونه ننوځی اور ته او کوی دی عاق له مورو یلار نه هر څه چه کوی هیچیری به ونه ننوځی جنت ته»

### رَبُّكُوْ اَعْلَكُو يَافِى نُفُوسِكُو إِنْ تَكُونُوا صلِحِيْنَ فِاتَّهُ كَانَ لِلْأَوَّابِيْنَ غَفُورًا®

رب ستاسی ښه عالم (خبردار) دی په هغه څه چه په نفسونو (زړونو) ستاسی

کښی دی، که یځ تاسی نیکان (له خپلو میندو او پلرونو سره) نو بیشکه چه الله دی دپاره د توبه کوونکی ډیر مغفرت کوونکی (د خطیئاتو).

تفسیر : یعنی د والدینو تعظیم او د دوی په مقابله کښی تواضع او عاجزی کول ښائی چه د زړه په اخلاص او صمیمیت وی. الله تعالیٰ ته ښه معلوم دی چه کوم یو او څرنګه د مور او پلار خدمت کوی! که فیالواقع تاسی نیک او سعادتمن یئ! او د الله تعالیٰ په لوری رجوع کوئ! او په اخلاص او حق پیژندلو د دوی خدمت کوئ نو الله تعالیٰ به ستاسی خطاوی او تقصیرات معافوی. فرض ئی کړئ که کوم وقت د نیک نیتی ، له زړه تنګی، یا د فکر او چرت (طبیعت) د خرابوالی لامله ستاسی ځنی د مور او پلار د خدمت مخخه محه محیز پاتی شوی وی، نو بیا توبه او رجوع تری وکړئ! نو باک الله ډیر مغفرت کوونکی دی.

کومی گناه ته چه ته شا کړی په اخلاص د ما مضی عذابه څخه به شی خلاص تنبیه : د دی خبری تفصیل دی په فقهیه ؤ او نورو کتابونو کښی وکوت شی چه د والدینو فرمان منل په کومو ځایونو کښی روا؟ او په کومو کومو ځایونو کښی ناروا دی؟ (چه د دوی امر د شرع څخه مخالف وی) په روحالمعانی کښی هم پر دغه موضوع مفید او مبسوط کلام شوی دی. فلیراجع!.

### وَاتِ ذَا الْقُرُ بِي حَقَّهُ وَالْمِسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيْلِ وَلِاثْبَاتِ رُتَبُنِيرُكُ

او ورکوه (ای بنده!) خاوند د خپلوی ته حق د هغه او (ورکوه! بیخی) مسکین نادار ته او (ورکوه!) مسافر ته او اسراف مه کوه! په اسراف کولو سره.

تفسیو : یعنی د اقاربو او خپلوانو هر قسم مالی او اخلاقی حقوق اداء کړئ! د محتاجانو او مسافرانو له احواله ځان خبروئ! فضول خرڅ دا دی چه پر معاصیو او لغویاتو مال ولګول شی یا په مباحاتو کښی بی فکره او بی له مصلحته او بی د خیر او شر معلومولو څخه دومره زیات ولګولی شی چه وروسته له هغه د حقوقو د فوتیدو او د حرامو د ارتکاب سبب وګرځی.

#### إِنَّ الْمُبَدِّرِيْنِ كَانُوْلَاخُوانَ الشَّيْطِيْنِ وَكَانَ الشَّيْطُنُ لِرَبِّهِ كَفُوْرُكُ

بیشکه چه اسراف کوونکی دی دوی ورونه د شیطانانو (یعنی یه مثل د

شیطانانو دی په شرارت او اتلاف کښی)، او دی شیطان رب خپل ته ډیر ناشکره.

تفسیو: یعنی مال د الله تعالیٰ لوی نعمت دی چه په هغه سره په پوره زړه او خاطر جمعی سره عبادت کیږی او د نورو اسلامی خدماتو او د نیکیو انجام هم په هغه سره په عمل راځی، نو د مال بی ځایه لګول او صرفول داسی ناشکری ده چه د شیطان اغواء له تحریکه او په وقوع راځی، او انسان په ناشکری د شیطان سره مشابه او ورته کیږی، همغسی چه شیطان د الله تعالیٰ ورکړی قوتونه په عصیان او اضلال کښی صرفوی، دی هم د الله تعالیٰ ورکړی نعمتونه د هغه په عصیان او نافرمانی او طغیان کښی لګوی.

## ۅٳؠؖٵؿۼؙڔۻؘڹۼڹٛم ٛٳڹؾؚۼٵٚۦٛڒۿٙۼڡۣؖڽڗؾؚڮڗۘڿۅۿٵڣڠڷڵۿۮۊٚۅؖڒڡۜؠۺٷڗؙٳ<sup>۞</sup>

او که اعراض کاوه تا له دغو (ذوی القربیٰ مساکین ابن السبیل او نورو نه) دپاره د طلب د رحمت (مهربانی) له (طرفه د) رب ستا چه ته امید لری د هغه (رحمت) نو ووایه هغوی ته خبره پسته خوږه.

تفسیر: یعنی هغه شموک چه تل سخاوت کوی او یو وقت له هغه سره شمه شی نه وی، نو د الله تعالیٰ په نزد چه د امید کوونکی ناامیده تلل ښه نه ښکاری او د هغه محتاج قسمت الله تعالیٰ سخیانو ته رسوی نو محکه که یو وقت دی شمه فرنشی کړی، نو په پستی او خوږی ژبی سره دی تری معذرت او معافی وغواړی! مثلاً ورته وویلی شی، کله چه الله تعالیٰ ماته محه شی راکړی نو انشاء الله تعالیٰ زه به د تا خدمت وکړم! په سختی او بد اخلاقی سره له جواب ورکولو شخه دغه اندیښنه شته چه چیری ستاسی یخوانی خیراتونه ابته او باطل او برباد شی.

## وَلاَ تَجْعَلْ يَدُكُ مَغُلُولَةً إِلْى عُنْقِكَ وَلاَتَبُسُطُهَا كُلَّ الْبَسْطِ فَتَقَعْدُ مَلْوُمًا تَعْسُورُا

او مه کرځوه (مه نیسه!) لاس خپل (لکه) تړلی شوی تر غاړی د تا پوری (یعنی اسراف هم مه (یعنی اسراف هم مه

کوه) نو کښينې به ته ملامت کړی شوی (په امساک کښی) بی ماله پښيمانه شوی (په اسراف کښي).

تفسیر : یعنی چه گرد (تول) ورته مخ واړوی چه کنسک بخل او مچ خوړونکی دی. یا دا چه دومره سخا او ورکړه دی ولی وکړه چه ته پخپله محتاج او ناداره پاتی شوی؟ الغرض په هره معامله کښی د توسط او اعتدال رعایت پکار دی. نه خپل لاس دی له شومتیا او بخله دومره کلک ونیسه! او راتولوه ئی چه ستا له غاړی سره ولگیړی. او نه له خپله طاقته او توانه زیات داسی خلاص لاس او پرانستلی موتی ولری چه وروسته ته پخپله محتاج او په غوښتلو او سؤال خوله پرانیځی او ستا لاس همغسی خلاص پاتی شی (ابن کثیر رحمة الله علیه) لیکی «فتعطی فوق طاقتک و تخرج اکثر من دخلک» یعنی له خپله طاقته زیات یا له خپله دخله زائد صرفول هم د «ولا تبسطها کل البسط» لائدی داخل دی. په حلیث کښی راغلی دی «ما عال من اقتصد» نه محتاجیږی هغه څوک چه ځان ته اقتصاد غوره کړی.)

مه دی تره لاس په غاړه پوری له ډير بخله

او مه ئى پرانيځه له حده زيات په ورکړه او سخا

څوک چه منځنی کړی ګزاره له هره بابه

نه به شی ملوم نه به محسور نه به خطا

#### ٳڽۜۯؠۜڮؽڹۺؙڟٳڷڗۣۯ۫ۊٙڸؠؽؘؾؽٵٛٷۘۘؽڠ۬ؠۯؙٳ۠ڹٞۿػٲؽؠؚۼٮؚٵۮؚ؋ ڂؘؠؽڒٵڹڝؚؽڒؙڰٛ

بیشکه رب فراخوی روزی دپاره د هغه چا چه اراده وفرمائی (د فراخی ئی) او تنګوی (ئی په هغه چا چه اراده وفرمائی د تنګی ئی)، بیشکه چه دغه (الله) دی په (مصالحو د بندګانو خپلو) ښه خبردار ښه لیدونکی (عالم په پتو او ښکاره ؤ).

تفسیو: یعنی ستاسی له امساک او لاس نیولو څخه به نه تاسی غنیان کیدئ. او نه به نور فقیران گرځی او نه ستاسی له سخاوته هغه غنی کیډی. او نه تاسی فقیران کیدی شئ، د فقر او د غناء د مختلفو احوالو رالیډل د هغه مالک علیالاطلاق په لاس دی ستاسی کار په توسط او اعتدال او اقتصاد کښی د الله جل جلاله د حکم امتثال دی حضرت شاه صاحب لیکی «یعنی د محتاجو د لیدلو څخه ته ډیر مه وار خطا کیډه! د هغه حاجت پوره کول ستا په ذمه نه دی. د

الله تعالىٰ په ذمه دى. ليكن دغه خبرى ئى محمد صلى الله عليه وسلم ته وفرمايلى چه بى نهايته سخى واقع شوى و. باقى د هغه چا له زړه څخه چه مال نه وځى هغه باندى ئى حكم فرمايلى دى چه هغه دى خامخا څه وركړى. هو! حكيم هم كرمى والا ته يخه دواء وركوى، او يخنى والا ته توده دواء.»

بیشکه چه دغه الله دی په مصالحو د بندگانو خپلو ښه خبردار ښه لیدونکی عالم په پتو او ښکاره ؤ) یعنی د هر یوه بنده د ظاهری او باطنی احوالو او مصالحو څخه خبر دی، سم له هغه ورسره معامله کوی. په حدیث قدسی کښی ئی فرمایلی دی چه ځما ځینی بندگان هغه دی چه د هغوی د حالونو درستی په فقر کښی ده که زه هغوی غنی وګرځوم نو د هغوی دنیا تباه کیږی ، او د هغه بالعکس ځینی کسان می غنی ګرځولی دی. که له دوی نه می فقیران جوړ کړی وی نو پر دین به نه وی قائم پاتی شوی، علاوه پر دی د ځینو اشقیاؤ په حق کښی ظاهری غناء د امهال او استدراج په ډول (طریقه) یا فقر او تنګسه د عقوبت په طریقه سره وی الله تعالیٰ مو له دغو دواړو څخه وساتی! مونږ پخوا له دی نه په څو څو ځایونو کښی دغه تقریر کړی دی.

#### ۅٙڒؾؘڡؙؙؾؙٷٛٳٲٷڒۮڴۯڿۺٛؽڎٙٳڡؙڵڗؾ۫ۼؽؙڹۯؙۯ۬ڡ۠ٛۺٛ ۅٳؿٳڴڎؚٳڹۜڡٞؾؙڶۿؙۄ۫ڮٵؽڿڟٵٞڮؘؠؿؗڒ<sup>۞</sup>

او مه وژنئ تاسی اولاد خپل د ویری د فقره (او فاقه خپله چه که ډیر شی نو روزی به راباندی تنګه کړی ځکه چه هم دا مونږ روزی ورکوو دوی ته او تاسی ته هم، بیشکه چه قتل د دوی ده خطاء (ګناه) لویه (چه د نسل او د نوعی قطع ده).

تفسیر: ځینو کافرانو خپل اولادونه وژل چه د دوی خواړه او لګښت مونږ له کومه کړو په ۸ جزء د الانعام په (۱۹) رکوع کښی په هم دغه مضمون یو آیت تیر شوی دی تفصیل دی وکوت شی. او دغه د بی رحمی حرکت د انسانیت او د تهنیب له اصوله مخالف دی. او دغه تعریف څرګندیږی (ښکاریږی) چه داسی کوونکی د الله تعالیٰ پر رزاقیت اعتماد نه لری.

## وَلِاتَقْرِبُواالِزِّنَى إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةٌ وَسَأَءُسِيلُا

او مه نژدی کیږئ تاسی زنا ته بیشکه چه دا زنا ده قبیحه (عقلاً او شرعاً)، او بده ده دغه زنا له جهته د روش هم (چه زیان او فتنه تری پیدا کیږی).

تفیسو : یعنی زنا کول خو ډیر سخت کار دی. تاسی زنا ته له سره مه نژدی کیږئ!. په «ولا تقربوا» کښي د زناء له دواعيو او مباديو څخه د نه نژديوالي او نه تقرب هدايت کړي شوي دي یعنی د یردی ښځی ته بی له شرعی عذره کتل او نظر کول مچی کول (قبله) او لاس وروړل (لمس) او نورو څخه ځانونه ژغورئ! (ساتع) او بیخی د بردیو ښځو له مقاربته لری ګرځع! ځکه چه له زنا څخه په انسابو کښي بي نظمي او بي ترتيبي او اشکال پيښيږي او ډير قسم جنگونه او جگړی تری پیدا کیږی، او د ګردو (ټولو) دیاره یوه بده لیاره په وجود راځی. حضرت شاه صاحب لیکی «که دغه لیاره جوړه شی، نو یو سری به د بل سړی بر ښځه نظر آچوی او هغه به د ده ښځی ته ګوری،» د امام احمد رحمة الله علیه یه مسند کښی راغلی دی چه «یوه سری رسول اکرم صلی الله علیه وسلم ته عرض وکړه چه «ماته اجازه راکړه چه زنا وکړم!» د دی خبری د اوریدلو څخه ګرد (ټول) حاضرین ورته په قهر شول چه د رسول الله صلی الله عليه وسلم يه مخكسي داسي گستاخي؟ خبردار چپ شه! رسول الله صلى الله عليه وسلم ورته وویل «ماته رانژدی شه!» کله چه دی ورنژدی شو، نو هغه ئی خپل خوا کښی کیناوه او وئی وفرمایل چه «آیا ته دغه حرکت د خپلی مور، خور، ترور، توړی او نورو یه نسبت خوښوی؟» هغه عرض وكره چه «يا رسول الله! الله دى ما له تا جار (قربان) كړى! له سره ئى نه خوښوم!» نو رسول الله مبارک وفرمایل چه «نور خلق هم تا غوندی دی، او له سره خپلو میندو، خویندو، تروپیانو، توړیګانو او نورو یه نسبت دغسی فعل نه خوښوی.» بیا رسول الله صلی الله علیه وسلم ورته دعاء وکړه چه ای الله د ده ګناه ورمعافه کړه! او زړه ئی ورپاک کړه! او فرج ئی وساته!» ابو امامه فرمائی چه له دغه دعاء څخه وروسته دغه سړی داسی متقی شو چه ښځو او نورو مناهيو ته بي ئي له سره نه كتل».

«اللهم صل علىٰ سيدنا محمد وعلىٰ آل سيدنا محمد وعلىٰ اصحاب سيدنا محمد وبارك وسلماً»

## ۅٙڵڗؾؘۛڠۘؾؙۮؙۅٳٳڵؾۜڡ۫ٚڛٳڵؿؽٞڂڗۜٙڝٙٳۺۿٳڒڒۑؚٵۼؖؾۜٞۅٞڡۜڹٛؿؙڷؚڡڟٚۏؙڡٵڡؘڡۜڽۻڡڵؽٵ ڸۅڸؾٟ؋ڛؙڵڟؽٵڣڮۯؿؠڕڡ۬؋ۣٞٳڷڡۜؾؙڸٝٳٮۜٛ؋ػٳؽؘڡڹڞۏڒٳڰ

او مه وژنځ تاسی نفس هغه چه حرام کړی دی الله (وژل د هغه) مګر په حقه سره (چه ارتداد او زناء مع الاحصان او قصاص دی)، او هر څوک چه ووژلی شو په دی حال چه مظلوم وی نو په تحقیق ګرځولی دی مونډ دپاره د وارث د هغه زور (او قوت چه له قاتل څخه انتقام اخستی شی) نو اسراف دی نه کوی په قتل کښی (چه غیر حق بل څوک وژنی بی له قاتله)، په تحقیق دغه

#### (وارث) دی مدد ورسره کړی شوی.

تفسیر: په صحیحینو شریفینو کښی راغلی دی چه د هیڅ مسلمان وینه تویول نه دی حلال، مگر په دری صورتونو کښی (۱) د ځان په بلل ځان. (۲) د محصن زانی. (۳) د هغه سری چه دین پریږدی، یا مرتد شی او له جماعته بیل شی.

﴿ وَمَنْ قُولَ مُظَاوّدًا ﴾ الآیة ۔ او هر خوک چه ووژلی شی په دی حال چه مظلوم وی نو په تحقیق کرځولی دی مونږ دپاره د وارث د هغه زور او قوت چه له قاتل څخه انتقام اخیستی شی نو اسراف دی نه کوی په قتل کښی چه غیر حق بل څوک وژنی بی له قاتله) یعنی د مقتول اولیا یا اختیار لری چه د حکومت په وسیله د هغی وینی بلل واخلی او هغه قاتل په قصاص ورسوی، لیکن د بلل اخیستلو په وقت کښی له حده تیری ونه کړی! مثلاً د قاتل په ځای دی غیر قاتل نه وژنی!، یا نور بی گناهان دی له قاتل سره نه شاملوی! یا د قاتل پوزه غوږونه، او نور دی نه یری کوی! او مثله دی ونه کړی!.

﴿ اِنْكَانَ مَنْكُولًا ﴾ په تحقیق دغه وارث دی مدد ورسره کړی شوی.) یعنی الله له هغه وارث سره مدد وفرمایه چه د بغل اخیستلو حق ئی ورکړ. او حاکمانو ته ئی امر وفرمایه چه د دغه وارث په حق رسونه کښی دی هیڅ قصور ونه کړی!. بلکه پر هر چا باندی لازم دی چه د وینی په بدل اخیستلو کښی له وارث سره معاونت او مرسته (مدد) وکړی! نه چه بالعکس د قاتل حمایت وکړی! او پر وارث باندی هم لازم دی چه د یوه په ځای دی دوه تنه نه وژنی!. یا که پخپله قاتل ئی په لاس ورنشی، د هغه قاتل ځوی یا ورور یا نور ووژنی. لکه چه د جاهلیت په زمانه کښی هم داسی بد رواج ؤ.

#### ۅٙڵڗؘڡۛۊ۫ۯؠؙۉٳڡٵڶٳؽؾؽڔٳڒٮٳؚڷؿۿؚػٲڂڛڽؙڂؿؖؽڹڷۼٚٳۺ۠ڰ؋ٚٷٵۉٷٛٳڽؚٳڷۼۿٮؚٝ ٳؾٞٳڵۼۿٮڰٲؽؘڡۺٷٛٳڰ

او مه نژدی کیږئ تاسی مال د یتیم ته (او تصرف پکښی مه کوئ) مګر په هغی طریقی سره چه وی هغه ډیره ښه (په حفاظت او زیادت کښی)، تر هغه پوری چه ورسیږی (یتیم) حد د بلوغ خپل ته (چه د رشد آثار دی) او وفاکوئ یه عهد (د الله)، بیشکه چه عهد دی پوښتیدلی شوی (له عاهده).

تفسیو : یعنی د یتیم مال ته لاس مه وروړئ!. هو! که د هغه د مال حفاظت او صیانت او خیر غوښتنه د تاسی مقصود وی، نو په هغه کښی هیڅ مضائقه نشته څه وخت چه دغه یتیم (پلار مړی) ځلمی شی او بخپل نفع او نقصان وپوهیږی، نو مال ئی وروسپارئ!

په دغه (اوفوا بالعهد) کښی ګرد (ټول) عهدونه داخل دی. که له الله تعالیٰ سره وکړی شی یا له بندګانو سره مشروط په دی چه غیر مشروع نه وی. حضرت شاه صاحب لیکی «له چا سره د صلحی قول او اقرار ورکولو څخه وروسته، بدعهدی کول ضرور ګناه ده او د هغه وبال خامخا پر مستخلف لویدی.»

### ۅؘٲۉٷٛٳٳڵڰؽؙڵٳۮٙٳڮڵؙٛٛؗڎؙۄٞۯۮؚٛٷٳڽٵڷڡؚۨٮؙڟٳڛٲڵۺۘؾؘڡؚؾؙؠؗۄۨ ۮ۬ڸػؘڂؙؿؙڒٛٷٙٲڂۘڛؽؘؾؘٲۅٛؽڲ۠۞

او پوره ورکوئ تاسی پیمانه هر کله چه پیمانه کوئ تاسی او تول کوئ تاسی په تله (وزن) برابر سره (چه پکښی کوږوالی نه وی)، دغه (پوره کول د کیل او وزن) خیر ډیر غوره او خورا (ډیر) ښه دی له خیانته له جهته ده مآل (او عاقبت).

تفسیو: یعنی د وزن په وقت کښی ډنډی مه وهځ! په تللو او پیمانه کولو کښی له تزئید او 
تنقیصه د معاملاتو نظام مختل (خراب) کیږی، او پکښی ګډوډی راځی د شعیب علیه السلام د 
قوم د اهلاک قصه پخوا له دی نه تیره شوه د هغوی ډیره لویه عملی ګناه هم دغه بیان شوی ده. 
په روایاتو کښی راغلی دی. «د هر هغه سړی چه پر حرامو قدرت ومومی او محض د الله تعالیٰ له 
ویری هغه ونه کړی نو الله تعالیٰ پخوا له آخرته په دنیا کښی د هغه نعم البدل ورعطاء کوی. 
(دغه پوره کول د کیل او وزن خیر، امانت، ډیر غوره او خورا (ډیر) ښه دی له جهته د مال او 
عاقبت) یعنی اګر که دغابازی اول لږ څه چلیږی مګر کله چه خلق پری خبریږی، نو بیا ورسره 
معامله نه کوی او په سپکه ورته ګوری. او پوره حقورکونکی ته ګرد (ټول) خلق په درنو سترګو 
ګوری او ښه سړی ورته وائی او تجارت او معامله ئی په ښه شان سره چلیږی.

## وَلِاتَقُتُ مَالَيُسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَوَالْفُؤَادَكُلُّ أُولَإِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولًا ۞

او مه کوه پیروی (تعقیب) د هغه کار چه نه وی تاته په هغه پوه (قول وی که فعل)، بیشکه غوږ او سترګه او زړه هر یو له دغو (دری واړو) دی له هغه څخه پوښتنه کړی شوی (په قیامت کښی چه تا په دنیا کښی ولی ګناه کوله). تفسیو: یعنی بی له تحقیقه خبره له خپلی ژبی څخه مه وباسه! او نه په ناپوهی او په پتو سترگو د هغه متابعت وکړه! انسان ته ښائی چه له خپلو غوږونو او زړه او ماغزو څخه کار واخلی! او د کفایت په اندازه تحقیق او تعمق وکړی! بیا دی یو خبره له خولی څخه وباسی! یا پر کومه خبره عمل وکړی! له اوریدلو شویو خبرو بی له پوهیدلو او سنجولو (غور کولو) څخه هم داسی په تش اتکل او چرت (خیال) سره کوم قطعی حکم صادر نه کړی! او نه پری عمل وکړی! په دغه کښی د دروغو شهادت غلط تهمتونه لگول، بی له تحقیقه خبری اوریدل، بی له تحقیقه د کوم سری د ربړولو (تکلیف رسولو) پسی لویدل، یا چتی (بیکاره) بغض او عداوت ورسره قائمول، د پلرونو او د نیکونو چتی (بیکاره) تقلید پسی لویدل، د رسم او رواج لامله (له وجی) د خلافالشرع او ناحقی خبری حمایت کول، د نالیدلو او نااوریدلو شیانو، لکه لیدلی، یا اوریدلی څرګندول (ښکاره کول)، د غیر معلومو شیانو په نسبت داسی دعوی کول چه زه پری پوهیږم، دغه گرد (تول) صورتونه د دغه آیت لاندی شامل دی. په یاد ئی ولرئ! چه د قیامت په ورځ کښی د دغو گردو (تولو) قوتونو په نسبت به سؤالونه کیږی چه تاسی دغه قوتونه په کومو ورځ کښی د دغو گردو (تولو) قوتونو په نسبت به سؤالونه کیږی چه تاسی دغه قوتونه په کومو کومو ځایونو کښی لگولی دی؟ او ولی تاسی هغه قوتونه مو بی ځایه او بی موقعه صرف کړی دی؟.

## وَلاَ تَمْشِ فِي الْاَرْضِ مَرَحًا أَنَّكَ لَنْ تَغُونَ الْاَرْضَ وَلَنْ تَبْلُغُ الْجِبَالَ طُوْلاَ

او مه ګرځه ته په ځمکه کښی په دی حال چه خاوند د خیال (او تکبر اوسی) ، بیشکه چه ته له سره به څیری نه کړی ځمکه (په دربولو د پښو سره له کبره) او له سره به ونه رسیږی (سرونو د) غرونو ته (په جګولو (وچتولو) د سر سره له ډیری نخری) له جهته د اوږدوالی.

تفسیو : یعنی د متکبرانو تقلید او متابعت انسان ته ښه نه ښکاری. نه په زوره د پښو په دربولو سره ځمکه څیریدی شی، او نه د غاړی له هسکولو (اوچتولو) او د تتر د باندی ایستلو څخه سړی د غرونو په قدر جګیدی (وچتیدی) شی نو بیا په داسی ضعف او عجز او په دغه بساط کښی خپل ځان دومره پرسولو او اوږده غځولو څخه څه فائده په لاس راځی؟

#### كُلُّ ذٰلِكَ كَانَسِيِّئُهُ عِنْدَرَيِّكِ مَكْرُوُهُكَا<sup>©</sup>

گرد (ټول) دغه (۱۱ امرونه ۱۲ نهی ولاتجعل نه تر دی څایه) دی بدی د هغه په نزد د رب ستا ناخوښه (مبغوضه).

تفسیر : یعنی د هغو خبرو ممانعت چه پاس شوی دی، د هغو د کولو څخه د رب العلمین بیزاری او د هغو شیانو په کولو سره چه حکم شوی دی د هغو د نه کولو څخه د اله العلمین نارضائی او خفگان او بیزاری دی.

#### ذلك مِمّا آونكى إليك رَبُّك مِنَ الْحِكْمة الْم

دا (ټول احکام) له داسې قسمه دې چه وحي کړې ده تاته رب ستا له حکمت (او عقلي کارونو څخه).

تفسیر: یعنی پاس هغه پر مغز او بیش بها نصیحتونه چه شوی دی دا گرد (تول) هغه علم او حکمت او تهذیب او موعظت او اخلاقی خبری دی چه سلیمه عقول ئی قبلوی چه هغه گرد (تول) د وحی په وسیله نبی امی صلی الله علیه و آله وصحبه وسلم ته بلاواسطه او دغه محمدی امت ته درسول الله صلی الله علیه وسلم په واسطه نازل او رالیږلی شوی دی.

#### وَلاَ يَجْعُلُ مَعَ اللهِ إِلهَا الْخَرَ فَتُلْقَى فِي جَهَنْهُ مَلْوُمًا مِّنْ مُؤْرِّاً ۞

او مه نیسه ته له الله سره معبود بل (که دی ونیو) نو وبه غورځولی شی په دوزخ کښی ملامت کړی شوی رټلی شوی (له رحمته د الله).

تفسیو: د پاس ذکر شویو نصائحو له توحیده شروع شوی ؤ، د هغه په خاتمه کښی چه ﴿ لَا تَجْسُلُمُ اللّٰهِ اللّٰهِ الْقَاقَتُنْكُ مُذَا اللّٰهِ تعالىٰ د خالص توحید سره وی.

## ٱفَاصَفْكُوْرَتُكُوْ بِالْبَنِيْنَوَ التَّخَذَمِنَ الْمَلْيِكَةِ إِنَاثًا أَتَّكُوْ لَتَقُوُلُونَ قَوْلًا عَظِيمًا ﴿

آیا نو غوره کړی یئ تاسی رب ستاسی په ځامنو سره او (پخپله الله ځان ته

په زعم ستاسی) نیولی دی له پرښتو څخه ښځی (لوڼی)، بیشکه تاسی چه یئ خامخا وایئ خبره ډیره لویه.

تفسیر : یعنی یو د الله تعالیٰ دپاره د اولاد تجویز، او اولاد هم د جونو په صورت چه تاسی هغو ته په ډیره سپکه کورئ ډیر جسارت او لویه سپین سترکی او کستاخی ده.

#### وَلَقَتُ صَرِّفَنَافِي هِٰذَ اللَّوْزَانِ لِيَكَ كُوُوْأُوْمَايَزِيدُ هُمُ إِلَّانُفُوْرُا<sup>©</sup>

او خامخا په تحقیق مکرر بیان کړی دی مونږ په دغه قرآن کښی دپاره د دی چه پند پری واخلی دوی او نه زیاتوی دوی ته (دغه مکرر بیان) مگر تیښته او لری والی (له حقه).

تفسیر: یعنی قرآن عظیم په مختلفو عنوانونو او په رنگارنگ دلائلو او شواهدو دغه مشرکین پوهوی لیکن دغه بدبختان د پند او نصیحت د حاصلولو په ځای لا زیات تور خوری او په وحشت تښتی او د بهلیاری په لوری منډی وهی او ورځغلی.

## قُلُ لَّوُكَانَ مَعَ فَالِهَ قُ كُمَا يَقُولُونَ إِذَا لَا بَتَغَوْا إِلَى ذِي الْعُرْشَ سِبْيلا

ووایه (ای محمده! دوی ته) چه که وی له الله سره نور معبودان لکه چه وائی دغه مشرکان نو هلته به خامخا لتولی به ؤ دغو (معبودانو) طرف د څښتن (خاوند) د عرش (او مالک الملک ته) لپاره (د ورتلو لپاره د جنګ).

تفسیر : یعنی دغه اصنام او نور چه تاسی ئی ای مشرکانو د الوهیت شریکان او د خدائی حصه داران راښیځ که په واقع او رښتیا سره معبودان وی، نو دوی به د پردی محکومیت څرنګه خوښاوه، ښائی چه گرد (ټول) به ټولیدل او د الله تعالیٰ د سلطنت تخت به ئی په بل مخ اړوه که داسی ویلی کیږی چه د عرش د لوی څیښتن (خاوند) په مقابله کښی د دوی څه زور او قوت نه رسیږی نو د داسی یو عاجز مخلوق عبادت کول په انتهائی درجه حماقت دی. او که هغه معبودان پخپله د رب العرش خوښی او رضا خوښوونکی دی او د هغه د قرب حاصلولو پسی گرځی او د هغه خوشالی ځان ته ضروری بولی، نو د هغو عابدانو ته زیات د دی خبری ضرورت شته چه د الله اکبر د رضاء او د خوښی حاصلولو په فکر کښی ولویږی، لیکن الله تعالیٰ د گردو

(ټولو) (انبياؤ عليهم السلام په ژبه او د انسانی فطرت په معرفت له شرک څخه د خپلی بيزاری اظهار فرمايلی دی، نو بيا د تعجب ځای دی چه دغه احمقان پر کومه لياره د ظالمانو او بی انصافانو په شان روان دی.

### سُبُعْنَهُ وَتَعْلَى عَمَّايَقُوْلُونَ عُلُوَّا كِبَيْرُ الهِ شُكِبِّ لَهُ السَّمَاوِكُ السَّبُعُ وَالْكِرُضُ وَمَنْ فِيهِنَّ وَإِنْ مِّنْ شَيْ الْالْبِيَنِّ مُجَمَّدِ اللَّهُ وَلِانَ لاَ تَقْقَعُونَ تَسْبِيْحَهُمُ النَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا اللهِ

پاکی د الله او ډیر پورته دی له هغه څه چه وائی دوی په ډیری لوئی لویئی سره تسبیح وائی ده ته آسمانونه اوه واړه او ځمکه او هغه څوک چه په دوی کښی دی او نشته هیڅوک (له مخلوقاتو) مګر چه تسبیح وائی سره له ثناء د دغه (الله) مګر نه پوهیږئ تاسی په تسبیح د هغوی، بیشکه دغه (الله) دی ښه تحمل والا (په تاخیر د عقوبت دپاره د انابت) ښه رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیر: یعنی هر مخلوق د «قال» په ژبی، یا د «حال» په ژبی د الله تعالیٰ پاکی او ښیکنه (صفت) بیانوی لیکن تاسی پری نه پوهیږئ (ځکه ستاسی په لغت سره نه دی) یعنی د تأمل نه کولو له سببه یا د هغه قوت د فقدان لامله (له وجی) چه د هغه په ذریعه د ځینو مخلوقاتو «قالی» تسبیح واورئ او پری وپوهیدی شئ، او که کوم سری سره له نه پوهیدلو هغه قبول ونه کړی یا د هغه پر مقتضی عمل ونه کړی نو دغه پوهیدل د نه پوهیدلو په حکم کښی دی. ﴿ اَلَّهُ اَنَ کِیالِنَعْتُولُ ﴾ بیشکه دغه الله دی ښه تحمل والا په تاخیر د عقوبت دپاره د انابت ښه رحم والا په انعام د اجر او ثواب سره) یعنی هغه ذات چه گرد (تول) مخلوقات د هغه پاکی او تسبیح بیانوی تاسی ورته شریکان او لونی او اولاده تجویز کوئ نو دغه داسی گستاخی سپینسترگی ده چه د هغه په مقابله کښی ښائی تاسی سم د لاسه فوراً هلاک کړل شئ! لیکن الله تاسی د خپل حلم په لحاظ په تلوار سره نه نیسی، او که توبه وباسئ نو بښی مو هم.

## وَإِذَا قُوْاَتَ الْقُرُانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ الَّذِينَ لَا نُؤْمِنُونَ بِالْلِاخِرَةِ جَابُامٌ سُتُورًا

او کله چه لولی ته (ای محمده) قرآن نو ګرځوو (پیدا کوو) مونږ په منځ ستا او په منځ د هغو کسانو کښی چه نه راوړی ایمان په (راتللو) د آخرت پرده پټوونکی تا لره (له سترګو د دوی)

سبحان الذي (١٥)

تفسیر: یعنی هغه سری چه آخرت نه منی او د خپل ښو او بدو انجام ته څه فکر نه چلوی، نو هغه به د نصیحت په طرف ولی خپل فکر لگوی، کله چه دی له سره د نجات په فکر کښی نه دی، نو د نجات ورکوونکی رسول الله صلی الله علیه وسلم په احوالو او اقوالو کښی د غور کولو یا د رسالت تر درباره پوری د رسیدلو څه ضرورت به ورپاتی وی. پس هم دغه په آخرت باندی ایمان نه راوړل او د انجام له طرفه بی فکری هغه معنوی پرده ده چه د دی سری او د نبی علیه السلام (من حیث هو نبی) په منځ کښی ځړولی (لگولی) کیږی.

### وَّجَعَلْنَاعَلَ قُلُوبِهِمُ الْكِنَّةُ آنَ يَّفْقَهُولُا وَفِي اَذَانِهِمُ وَقُوَّا وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبِّكِ فِي الْقُرْ الِي وَحُدَهُ وَلَوَاعَلَ اَدُبَارِهِمُ نُفُورًا

او کرځوو (اچوو) مونږ پر زړونو د دوی پردی (موانع) له دی خبری نه چه پوه شی دوی په دغه (قرآن) او (ګرځوو اچوو) مونږ په غوږونو د دوی کوښوالی (چه قرآن وانه وری) او کله چه یاد کړی ته رب خپل په قرآن کښی یواځی (په توحید سره بی له یادولو د باطلو معبودانو د دوی) نو بیرته ګرځی دوی په شاؤ خپلو په دی حال کښی چه ترهیدونکی وی (له اوریدولو د توحید نه).

تفسیو: هومبی دغه ذکر و چه دوی د رسول الله د صداقت پوری نشی رسیدی. دلته د دی خبری بیان دی چه د دوی فهم او فکر د قرآن عظیم تر زده کولو پوری هم نشی رسیدی. یعنی په دغه قرآن کریم کښی داسی یو قوی تاثیر شته خو پر کفارو باندی د هغه اثر ځکه نه لویږی چه دوی تری په پرده کښی دی. لکه چه لمر گرد (ټول) جهان روښانوی، لیکن که کوم سړی په داسی یوه کوټه کښی ناست وی چه تر ځمکی لائدی جوړه شوی وی او د رڼا د ننوتلو گرد (ټول) منافذ او سوری ئی بند وی او د دغی کوټی وسیدونکی، هیڅ له لمره نه وی خبر، نو په دغه اعتبار گواکی د لمر د رڼا اثر هیچیری نشته.

﴿ وَهَآ اَلْهَوۡرَقُوۡا ﴾ او گرځوو، اچوو مونډ په غوږونو د دوی کوڼوالی چه قرآن وانه وری) یعنی کله چه دوی نه غواړی چه د انتفاع او استفادی په نیت ئی واوری، نو ګواکی اوریدونکی

ه دی.

تنبیه : دغه چه الله تعالیٰ حجاب او پردی او نور اچولی دی، دغه خو هم دغه شیان دی چه دوی در هغه وجود به دیر خوشی او فخر د خپلو ځانونو دپاره ثابت کړی وو:

﴿ وَقَالْوَا فَلَوْبُهَا فِنَ آيَكُ وَمِنَا اللَّهِ وَوَقَ الْمَاهَا وَقُرُوَّ مِنْ يَدِينَا وَبَيْنِكَ جَابُ فَاعْلَ النَّمَا خِلُونَ ﴿

« (۲٤) جزء د حم السجده آیت (ه) (۱) رکوع» پر آخرت ایمان نه لرل او له انعام څخه بی فکره کیدل د الله تعالیٰ له ذکره تښتیدل پر انبیاؤ الله تمسخر او ملنډی وهل هغه شیان دی چه د «حجاب» ، «کنان» او «وقر» صورت اختیاروی او هر کله چه د هر شی خالق الله تعالیٰ دی، نو ځکه د هغوی د خلقت نسبت هم رب العزت ته کاوه شی.

(٢٤ جزء د الزمر (١٥) آية (٥) ركوع).

## غَنُ اَعَلَوْ بِمَايَسْتَمِعُونَ بِهَ إِذْ يَسْتَمِعُونَ اِلَيْكَ وَإِذْ هُمُونَجُونَ إِذَ يَقُولُ الظِّلِمُونَ إِنْ تَتَبِعُونَ اللّارِجُلَاسَتَكُورًا۞

مونږ ښه عالم يو په هغه غرض چه اوری دوی په سبب د هغه سره(دا قرآن چه استهزاءده) کله چه غوږ ږدی دوی تاته او کله چه دوی مشوری (پتی خبری) کوی کله چه وائی ظالمان (مشرکان اصحابو ته) چه متابعت نه کوئ تاسی (ای مسلمانانو) مګر د يوه سړی چه جادو پری شوی وی.

تفسیر: یعنی د دی پاک قرآن له آوریدلو څخه د دغو کفارو مقصود استفاده نه وی بلکه محض استخفاف او استهزاء ئی مطلوب وی. دوی پاک قرآن او ستاسی خبری ئی واوریدی او بیرته لاړل، او پخپلو منځونو کښی ئی مشوری وکړی چه د محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم په نسبت څه شی ښائی ووایو؟ بالاخر دا ئی سره غوته کړه چه پر دغه سړی جادو شوی دی، یعنی د جادو په اثر لیونی شوی دی او دماغ ئی له سره په ځای نه دی (العیاذ بالله العظیم) ځینی دلته له «مسحور» ځنی د «ساحر» معنی اخیستی ده یعنی ګواکی د ده په خبرو کښی د جادو (کوډی) اثر شته.

تنبیه : د «مسحور» له لفظ څخه کوم مطلب چه دوی اخیستی د هغه له نفی څخه دغه نه

لازمیږی چه پر نبی علیه السلام باندی به هیڅ قسم سحر په هیڅ یوه درجه په عارضی ډول (طریقه) هم اثر نشی اچولی. دغه آیت مکی دی او په مدینی منوری کښی زمونډ پر رسول الله صلی الله علیه وسلم باندی د یهودانو د کوډی کولو د واقعی ذکر په «صحاح» کښی شته چه د هغو اثر تر څو ورځو پوری یواځی دومره قدر لیده کیده چه په ځینو دنیوی کارونو کښی کله ناکله د هیری (ذهول) آثار ښکاریده.

## انْظُرْكَيْفَ عَرُبُوا لَكَ الْرَمْثَالَ فَصَلُّوا فَكَرِينْ تَطِيعُونَ سَبِيلًا

و کوره (ای محمده!) څرنګه بیانوی دغه کفار تا لره مثالونه (مثلونه د ساحر، شاعر، کاهن مجنون) نو گمراه شول دوی نو طاقت نه لری دوی د سمی لیاری موندلو.

تفسیر : یعنی کفارو به محمون رسول الله صلی الله علیه وسلم ته کله شاعر ویل کله به ساحر کله به کاهن، کله به مسحور یا مجنون، الغرض هرزه برزه (فضول) خبری به ئی کولی او پر هیڅ یوه خبره به تبنگ نه وو ولاړ، هر وقت چه به خبره د دوی په خوله کښی ورتله همغه به ئی ویله، حقیقت دا دی چه سره له جداوجهده، د طعن او تشنیع داسی کومه لیاره دوی نشوه موندلی چه د هغه په وسیله د خپل اغواء او اضلال په مقصد کښی بریالی (کامران) او کامیاب شی.

#### وَقَالُوۡٓاءَاذَ الْنُتَاعِظَامَا وَرُفَاتًاءَ إِنَّالْمَبْعُوثُونَ خَلُقًا جَدِيدُ ا

او وائی دغه (منکران) آیا کله چه شو مونږ (پس له مرګه) هډوکی او خاوری میده شوی آیا په تحقیق به مونږ خامخا بیا راولاړ (او ژوندی) کړی شو په پیدا کولو نوی سره.

تفسیر: یعنی پر تاسی د مسحور او مجنون یا شاعر او کاهن د مثالونو لگول خو هرومرو (خامخا) تعجب راوړونکی دی خو له هغه څخه لا زیات د تعجب وړ (لائق) هغه دلیل دی چه (معاذ الله) د مسحور او مجنون ثابتولو دپاره دوی وړاندی کول چه د هغه خلاصه دا ده چه له مرګه وروسته مونړ ګورو چه د انسان بدن ورستیږی او تک سپین هډوکی تری پاتی کیږی چه لړ موده وروسته هغه هډوکی هم رژیږی او ذری ذری شی او له خاورو سره ګدوډیږی آیا کوم هوښیار

او پوه سری داسی کوم تجویز کولی شی چه دغه هډوکی د وړو او د خاورو بڅرکی به بیا سره راتولیږی او انسانی حیات به په دغه منتشره ذراتو کښی بیا راځی، که دغه نبی د داسی ناممکنی خبری اخبار ورکوی نو ثابتیږی چه (العیاذ بالله) د ده دماغی صحت په حال نه دی.

### قُلُ كُونُوْاجِارَةُ اوْحَدِيكَا الْاَوْخَلَقَامِّتَا يَكُبُرُ فِي صُدُورِكُوَّ فَسَيَقُولُونَ مَنَ يُعِيدُكُ نَا قُلِ الَّذِي فَطَرَكُمُ اَوَّلَ مَرَّةٍ فَسَيْنُغِضُونَ الِيكَ رُءُوسَهُمُ وَيَقُوْلُونَ مَنَى هُوَ قُلْ عَلَى اَنْ يَكُوْنَ قَرِيبًا @

ووایه (ای محمده! دوی ته) شئ تاسی تیږی ( گتی) یا اوسپنه، یا بل کوم قسم مخلوق له هغه قسمه چه ډیر لوی (او سخت) ښکاری په سینو (زړونو) ستاسی کښی (قبلول د هغی حیات لره نو سره له هغه به هم بیا تاسی ژوندی کوو)، نو ژر به ووائی دوی څوک به بیرته راولی مونږ (او ژوندی به مو کړی پس له مرګه)، ووایه (ای محمده!) هغه (ذات به تاسی بیا ژوندی کړی) چه پیدا کړی ئی یئ تاسی اول کرت، نو ژر به وخوځوی دوی تاته سرونه خپل (له ډار استهزا۔ او تعجبه) او وبه وائی دوی (تمسخراً) کله به وی دغه (بیا ژوندون) ثوندون)، نو ووایه (ای محمده! دوی ته) ښائی چه وی دغه (بیا ژوندون)

تفسیر: یعنی دغه دوړی او د خاورو بغرکی خو په هر حال د هغه انسانی لاش آثار دی چه پخوا له دی نه ژوندی ؤ او پخپله د خاورو په ذراتو کښی د حیات آثار پیدا کیدل دومره لری او مستبعد نه دی زه تاسی ته اجازه درکوم چه د هډوکو دوړی نه، بلکه که ستاسی له لاسه پوره وی تیږی (گتی) یا اوسپنی وگرځی، چه د حیات د آثارو له قبلولو څخه بالکل محروم ښکاره شئ، یا کوم بل یو سخت شی جوړ شئ! او تجربه وکړئ! چه د هغوی ژوندی کیدل له اوسپنی او تیږی (گتی) څخه هم زیات مشکل او سخت په نظر درځی تر دی چه بیخی مجسم موت وگرځی، خو سره له هغه هم دغه قادر مطلق جل جلاله ته ستاسی بیا ژوندی کول ډیر سهل او آسان کار دی.

﴿ مَيْكُونُونَ ﴾ الآية ـ نو ژر به ووائى څوک به بيرته راولى مونږ او ژوندى به مو كړى پس له مرگه ووايه اى محمده دوى ته هغه ذات به تاسى بيا ژوندى كړى چه پيدا كړى ئى يئ تاسى اول كرت) يعنى هغه ذات چه ړومبى ئى تاسى له خاورو يا له نطفى څخه پيدا كړئ ، او لا يعقل جماد ئى يه انسانى روح سره فائض كړى دى، آيا اوس په هغه كښى قدرت نه دى پاتى چه د

خاوری ذرات او د مړی د لاش اجزاء راجمع کړی او بیا ژوندون ورعنایت کړی؟.

ه تَسَیْنْفِضُون ه الآیة - نو ژر به وخوځوی دوی تاته سرونه خپل له ډیر استهزاء او تعجبه او وبه وائی دوی تمسخراً کله به وی دغه بیا ژوندون) یعنی له استهزاء او تمسخر څخه خپل سرونه خوځوی او وایی هو! صاحبه په وراستهؤ هډوکو او د خاورو په ذرو کښی به کله روح وپوکلی شی؟ او کله به مړی له خپلو هدیرو (قبرونو) څخه راپورته کیږی د حساب او کتاب دپاره؟.

ه وَلُمُ اللّه اللّه ـ نو ووایه ای محمده! دوی ته ښائی چه وی دغه بیا ژوندون نژدی ځکه چه راتلونکی دی.) یعنی د قیامت پوره او برابر وقت الله تعالیٰ هیچا ته نه دی ښوولی، هو! د هغه د راتللو امید په قریب مستقبل کښی تاسی ته ظاهرولی شو ګواکی د دنیا پاتی عمر له هغه څخه لږ دی چه تر اوسه پوری تیر شوی دی.

#### يَوْمُرِينُ عُوْكُمُ فَتَسْتَجِيبُونَ بِحَمْدِهِ

په هغه ورځ کښی چه وبولی (الله) تاسی حساب ته نو قبول به کړئ ( بلنه د ده په فعلی قبول سره) په دی حال کښی چه ثنا ویونکی به یئ الله ته.

تفسیر : یعنی څه مهال (وخت) چه د الله تعالیٰ له طرفه غږ راپورته شی، نو په یوه زوروره بلنه او چغه سره به تول مړی له ځمکی څخه راوځی او د حشر په میدان کښی به سره راتولیږی، هیڅوک به د غاړی غړولو توان ونه لری، هر انسان به په دغه وخت کښی مطیع او منقاد کیږی او د الله حمد او ثناء به وایی او په تلوار سره به حاضریږی اګر که کفارو ته له دغه اضطراری حمد او ثناء څخه کومه فایده نه ور رسیږی. په ځینو روایاتو کښی راغلی دی چه د مومنینو پر ژبو به دغه الفاظ وی (الحمد لله الذی اذهب عنا الحزن).

#### وَتَظُنُّونَ إِنَّ لَبِثُتُهُ إِلَّا قَلِيلًا

او کمان به کوئ (له ډير هيبته) چه ځنډ (تاخير) نه دی کړی تاسي مګر لږ شاني (په دنيا يا قبر کښي).

تفسیر: یعنی اوس تلوار کوئ خو په دغه وقت کښی به اندازه وکړئ، چه په دنیا کښی مو څه زیات ځنډ (تاخیر) نه دی کړی دغه پنځوس یا سل کاله عمر به د هغو زرګونو کلونو په مقابل کښی څه معلومیږی (موضح القران) ځینی وائی چه د هولو او خوفونو له شدته به د دنیا ژوندون دوی ته لږ ښکاری یا له اولی نفخی څخه تر دوهمی نفخی پوری کله چه عذاب نه وی نو دغه منځنی مدت به لږ ګنی او داسی به وایی: «من بعثنا من مرقدنا» د یاسین شریف (۱) رکوع).

#### ۅؘڠؙڷڵؚۼؚؠٵڋؽؽڠؙۅٛڵۅؗٵڵؚؾؽۿؚٵڂۘڛڽٝٳڹۧٳۺؽڟؽؽۯۼٛ ڹؽڹؘۿؙڎ۫ٳڹؖٵڵۺۜؽڟؽڮٳؽڶؚڵؚڶۺٵۣؽۼۮؙٷٞٳۺؙؙٟؽؾؙٵ<sup>؈</sup>

او ووایه (ای محمده!) (مؤمنانو) بندگانو ځما ته چه وائی دی (مشرکانو ته) هغه خبری چه هغه ډیر غوره دی، بیشکه چه شیطان دښمنی اچوی (او شر پورته کوی) په منځ د دوی کښی، بیشکه چه شیطان دی دپاره د انسان دښمن ښکاره (چه له سره په نیکی ئی روادار نه دی).

تفسیر : د مشرکانو د جهالت او د طعنو او مسخرو له اوریدلو محخه ممکن ؤ چه کوم مسلمان د نصیحت او د پوهولو په وقت کښی زړه تنگی یا قهرجن شی او په تشدد باندی لاس پوری کړی نو ځکه مسلمانانو ته ئی نصیحت وفرمایه چه په مذاکرو او خبرو او اترو کښی سخته زړه خوږوونکی او اشتعال اچوونکی طریقه مه اختیاروئ! ځکه چه له هغی محخه د ګتی (فائدی) په ځای نقصان در رسیږی. شیطان تل بل څوک لمسوی او له لیاری ئی وباسی او په جنګ کښی ئی اچوی بیا د مخاطب په زړه کښی له دغه تشده داسی ضد او عداوت قائمیږی چه که ئی وپوهوی بیا هم ځان نه پوهوی.

### رَثُكُمُ اعْلَوْكُمُ إِنْ يَشَالْيُرُحَمُكُمُ اَوْلِنَ يَّشَالْيُعَنِّ بَكُوُ وَمَا اَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمُ وَكِيلًا

رب ستاسی ښه عالم خبردار دی پر تاسی، که اراده وفرمائی (د رحمت ستاسی) نو رحمت به وکړی پر تاسی ( په عطاء د ایمان او قبول د توبی) یا که اراده وفرمائی (د عذابولو د تاسی) نو عذاب به درکړی تاسی ته (په کفر او عصیان سره)، او نه ئی لیږلی مونږ ته پر دوی وکیل (ذمه وار).

تفسیر: یعنی رحم به وکړی پر تاسی د ایمان په توفیق ورکولو سره یا به مو په عذاب کړی د کفر په حالت باندی په مر کولو سره . حضرت شاه صاحب لیکی: «په مذاکراتو کښی حق والا سری قهرجن کیږی کله چه وګوری بالمقابل سړی هغه حق نه منی نو څکه ئی وفرمایل چه ته د هغه د هدایت ذمه وار نه ئی الله ښه پوهیږی د هر چا په نسبت چه اراده وفرمائی لیاره به ورته ښیی.»

## وَرَيُّكَ آعُكُوْبِمَنُ فِي الشَّمُوْتِ وَالْأَرْضِ وَلَقَدُ فَضَّلْنَا بَعْضَ النَّبِيِّنَ عَلَى بَعْضِ وَالتَّيْنَا دَاوْدَ زَنْجُرُلُهُ النَّبِيِّنَ عَلَى بَعْضٍ وَالتَّيْنَا دَاوْدَ زَنْجُرُلُهُ

او رب ستا ښه عالم دی په هغه چا چه په آسمانونو کښی دی او چه په ځمکه کښی دی (له علویاتو او سفلیاتو)، او خامخا په تحقیق فضیلت ورکړی دی مونږ ځینو انبیاؤ ته پر ځینو (نورو) او ورکړی ؤ مونږ داؤد ته زېور.

تفسیو: یعنی موند سم له خپل محیط علم سره له هر چا سره معامله کوو هر یو سری مو چه مناسب و گانه د بنی آدمانو له منځه هغه ته مو نبوت ورکړ. حضرت شاه صاحب لیکی: «یعنی ځینی نبیان داسی ؤ چه (د خپل امت له زیات شرارت څخه بالاخر) په قهر شول ستا حوصله مو له هغو څخه زیاته کړی ده (او پر ګردو (تولو) مو فضیلت درکړی دی) لهذا ښائی ستاسی دغه ښه اخلاق له خپلی عالی مرتبی سره موافق وی» او په خصوصیت سره د داؤد علیه السلام ذکر ئی وکړ ځکه چه هغه دغه دواړه شیان د پوهولو دپاره درلودل (لرل) جهاد هم او زبور هم (وفی الحدیث کان لا یفراذالاقی) همغه دواړه خبری دلته هم شته قرآن او جهاد . ځینی وائی چه دلته ئی د (زبور) ذکر کړی د محمد صلی الله علیه وسلم کلیه فضیلت او د محمدیه امت د فضل او شرف په لوری ئی اشاره فرمایلی ده ځکه چه د زبور مضامین د محمد صلی الله علیه وسلم پر خاتم په لوری ئی اشاره فرمایلی ده ځکه چه د زبور مضامین د محمد صلی الله علیه وسلم پر خاتم الانبیا یوب او د ده د امت پر اشرفالامهتوب مشتمل ؤ ﴿ وَلَقَدُمُكَنَاقَالِوَرُومِنَایَهُومِنَایَهُومِنَایَهُومِنَایَهُومِنَایَهُومِنَایَهُومِنَایَهُومِنَایَهُومِنَایَهُومِنَایَهُومِنَایَهُومِنَایَالْوَرُومِنَایَهُومِنَایَهُومِنَایَهُومِنَایَالْوَرُومِنَایَهُومِنَایَاللهٔ د ده د امت پر اشرفالامهتوب مشتمل ؤ ﴿ وَلَقَدُمُکَنَاقَالْوَرُومِنَایَهُومِنَایَهُومِنَایَهُومِنَایَهُومِنَایَالَاللهٔ علیه وعلی آله و صحبه وسلم مرحومه امت.

## قُلِ ادْعُواالَّذِيْنَ زَعَمْتُمُ مِّنُ دُوْنِهٖ فَلَايِمُلِكُوْنَ كَشُفَ الضَّيِّعَنُكُوْ وَلَاتَحُويُلُا

ووایه (ای محمده! دوی ته) چه وبولئ تاسی هغه معبودان چه گمان پری کوئ (د خدایانو) بی له الله څخه نو نه لری دوی اختیار د لری کولو د ضرر له تاسی څخه او نه د گرځولو (د ضرر بل چا ته).

تفسیو : یعنی الله تعالیٰ خو هغه ذات دی چه هر چاته چه اراده وفرمائی عذاب ورکوی او په هر چا چه اراده وفرمائی مهربانی پری کوی په هر چا چه هغومره اراده وفرمائی هغومره پر نورو ورته

فضیلت عطاء کوی، د هغه قدرت کامل او علم ئی محیط دی. اوس دی مشرکان هغو خپلو معبودانو ته ناری کړی چه دوی ئی خپل خدایان گڼی، یا ئی جوړ کړی وی. آیا په هغوی کښی یو هم داسی مستقل اختیار لری چه لږ څه تکلیف له تاسی څخه لری کړی شی یا ئی لږ څه سپک کړی یا ئی له تاسی څخه لری او په بل چا ئی وغورځوی؟ نو بیا د داسی ضعیف او عاجز مخلوق معبود درول به غرنګه روا وی.

#### ٱۅڵڵٟڮ الَّذِينَ يَدَعُونَ يَبْتَعُونَ إِلَى رَبِّهُ الْوَسِيلَةَ اَيَّامُ اَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيِغَا فُوْنَ عَذَا بَهُ إِنَّ عَذَا الْإِنَّ عَذَا الْإِنْ عَذَا الْإِنْ عَذَا وَالْآ

دغه (معبودان) هغه دی چه عبادت (ئی) کوی کفار لتوی دغه (کفار) طرف درب خپل ته وسیله (د نژدی والی) چه کوم یو له دوی څخه ډیر نژدی دی الله ته او امید لری د رحمت د دغه (الله) او ویریږی دوی له عذابه د دغه (الله نو څنګه ئی بولئ خدایان)، بیشکه عذاب د رب ستا (وړ او لائق ددی) دی چه ویره تری وکړی شی (تل ترتله).

تفسیو: په «بخاری شریف» کښی روایت دی چه څه خلقو د جاهلیت په زمانه کښی د پیریانو عبادت کاوه هغه پیریان خو مسلمانان شول لیکن د هغوی عابدین همغسی پخپل جهالت کښی قائم پاتی ؤ نو د هغوی په حق کښی دغه آیت نازل شو. ځینی وائی د پیریانو او د پرښتو او د مسیح او د عزیر او د نورو گردو (ټولو) عابدین په دغه کښی شامل دی مطلب ئی دا دی هغه موجودات چه تاسی خپل معبودان او مستعانان گڼځ او بولځ ئی هغوی پخپله خپل د رب د تقرب په فکر کښی ډیر زیات لویدلی دی او لتوی ئی، د هغوی زیار (محنت) او کوښښ په هم دی کښی دی چه د الله تعالیٰ د قربت په حاصلولو کښی کوم یو وړاندی او د مخه کیږی؟ د هغوی له منځه هر یو چه زیات مقرب وی همغه زیات د الله تعالیٰ د قرب د حاصلولو طالب دی. او په دغه فکر او چرت (خیال) کښی دی چه د کوم بل زیات مقرب مخلوق وسیله ځان ته پیدا کړم څو د هغه په دعاء او د نورو په ذریعه د تقرب الی الله لوړو درجو ته ځان ورسوم. نو کیله چه ستاسی د دغو مجوزهؤ معبودانو حال د الله تعالیٰ په مقابل کښی داسی وی. نو تاسی له خپلو ځانونو سره د دغی خبری فیصله وکړئ چه د الله تعالیٰ خوښی او د ده د رضاء حصول تر کوم ځای پوری ضروری دی، او د غیر الله عبادته نه الله تعالیٰ خوښی او ده هغه خوشالیږی چه تاسی ئی عبادت کوئ او خوښی ئی غواړئ.

تنبیه: د (توسل) او د (تعبد) په منځ کښی فرق ظاهر دی بیا نو (توسل) هم تر هغه ځای پوری مشروع دی چه د شریعت له لوری مجاز دی.

﴿ وَيَرْفُونَ وَمُنْتُهُ ﴾ الآية - او اميد لرى د رحمت د دغه الله او ويريږى دوى له عذابه د دغه الله الخ) يعنى سره له انتهائى قرب د هغوى ګرد (تول) اميدونه محض د الله تعالىٰ پر لطف او مهربانى دى. او دوى تل تر تله د الله تعالىٰ له عذابه ويريږى او لړزيږى او په دى ښه پوهيږى چه د هر قسم نفع رسونه او د ضرر دفعه د همغه پاک الله په قبضه او اختيار کښى دى.

## وَإِنْ مِّنْ قَرْيَةِ إِلَّا غَنْ مُهَالِكُوْهَا قَبْلَ بَوْمِ الْقِيمَةِ أَوْمُعَذِّبُوهَا عَنَابًا شَدِيبًا

او نشته هیڅ کلی (یا ښار د ځمکی په مخ کښی) مګر چه مونږ هلاک کوونکی (مړه کوونکی د اهل) د هغه یو پخوا له ورځی د قیامت یا په عذابو ونکی یو (د اهل) د هغه په عذاب سخت سره،

تفسیر : د دغه آیت مطلب په څو ډوله (قسمه) اخستی شی:

(الف): د دنیا هر یو کلی او ښار د هغوی د وسیدونکو د عظیم الشانو ګناهونو په بدل پخوا له قیامته مستأصلو عذابونو بیخی تباه او خرابوه شی که د دوی ګناه انتهائی درجی پوری نه وی رسیدلی نو د دوهمی درجی د جرائمو په سزا کښی د عمومی هلاکت څخه ښکته بل کوم سخت آفت پر هغه نازلاوه شی باقی داسی کلی او ښار به چیری وی چه له ازله تر ابده پوری به ئی ګناه نه وی کړی؟ او نه په کوم آفت کښی به اخته شوی وی؟.

(ب) : پخوا له قیامته ضروری ده چه هر یو کلی او ښار ته د هغه طبیعی موت ورولیږلی شی او وران کړی شی، یا په کوم آفت او بلاء کښی مبتلاء شی. پر هغه طبیعی موت چه د تعذیب له رنګه تش وی د (هلاک) د لفظ اطلاق له قرآنه او حدیثه ثابت دی ﴿ حَقَى اَلَاهَالَتُ اَلَّمْ اَنْ لَا اَلَّهُ اَلَٰهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِلْهُ اَللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اللَّهُ اِللَّهُ اللَّهُ اِللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ا

تَیْبَتُهُ اللّهُ مِنْ اَبْعُوا اَسِوْلًا ﷺ (۲۶ جز د المومن ۴۶ ایه ۶ ر دوع) وقی الحدیث ( دلما هلک نبی جاء نبی آخر). (ح) : د کفاره کل او سارونه با بخوا له قیامته بخیلو درنو گناهونو به بدل نابود او لری

(ج) : د کفارو کلی او ښارونه يا پخوا له قيامته پخپلو درنو ګناهونو په بدل نابود او لری کاوه شی يا به په کوم نه کوم بل وقت کښی (يعنی پخوا يا وروسته له قيامته) د سختو عذابونو خوند وڅکی.

په هر حال هره معنی چه تری واخیسته شی له دغه آیت څخه مقصود تحذیر دی ګواکی هغه ئی چه پخوا فرمایلی و ﴿ لِنَّعَلَابَرَبِّكَكَانَعُنَّارًا ﴾ دلته د هغه د وقوع خبر ورکړی شوی دی.

#### كَانَ ذَاكِ فِي الْكِتْبِ مَسْطُورًا®

#### دی دغه حکم په کتاب (لوح محفوظ) کښی لیکلی شوی.

تفسیر: یعنی دغه فیصله بیخی حتمی او قطعی ده چه د الله تعالیٰ په علم کښی طی شوی ده او په لوح محفوظ کښی طی شوی ده او په لوح محفوت شاه صاحب لیکی «د هر ښار خلق د یو مشر خدمت کوی چه مونږ د هغه رعیت او په پناه کښی یو خو کله چه وقت راشی هیڅوک به هیچا ته پناه نشی ورکولی ﴿ لَمُعْلِمُونَا اَمْ اَلْمُواَلُومُنَ اَمْ اِلْمُواَلُومُنَ اَمْ اِلْمُواَلُومُنَ اَمْ اِلْمُواَلُومُنَ اَمْ اِلْمُواَلُومُنَ اَمْ اِللهِ اِلْمُنْ اَمْ اِلْمُواَلُومُنَ اَمْ اِللهِ اِلْمُنْ اَمْ اِللهِ اِلْمُنْ اَمْ اِللهِ اِلْمُنْ اَمْ اِللهِ اَمْ اِللهِ اِللهِ اَلْمُنْ اَمْهُ اِللهِ اِللهِ اِللهِ اِللهِ اِلْمُنْ اَمْ اِللهِ اِللهِ اِللهِ اللهِ اللهِي

#### وَامْنَعَنَّأَانَ ثُرُسِلَ بِالْلِيتِ إِلَّالَ كَنَّ بَهِ الْكَوَّلُونَ

او نه دی منع کړی مونږ لره هیڅ څیز له دی نه چه ولیږو هغه معجزی (چه دوی ئی غواړی) مګر (دی خبری) چه تکذیب کړی وو په هغو معجزو پخوانیو (کفارو نو هلاک مو کړل)،

تفسير : په حديث کښي دي چه د مکې معظمي خلقو ځمونږ له رسول الله څخه معجزي وغوښتي مثلاً دغه چه د (صفا) غر راته سره زر کړه ا یا دغه غرونه ځمونږ له شاؤ څخه لری کړه ا او د زراعت قابله سمه هواره محمکه تری سازه کړه ! وغیر ذالک ، که داسی دی وکړه نو مونږ ستا دغه خبری منو. د دوی په جواب کښی دغه آیت نازل شو یعنی د دغی فرمائشی معجزو ښوول الله تعالیٰ ته له سره مشکل نه دی. لیکن پخوانیو خلقو ته سره له دی چه سم د هغو له غوښتنو سره د قدرت هسی معجزی ورښوولی وی خو هغوی نه یواځی ایمان رانه وړ، بلکه په سرکښځ کښی ئی لا پسی ترقی وکړه آخر له سنت الله سره موافق د هغه نتیجه داسی شوه چه هغوی بیخی سره مستاصل او فناه او یه هلاک ورسیدل. اوس که ستاسی دغه غوښتنی هم یوره کړی شی نو د الله تعالیٰ یه علم کښی شته، بلکه ستاسی له احوالو هم ظاهریږی چه تاسی بیا هم منونکی نه یئ، نو له سنت الله سره سم د دی نتیجه هم ښائی هم هغه استیصال او کلی اهلاک وی چه هغه د دوی یه حق کښی خلاف له مصلحت او حکمت دی ځکه د الله تعالیٰ اراده د دغه آخری امت په نسبت داسی نه ده چه د تیرو اقوامو او اممو پشان پر دوی هم مستاصل عذاب ولیدلی شی او بیخی تباه کړل شي. پخوانيو امتونو ته د فرمائشي معجزو ښوول پر دغه بناء جائز ايښي شوی ؤ چه د هغوی بالکلیه تباهی د الله تعالیٰ یه نزد دومره د التفات وړ (لائق) نه وه او د وروستنیو راتلونکو امتونو دیاره د دوی څه نمونی ورښوول مقصود ؤ چه دوی ویوهیږی چه د فرمائشی معجزو غوښتلو نتيجه او احوال همغسي کيږي لکه چه په دغه آيت کښي د همغو تاريخي نظائرو یه طرف اجمالی اشاره فرمایلی شوی ده چه که د دغو فرمائشی معجزو له لیدلو څخه وروسته تكذيب مو وكړ (او باليقين ئى كوئ) نو كوم حال چه د پخوانيو شوى دى همغه به ستاسي هم

وشی، لیکن د الله تعالیٰ حکمت د دی مقتضی نه دی چه تاسی هم د هغوی پشان هلاک کړی نو ځکه د فرمائشی معجزو لیږل موقوف کړی شوی دی.

#### وانيننا تكؤدالناقة منبصرة فظلكوابها

او ورکړی مو وه (قوم) د ثمود ته اوښه ښکاره معجزه نو ظلم وکړ (ثموديانو په ځانونو خپلو) په سبب د (عطش او عقر او اهلاک د) هغی،

تفسیر: د (ثمود) قوم له حضرت صالح علیه السلام څخه غوښتنه کړی وه چه د دغه غره له هغی غتی تیږی (ګټی) څخه یوه اوښه راوباسه. پاک الله هغه اوښه ئی له هغی پرښی (ګټی) څخه ورویسته مګر د دی په ځای چه هغوی د داسی فرمائشی معجزی له لیدلو څخه خپلی سترګی غړولی وی او قلبی بصیرت ئی حاصل کړی وی بالعکس د ظلم او عداوت لپاره ئی ملاوی وتړلی لکه چه هغه اوښه ئی ووژله او د حضرت صالح علیه السلام د شهادت په فکر او توتیه (غور) کښی هم سره سم بوخت (مشغول) شول بالاخر د هغوی عاقبت او انجام څرنګه چه واقع شو هغه ګردو (ټولو) ته ښکاره او معلوم دی او د هغه د بیانولو ضرورت نه دی پاتی دغه ئی د (ان

#### وَمَا نُوْسِلُ بِالْأَلِيتِ الْاَتَخُونُفَا<sup>®</sup>

او نه لیږو مونږ (دغه فرمائشی) معجزی مګر دپاره د ویرولو.

تفسیر: یعنی هدایت د معجزاتو پر لیدلو موقوف نه دی، د فوق العاده و معجزاتو د لیولو څخه دغه مقصود وی چه د قاهره و قدرت له لیدلو څخه خلق د الله تعالیٰ څخه وویریږی او له ویری د پاک الله په طرف متمائل شی. که دغه مقصود حاصل نشی او فیالحال د هغه قوم تباه کول هم مصلحت نه وی نو د تشو فرمائشونو د پوره کولو څخه څه فائده لاس ته راځی باقی د عمومی تخویف او انذار دیاره د هغو آیاتونو او معجزاتو لیول چه مصلحت دی هغه برابر لیولی شوی دی.

#### وَإِذْ قُلُنَا لَكِ إِنَّ رَبُّكِ آحَاطَ بِالنَّاسِ

او (یاد کړه) هغه وقت چه وویل مونږ تاته چه بیشکه رب ستا احاطه کړی ده پر مخلوقاتو (په علم او قدرت خپل سره)

تفسیو: سائی چه د رسول الله مبارک په خیال کښی دغی خبری خطور کړی وی چه د دغو فرمائشی معجزاتو د نه ښودلو څخه به کفارو ته د خندا او طعن موقع په لاس ورشی او داسی به وائی که دی په رښتیا سره نبی وی نو ځمونږ له غوښتنی سره به ئی سم معجزی راښودلی وی نو ځکه ئی مطمئن کړل چه ستا د رب علم او قدرت ګرد (تول) خلق احاطه او راګیر کړی دی او هیڅوک د ده له علم څخه د باندی وتلی نشی. او نه د ده د قدرت له ماتحت بل چیری خوځیدی شی او ګرد (تول) د ده په واک (اختیار) او قبضه کښی دی تاسی د دوی دغو طعنو او تشنیعو ته له سره غوږ مه ږدئ او مه التفات ورته کوئ! دوی ستاسی هیڅ یو شی نشی خرابولی تاسی په خپل کار کښی مشغول او لګیا اوسئ! او د دوی فیصلی بیخی مونږ ته راپریږدئ مونږ ته ډیر ښه معلوم دی چه دوی سره د فرمائشی معجزو د لیدلو هم ستاسی د خبرو منونکی نه دی او وروسته له هغه ځمونږ له سزا او پوښتنی څخه خلاصیدونکی یا تری چیری تشتیدونکی نه دی او په دی هم علم لرو چه له دغو خلقو څخه کوم یو اوس سم د لاسه د تباه کیدلو وړ (لائق) دی؟ او د کومو خلقو باقی پریښودل مصلحت دی؟ لهذا تاسی خپل ځان په دغو جگړو او جنجالونو کښی له سره مه اخته کوئ! دغه ګرد (ټول) ځمونږ تر محاصری لاندی دی بالاخر دوی به مسلمانیږی.

#### وَمَاجَعَلْنَا الرُّءْ يَا الَّتِي آرَيْنِكَ إِلَّا فِيُّنَةً لِلنَّاسِ

او نه ده گرځولی مونږ (نظاره ښوونه) هغه چه ښوولی مو وه تاته (د کائناتو په نسبت په سترګو سره په شپه د معراج کښی) مګر ازموینه دپاره د خلقو د (مکی).

تفسیر: له نظاری څخه مراد د معراج د شپی هغه ننداری دی چه د هغو په بیان سره د خلقو ازموینه وشوه صادقانو د هغو له آوریدلو څخه پری باور وکړ او وئی منل او بالعکس مکذبینو او ناقصانو د هغو تکذیب وکړ.

#### وَ الشَّعِرَةَ الْمُلْعُونَةَ فِي الْقُرْانِ

او (هم دا رنګه فتنه ګرځولی ده مونږ) هغه ونه چه پری لعنت کړی شوی دی په قرآن کښی،

تفسیر : یعنی د (زقوم ونه) چه په قرآن کښی ویلی شوی ده چه هغه به د دوزخیانو خوراک وی د ایمان لرونکو د یقین موجب شوه او د منکرانو د شک او ریب سبب و گرځیده او وی ویل

چه د دوزخ په اور کښی به ونه څرنګه زرغونیږی؟ دغه هم (لکه همغه د معراج ننداره) یوه ازموینه وه . له دغو دواړو مثالونو څخه اندازه وکړئ چه د خوراقو په تصدیق کښی د طبائعو احوال څرنګه دی؟.

#### وَنُوَوِفُهُمْ فَايْزِيدُهُمُ إِلاَطْفَيَانَا كَبِيرًا ۞

او ویروو مونږ دوی نو نه زیاتوی دوی ته (دغه ویرول) مګر طغیان سرکښی لویه.

تفسیر: یعنی هغه زړونه چه د الله تعالیٰ له ویری څخه تش وی له ویرولو څخه هم نه ویریږی بلکه لا زیات پخپلو شرارتونو کښی پرمخ تګ او ترقی کوی. له هغوی څخه د فرمائشی معجزاتو په لیدلو سره د حق د قبلولو هیله (توقع) او امید لرل، چتی (بیکاره) او بی موقعه دی.

## وَإِذْ قُلْنَالِلُمَلَيْكَةِ اللَّهُ كُو اللَّهِ مَ فَسَجَدُ وَ الْآلِ الْبِلِسُ قَالَ وَالْفَرُدُ اللَّهِ اللَّهُ كُو اللَّهِ فَالَ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّلِي اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللْمُواللَّهُ اللْمُلْمُ اللِلْمُلِمُ اللللِّهُ اللْمُلْمُلِمُ الللِّلْمُلِمُ الللِّلْمُ اللَّال

او (یاد کړه) هغه وقت چه وویل مونږ پرښتو ته چه سجده وکړئ تاسی آدم ته (تعظیماً) نو سجده وکړه (ټولو) مګر یواځی ابلیس (چه سجده ئی ونه کړه)، وویل (ابلیس په جواب د الله کښی) آیا سجده وکړم هغه چاته چه پیدا کړی دی تا له ختی،

تفسیر: دغه قصه په نحو ځایونو کښی تیره شوی ده دلته په هغی باندی تنبیه ورکول مقصود دی چه د الله تعالیٰ د حکم بی له وړاندی وروسته کولو څخه منل (د پرښتو له طرفه) او په هغه کښی شبهی پیدا کول د شیطان کار دی. دغه کفار هم د همغه شیطان د اعمالو متابعت کوی چه په خبرو کښی ئی کاږه بحثونه کول مګر په یاد ئی ولرئ چه د دوی عاقبت او انجام هم همغسی کیدونکی دی.

#### قَالَ آرَءَيْتَكَ هٰذَاالَّذِي كَرَّمُتَ عَلَىٰ لَبِنَ آخَرُتِنِ إِلَى يَوْمِ الْقِيمَةِ لَاَحْتَنِكَنَّ دُيِّيَّيَتَ اَلِا قِلِيُلا

وویل (ابلیس) خبر راکړه ماته دا (سړی) چه بهتر کړی دی دی په ما باندی قسم دی که وروستی دی کړم تر ورځی د قیامت پوری نو خامخا به زه بیخ وباسم هرومرو (خامخا) د اولادی د ده مګر لږ (د دوی چه ستا په عصمت او حمایت کښی دی).

تفسیر: یعنی لر څه به ئی پریږدم او باقی ګرد (ټول) به ئی مسخر او د خپل ځان تابع وګرځوم. لکه چه پر آس د ملونی او قیزی په وسیله سړی لاس مومی نو بیا دغه انسانان چه ځما په مقابل کښی دومره ضعیف او کمزوری دی نو تا دوی ته پر ما ولی لوئی او فضیلت بښلی دی؟ آیا داسی کول هم جائز دی؟ حال دا چه زه غوره یم له ده نه ځکه چه آدم له خاوری پیدا دی او زه له اوره.

### قَالَ اذْهَبُ فَمَنْ تَبِعَكَ مِنْهُ مُوفَانَّ جَهَنَّمُ جَزَّا وُكُوْ جَزَاءً مَّوْفُورًا اللهِ

(نو) وفرمایل (الله) چه ځه نو هر چا چه متابعت وکړ د تا له دوی نه (ای شیطانه) نو بیشکه دوزخ جزاء ستاسی ده جزاء پوره .

تفسیو : یعنی هومره زور چه لگولی شی وئی لگوه دلته تاته او ستا ملگرو ته بندی خانی تیاری دی.

### واستفززمن استطعت منهم بصوتك

او وخوځوه (راګیر کړه) هغه څوک چه طاقت دی رسیږی پر هغه باندی له دوی نه په غږ (بلنه) خپله سره (فساد ته)

**تفسیر :** یعنی هغه غږ چه د الله تعالیٰ د عصیان په لوری خلقو ته دعوت او بلنه کوی. له دی نه په زړونو کښی وسوسی غورځول مراد دی. مزامیر (ساز او آواز) هم په دی کښی داخلیدی شی.

#### وَآجُلِبُ عَلَيْهِمْ بِخَيْلِكَ وَرَجِلِكَ

او راکاږه (راټول کړه ګمراهي ته) پر دوي سواره خپل او پياده خپل.

تفسیر: یعنی خپل گرد (تول) زور او قوت ولگوه او په پوره قدرت او طاقت سره خپلو لښکرو ته د پرمخ تک (وړاندی تلو) امر ورکړه چه د الله تعالیٰ په معصیت کښی گرد (تول) جنگیدونکی شیطانان دی که سواره دی یا پلی(پیاده) ، جنی وی، که انسی، پخپلو شیطانی چارو بوخت (مشغول) او لگیا شی ؟؟.

#### وَشَارِكُهُ مُ فِي الْأَمُوالِ وَالْأَوْلَادِ

او شریک شه له دوی سره په مالونو کښی او په اولادونو کښی .

تفسیو : یعنی په زړه کښی دی ارمان مه ساته او دوی ته په هر شانی چه زړه دی غواړی ترغیب ورکړه چه په خپلو مالونو او اولادونو کښی هم تاته برخی درکړی. یعنی دغه شیان په ناجائزو طریقو سره حاصل کړئ او په ناجائزو کښی ئی ولګوئ.

#### وَعِدُهُمْ وْمَايَعِدُ هُمُ الشَّيْطِي الْاعْرُورُال

او وعده کوه له دوی سره (د دروغو)، او نه کوی وعده له دوی سره شیطان مگر (یه) مکر باطل (او فریب سره چه خطاء ورته ثواب شکاروی).

تفسیر: یعنی چه شیطان انسان ته زرغونه باغونه ورسیی دده په مکر او فریب او پلمو (تدبیرونو) کسی راتلل د احمقانو کار دی د شیطان گرد (ټول) مواعید پر دغابازی او فریب مبتنی دی لکه چه په قیامت کسی دی پخپله به هم اقرار کوی (ووعدتکم فاخلفتکم) د ابراهیم ٤ رکوع (۱۳ جزء) آیة رقم (۲۲)

#### إِنَّ عِبَادِيُ لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمُ سُلُطُنُّ وَكَفَى بِرَبِّكَ وَكُيْلُانَ

بیشکه (خاص) بندگان خما چه دی نشته تاته (ای شیطانه) پر دوی هیخ قسم غلبه حکومت قدرت، او کافی دی رب ستا (ای شیطانه) وکیل ساتونکی (د خالصو بندگانو خپلو له شره ستا)

تفسیر: یعنی هر څوک چه پر الله تعالیٰ اعتماد او توکل وکړی هغه د ده کار جوړوی او د شیطان له لومو او چمبو (دامونو) څخه ئی راوباسی.

#### رَتُكُوْالَانِي مُ يُزُجِيُ لَكُوْالْفُلُكَ فِي الْبَحْرِ

رب ستاسی هغه (قادر مطلق) دی چه چلوی تاسی ته بیړی (جهازونه) په بحر کښی.

تفسیو: دغه ئی د الله تعالیٰ د کار جوړولو یوه نمونه راوړاندی کړه چه په هغه کښی یو مشرک هم پر داسی اقرار کولو مجبور کیږی چه له ماسواء الله څخه بل هیڅوک د ګردو (ټولو) مهماتو جوړوونکی او وکیل نشی کیدی ځکه چه

عارضی زور پکار نه دی ای کمزوره! پخپل لاس ګټه ! ځان ساته تل له پوره!

#### لِتَبْتَغُوامِنُ فَضَلِهُ

له ياره د دی چه ولتوئ (رزق او روزی) له فضله د ده څخه،

تفسیر: علیالاکثر په لوی قرآن کښی روزی ئی په فضل سره تعبیر فرمایلی ده. د فضل معنی زیادت دی ځکه چه د مسلمانانو دغه بندګی او عبادت خو د آخرت دپاره دی او دنیوی فوائد دوی ته محض د امتحان او تمائل دیاره ورکول کیږی.

# إِنَّهُ كَانَ بِكُوُ رَحِيْمُ الْ وَإِذَا مَسَّكُو الضُّرُّ فِي الْبَحْرِضَ لَّ مَنْ تَكُ عُونَ اللَّهُ كَانَ الْإِنْسَانُ كَفُورًا ﴿ اللَّهِ الْبَرِّ آعْرَضْ تُورُو كَانَ الْإِنْسَانُ كَفُورًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

بیشکه دغه (الله) دی پر تاسی ډیر مهربان او کله چه ورسیږی تاسی ته سختی په بحر کښی (او ویریږئ له غرقه) ورک شی (له فکره) هغه کسان چه ئی بولئ (او عبادت ئی کوئ) مگر یواځی دغه (الله) ته (زاری او عبادت کوئ) نو کله چه ومو ژغوری (بچ مو کړی) تاسی (له غرقه او ومو رسوی) وچی ته نو بیا څنګ کوئ (له توحیده)، او دی انسان لوی ناشکره (په نعمتونو د رب خپل).

تفسیر: یعنی هم دا چه انسان له مصیبت څخه نجات وموند نو خپل حقیقی محسن بیخی له یاده وباسی. او هیروی ئی. څو دقیقی (منته) وړاندی د سیند په چپو او د بحر په امواجو کښی پرله پسی د الله تعالیٰ په یادونه کښی ؤ هم دغه چه د ګودر پر وچه باندی ئی پښه باندی ولګیده

نو بیا بیخی بی فکره کیږی او هغه گردی (تولی) پیشی ئی هیری شی نو له دی نه لویه ناشکری او احسان هیرول به نور څه وی؟.

#### <u>ٱڡٚٵؙڡ۪ڹٛڎؙڎٲڽؾڂڛڡؘڔڴۄٛۘٛۘۼٳڹڹٵڶؠڗۣ</u>

نو آیا په امن (مطمئن او بی ویری) یئ تاسی له دی نه چه ډوب کړی تاسی په یو طرف د ځمکی وچی کښی.

تفسیر: یعنی د بحر په څنډو (غاړو) په وچه کښی مو ډوب کړی مثلاً چه زلزله راشی او په ځمکه کښی چاودی پیدا شی او د قارون په شان په ځمکه کښی خښ کړی شئ! خلاصه ئی دا چه ستاسی اهلاک د سیند په موجونو او چپو پوری موقوفه نه دی هر چیری چه الله تعالیٰ اراده وفرمائی هلته مو وژنی.

## آوَيُوْسِلَ عَلَيْكُمُ حَاصِبًا نُتُوَّلِ الْجَبُ وُالكُمُّ وَكَيْلِلَّاهُ اَمْ اَمِنْ تَمُّالَىٰ اللهُ وَيَكِيلُكُهُ اَمْ اَمِنْ تَمُّالَىٰ اللهُ وَيَكِيلُكُهُ المَّارَةُ الْخُرِي تَعْمِيْكَ كُمُ وَيْهُ وَيَادِتَارَةً الْخُرِي

یا ولیږی پر تاسی سخت باد وروونکی د وړو کاڼو بیا ونه مومئ تاسی د خپل ځان دپاره کوم ساتونکی آیا په امان کښی یئ تاسی (بلکه مأمون مه اوسئ) له دی نه چه بیا راننه باسی تاسی (الله) په دی (بحر) کښی (بل کرت) بیا دوهم ځلی.

تفسیر : یعنی داسی کوم ضرورت درپیښ کړی چه د هغه لامله (له وجی) لاعلاجه د سیند د سفر اراده وکړئ.

## فَيُرُسِلَ عَلَيْكُوۡ قَاصِفًا مِّنَ الرِّيۡحِ فَيُغۡرِقَكُوۡ بِمَاكَفَنَ ثُوۡ ثُوۡ وَالَّعِكُوۡ الْكَوْمُ لَكُوْ مُلَاكُوۡ كُوۡ الْكَوْمُ لَكُوۡ مُلَاكُوۡ كُوۡ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَيْنَا بِهِ يَبْيُعًا ۞

نو ناڅاپه راولیږی پر تاسی ماتوونکی (د هر څیز) سخت باد نو غرق به کړی (الله) تاسی په سبب د کفر (شرک) د تاسی پس د هغه بیا به نه مومئ

د خپلو ځانونو دپاره پر مونږ په سبب د هغه غرق پوښتيدونکي (راپسي کرځيدونکي).

تفسیر: یعنی له الله تعالی محخه محوک پوښتنه کولی شی؟ یا د چا له واکه (اختیاره) او توانه دغه کار پوره دی چه د پاک الله تعقیب وکړی؟ او (استغفر الله) د مجرمینو دیت یا قصاص تری واخلی؟.

# وَلَقَدُ كُرِّمُنَ البَّنِيُ ادْمُ وَحَمَلُناهُمُ فِي الْبَرِّوَ الْبَحْرُ وَرَزَقُناهُمُ مِّنَ الْكَرِّبِ الْبَرِّوَ الْبَحْرُ وَرَزَقُناهُمُ مِّنَ التَّالِيِّاتِ وَفَضَّلُناهُمُ عَلَى كَتْنَارِهِمِّ مَّنَ خَلَقْنَا تَقْنِضِيلًا ﴿

او خامخا په تحقیق ډیر عزت ورکړی دی مونږ اولاده د آدم ته او سواره کړی مو دی دوی پر مرکوباتو باندی په بر (وچه) کښی او په بحر (سیند) کښی او رزق روزی مو ورکړی ده دوی ته له طیباتو پاکیزه ؤ شیانو او غوره کړی مو دی دوی پر ډیرو له هغه چا چه پیدا کړی مو دی په غوره کولو (ډیرو) سره.

تفسیر : یعنی انسان ته د صورت حسن، نطق، تدبیر، عقل، حواس، او نور ورعنایت فرمایلی دی چه د هغه په وسیله د خپل په دنیوی او اخروی مضارو او منافعو باندی پوهیږی او د ښو او بدو په منځ کښی سره تفریق کولی شی په هر طرف کښی د پرمخ تګ او ترقی لیاری ورته پرانستلی دی. نور مخلوقات تر خپل واک (اختیار) لاثدی راوړی شی او خپلی چاری تری اخیستی شی. په وچه کښی د حیواناتو پر شا او پر نورو راز راز (قسم قسم) نواقلو او وسائلو سفر کوی، په سیندونو او بحرونو کښی پر بیړیو او جهازونو او نورو نقلیه و وسائلو سره بی تکلفه تګراتګ مسافرت کولی شی، له قسماقسمو ښو ماکولاتو مشروباتو، ملبوساتو، کورونو او تعمیراتو او د دنیوی نورو وسائلو او وسائطو او د هوسائی (ارام) او هستوګنی د هر راز (قسم) لوازمو او لواحقو څخه منتفع او ګټور کیږی د هم دغو انسانانو لوی پلار حضرت آدم علیه السلام ئی د پرښتو مسجود و ګرځاوه او د دوی آخری رسول الله محمد صلی الله علیه وسلم ئی د گردو (ټولو) مخلوقاتو سردار او بادار غوره کړ، الغرض دغی انسانی نوعی ته ئی له ډیرو حیثیاتو عزت، لوئی او عظمت ورکړی دی، او پر خپلو ډیرو مخلوقاتو ئی ورته فضیلت ورکړی دی، په پاس رکوع کښی د آدم علیه السلام په نسبت د شیطان داسی وینا چه (هذا الذی کرمت علی) او آدم علیه السلام ته د پرښتو د سجود او د انسانانو بحری او بری مسافرت ذکر و. د دی آیت د مضمون ارتباط د پاس مذکوره و مضامینو سره په صاف ډول (طریقه) سره ښکاره دی. د آیت د مضمون ارتباط د پاس مذکوره و مضامینو سره په صاف ډول (طریقه) سره ښکاره دی.

بنی اسرآئیل(۱۷)

تنبیه: مفسرین د دی آیت په ذیل کښی په دغه بحث کښی سره لګیدلی دی چه آیا پرښته افضله ده؟ که انسان پر پرښتو افضلیت لری؟ لیکن انصافی خبره خو دا ده چه له آیت څخه د دی خبری (د فاضل او مفضول) فیصله نه کیږی ځمونږ د حنفیانو دغه رأیه نقل کړی شوی ده چه بشری رسولان پر (ملکی رسولانو) افضلیت لری (او ملکی رسولان) پر نورو ګردو (تولو) پرښتو او انسانانو د (بشری رسولانو) په استثناء افضل دی. او عامو پرښتو ته پر عامو انسانانو افضلیت حاصل دی والله اعلم.

#### يَوْمَ نَدُ عُواكُلُّ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِمَّ فَمَنَ أُوَ تِنَكِتَبَهُ بِيَمِيْنِهِ فَأُولَلِكَ يَقْرَءُونَ كِتْبَهُ وُولَا يُطْلَمُونَ فَتِيلُاكِ

او (یاد کړه) هغه ورځ چه وبه بولو (په نامه سره) هر امت سره د انبیاء او مشرانو د دوی، نو هر هغه چاته چه ورکړه شوه اعمالنامه د ده په ښی لاس د ده کښی نو دغه (اصحاب الیمین) لولی به اعمالنامی خپلی (په ډیری خوشالی سره) او ظلم به ونه کړی شی (پر دوی) په اندازه د یو نری تار (چه په منځ د زړی د خرماؤ کښی وی).

تفسير : دلته دا را ښوولي کيږي چه په دنيا کښي له فطري حيثيته کوم عزت او فضيلت چه

انسان ته ئی ببنلی و هغه ئی تر کوم ځای پوری قائم ساتلی دی؟ او خومره داسی انسانان دی چه د چه هغوی خپل انسانی عزت او شرف ئی خاورو سره برابر کړی دی؟ . خلاصه ئی دا ده چه د قیامت په ورځ به هره فرقه سره له هغه غیزه حاضریږی چه ده به د هغه پیروی او متابعت کاوه . مثلاً مؤمنین له نبی یا کتاب یا له دینی مشره سره . او کفار له مذهبی مشر، او لوی شیطان او باطلو معبودانو سره چه فرمایلی ئی دی ﴿ وَجَعَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ وَرَيُو اللَّهُ اللَّهُ وَرَيُو اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَرَيُو اللَّهُ وَرَيُو اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَرَيُو اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَرَيُو اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَرَيُو اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَرَيُو اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى دعُ وَلَّ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا اللللِّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللللْلِو الللَّهُ

او نورو ته به هم وایی هم کُوْمُوْلُوْمِیه هم (۲۹) جزید (الحاقه (۱۹) آیة (۱) رکوع) راشئ! ځما دغه کتاب ولولئ باقی نور خلق یعنی «اصحاب الشمال» د هغوی احوال په وروستنی آیت کښی بیان فرمایلی شوی دی. ځینی د (امام) له لفظه خپله اعمالنامه مرادوی ځکه چه هلته به خلق د هم دغی اعمالنامی پسی ورځی (لنډه ئی دا چه په آخرت کښی به له هر چا سره همغه معامله وکړه شی چه وړ (لائق) او مستحق ئی وی او ظلم به ونه کړی شی پر دوی باندی په اندازه د هغه نری تار چه په منځ د زړیو د خرماؤ کښی وی). یعنی د خرماؤ د زړیو په چاودو کښی چه هغه نری شان ته تار وی د هغه په قدر هم پر چا ظلم او تیری نه کیږی د هر یوه د زیار (محنت) او کوښښ بدل په پوره بلکه له پوره ځنی به هم زیاته ګټه (فائده) ثمره دوی ته رسیږی.

## وَمَنْ كَانَ فِي هَلْ فِهُ آعْلَى فَهُو فِي الْلِيْوِرُةِ آعْلَى وَاضَلَّ سَبِيلًا

او هر څوک چه وی په دغه (دنیا) کښی ړوند (له پیژندلو د حقه) نو هغه به په آخرت کښی هم ړوند وی (له لیاری د خلاصی) او ډیر لری به وی (د نجات او بری) له لیاری (د ړندو یشان).

تفسیر: یعنی دلته د هدایت د لیاری له لیدلو څخه ړانده پاتی وی. او هلته په آخرت کښی د جنت د لیاری له لیدلو څخه هم ړانده او ډیر لری تری پاتی کیږی «موضح القرآن» دغه د «اصحاب الیمین» په مقابل کښی د «اصحاب الشمال» ذکر دی ځینو د «اضل سبیلا» مطلب داسی اخیستی دی چه په دنیا کښی د مافات تلافی ممکنه ده ولی په آخرت کښی له هغه څخه هم ډیر لری ولویدل ځکه چه په قیامت کښی د تدارک او تلاقی هیڅ امکان نشته.

## ۅٳڽؙػاڎۉٳڷؽڣ۫ؾڹٛۅٛڹڮؘۼڹۣٲڵڹؚؽٙٲۅٛڂؽڹ۫ٵۧٳڷؽڮڶؚڡؘۜؿ۬ڗؘڕؽۼڸؽ۫ٮٚٵۼؽڗٷ ۘؖٷڶڎؙٳڒؿٞۼۮؙٷڮڿڸؽڵ۞

او په تحقیق شان دا دی چه نژدی وو (کفار د ثقیف دی ته) چه واړوی تا له هغه (قرآن) څخه چه وحی کړی ده مونږ تاته دپاره د دی چه وتړی ته پر مونږ بی له دی قرآنه او (که متابعت کړی وی تا د دوی نو) په دغه وقت کښی به (متابعت کړی وی دوی د تا او) خامخا نیولی به ئی وی دوی ته دوست.

تفسیو: له دغو باطنی پرندو محخه محینی شریران خو هغه کسان دی چه پخپله بیخی پر سمه لیاره نه راځی بلکه نور غتی غتی سترگی لرونکی پوهان او هوښیاران هم غواړی چه وغولوی او تیرباسی لکه چه د معظمی مکی د کفارو دغه بی حیائی او جسارت ته وگورئ چه غواړی تاسی هم دغه طرف ته متمائل کړی چه د الله تعالیٰ هغه وحی او احکام چه پر تاسی ئی لیږلی دی د هغو یوه برخه تاسی د دوی له خاطره (معاذ الله) پریږدئ یا ئی بدل کړی، کله د حکومت، کله د دولت، کله د شکلیو پیمخو جونو (جینکو) تطمیع او تشویق دوی ته وروړاندی کاوه. کله به ئی ویل چه مونږ به له څرمی (سیلمی) ستا تابع کیږو که چیری له قرآن مخخه تش همغه برخه لری کړئ چه د شرک او بت پرستی په نسبت تردید کوی که په فرض محال (العیاذ بالله) تاسی داسی و کړئ نو خامخا هغوی به تاسی خپل ټینګ دوست په شان منلی وی لیکن ستاسی جواب د هغوی په مقابل کښی داسی ؤ: که تاسی لمر او سپوږمی له آسمانه راښکته کړئ او یوه ئی مخما په بل موتی کښی راکړئ، خو بیا هم محمد صلی الله علیه وسلم د هغه څیز پریښودونکی نه دی چه پاک الله د هغه دپاره مبعوث کړی دی څو ئی تر پایه ونه رسوی یا خپل سر بری جار (قربان) نه کړی.

په طلب کښی تل زیار کاږم څو مطلب ته ورسیږم یا به سر ورکړم په لیار کښی یا به خپل یار ته رسیږم

# وَلُوْلِآاَنَ ثَبَّتُنْكَ لَقَكُ كِدُكَّ تَرُكُنُ اللَّهِمُ شَيُّا قَلِيُلُّ الْأَوْلِاَ الْحَالَا فَيَا الْمَا الْحَالِوَ وَضِعُفَ الْمَمَاتِ ثُمَّ لِاتَجِدُ لَكَ عَلَيْنَا نَصِيْرًا @

او که نه وی مونږ تینګ کړی ته (په حق باندی د عصمت) نو خامخا په تحقیق نژدی شوی وی ته چه میلان دی کړی وی دوی ته څه لږ (میلان) (او که لږ څه میل دی کړی وی) نو په دغه وقت کښی به خامخا په تحقیق څکلی مو وی تاته دوچند عذاب د ژوندون (په دنیا کښی) او دوچند عذاب د مرګ (په آخرت کښی) بیا به نه وه موندلی تا د ځان دپاره پر مونږ باندی مدد کوونکی (په دفع د عذاب کښی).

تفسیر «ترکن» له (رکون) څخه دی چه ادنیٰ راښکته کیدلو او د قلب ډیر خفیف میلان ته وائی له دی سره د (شیئا قلیلا) قید ئی زیات کړ نو له ادنیٰ ځنی ډیر ادنیٰ مرتبه تری مراده شوه. بیا (لقد کدت) ئی وفرمایه او د هغه وقوع ئی لا لږ کړ یعنی که دغه خبره نه وی چه ته معصوم نبی ئی چه ستا د عصمت ساتنه الله تعالیٰ پخپل خصوصی فضل سره کوی نو د دغو چالاکو شریرانو د فریب بازی څخه ډیر لږ څه هغه طرف ته به ستا قلبی میلان ورنژدی کیده

ليكن د انبياؤ عليهم السلام د عصمت تكفل الله تعالىٰ فرمايلي دى نو ځكه دغومره يو خفيف تمائل هم یه تا کښي ونه مونده شو. له دی نه ظاهریږی چه د نبي کریم صلي الله علیه وسلم یه وجود کښي د فطري تقويٰ قوت ډير مضبوط او کلک او بيخې له تزلزل څخه عاري ؤ. (که قاري دغه پاس آیات به دقت سره بیا ولولی، او یکښی ښه دقیق او ښه ځیر شی) نو په دغو کښی هم د رسول كريم صلى الله عليه وسلم د فضل او شرف اظهار په نهايت لطيف چل سره مقصود دى . مقربینو ته همغسی چه انعامات ډیر دی ډیر مصائب او بلیات هم د دوی په برخه کښی راځی. او د دوی پر خورا ډیر لږ وړوکی غلطی یا قصور باندی هم سخت عتاب واردیږی. لکه چه ځمونږ د رسول الله مطهراتو ارواجو ته فرمايلي دى ﴿ يُفِسَأَوَالنَّبِيِّ مَنَّ يَالِّتِ مِثْلُنَّ بِفَاحِشَةٍ مُّرَيِّنَةً يُّطْعَفُ لَهَاالْعَذَابُ ضِعْقَيْنِ ﴾ (٢١ جزء د الاُحزاب (٣٠) آية (٤) ركوع) نو دغه ئى راوښود چه د دوی مرتبه کومه معمولی مرتبه نه ده که په فرض محال سره له ادنی څخه ادنی کومه غلطی وی نو په دنیا کښی او په برزخ کښی او په آخرت کښی دوچنده عذاب ورڅکولی کیږی، هر مؤمن لره ښائي چه د دغو آياتونو د تلاوت په وقت کښي په ګونډو او ځنګنو شي. او په انتهائی خوف او خشیت سره د الله تعالیٰ د جلال او جبروت یه شان کښی غور وکړی! او همغه دعا دى وكړى چه يخپله به رسول الله مبارك كوله «اللهم لا تكلني الى نفسي طوفة عين » ای الها! د سترکی د یوه ریولو یه اندازه می هم خپل نفس ته مه خوشی کوه!» یعنی تل می هم دغه ته حفاظت او ساتنه وكره! او بخپل كفالت كښي مي وساته!.

### وَإِنْ كَادُوْ الْيَسْتَفِرُّ وَنَكَ مِنَ الْرَضِ لِيُغْرِجُولُوَ مِنْهَا وَإِذَّ الْايلْبَتُوْنَ خِلْفَكَ اِلْاقِلْيلُانَ

او بیشکه شان دا دی چه نژدی ؤ (دغه مکی والا او غوښتل ئی) چه خامخا وخوځوی تا له ځمکی (د مکی یا د مدینی) له پاره د دی چه وباسی تا له دغی (ځمکی په مکر او فریب سره) او په دغه وقت کښی (که ته ئی ایستلی وی) نو درنګ به نه وی کړی وروسته له (ایستلو) د تا نه مګر لږ (مدت).

تفسیر : یعنی غواړی چه تاسی په تنګ کړی او ومو ویروی او له معظمی مکی څخه مو د باندی وباسی لیکن دوی دی دغه خبره هم په یاد ولری که هغوی داسی وکړه نو دوی به پخپله هم تر ډیرو ورځو پوری دلته نشی اوسیللی. لکه چه هم داسی هم وشو چه د دوی هم دغه ظلم، ستم او تیری د دی خبری سبب شوه چه محمد صلی الله علیه وسلم له معظمی مکی نه منوری مدینی ته هجرت وفرمایه خو تر دی یو نیم کال وروسته د مکیانو لوی سرداران او مشران له خپلو کورونو څخه ووتل او د بدر په میدان کښی په نهایت ذلت او خواری سره ووژل شو. او له هغه پنځه شپږ

کاله وروسته پر معظمه مکه باندی هم د اسلام قبضه وشوه. د کفارو هغه حکومت او شوکت تباه او فنا شو او کنی د فنا شو او بالاخر په ډیر لږ مدت کښی د محمد صلی الله علیه وسلم یو تن مخالف هم پاتی نشو.

### سُنَّةً مَنْ قَدْ آلْسِلْنَا قَبْلُكَ مِنْ رُسُلِنَا وَلِا تَعَبِي لِسُنَّتِنَا عَوْنِيلًا

(دغه وړاندی) طریقه ځمونږ (په مثل د هغی طریقی ځمونږ ده) په هغه چا کښی چه پر تحقیق لیږلی ؤ مونږ پخوا له تانه له رسولانو ځمونږ ، او نه به مومی ته طریقه (عادت) ځمونږ ته هیڅ تغیر تبدیل.

تفسیر: یعنی محمون هم دغه دستور له قدیمه تراوسه جاری دی کله چه په کوم کلی یا سار کښی د الله تعالیٰ نبی ته ئی هستوګنه نه ده ورکړی نو پخپله د همغه محای وسیدونکی نه دی پاتی شوی.

## اَقِمِ الصَّلْوَة اِلدُّلُولِدِ الشَّمْسِ الِي عَسَقِ النَّيْلِ

قائموه (سم ودروه له تولو حقوقو) لمونځ وروسته له زواله د لمر تر تياری د شپی پوری (يعنی د ظهر، عصر، مغرب، او عشاء لمونځونه ادا۔ کړه!)

تفسیر: یعنی د دوی د دغو حیلو او پلمو (تدبیرونو) هیڅ پروا مه کوئ او له سره خپل فکر او چرت پری مه خرابوئ تاسی تل خپل رب او مالک ته متوجه اوسئ! خپل لمونځونه سم صفا اداء کوئ! ځکه چه تعلق مع الله داسی یو غیز دی چه انسان ته پر ګردو (ټولو) مشکلاتو او نوائبو (تکالیف) بری او غلبه ورکوی: ﴿ وَنَعَیْتُوالِمَانِوُوالْمَانِوْ ﴾ (اول جزء د البقرة پنځمه رکوع ځمونږ د دی تفسیر . په ﴿ لِالْوَلِواللَّمْنِينَ اللَّمَانِينَ الصلوتین له مسئلی سره د دی آیت هیڅ ماښام، ماسختن څلور واړه لمنځونه راغلل د جمع بین الصلوتین له مسئلی سره د دی آیت هیڅ تعلق نه دی که د جمعی اشاره تری واخیستله شی نو دوه نه بلکه د څلورو لمنځونو د جمع کولو مشروعیت به له دی نه ووځی هو! د صحیح ذوق په شرط دغه استنباط تری کیدی شی چه په ظهر کښی تعجیل او په عشاء کښی تاخیر ښائی چه مستحب وی الا لعارض.

### وَقُرْإِنَ الْفَحْرِ الِيَ قُرُانَ الْفَجْرِكَانَ مَشْهُودًا

او له قرائت د فجر (یعنی د سهار لمونځ اداء کړه) بیشکه چه قرآن لوستل

#### (لمونځ کول) د فجر حاضر شوی دی (یعنی ورحاضریږی ملائک د شپی او د ورځی).

تفسیر: ښائی د (قرآن الفجر) له تعبیره دی طرف ته اشاره وی چه په فجر کښی د قرائت تطویل مطلوب دی. په حدیث کښی راغلی دی چه: «د فجر او عصر په وقت کښی د شپی او د ورځی د پرښتو په منځ کښی سره مبادله واقع کیږی» لهٰذا په دغو دوو وقتونو کښی د ورځی او د شپی د پرښتو اجتماع وی نو ځمونږ قرائت او لمونځ د دوی په حضور کښی د زیار (کوشش) برکت او ښیګنی (نیکی) موجب دی په دغه وقت کښی پاس تلونکی پرښتی الله تعالی ته شهادت ورکوی چه مونږ د خپل تګ راتګ په وخت کښی ستا بندګان په لمانځه کښی مصروف او مشغول ولیدل. علاوه پر دی د سحر په وقت کښی طبعاً د سړی زړه هم حاضر او مجتمع وی.

## ۅؘڡؚؚؽٳڷؽڸؚڡؘٛڰۼۜٙۮ۫ۑ؋ڬٳڣڵڎؖڷػؙؖ۠ۼڛٙٲؽۜؿۼؾٛڮۯڗ۠ڮػڡۜڠٲڴٳڰٚۼؠٛٷٛڋٳڰ

او په (یوه ټوټه د) شپی کښی خوب پریږده او ویښ اوسه (په لوستلو د قرآن په لمانځه کښی دا (زیاتی عبادت دی خاص تاته ښائی چه وبه دروی تا رب ستا په هغه مقام محمود (ستایلی شوی ځای د شفاعت) کښی.

تفسیر : حضرت شاه صاحب لیکی: «یعنی له خوبه راویښ شه! (په تهجد) کښی قرآن ولوله دغه حکم مو له گردو (تولو) څخه زیات پر تا کړی دی چه تاته (له گردو «تولو» څخه) لویه مرتبه درکوو. یعنی تهجد مو خاص پر تا واجب کړی دی او پر امت دی مستحب دی. (مقام محمود) د عظمی شفاعت مقام دی. کله چه بل هیڅ یو نبی به هیڅ یو شی نشی ویلی نو څمونډ بادار او سردار او آغا محمد رسول الله صلی الله علیه واله وصحبه وسلم به عرض وکړی او گرد (تول) مخلوق به له تکالیفو څخه وژغوری (بچ کړی) په دغه وقت کښی به د هر یوه انسان پر ژبه د محمدی صلی الله علیه وسلم د شریعت او فضیلت حمد او صفت به وی او الله تعالیٰ به هم د دوی تعریف کوی. گواکی د محمدیت د شان ظهور به په پوره ډول (طریقه) سره کیږی. تنبیه : د «مقام محمود» دغه تفسیر په صحیحه و احادیثو کښی راغلی دی او په (بخاری شریف) او د احادیثو په نورو مقدسو کتابونو کښی د (کبریٰ شفاعت) نهایت مفصل بیان شته شارحینو رسول الله صلی الله علیه وسلم ته لس قسمه شفاعت ثابت کړی دی په «فتح بیان شته شارحینو رسول الله صلی الله علیه وسلم ته لس قسمه شفاعت ثابت کړی دی په «فتح الباری» کښی دی ولوست شی.

### ۅؘۛڠؙؙڷڒۜؾؚٵۮڿڷؽؙؙٛڡؙۮؘڂؘڷڝۮڹۣٷ

### آخِرِجْنِيُ مُخْرَجَ صِدُونِ وَاجْعَلَ لِلْ مِن لَدُنْكَ سُلَطْنَاتُصِيرًا @

او ووایه (ای محمده!) ای ربه ځما ننه باسه ما په ننویستلو رښتیا (ښو سره مدینی ته) او وباسه ما په ویستلو رښتیا (ښو سره له مکی نه) او وګرځوه ما لره له جانبه خپله یو قوت مدد کوونکی (له اسلامه سره پر کفر باندی)،

#### وَقُلْ جَاءَ الْحَقُّ وَزَهِ قَ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلُ كَانَ زَهُوقًا ١٠

او ووایه (ای محمده! دوی ته کله چه بیرته ننوتی مکی ته فاتحاً) راغی حق (اسلام) او په تیښته ورک شو باطل (کفر او شرک) بیشکه باطل دی ورکیدونکی (بی ثباته).

تفسیر: دغه عظیم الشان پخوا ویل په معظمی مکی کښی شوی ؤ چه هلته په ښکاره ډول (طریقه) سره د حق د غلبی کوم سامان نه ؤ یعنی ووایه ای محمده! لوی قرآن چه مسلمانانو ته زیری ورکوونکی او باطل له منځه لری کوونکی او ورکوونکی دی راغی پس وپوهیږئ چه اوس حق دین غالب شو! او د کفر د تښتیدلو پیښه یواځی له مکی معظمی څخه نه بلکه له ګردی (ټولی) جزیرة العرب څخه په عمل راځی په حدیث کښی راغلی دی کله چه نبی کریم صلی الله علیه وسلم په مکه معظمه کښی په بری ننوت نو په دغه وقت کښی د کمبی شریفی په چار چاپیر کښی دری سوه او شپیته بتان په یوی لښتی سره پر ګردو (ټولو) یو یو وار کاوه او داسی به ئی فرمایل

#### ﴿ جَآءَالْتَقُودَوَقِقَ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلُ كَانَ نَفُوقًا ﴾ ﴿ جَآءَالْتَقُ وَمَا يُبِينُ الْبَاطِلُ وَمَا يُعِينُ ﴾

نو هر بت به پرمخی لویده په دغه شان د پاک قرآن یو پخوا ویل پوره شو او بل داسی یو اعلان و کړ شو چه «هغه کفر چه له کعبی څخه تښتیدلی دی. بیا به له سره بیرته نه راځی!» والحمد لله علیٰ ذلک.

### وَنُنَزِّلُ مِنَ الْقُرُالِ مَا هُوَيِشْفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤُمِنِينَ وَلايَزِيْدُ الظّلِمِينَ إِلَاحْمَارًا۞

او نازلوو (پر تا) له قرآنه هغه څیز چه شفاء دی (له ظاهری او باطنی امراضو) او رحمت دی دپاره د مؤمنانو (چه نفع پری اخلی) او نه زیاتوی (دغه قرآن) ظالمانو (کافرانو) ته مگر زیان (هلاکت چه ایمان پری نه راوړی).

# وَإِذَّا اَنْعَمَنَا عَلَى الْإِنْسَانِ آعُرَضَ وَنَا الْمُعَانِيهِ وَإِذَا مَسَّلُهُ الشَّرُّكَانَ يَتُوسُانَ

او کله چه نازل کړو نعمت (او احسان) پر (نافرمان) انسان (لکه صحت، وسعت، راحت) نو مخ وګرځوی (له یاده د الله) او لری شی تری په اړخ ګرځولو (له کبره)، او کله چه ورسیږی ده ته شر بدی نو شی دی ناامیده.

تفسیر : یعنی د انسان عجب حال دی کله چه الله تعالیٰ ده ته پخپل فضل سره نعمتونه وربښی نو احسان ئی نه منی هومره عیش او آرام ئی چه ور په برخه شی هغومره ئی د هغه حقیقی منعم له طرفه غفلت او اعراض زیاتیږی او د عبودیت له فرائضو څخه ځان وباسی او غاړه غړول تری غواړی بیا کله چه سخت او خراب وقت پری راشی نو یو ځلی به ګرد (ټول) امیدونه او اسری وشکوی. مایوس او ناامیده کینی. ګواکی په دواړو حالاتو کښی له پاک الله څخه خپله علاقه شکوی. کله د غفلت په بناء، کله د مأیوسی په اقتضاء ( نعوذ بالله من کلا الحالین) دغه مضمون ئی غالباً ځکه فرمایلی دی چه د پاک قرآن چه له ګردو (ټولو) څخه د الله تعالیٰ لوی نعمت دی زیات خلق قدر نه کوی بلکه د هغه له منلو هم اعراض او غاړه غړوی. نو بیا کله چه د دی انکار، اعراض او کفران بده نتیجه دوی ته وروړاندی کیږی نو په دغه وقت کښی ډیر سخت مأیوس کیږی. او له هیڅ لوری رڼا په نظر نه ورځی او بی هیلی او ناامیده کیږی.

### قُلُ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ فَرَقَكُوْ آعْلُوبِمِنَ هُوَاهُلَى سَبِيلًا ﴿

ووایه (ای محمده! دوی ته) چه هر څوک عمل کوی په هغی طریقی چه مناسب وی له حاله د ده (له ښو او بدو) نو رب ستاسی ښه خبردار دی په هغه چا چه هغه ښه موندونکی وی د سمی لیاری.

تفسیر: یعنی هر یو کافر او مؤمن، معرض او مقبل پر خپلو طریقو، نیاتو، طبیعتو او مذاهبو تک کوی او په همغه کښی محو او لګیا وی. لیکن په یاد ئی ولرئ چه د الله تعالیٰ له محیط علمه د هیڅ انسان هیڅ یو عمل نشی خارجیدی. الله تعالیٰ د هر چا د عمل طریقه او حرکات او سکنات برابر ګوری او ښه عالم دی چه کوم یو څومره سم تک کوی او په کوم کوم شی کښی په څه اندازه چپ (کوړ) تک کوی؟ یا په کړه لیاره ځی؟ او له هر یوه سره سم د هغه له عمل سره معامله کوی.

### وَيَيْتَ لُونَكَ عَنِ الرُّوْحِ

او پوښتنه کوی له تانه (ای محمده!) له (کیفیته د) روح څخه،

تفسیر: یعنی انسانی روح څه شی دی؟ او د هغه ماهیت، حقیقت څه دی؟ د صحیحینو شریفینو له روایته سره موافق دغه سؤال د مدینی منوری یهودانو له رسول الله صلی الله علیه وسلم څخه د ازموینی په ډول (طریقه) کړی وو. او د سیرو روایاتو څخه معلومیږی چه په معظمه مکه کښی قریشو د یهودانو په مشوری دغه پوښتنه کړی ده نو ځکه د دی آیت په مکیت او مدنیت کښی اختلاف دی ممکن دی چه نزول ئی مکرر وی. والله اعلم.

### قُلِ الرُّوْحُمِنُ آمُرِرَيِّ وَمَا أَوْتِيتُتُومِّنَ الْعِلْمِ الْاقِلْيُلانَ

به د روح پر حقایقو د پوهیدلو څه قدرت او استعداد ولری؟.

ووایه (ای محمده! دوی ته) چه روح له امره د رب ځما دی او نه ده درکړی شوی تاسی ته (برخه) له علم (پوهنی) څخه مګر لږه

تفسیر: په موضح القرآن کښی دی چه یهودانو د امتحان په مقصد له رسول الله مخخه دا پوښتنه وکړه نو پاک الله په واضح صورت دوی ته دغه ورونهښود. ځکه چه دوی د هغه د پوهیدلو حوصله نه درلوده (لرله). پخوانیو انبیاؤ هم له مخلوق سره داسی دقیقی خبری نه دی کړی دومره پوه کافی ده چه د الله تعالیٰ په حکم سره یو شی په بدن کښی لویږی کله چه هغه روح له بدن مخخه وځی نو سا هم خیژی او انسان مری.

تنبیه: دالله تعالیٰ کلام پخپلو محتویاتو کنی عجیب او غریب اعجاز لری. د روح په نسبت ئی دلته چه څه فرمایلی دی د هغه سطحی مضمون عوامو او قاصر الفهمو او کړو تلونکو معاندینو دپاره کافی دی لیکن د هم دغه سطحی لاندی په هم دغو مختصرو الفاظو کنی د روح په متعلق داسی بصیرت زیاتوونکی حقائق او دقائق مستور دی چه د ډیرو لویو لویو عالی دماغو مدققو فلسفیانو او د یوه کامل عارف د طلب او د تحقیق د لیاری دپاره د هدایت د ډیوی په شان کار ورکوی. د روح په متعلق له قدیمی عهده راهیسی د تحقیقاتو هغه سلسله جاری ده چه هغه تر نن پوری نه ده ختمه شوی او ښائی چه ختمه نه شی. د روح اصلی کنهی او حقیقت پوری د رسیدلو دعوی خو ډیره مشکله ده، څکه چه تر اوسه پوری ډیر داسی محسوسات دی چه مونږ د رسیدلو دعوی خو ډیره مشکله ده، څکه چه تر اوسه پوری ډیر داسی محسوسات دی چه مونږ د هغو د کنهو او حقیقت د معلومولو څخه عاجز پاتی یو، خو بیا هم ځما په نزد له قرآنیه ؤ

(۱): په انسان کښی علاوه پر دغه مادی جسم يو بل شی هم شته چه هغه ته (روح) وائی هغه د عالم امر څيز دی او د الله تعالیٰ په حکم او اراده فائض کيږی ﴿ قُلِالْتُوْمُونَالُهُوَلِنَّ ﴾ ﴿ عَلَقَهُ مِنْ تُولَا لَهُ ثُلُولُ لَهُ ثُولُولُ لَهُ ثُولُولُ لَهُ ثُولُولُ لَهُ مُؤَلِّنًا لَهُ مُلَقًا ﴿ عَلَقَهُ مِنْ ثُولُولُ لَا لَهُ مُؤَلِّنًا لِهُ مُؤْلِقًا لَهُ مُؤْلِقًا لَهُ مُؤْلِقًا لَهُ مُؤَلِّنًا لَهُ مُؤْلِقًا لَهُ مُؤْلِقًا لَهُ مُؤْلِقًا لَهُ مُؤْلِنًا لَهُ مُؤْلِقًا لَهُ مُؤْلِقًا لَا لَهُ مُؤْلِقًا لَهُ مُؤْلِعًا لَهُ مُؤْلِقًا لَوْلُولُ لَهُ مُؤْلِقًا لَقَالُهُ مُؤْلِقًا لَا لِهُ مُؤْلِقًا لَهُ مُؤْلِقًا لَهُ مُؤْلِقًا لِمُؤْلِقًا لَا مُؤْلِقًا لِمُؤْلِقًا لِمُؤْلِقً لِمُل

(٣) : مگر د ده دغه کمالات ذاتی نه دی حقیقی وهاب ورعطاء کړی او محدود دی. یدل علیه قوله تمالیٰ ﴿ وَمَاْلَتَهُمُّ مِنَالِمُ لِلَاکَلِیْلَا ﴾ فان العلم قد اتاه من مفیض آخو وهو قلیل فی جنب علم الله تعالیٰ کما قال الله تعالیٰ ﴿ وُلُوَکُوْانَالِمُورُ اللهُ وَاللهُ وَا

هغه صفات محدود وی او د باری تعالیٰ د صفاتو یه شان نه لامحدوده کیږی او هم دغه لوی

دلیل دی د دی خبری چه د آریه و له عقیدی سره سم روح له الله تعالی څخه بیل کوم قدیم او غیر مخلوق موجود نشی کیدی که نه تحدید به ئی له کومه راځی؟.

(٤) : هومره چه لوی کامل روح وی الله تعالیٰ ته دغه قدرت حاصل دی چه هر کله چه اراده وفرمائی له هغه څخه د کمالاتو سلب وکړی اګر که د ده له فضله او مرحمته داسی شی هیڅ نه دی واقع شوی. یدل علیه قوله تعالیٰ ﴿ وَلَهِنُ شِنْتَالَنَدُهُ بَنَیْ بِالْذِی اَوْمِی اَلَیْکُ مُوَلِّاتِ اَلْکُورُو اِلْمَالِیٰ اَلْکُورُو اِلْمَالِیٰ اَلْکُورُو اِلْمَالِیٰ اَلْکُورُو اَلْمُالِیٰ اَلْکُورُو اِلْمَالِیٰ اِللّٰمُ اِللّٰمِ اِللّٰمِ اِللّٰمُ اِللّٰمِ اللّٰمِ اِللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمَ اللّٰمُ اللّٰم

لَكَ رِمِ مَلَيْنَا وَيُدِيُّ لا إِلْرَضَهُ تُمِنَّ رَّبِيِّ إِنَّ فَضْلَهُ كَانَ مَلَيْكَ كَيْرُوا 🐡 🐪 دغه خو اصوله چه

مونږ بیان کړل اهل الفهم ته تری نسق الایات په ادنیٰ تأمل کولو سره معلومیدی شی. یواځی یو د (عالم الامر) لفظ دی چه د هغه مناسب تشریح ضروری دی او د هغه په پوهیدلو سره امید شته چه د روح په معرفت حاصلولو کښی ډیره مرسته (مدد) وشی د (امر) لفظ په لوی قرآن کښی په شلهاؤ ځایونو راغلی دی او د هغه د معنی په تعبین کښی علماؤ کافی کلام کړی دی، لیکن دلته ځما غرض د «الاعراف» د سورت د ﴿ الاَلهُ الْخَلْقُ وَالْمُو ﴾ آیت په طرف توجه ورکول دی، چه هلته ئی (امر) د خلق په مقابل کښی ایښی دی چه په هغه سره مونږ دغی نتیجی ته رسیدی شو چه د پاک الله په نزد دوه مد بالکل علیٰحده علیٰحده دی، یو د «خلق» بل «امر» د دغو دواړو په منځ کښی څه فرق شته؟، په هغه باندی مونږ د آیت له سیاقه په ښه شانی سره پوهیدی شو. ډومبی ئی وفرمایل

(الاعراف ٤٥ آيت ٨ ركوع) دغه خو «خلق» شو په منځ كښى د (استواء على العرش) ذكر ئى وكړ چه د حكم چلولو اظهار ترى څرگنديږى (ښكاريږى)، بيا ئى وفرمايل

﴿ يُغْيَىٰ النَّهَارَ يَطِلْبُهُ خِيْنُتَا ۚ وَالشَّهُسَ وَالْقَمْرَوَالْتَبُوْمُ مُسَكِّلَاتٍ بَا بَامُوعٌ ﴾ جزء ٨ (الاعراف ٥٤ آيت ٧ ركوع) يعنى دغه مخلوقات پر يوه معين او محكم نظام پرله پسى چلوى چه هغه ته تدبير او تصريف ويلى شو، دغه خو «امر» شو. ﴿ اللهُ الَّذِي مُثَالَى مُنْاوِتُ وَمِنَ الْأَوْمِنَ مِنْالُهُ مِنْ يَنْتُونُ الْأَوْمِينَا فَيْ الْمُؤْمِنِيَةُ مِنْ ﴾ جزء ٢٨

(د الطلاق ۱۲ آیت ۲ رکوع).

گواکی د دنیا مثال لکه یوه لویه کارخانه و گفئ چه د مختلفو اقسامو مشینونه پکښی لگولی شوی دی یو ئی کالی اوبی (کپری جوړوی) . او بل ئی اوړه کوی. هغه بل ئی کتابونه چاپوی. یو ئی د ښارونو دپاره د برق او بریښنا قوت پیدا کوی. بل ئی قند او بوره (چینی) جوړه وی وغیر ذلک. په هر مشین کښی ډیری پرزی دی چه د مشین د غرض او غایت په لحاظ په یوه معینه اندازه سره ریژولی شی او ځای په ځای په کښی لگولی شی بیا دغه گردی (تولی) پرزی سره تړلی او جوړولی شی، او مشین تری ساز او سنبال کیږی. کله چه دغه گرد (تول) مشینونه سره روغ جوړ ساز او سنبال شول دلته د بریښنا (برق) د قوی له مخزنه د هر مشین په طرف بیل بیل بیل برق جریان مومی، او د بریښنا قوت ورخوشی کیږی، چه په واحد آن او په یوه شیبه کښی هغه گرد (تول) ساکن او بی حرکته او چپ مشینونه سم له خپل جوړښت او مقرر حرکت سره چلیږی. تاویږی او په راز راز (قسم قسم) چارو کښی بوخت (مشغول) لگیا کیږی او همغه برقی قوه هره پرزه او هر څرخ او نور د هغه مخصوص ساخت او د غرض په مطابق چورلوی او

یه حرکت ئی اچوی. تر دی چه هغه قلیله یا کثیره برقی قوه چه څراغونو، ډیوو، ګرویو او قمقمو بخاریو او نورو ته رسیږی د همغو شیانو رنګ او هیئت ځان ته غوره کوی، په دغه مثال دغه خبره ښه واضحه او څرګنده (ښکاره) شوه چه د مشين قالب جوړول او بيا د هغه هر قسم سامان او لوازم ریژول او جوړول او بیا د هغه ګردی (ټولی) برزی په سمه برابره اندازه، برابرول. او يو له بله سره لګول او نښلول. يوه سلسله مقدماتي کارونه دی چه د هغو له تکميل څخه وروسته د دغه مشين د چالانولو دياره يو بل څيز راوړلو ته هم ضرورت لرو چه هغه محركه قوه ده (اعم له دی چه برق وی که بخار یا نور). هم داسی ویوهیدئ چه بلا تشبیه الله تعالیٰ د آسمان او د ځمکې ګرد (ټول) مشینونه جوړ کړل، چه هغه ته (خلق) وائی هره وړوکی او لویه یرزه ئی یه سمه برابره اندازه جوړه کړه. چه هغه ته (تقدیر) ویلی شوی دی (قدره تقدیرا) بیا ئی هغه ګردی (تولی) یرزی سره جوړی کړی او وی نښلولی چه هغه ته (تصویر وائی) ﴿ وَلَقَدُخُلَقُلْكُوْ لْتُوَمَّوُرُنْكُو ﴾ جزء ٨ (د الاعراف ١١ آيت ٢ ركوع) دغه كرد (تول) افعال د (خلق) په مد كښي ؤ اوس نو د دغی خبری ضرورت واقع دی هر هغه مشین چه د هر کار دپاره درولی شوی دی په همغه کار ولګولی شی. بالاخر د مشین چالانولو دیاره (امر الله) یعنی لکه محرکه قوه (برق، بخار، فشار، او نور) یری خوشی کړه شوه ښائی د دی تعلق د «الباری» له اسمه سره وی 🦸 اَلْخَالِقُ الْبَلاِئُ الْهُمَوْرُ ﴾ جزء ٢٨ د الحشر ٢٤ آيت ٣ ركوع و في الحديث « خلق الجنة وبرأ النسمة» وفي سورة الحديد (من قبل ان نبرأها) اي النفوس كما هو مروى عن ابن عباس رضي الله تعالىٰ عنه وقتادة والحسن الغرض له هغه طرفه حكم وشو چه (ځه!) فوراً وچليد هم دغه د الله امر ته فرمايلي دي ﴿ إِنَّامَرُوْلِوَا ٱلْدَشَيَّا ٱنْ يَقُولُ لَهُ ثُنَّ يَكُونُ ﴾ جزء ٢٣ (د يٰسين ٨٢ آيت ٥ رکوع) په بل ځای کښې په ډير وضَاحت سره د (کن) امر ئی د جسد پر خلق مرتب کړی او فرمایلی دی ﴿ خَلْقَهُ مِنْ تُرَابٍ ثُمُّوٓ قَالَ لَهُ نُنْ وَيُؤُونُ ﴾ جزء ٣ ( د آل عمران ٩ه آيت ٦ ركوع) بلكه له تتبع څخه ظاهريږي چه په لوى قرآن كښى د ﴿ كُنُ مَيْكُونُ ﴾ مضمون په هومره مواضعو كښي چه راغلي دى عموماً د خلق او ابداع له ذكر څخه وروسته راغلي دي چه له هغه څخه داسي يو خيال پيدا کيږي چه د «کن» کلمه د «خلق» له خطابه وروسته د تدبیر او تصریف او د نورو دیاره وی والله اعلم. په هر حال زه غواړم چه داسی ووايم چه دلته «امر» معنى «حكم» دى او هغه حكم هم دا دى چه د «كن» له لفظ سره تعبير کړی شوی دی او د «کن» لفظ د کلام له هغه جنسه دی چه د الله تعالیٰ له قدیمهؤ صفاتو څخه دى همغسى چه موند د هغه ګرد (تول) صفات (مثلاً حيات، سمع، بصر او نور) بلاكيف تسليم كوو د كلام الله او كلمة الله يه متعلق هم ښائى يه همغه مسلك باندى تينګ ودريږو. د مطلب خلاصه داسی شوه چه له (روح) سره د قرآن کریم په ډیرو ځایونو کښی د (امر) د لفظ استعمال شوى دى مثلاً ﴿ قُلِ الرُّوْمُونَ ٱمْرِدَتِيْ ﴾ ﴿ وَكَذَٰ لِكَ ٱوْمَيْنَا لَايِكَ دُومًا مِنْ ٱمْرِزَا ﴾ ﴿ يُقِي الرُّوْمِ مِنْ اَمْرِةٍ عَلْ مَنْ يَشَارُونَ عِمَادِةٍ ﴾ ﴿ يُزِّلُ الْمَلْمِلَةُ بِالرُّوْمِ مِنْ اَمْرِةٍ عَلْ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِمَادِةٍ ﴾ او یخوا له دی نه تیره شوه چه «امر» د «کن» له کلمی څخه عبارت دی یعنی هغه انشائی کلام چه په هغه سره د مخلوقاتو تدبیر او تصریف په هغه طریقه

بنی اسرآئیل(۱۷)

سره وکړی شي چه يری د ايجاد او تکوين غرض مرتب شي. للمذا ثابت شو چه د روح مبدأ د الله تعالىٰ د كلام صفت دى چه د علم د صفت ماتحت دى ښائى ځكه ﴿ وَنَفَنْتَانِيْهِ مِنْ ثُلُولِي ﴾ كښى هغه ئی ځان ته منسوب کړ. د «کلام» او د «امر» نسبت متکلم یا آمر ته د (صادر) یا د «مصدور» په لحاظ وی او د «خلق» او مخلوق په ملحوظ نه وی ځکه په 🐞 اَلاَلهُ الْخَنْقُ وَالْمُرُ 🦫 کښي ئي «امر» د «خلق» په مقابل کښي کيښود. هو! دغه د «کن» امر د باري تعاليٰ له شأنه څخه د صدور په وقت کښې ممکن دی د مجرد جوهر په لباس يا «اکبر ملک» يا د «اعظم روح» په صورت ظهور ونیسی چه د هغه ذکر په ځینو آثارو کښی شوی دی او هغه ته مونږ د «برقیه روحیه» مخزن ویلی شو. ګواکی له هم دی ځایه د حیاتی روح جریان پر ذویالارواحو تقسیم کیږی او د «الارواح جنود مجندة» بیشماره تارونه هم دلته سره ټولیږی او یو له بله سره نښلي او کوم جريان چه د وړکيو او لويو بيشمارو مشينونو په طرف خوشي کيږي همغه له همغه مشین څخه سم د هغه له جوړښت او استعداد سره کار اخلی او د ده له جوړښت سره مناسب حرکت ورته ورکوی بلکه به هغو ګرویو او قمقمو کښی دغه برقی جریان رسیږی له همغو سره مناسب رنګ او هیئت اختیاروی. پاتی شوه دغه خبره چه د «کن» حکم چه د کلام له قسمه دی د مجرد جوهر یا د نورانی لطیف جسم شکل څرنګه اخیتارولی شی؟ دا دغسی وګنځ چه ګرد (ټول) عقلا په دی باندی متفق دی چه کوم اشکال او صور چه مونږ په خوب کښي وينو ځيني اوقات هغه ځمونږ خيالات دي چه د سيند، غره، ځمري، ليوه او د نورو اشكال ځمونږ په نظر راځی اوس د غور کولو مقام دی خیالات چه اعراض دی او له دماغه سره قائم دی هغه به څرنګه جواهر او اجسام جوړيږي؟ او په څه شان په هغو کښې د اجسامو لوازم او خواص پيدا کيږي؟ تر دى اندازى يورى چه ځينې اوقات خوب ليدونكي وروسته له ويښيدلو بيا هم د هغه له آثاره نه بىلىرى.

فیالحقیقت الله تعالیٰ د خوب به وسیله هر انسان ته ډیر ښه هدایت فرمایلی دی کله چه د یوه انسان به مصوره قوت کښی ئی دومره یو طاقت ایښی دی چه هغه سم له خپل بساط سره غیر مجسم خیالات به جسمی قالب کښی اچوی او به هغه کښی همغه خواص او آثار باذن الله بیدا کړی چه د ویښتوب په عالم کښی له اجسامو سره تړلی دی بیا خوشالی په دی کښی ده چه هغه خیالات د خوب لیدونکی له دماغه د یوی دقیقی (لحظی) له مخی هم نه جلا (جدا) کیږی او د هغه ذهنی وجود تل قائم وی نو آیا د دغی حقیری نمونی له لیدلو څخه مونږ دومره نشو پوهیدی چه ممکن دی د مطلق قادر او برحق مصور جل وعلا د «کن» د بی کیفه امر سره د قائمه صفت بذاته تعالیٰ په کوم یو صورت یا متعدو صورتو کښی راښکاره شی هغو صورتو ته مونږ ارواح یا پرښتی یا په بل داسی نامه سره بللی شو هغه ارواح او ملائکی او نور گرد (ټول) سره حادث وی او د الله تعالیٰ امر پخپل حال قدیم پاتی شی د امکان او حوادث آثار او احکام ارواح او نورو پوری محدود پاتی شی او د الله تعالیٰ امر له هغه څخه پاک او اعلیٰ وی لکه هغه خیالی صورت چه د خوب په حالت کښی اور په نظر راځی په دغه ناریه صورت کښی، احراق، خیالی صورت چه د خوب په حالت کښی اور په نظر راځی په دغه ناریه صورت کښی، احراق، خیالی صورت چه د خوب په حالت کښی اور په نظر راځی په دغه ناریه صورت کښی، احراق، خیالی صورت چه د خوب په حالت کښی اور په نظر راځی په دغه ناریه صورت کښی، احراق،

سوځیدل، تودوالی او نور ګرد (تول) آثار محسوسووحال دا چه د دی اور تصور تر کلونو کلونو پوری هم په دماغو کښی پاتی شی نو مونږ ته د یوی ثانیی له مخی هم دغه آثار نه محسوسیږی. نو هیڅ شبهه نشته چه انسانی روح که جوهر مجرد وی یا نورانی لطیف جسم د (امر ربی) مظهر دی. لیکن دا ضروری نه ده چه د مظهر ګرد (تول) احکام او آثار په ظاهر جاری وی کما هو الظاهر. واضح دی وی څه شیان چه مونږ وښکل او هغه مثالونه چه مو وړاندی کړل له هغوی څخه مقصود محض تسهیل او تقریب الی الفهم دی که نه داسی کوم مثال پیدا کیدی شی چه پر دغو غیبیهؤ حقائقو په پوره ډول (طریقه) سره منطبق شی.

پاک اللہ! ته بهر ئی له اوهامو او له تولو قال ؤ قیله خاوری دی په سر شی دا ځما یه دی خیال ؤ دی تمثیله.

پاتی شوه دغه مسئله چه روح جوهر مجرد دی لکه چه د اکثرو قدیمی حکماؤ او د صوفیه ؤ مذهب دی یا نورانی جسم دی لکه چه د اهل الحدیث د جمهورو او نورو رأیه ده په دغه کښی ځما په نزد فیصل قول همغه دی چه بقیة السلف بحر العلوم علامه سید انور شاه صاحب اطال الله بقاءه فرمائی چه د عارف جامی په الفاظو کښی دلته دری شیان دی:

- (۱) هغه جواهر چه په هغه کښي ماده او کميت دواړه وي. لکه ځمونږ ماديه ابدان.
- (٢) جواهر چه ماده يکښي نشته او صرف کميت دی چه هغه ته صوفيه (مثاليه اجسام) وائي.
  - (٣) هغه جواهر چه له مادی او کمیته له دواړو څخه تش وی چه هغه ته صوفیه ارواح او حکما ی ئی د مجرده ؤ جواهرو په نامه سره یادوی.

د اهل الشرع جمهور هغه ته چه (روح) وائی هغه د صوفیه ؤ په نزد په «مثالی بدن» سره موسوم دی چه په مادی بدن کبنی حلول کوی او د مادی بدن په شان سترگی، غوږونه، پوزه. لاسونه، پنبی او نور اعضاء لری دغه روح له دی بدن محخه له سره نه بیلیږی او د بیلتون په وقت کښی هم یو راز (قسم) مجهول الکیفیت علاقه له بدن سره ساتلی شی چه د هغه په وسیله بیخی د موت حالت نه طاری کیږی او د حیات د بقاء سبب گرځی گواکی د حضرت علی کرم الله وجهه له قول سره چه «بغوی رحمة الله علیه» ئی د ه الله یتونی الانتشاخین مُرتها هی په تفسیر کښی نقل کړی دی په دغه وقت کښی روح پخپله بیل دی مگر د هغه شعاع جسد ته رسیږی او د حیات د بقاء سبب گرځی لکه چه لمر له ملیاردو میلینو مخخه لری د اشعه ؤ (پلوشو) په وسیله محمکه تودوی لکه چه می په نننی اخبار کښی یو داسی خبر ولوست چه «د فرانس فضائی اداره بی له طیاره وانانو پخپل سر طیاری الوځولی دی او په دغه مورد کښی محه مخفی تجارب ئی کړی دی چه تری ډیر تعجب راوړونکی نتائج څرگند (پکاره) شوی دی بله اطلاع رارسیدلی ده چه په دغو ورځو کښی یو خاص رقم بم غورځوونکی طیاره لیږلی شوی ده چه پری هیڅوک نه ؤ سور دغو ورځو کښی یو داهو کښی به دغه طیاره کو په دغه طیاره کښی ده هم طیاره کښی ده ده هم باره کېی بمونه ډک

سبحان الذي (١٥)

ؤ چه پر هغو تاکلیو (مقرر کړی شوی) ځایونو وویشتلی شو او بیا بیرته مرکز ته راوستی شوه .» دعوی کولی شی چه د بیسیمو برقی امواجو په ذریعه طیاری پخپل سر داسی مکمل او منظم کارونه اجراء کوی لکه چه د کوم طیاره والا په ذریعه انجام شوی وی . نن پرون په اروپا کښی کوم مجامع چه د ارواحو په نسبت تحقیقات کوی هغوی داسی مشاهدات کړی دی چه یوه روح په داسی حال کښی چه له جسم څخه علیحده ؤ او د روح پر پښه باندی د حمله کولو اثر د مادی جسم پر پښه ښکاره شو په هر حال هغه روح چه اهل الشرع ئی ثابتوی صوفیه هم له هغه څخه انکار نه لری، بلکه دوی علاوه پر دغه یو بل مجرد روح هم منی چه په هغه کښی هیڅ استحاله نشته بلکه که د دی مجرد روح دپاره بل کوم روح وی او بالاخر د دغه کثرت ګرده (توله) سلسله سره یو ځای شی او د (امر ربی) پر وحدت منتهی شی نو هیڅ د انکار ضرورت نشته . شیخ فرید الدین «عطار» په «منطق الطیر» کښی څرنګه ښه ویلی دی.

آ له ګردو (ټولو) څخه لویه ! آ ړومبیه ته له ټولو! ټول ستا دی ته ئی لوی الله له ټولو ! سامو پټه ده په ځان کښی ته ئی پټ ځمونړ په سا ! آی په پټو کښی تل پټه! آ ځمونړ د ساؤ سا !

له پاس مذکور تقریر څخه دغه نتیجه لاس ته راځی چه په هر شی کښی چه په (کن) سره مخاطب شوی وی د حیات روح موندله کیږی، بیشکه زه هم داسی پوهیږم چه د هر مخلوق هری یوی نوعی ته د هغه له استعداد سره سم او موافق قوی یا ضعیف ژوندون رسیدلی دی یعنی د هغه کار دپاره چه پیدا کړی شوی دی قالب ئی تیار کړی هغه ته ئی داسی حکم ورکاوه چه (کن) یعنی په دغه کار کښی لګیا شه! بس هم دغه ئی روح دی. تر هغه پوری چه دغه د خپل ایجاد غرض پوره کوی ګواکی تر هغه پوری ژوندی ګڼلی کیږی او هومره چه له هغه څخه لری او معطل کیږی په همغه اندازه موت ته نژدی یا مړ ویلی شی.

هذا ما عندى. وعند الناس ما عندهم والله سبحانه وتعالىٰ هو الملهم للصواب

# وَلَمِنُ شِنْنَالَنَنَ هَبَى بِالَّذِئَ آوُحَيْنَ آلِيُكَ ثُو لَا تَجِدُ لَكَ رِهِ عَلَيْنَا وَكِيلُا اللهِ عَلَيْنَا وَكِيلُا اللهِ عَلَيْنَا وَكِيلُا اللهِ عَلَيْكَ ثُولِ اللهِ عَلَيْكَ كَانَ عَلَيْكَ ثُولِكِ اللهِ عَلَيْكَ كَمِيلُا اللهِ عَلَيْكَ كَمِيلُونَ اللهُ عَلَيْكَ كَمِيلُونَ اللهُ عَلَيْكَ كَمِيلُونَ عَلَيْكَ كَمِيلُونَ عَلَيْكَ كَمِيلُونَ اللهُ عَلَيْكَ عَلَيْكَ كَمِيلُونَ عَلَيْكَ كَمِيلُونَ عَلَيْكَ كَمِيلُونَ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكَ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عِلْكُونَ عَلَيْكُ عِلْكُونَ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَل

او که اراده وفرمایو مونږ نو خامخا بیرته به یوسو هغه څیز چه وحی کړی ده مونږ تاته (یعنی قرآن له سینو او له صفحو) بیا به نه مومی ته خپل ځان ته په دی کار کښی پر مونږ کوم وکیل (کفیل چه بیرته ئی دروړی) لیکن

(پری مو ښود دا قرآن له جهته د) رحمت له جانبه د رب ستا، بیشکه فضل د دغه (الله) دی ير تا ډير لوی.

تفسیر: (چه ته ئی سردار کړی د تمامو بنی آدمو او خاتم د انبیاؤ. او بل بیرغ د حمد او مقام محمود ئی هم) تاته درکړی دی او بل ئی دغه قرآن کریم درته درکړی دی او بیا تر قیامت ئی ستا په امت کښی باقی پریښی دی یعنی د لوی قرآن علم چه پاک الله تاته درکړی دی که الله تعالیٰ اراده وفرمائی او د لو مخه مودی له مخی هغه در مخخه واخلی. نو بیا به ئی بل محوک نشی درکولی، لیکن د الله تعالیٰ مهربانی پر تاسی ډیره زیاته ده نو محکه ئی دغه لوی نعمت در عنایت فرمایلی دی او هیڅ وجه او دلیل په لاس کښی نشته چه هغه در مخخه بیرته واخلی او یوامی د عظیمه قدرت اظهار مقصود دی. او هومره چه کامل روح وی خو بیا د هغه گرد (ټول) کمالات موهوب او مستعار دی او ذاتی نه دی.

### قُلُ لَينِ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْجِنُّ عَلَى اَنَ يَاثَوُ الْمِشْلِ هٰذَ االْقُرُ الْنِ لَا يَاثُوُنَ بِمِثْلِهٖ وَلَوْكَازَبَعُثُهُمُ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ۞

ووایه (ای محمده! دوی ته) خامخا که یو ځای (راتول) شی (گرد) انسانان او (گرد) پیریان په دی چه راوړی په شان د دی قرآن (په فصاحت بلاغت او درایت کښی) نو رابه نه وړی په شان د دی (قرآن) اگر که شی ځینی د دوی له ځینو نورو سره ملاتړی (او مرستیان).

تفسیر : د لوی قرآن د اعجازو په متعلق په متعددو مواضعو کښی کلام شوی دی. او پر دغه موضوع کښی ځمونړ مستقله رساله «اعجاز القرآن» هم چاپ شوی ده هغه دی ولوستله شی.

### وَلَقَدُ صَرِّفَ اللَّاسِ فِي هٰذَ النَّقُرُ إِن مِنْ كُلِّ مَثَلُ فَأَلِي اَكُثُرُ النَّاسِ إِلَّا كُفُورًا<sup>©</sup>

او خامخا په تحقیق مکرر بیان کړی دی مونږ خلقو ته په دی قرآن کښی (مثل) له هر قسمه مثاله (لکه ترغیب ترهیب قصص او اخبار چه عبرت پری واخلی) نو غاړه کینښوده اکثرو خلقو (او راضی نشول په هیڅ) مگر په

ناشكرى (او انكار له حقه).

تفسير: يعنى د دوى د خير غوښتلو دپاره عجيب او غريب مضامين څو څو ځلى په مختلفو اساليبو او په قسم قسم عناوينو بيان کړل شول ليکن اکثرو احمقانو د هغه قدر ونه کړ او د احسان منلو په ځاى د هغه پر ناشکرى ګردو (ټولو) سره لاس يو کړ.

وَقَالُوْالَنُ نُوْمِنَ لَكَ حَتَّى تَفَعُجُرَلَنَامِنَ الْارْضِ يَنْبُوْعُ الْهَاوَتُكُوْنَ لَكَ جَنْهَ فُيْن يَخِيْلٍ وَعِنْبٍ فَتُفَجِّرِ الْاَنْهُرِ خِلْلَهَا تَفْجِيُرُ اللَّا أَوْثُنُ قِطَ السَّمَاءُ كَمَازَعَمْتُ عَلَيْنَاكِمَ فَا اَوْتَ أَيْ بِإِللَّهِ وَالْمَلْإِكَةِ قَبِيلُا لَا اللَّهَ الْمَالِكِ فَي الْمَلْإِكَةِ قَبِيلُلَا اللَّهَ الْمُعَلِّكَةِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِّكَةِ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللْعُلِيْ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْمُ

او وائی (قریش) له سره به ایمان رانه وړو په تا (ای محمده!) تر هغه پوری چه جاری کړی ته (وباسی) مونږ ته له ځمکی (د مکی تل بهیدونکی خوټیدونکی) چینه (چه تل ډکه وی له اوبو او له سره نه وچیږی) یا چه وی تاته یو باغ له خرماؤ او انګورو نو روانی کړی ته ویالی په منځ د دی باغ کښی په روانولو سره، یا چه راوغورځوی ته آسمان لکه چه ګمان کوی ته پر مونږ باندی توټی یا چه راولی ته الله او پرښتی مخامخ (ښکاره چه ئی ووینو) یا چه وی تاته یو کور له سرو زرو ( یا ملمع په سرو زرو چه پکښی کینی) یا چه پورته وخیژی په آسمان کښی، او له سره به ایمان رانه وړو په (تش) ختلو ستا) آسمان ته که چیری وخیژی) تر هغه پوری چه راکوز کړی پر مونږ باندی داسی یو کتاب چه لولو ئی (او تصدیق ستا وی پکښی)،

تفسیر: کله چه کفار د لوی قرآن له اعجازه عاجز شول نو په داسی لری له مقصده فرمائشونو ئی لاس پوری کړ. ځکه چه د دوی دغه عرض لپاره د استفادی او انتفاع نه ؤ او محض تعنت او عناد د هغوی مقصود ؤ.

په ﴿ تُسْوَطَالِتَكُمْ ﴾ كښى هغه طرف ته اشاره ده چه د «السباء» د سورت په (۱) ركوع كښى

داسی ارشاد شوی دی 

النفرض چه کفارو به تل هم داسی چتی (بیکاره) خبری کولی چه موند به له سره ایمان النفرض چه کفارو به تل هم داسی چتی (بیکاره) خبری کولی چه موند به له سره ایمان رانه وړو په تا او غاړه به درته کښینډدو تر هغه پوری چه راوختکوی ته مونډ ته له ځمکی د مکی چینه، یا چه پیدا شی تاته کوم باغ جامع د ګردو (تولو) صفاتو یا چه وغورځوی پر مونډ باندی د آسمان توتی یا راولی ته الله او پرښتی مخامخ ښکاره چه وئی وینو (او ستا دپاره ضامنان شی) یعنی که معاذ الله په خپله لوی الله له مونډ سره مقابل شی او دغسی ووائی او پرښتی هم علی رءوس الاشهاد شاهدی ولولی چه تاسی رښتین ئی. (یا چه وی تاته یو کور له سرو زرو یا ملمع وی د سرو زرو په اوبو سره چه ته پکښی کینی) یعنی که د سرو زرو څخه نه وی نو لډ تر لډه د سرو زرو په اوبو سره دی خو ملمع وی. (یا چه پورته وخیژی په آسمان کښی او له سره به ایمان رانه وړو په تش ختلو ستا آسمان ته که چیری وخیژی تر هغه پوری چه راکوز کړی پر مونډ باندی داسی یو کتاب چه لولو ئی) یعنی لکه چه تاسی د معراج ذکر کوئ نو ځمونډ په مخ کښی آسمان ته وخیژئ! او له هغه ځایه یو لیکلی شوی کتاب له خپله ځانه سره راوړئ چه مونډ ئی پخپله ولوستی شو او پری ویوهیدی شو.

### قُلُ سُعَانَ رَبِّيُ هَلُ كُنْتُ الكَّرَبَّتُرَاتَسُولِ فَهُومَامَنَعَ التَّاسَ اَنَ يُؤُمِنُواَ اِذُجَاءُهُمُ الْهُلَايِ الْكَانَ قَالُوَا اَبْعَتَ اللهُ بَشَرًا تَسُولُا

ووایه (ای محمده! دوی ته) پاکی ده رب محما ته آیا یم زه (یعنی نه یم زه) مگر یو انسان رالیږلی شوی (په شان د نورو رسولانو). او نه دی منع کړی دی خلقو لره له دی نه چه ایمان راوړی کله چه راغی دوی ته بیان د حق (په ژبه د رسول) مگر (منع کړی دی خلق) دی خبری چه ویلی به دوی آیا رالیږلی دی الله یو سړی رسول (او پرښته ئی ولی نه رالیږله).

تفسیر : یعنی سره د هدایت د رنا د رسیدلو د دوی سترکی خلاصی نشوی او در کرده (توله) به ئی هم دا ویل چه آدم شرنگه د الله تعالیٰ رسول کیدی شی؟ که پاک الله نبی لیږه نو له آسمانه به ئی کومه برښته راښکته کوله.

# ڠُڶڰٷػٵؽ؋ۣٵڵۯۻۣڡؘڵؠٟۧػڎؙ۠ؾۺٛۅٛڹ٥ؙڟؠٙؠؚؚڹۨؿؽڵڹۜڗٛڶێٵۼٙؽڣؚۄؙڝؚۜڹٳڛؠٳٛ

ووایه (ای محمده! دوی ته) که چیری وی په ځمکه کښی پرښتی (په بدل د انسان) چه ګرځیدلی په آرام سره (په شان د انسانانو) نو خامخا رالیږلی به وه مونږ پر دوی باندی له آسمانه یوه پرښته رسول.

تفسیر: یعنی که دغه محمکه د بنی آدمانو په محای د پرښتو کلی او د هستوګنی محای وی نو بیشکه موزون به وی چه مونډ کوم پرښته نبی ګرځولی او لیډلی وی که د بنی آدمانو په طرف پرښته خپل اصلی صورت سره ولیډله شی نو زړونه او سترګی له سره د هغی د لیدلو توان نه لری نو له هغه مخخه به محرنګه مستفید کیدی شوی او که د بنی آدمانو په صورت راشی نو خلق به په اشتباه کښی لویډی دغه تقریر د «الانعام» د سورت په اوله رکوع کښی تیر شوی دی. هغه دی ولوست شی!

جنس له خپله جنسه آخلی انتفاع

د بد جنسو مشغولا وی تل ضیاع

که وینا وی د توتا که د مینا

لاغ ئى شميرى هغه څوک چه وى بوميا

# قُلُ كَفَىٰ بِاللهِ شَهِينًا لَبَيْنِي وَبَنْيَكُو ْ إِنَّهُ كَانَ بِعِبَادِ ﴿ خَبِيْرُ الْبَصِيْرُا اللهِ

ووایه (ای محمده! دوی ته) کافی دی الله شاهد (حق ثابتوونکی) په منځ ځما او په منځ ستاسی کښی، بیشکه چه الله دی په بندګانو خپلو ښه خبردار (په بواطنو) ښه لیدونکی (په ظواهرو د دوی).

تفسیر: هغو کسانو چه داسی به ئی ویل ﴿ اَتُتَاتَیٰ اِللّٰهِ وَالْمَلْکِلَة وَکَبِیْلاً ﴾ یعنی که الله له موند سره مخامخ شی او خما تصدیق و کړی نو هله به یی ومنو نو ئی وفرمایل چه الله اوس هم پخپل فعل سره خما تصدیق کوی څکه چه هغه علیم او خبیر دی او گوری چه زه د نبوت وظایف انجاموم او ځما له هغو گردو (تولو) مصائبو څخه چه ئی تیروم او له هغو مساعیو څخه چه په پته او ښکاره ئی کوم پوره خبردار دی. او سره له هغه دی له ماسره مرستی (مدد) کوی. او ځما په لاس او ژبه متمادیاً داسی علمی او عملی نښی ښکاروی چه خارق العاده او د ده د عمومی قدرتی قانون څخه ډیر لوړ او عالی دی. هغه ځما مقصد یوماً فیوماً کامیاب بریالی (کامران) او وسیمالاثر گرځوی او تکذیب کوونکی ته قدم په قدم تنبیه ورکوی چه په دی عمل سره بیخی تاسی فلاح نشئ موندلی آیا دغه د الله تعالیٰ له جانبه فعلی ښکاره شهادت نه دی؟ چه زه په دغه خپله دعوی کښی صادق یم؟ آیا له یوه مفتری سره پاک الله هم داسی معاونت او مرستی (مدد) کوی؟.

سبحانالذی(۱۵) بنی اسرآئیل(۱۷)

# وَمَنْ يَهُدِاللَّهُ فَهُوَ الْمُهُتَدِ ۚ وَمَنْ يَضُلِلْ فَكَنْ يَجِكَ لَهُمُ ٱوْلِيَا ٓءُمِنُ دُونِهُ

او هر هغه چاته چه سمه لیاره وښودله الله نو همغه د سمی لیاری موندونکی دی، او هر څوک چه ئی ګمراه کړی (الله) نو له سره به نه مومی ته دوی ته نور دوستان بی له دغه (الله څخه چه سمه لیاره وروښیی)،

تفسیر: یعنی هم دا د الله تعالیٰ په توفیق او لاس نیونه سره انسان د حق په لیاره تلی شی او د مقصود تر منزله پوری رسیدی شی. که پاک الله د چا لاس نیونه د ده د بدبختی او تعنت له سببه ونه فرمائی نو کوم سری به ئی په سمه لویه لیار کښی بیولی شی؟.

### ۅؘٛۼٛۺ۠ۯۿؙڔٛؽۅؙٛؠٛٳڷۊؚۑؗؗؗؗٛٙٙڲۼڶٷٛۘڿۅۿؚۿؚۄؙۘۼؠؗؽٳۊۜڮڷؠٵۊۜڞؚ؆ٞٲڡٚٲۏٮۿؙۅڿۿٮۜٞۊؗ۫ؗػؙڰؠٵڿؘؠؾٛ ڔؚ۬ڎڹۿؙڎڛۘۼؿڔؙؙؖٛ۩

او راجمع به کړو (مونږ) دوی لره په ورځ د قیامت کښی (نسکور تلونکی په سبب د بدو عملونو د دوی) پر مخونو خپلو چه ړانده او ګونګیان به وی او کاڼه به وی (په سبب د بدو اعمالو خپلو) ځای د دوی به دوزخ وی، هر کله چه غلی شی (لمبی د دوزخ) زیات به کړو دوی ته تیز اور.

تفسیو : یعنی د قیامت په ځینو مواطنو کښی به کفار پر خپلو مخونو نسکور ړانده او ګونګیان او کانه کړی شوی بیولی کیږی. په حدیث کښی راغلی دی چه لویو اصحابو عرض وکړه چه یا رسول الله دوی به څرنګه په خپلو مخونو نسکور بیولی کیږی. رسول الله صلی الله علیه وسلم وفرمایل هغه قادر مطلق ئی چه په پښو بیولی شی همغه قادر دی چه په سر ئی هم روان کړی. پاتی شو دوزخیانو سر پ څیړی کښول (راښکل)، نو هغه به وروسته د دوزخ د داخلیدلو څخه وی ﴿ پُوَمُرُیْمُ مُوَنُّی کُیالنَارِ کی کِیْوَالْمُرَّالُ کُیْسُ کُورُولِیْمُ مُورُنُ کُیالنَارِ کی کِیْوالْمُرُولِیْمُ کُورُنُ کُیالنَارِ کی کِیْوالْمُرُولِیْمُ کُورُنُولْمُرَالِیَالِ کَیْدِ دانځیولیْمُولْمُرُولُولْمُرَالُولُولیَا کُورُنُولِیْمُ کُورُنُولِیَا کُورُنُولِیَا کُورُنُولِیَا کُورُنُولِیَا کُورُنُولِیَا کُورُنُولِیا کُورُنُولِیا کُورُنُولِیَا کُورُنُولِیا کُولِیا کُورُنُولِیا کُورُنُولِی کُورُنُولِیا کُورُنُو

### ۮ۬ڸڬۘڂؘڒؘٲٷؙۿؙۄ۫ۑؚٲٮٞۿۿۘڰؘڡٛۜۯؙۏٳۑٳێؾؚٮٚٵۅؘۘۛۜٛٛۊٵڷٷٙۘٵ ٵؚۮؘٲڴؾٵ؏ڟڶڡٵۊۜۯؙڣٵؾٵٵؚؾٵڵؠڹٷٛڎ۫ٷڹڂڴڟٵۻؚۑڽڰٳ؈

دا (عذاب) جزاء د دوی ده په سبب د دی چه بیشکه دوی کافران شوی وو په آیتونو ځمونږ او ویل به دوی آیا کله چه شو مونږ هډوکی او خاوری ریژیدلی آیا مونږ خامخا بیا پورته کاوه شو په پیدایښت نوی سره.

تفسیر: یعنی خامخا په دنیا کښی په دلیل سره خو دوی دغه خبره نه منله اوس دی پخپلو سترګو سره وګوری چه څرنګه سوځیږی او بیا له سره پوستکی ورتیاریږی.

# اَوَكُمْ يَرُوُالَ اللهَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَانِ وَالْكُرُضَ قَادِرُ عَلَى السَّمَانِ وَالْكُرُضَ قَادِرُ عَلَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

آیا نه گوری دوی (او نه دی خبر په دغه) چه بیشکه هغه الله چه (په خپل کامله قدرت سره) ئی پیدا کړی دی آسمانونه او ځمکه (او مابینهما) قادر دی پر دی چه پیدا کړی په مثل د دوی (نور ډیر) او مقرر کړی ئی دی دوی ته یو اجل (نیته) چه نشته هیڅ شک په هغه کښی نو منعه راوړه (او ونه منله) ظالمانو (هیڅ شی) مګر ناشکری (او انکار له بعثه او حشره).

# قُلُ لُوْاَنُكُوْتَمُلِكُوْنَ خَزَآلِنَ رَحْمَةِ رَبِّنَ إِذَا لَاَمْسَكُتُ مُخَفِّيةً الرِنْفَاقِ وَكَانَ الْإِنْسَانُ قَتُورًا ﴿ لَاَمْسَكُتُ مُخَفِّيةً الرِنْفَاقِ وَكَانَ الْإِنْسَانُ قَتُورًا ﴿

ووایه (ای محمده! دوی ته) که چیری تاسی مالکان شئ د خزانو د رحمت د رب ځما نو په دغه وقت کښی هرومرو (خامخا) منع به راوړئ (بخل به کوئ له صدقاتو) د ویری د (خلاصیدلو د مال په) انفاق (کښی)، او دی انسان زړه تنګ (پخپل جمع کوونکی).

تفسير: په تيره رکوع کښې ئې فرمايلې و ﴿ اِلْاَحْمَةُ مِّنُ دَّلِكُانَ فَضْلَهُ كَانَ عَلَيْكَ الله تعالىٰ الله تعالىٰ عَلَيْكَ الله تعالىٰ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ تعالىٰ عَلَيْكُ اللهُ تعالىٰ عَلَيْكُ اللهُ تعالىٰ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ تعالىٰ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُونُ اللهُ ا

پخپل رحمت پر تاسی لوی فضل کړی دی چه د قرآن په شان يو بيمثاله دولت ئی عطاء فرمايلي دی.» په منځ کښي ئي د مخالفينو د تعنت او عناد او له کاره وتلي مطالبات، اعراض او تکذيب او د هغو د نتائجو ذکر وکړ. دلته بيا د همغه پخواني مضمون په طرف عود کړي شوي دي. يعني يوه بنده ته داسی عظیمالشان رحمت او عدیمالنظیر دولت وربسل د همغه حقیقی جواد او مطلق وهاب له شأنه څخه کیدی شی چه د هغه سره د غیر متناهی رحمت خزانی دی او کوم مستحق ته زیات څخه په زیات ورکولو کښی نه ده ته د فقر او مسکنت ویره پیدا کیږی او نه د دی خبری اندیښنه ورته پیښیدی شی چه هغه بل به ځما په ورکړه او امداد ځما مقابل او مخامخ شی، یا وروسته د دی امداد د هغه لاس به پر ما پورته او زه به تری ښکته شم. الله قدوس د تنګ زړه او ډاريدونکی انسان په شان العياذ بالله تنګ زړه نه دی، چه که هغه د رحمت د خزانی مختار مالک وګرځولی شی خو بیا د ده له طبیعت څخه بخل او تنګزرهتوب نه ځی. او د کوم یو مستحق د ورکړی څخه دومره ویریږی چه ځما گرد (ټول) شته او ثروت به یکښی صرف شی او زه به تش لاس په میدان کښی یاتی شم یا خپل مال چه زه نن پر هغه لګوم نه چه هغه صبا ورځ ځما سیال او شریک یا له ما څخه زیات ښاغلی شی په هر حال که د الهٰیه رحمت خزانی ستاسی یه قبضه کښی وی نو تاسی به هیچا ته هیڅ شی نه ورکول او کله مو پر دغه پیرزو کیده چه د مکی معظمی او د (طائف) د غتانو څخه پرته (علاوه) د وحی او نبوت دغه ډیر قیمتداره دولت د «بنی هاشم» یو دریتیم ته ورسیږی، دغه د الله تعالیٰ فیض دی چه په هر چا کښي چه هر ډول (قسم) استعداد او قابليت وګوري د هغه سره مناسب د کمالاتو او انعاماتو ډکې پکې خزاني ورکوي ستاسي د دغه تعنت او تعصب څخه د الله تعالیٰ فضل منع کیدونکې نه دی د محمد صلی الله علیه وسلم یه برکت هغه خزائن چه د دوی اتباعو ته رسیدونکی دی هغه به خامخا وررسیږی. او د محمد صلی الله علیه وسلم اتباع به هغه دولت په ډیر ارت زړه د انسانی په بنۍنوع ئیږ لګوی او ستاسي په شان به په هغه کښي خپل بخل او امساک او زړه تنګی نه ښکاره وی.

### ۅؘڵڡۜٙڽؙٳؾؽڹٵٛڡؙٛٷڛؾۺۼٳڸؾۭٵؠؚؾڹؾۭ؞ڣؘؿؙڷ؉ڹٛٙٳۺڗٳٙ؞ؚؽڵٳۮؚ۫ۼٵۧ؞ٛڰؙ ڡٛڡۜٵڶڶۮڣۯۼٷڹٳڹٚٷڒڟؾؙ۠ػڸؽٷڛؽۺڠٷڔٞٳ<sup>؈</sup>

او البته په تحقیق ورکړی دی مونږ موسیٰ ته نهه معجزی ښکاره نو پوښتنه وکړه (ای محمده! له علماؤ) د بنی اسرائیلو څخه کله چه راغی (موسیٰ) دوی ته نو وویل دغه (موسیٰ) ته فرعون بیشکه زه ګمان کوم پر تا ای موسیٰ د سحر کړی شوی.

تفسیو: یعنی همغسی چه پاک الله تاسی ته ای محمده صلی الله علیه وسلم پخپل فصل او رحمت سره عظیم قرآن عنایت کړی دی او نور ډیر مراحم ئی هم پر تا مبذول فرمایلی دی. هم داسی مونړ پخوا له دی نه موسیٰ علیه السلام ته له ښکاره نښی او معجزی د ده د حاله سره مناسب عنایت فرمایلی دی څه وخت چه ده بنیاسرائیلو ته د فرعون له ظلمونو څخه د نجات بښلو دپاره تشریف راوړی وو. که ئی غواړی نو د بنیاسرائیلو د باخبره او منصف مزاجه علماؤ څخه پښتنه وکړه او وئی گوره چه تر کومه ځایه پوری صحیح دی.

تنبیه: هغه نهه معجزی دا دی: ید بیضاء، عصا، سنین، نقص الثمرات، طوفان، جراد، قمل، ضفادع، دم (په محینو تفاسیرو کښی د طوفان، قحط، او د نقص الثمرات په محای حجر. بحر او رفع الطور راغلی دی) د الاعراف د «سورت په ۱۲ رکوع محمون د دغه فوائد موضح القرآن » د ﴿ فَالْیَالْمُنَا اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ دَی و کوت اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّ

په مسند احمد شریف او ترمذی شریف او نورو کښی په یوه حدیث کښی دی چه یهودانو محمون د د رسول الله علیه وسلم مخخه د تسع ایات په متعلق سؤال وکړ وی وفرمایل:

هغه احکام دا دی : شرک مکوئ ا غلا مه کوئ ا زنا مه کوئ ا ناحقه وینه مه توبوئ ا جادو مه کوئ ا سود مه خورئ بی گناه مه نیسئ چه حاکم یی قتل کړی پر عفیفه و ښځو تهمت مه لگوئ له جهاده مه تښتئ ا نهه حکمونه خو دغه شول چه د هغو مخاطب تول کیدی شی لسم حکم (ای یهودانو ا) تاسی ته مخصوص و چه د شنبی په ورځی له حده مه تیریږئ ایهوادنو ا د دغو خبرو د اوریدلو څخه ځمونږ د رسول الله صلی الله علیه وسلم تصدیق وکړ.

حافظ عماد الدین رحمة الله علیه ابن کثیر لیکی چه په دغه حدیث کښی «نکارت» دی چه غالباً د هغه راوی عبد الله بن سلمه له خوا دی د لوی قرآن نظم او سیاق له سره هغسی نه غواړی چه ﴿ وَلَقَدُ اَتَیْنَامُوسُی آسِمُالِیّ ﴾ الآیة ۔ څخه مراد دغه نهه احکام واخیست شی. وروسته د فرعون او د موسیٰ مکالمه چه له « آیات» څخه هغه معجزی او مکالمه چه له « آیات» څخه هغه معجزی او

نښی مراد وی چه د دلائلو، حججو په شان فرعونیانو ته ورښوولی شوی وی لکه چه د «بصائر» لفظ هم له هغه سره ډیر ښه لگیږی او له پخوا څخه د مکیانو د تعنت او د آیت د طلب کولو کوم ذکر چه راغلی دی له هغه سره هم مناسب هم دا دی چه دلته د فرعونیانو د کونیه ؤ آیاتونو په متعلق وروښوول شی. په هر حال د ابن کثیر رحمة الله علیه خیال دا دی چه یهودانو د «تسع آیات» په نسبت نه، بلکه د هغو لسو کلماتو په نسبت به سؤال کړی وی چه د توریت په مبدا کښی د وصایاؤ په ډول (طریقه) لیکل کیده لکه چه په حدیث کښی هم هغه لس شیان بیان شوی دی. د حدیث راوی ته التباس او اشتباه واقع شوی ده او د «عشر کلمات» په ځای «تسع آیات» ئی ذکر کړی دی او امکان لری چه سؤال له «تسع آیات» څخه شوی وی لیکن دوی جواب علی اسلوب الحکیم ورکړی وی. وی. گواکی تنبیه ئی فرمایلی ده چه د نهو معجزو معلومول ستاسی په حق کښی دومره مفید او مهم نه دی بلکه د دغو لسو احکامو یادول او پری عمل کول زیات گټور، زیات فائده من او اهم دی. والله اعلم.

﴿ فَقَالَ لَهُ وْمُونُ ﴾ الآية - نو وويل فرعون موسىٰ ته بيشكه زه گمان كوم پر تا اى موسىٰ د سحر كړى شوى) يعنى پر تا چا جادو كړى دى چه له هغه څخه معاذ الله ستا عقل خراب شوى دى نو ځكه چتى (بيكاره) خبرى كوى. په بل ځاى كښى راغلى دى ﴿ إِنَّ نَسُولُكُوالَدِى أَيْسِلَ إِلِيْكُو لَمَهُونُ ﴾ چتى (بيكاره) خبرى كوى. په بل ځاى كښى راغلى دى ﴿ إِنَّ سَسُولُكُوالَدِى أَيْسِلَ إِلِيْكُو لَمَهُونُ ﴾ (١٩ جزء د الشعراء (٢٧) آية (٢) ركوع) گواكى له «مسحور» څخه مراد «مجنون» دى او ځينى له «مسحور» څخه «ساحر» مرادوى. والله اعلم.

### قَالَ لَقَدُّعَلَىٰ عَلَىٰ اَنْزَلَ هَوُلِآ إِلَارَبُ السَّلَوْتِ وَالْاَرْضِ بَصَا إِرَّ وَانِّ لَاَ فُلنَّكَ يَفِرُعَوْنُ مَثْبُورًا اللهِ

وویل (موسیٰ بیا (خامخا په تحقیق پوهیږی (ته پخپل زړه) چه نه دی نازل کړی دغه (نهه معجزی هیچا) مګر رب د آسمانونو او  $(((v)) + v^2)$  معجزی ښکاره (چه هر یوه دلالت کوی په نبوت ځما)، او په تحقیق زه خامخا ګمان کوم پر تا ای فرعونه د هلاک شوی (مغلوب کم عقله).

تفسیو: یعنی اگر که ستا ژبه انکار کوی مگر ستا زړه ډیر ښه پوهیږی چه دغه عظیمالشان نښان ستا د سترگو د خلاصولو دپاره همغه قادر او قاهر الله درښودلی دی چه د آسمان او د ځمکی حقیقی مالک دی. اوس که کوم سړی عمداً محض د ظلم او تکبر د لیاری له حقه انکار وکړی د هغه په نسبت به پرته (علاوه) له دی نه څه خیال کاوه شی چه د ده د تباهی وقت پر سر رسیدلی دی. له دی نه معلوم شو چه ایمان د پوهیدلو نوم نه بلکه د منلو نوم دی ﴿ وَجَمْدُوْلِهَا وَلَشَيْقَتُنْهَا ﴾ د اندمل (۱۶) آیة اوله رکوع).

## فَأَرَادَ أَنَ يَنْتَفِيَّ هُوسِ الْأَرْضِ فَأَغْرَقُناهُ وَمَنْ مَّعَهُ جَوِيْعًا الله

نو اراده وکړه (فرعون) د دی چه وخوځوی او آرام پریږدی او لری کړی دوی له ځمکی (د مصر) نو ډوب مو کړ فرعون او هر هغه څوک چه له ده سره وو ټول.

تفسیر: کله چه فرعون ولید چه ورځ په ورځ د موسیٰ علیه السلام اثر زیاتیږی نو داسی اندیښنه ور پیدا شوه چه بنیاسرائیل چیری زور او قوت ونه نیسی. نو ځکه ئی د هغوی په زیات ربړولو (تکلیف کولو) شروع وکړه او داسی ئی مقرره کړه چه دوی په مصر کښی په امن او راحت سره ژوندون ونه کړی شی. خو بالاخر مونږ هم دغه فرعون او فرعونیان پری نښودل او د قلزم په بحیره کښی مو ګرد (ټول) هغه ظالمان ډوب کړل.

### وَّقُلْنَامِنَ بَعُهِ لِلِبَغِيِّ الْمِرَاءِيْلَ اسْكُنُوا ٱلأَرْضَ فَإِذَ اجَاءَوَعُدُ الْاِخِرَةِ جِئْنَا بِكُوُلَفِيْفًا ۞

او ومو ویل وروسته (د غرق) د فرعون بنی اسرائیلو (اولادی د یعقوب) ته چه اوسیٔ تاسی (اوس په دی) گمکه (د مصر) کښی نو کله چه راشی وعده د آخرت (یعنی قیامت) نو به راولو تاسی (سبطیان او قبطیان په محشر کښی حساب ته یو گای) ګډوډ،.

تفسیر: یعنی پاک الله د ظالمانو بیخ او بکر ویست او تاسی ته ئی د هغوی د مرئیتوبه نجات در کر، اوس (مصر) ته (یا شام) هر چیرته مو چه زړه غواړی په ډیر آزادی او هوسائی (ارام) سره تلی شع. کله چه قیامت راشی بیا به یو ځلی تاسی او ستاسی تباه شوی د شمنان سره یو ځای کوو. او هلته به د شقی او سعید او هالک او ناجی دائمی فیصله صادریږی.

### وَبِالْحَقِّ اَنْزَلْنَهُ وَبِالْحُقِّ نَزَلَ اللهِ

او په حقه سره نازل کړی مو دی دغه (قرآن) او په حقه سره نازل شوی دی (او له اوله او تر آخره محفوظ دی). بنى اسرآئيل(١٧)

تفسیر : د موسیٰ علیه السلام د معجزاتو او نورو خبرو د ذکر کولو محخه وروسته بیا د کلام مخ ئی د لوی قرآن په لوری و گرځاوه . یعنی موسوی معجزات پر خپل ځای پریږدئ لیکن هغه ښکاره معجزی چه محمد صلی الله علیه وسلم ته ورکړی شوی دی په هغو کښی له گردو (ټولو) څخه لویه علمی معجزه هم دغه عظیمالشان قرآن دی چه هغه مو سم له حکمته سره پخپل عظیم علم او په اعلیٰ درجه صداقت مشتمل کړی او لیږلی دی . او پوره په همغه صداقت سره تاسی ته رسیدلی دی او په منځ کښی ئی لږ څه تغیر او تبدیل هم نه دی واقع شوی:

﴿ نَاعَلُمُوَّالِّمَا أَيْنَ لَيْدِ اللهِ وَأَنْ لَأَالِهُ وَلَامُو ﴾ جزء ١٢ (د هود ٢ ركوع) ١٤ آيت

### ومَا الْسَلْنَكَ إِلَّامُ بَشِّرًا وَنَوْيُرُا

او نه ئی لیږلی مونږ ته (ای محمده!) مګر زیری ورکوونکی (مؤمنانو ته په نعیم سره) او ویروونکی (کافرانو ته په جحیم سره).

تفسیر : یعنی منونکی ته زیری او خوش خبری واوروه او منکرانو ته د الله تعالیٰ د عذاب ویره واوروه!.

# وَقُرُانًا فَرَقُنْهُ لِتَقُرَا لَا عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكُثِ وَنَزَّلِنَاهُ تَنْزِيلًا

او قرآن نازل کړی دی مونږ هغه ټوټه ټوټه لپاره د دی چه ولولی ته (ای محمده!) دغه (قرآن) په خلقو باندی په آرام سره او نازل کړی دی مونږ دغه قرآن په نازلولو سره.

تفسیو : شیخ الهند د دی پاس آیت ترجمه لکه د ځینو نورو مفسرینو داسی کړی ده او (د لوستلو دپاره وظیفه کړی دی مونږ دغه قرآن چه بیل بیل نازل کړی دی مونږ (دغه قرآن) چه وئی لولی پر خلقو په آرام سره او نازل کړی مو دی دغه قرآن په نازلولو سره) د لوی قرآن له رالیږلو څخه اصلی مقصد د هغه پوهیدل او پری عمل کول دی چه هم دغه ته تدبر او تذکر وائی، لیکن د هغه تش الفاظ او حروف هم له نورانیت او برکته تش نه دی کمبنه از ایکنی میرک ایکنی ایکنی الیکنی الفاظ او حروف هم له نورانیت او برکته تش نه دی ایکنی کمبرک ایکنی الیکنی او تلاوت کولو په وقت کښی پوره تسهیلات وی او درویونکی او آوریدونکی د علم، فهم، حفظ او نورو ته هم آسانی وی، او ورو ورو ئی ځکه رانازل کړ چه څرنګه حالات به راوړاندی کیده د هغه سره به مناسب احکام او هدایات صادریده څو هغه جماعت چه وروسته له دی نه د ګردی (تولی) دنیا معلمان او لیاره ښوونکی ګرځیدل، د هر آیت او حکم

بنی اسرآئیل(۱۷)

سبحان الذي (١٥)

موقع او محل او نور خصوصیات هم په ښه شان سره په یاد وساتلی شی. او د راتلونکو نسلونو دپاره د کوم آیت د بی موقعه استعمالولو ګنجایش نه وی پاتی.

### قُلْ الْمِنْوَالِهَ ٱوُلَاتُومُنُوا إِنَّ الَّذِينَ اُوْتُواالْعِلْمَ مِنْ قَبْلِهَ إِذَا يُتُلَى عَلَيْهِمَ و يَخِرُّونَ لِلْاَذْقَانِ سُجَّدًا ﴿ وَيَقُولُونَ سُبُلِى رَبِّنَا إِنْ كَانَ وَعُدُرَبِّنَا لَمَفْعُولُا

ووایه (ای محمده! دوی ته) چه ایمان راوړئ په دی قرآن یا ایمان مه راوړئ بیشکه هغه کسان چه ورکړی شوی دی دوی ته علم پخوا له دغه (قرآنه) کله چه ولوستی شی پر دوی (دغه قرآن نو) نسکور پریوځی دوی (پر ځمکه) په زنو (وچولو (تندو) خپلو) په دی حال چه سجده کوونکی وی (تعظیماً و تشکراً) او وائی دوی پاکی ده رب ځمونږ ته (له خلافولو د وعدی خپلی) په تحقیق سره ده وعده د رب ځمونږ خامخا کیدونکی.

تفسیو : یعنی تاسی ئی منځ که ئی نه منځ د لوی قرآن د حقانیت او د رسول الله مبارک د رسالت تصدیق هغه منصف مزاجه اهل العلم کوی چه د پخوانیو سماویه ؤ کتابونو د بشاراتو څخه خبرداره دی. دوی دغه پاک کلام د آوریدلو څخه پرمخی پر خپلو زنو سرونه په سجده پدی او وائی سبحان الله دا څومره عجیب او غریب کلام دی، بیشکه د الله تعالیٰ هغه وعده پوره کیدونکی ده چه د موسیٰ علیه السلام په ژبه د توریت په کتاب استثناء کښی کړی شوی وه چه (ای بنیاسرائیلو زه به ستاسی په ورونو (بنی اسمعیل) کښی یو نبی مبعوث کوم چه د هغه په خوله کښی به خپل کلام اچوم بلاشبهه هغه هم دا کلام دی چه د محمد صلی الله علیه وسلم په مبارکه خوله کښی اچولی شوی دی. کله چه اهل العلم د قرآن د حقانیت تصدیق کوی نو اوس د جاهلاتو له انکاره هغه ته هیڅ یو اعتراض نه دی متوحه.

# وَيَخِرُّونَ لِلْاَذْ قَالِ يَبْلُونَ وَيَزِيْدُهُ هُمُّ خُتُوعًا ۖ

او نسکور پریوځی دوی (پر ځمکه) په وچولو (تندو) خپلو چه ژاړی دوی (د الله له ویری) او زیاتوی دوی ته (اوریدل د قرآن) عاجزی.

تفسیر : یعنی کله چه پاک قرآن آوری پر دوی رقت طاری کیږی او په سجده لویږی او په تواضع

عجز او نیاز کښی تزئید کوی. کله چه سر په سجده پدی نو لا د دوی د عجز او نیاز په مراتبو کښی تزئید پیدا کیږی د اذقان (زنو) په لفظ کښی ښائی دی طرف ته هم اشاره وی چه په سجود کښی زیا ته مبالغه کوی. ګواکی خپلی زنی هم پر ځمکه لګوی. یا به دغه محض د سجود علی الوجه څخه کنایه وی والله اعلم.

### قُلِ ادْعُوالله آوِادْعُواالرَّحْمَنَ أَيَّا مَالَدُعُوافَلَهُ الْكِنْمَا وَ الْحُسْنَى

ووایه (ای محمده! دوی ته) وبولئ تاسی الله یا وبولئ تاسی رحمٰن، هر یو نوم ئی چه وبولئ (او واخلئ تاسی پس هغه ښه دی) نو ده لره دی نومونه ډیر ښه.

تفسیر : د سجود او خشوع او نورو په مناسبت دلته د دعاء (د الله د بلنی) او د دعاء په مناسبت په وروستنی آیت کښی د صلوٰه ذکر کړی شوی دی. واقعه دا ده چه د الله تعالیٰ له نومونو څخه د عربو مشرکینو په نزد د الله استعمال ډیر زیات ؤ او د «رحمٰن» نوم په دوی کښی دومره مأنوس نه ؤ. البته یه یهودانو کښی د «رحمٰن» اسم کثیر الاستعمال ؤ. یه عبرانی کښی هم دغه مبارک اسم هم داسی مقدسه معنی درلوده (لرله) لکه چه یه عربی کښی ئی لری د بل لوری (مسیلمه کذاب) هم خپل لقب «رحمٰن اليمامه» اينبي ؤ. الغرض مشركانو پر الله د «رحمٰن» د اسم له اطلاقه بد وړل او تور به ئي ځنی خوړ او په وحشت کښې به ترې لويدل. لکه څه مهال (وخت) چه د رسول الله مبارک له ژبې څخه ئی «رحمٰن» اوریده نو په خپلو منځونو کښې به ئې ویل: چه محمد مونږ د دوو خدایانو له بللو څخه منع کوی او دی پخپله ماسویٰ د الله څخه «رحلٰن» ته هم غږ کوی. يهوادنو به داسی شکايت کاوه چه په محمدی اذکارو او اورادو کښی ولی د «رحمٰن» د نامه ذکر په دغه اندازه زیات نه دی لکه چه په مونږ کښي شته؟ نو د دغو دواړو جواب په دغه آيت کښي ورکړي شوی دی چه «الله» او «رحمٰن» دواړه د يوه منبع الكمالات ذات دوه نومونه دى، د صفاتو او د اسماؤ د تعدد څخه د ده د ذات تعدد نه لاژمیږی او نه د هغه څیز د توحید سره څه منافات لری، پاتی شوه دغه خبره چه یو نوم ولی په کثرت سره استعماليږي؟ -نو ويوهيږئ چه د پاک الله هومره چه اسماء الحسنیٰ دی له هغو څخه هر يو نوم چه واخلئ او په هغه سره پاک الله ته غږ وکړئ صحيح دی. او مقصود تری همغه يو ذات دی. او د عنواناتو او تعبیراتو په تنوع سره معنون نه بدلیږی. هو! دغه یوه ضروری خبره ده چه هره خبره یو وقت لری او هره نکته یو ځای.

عباراتنا شتى وحسنك واحد وكل الى ذاك الجمال يشير

دغه مبارک نومونه محکه چه دی چه د پاک الله پر جلالیه و صفاتو او تنزیهیه و اوصافو دلالت کوی چه نه جوهر دی او نه عرض او نه شرکام لری او نه جهات په دغو کردو (تولو) اوصافو موصوف دی او پر «اکرام» باندی متصف دی چه د پاک الله پر وجودیه و صفاتو مشتمل دی لکه علم او قدرت او نور. وفی الحدیث :

(١) الله جل جلاله الذي لا اله الاهو (٢) الرحمٰن جل جلاله (٣) الرحيم جل جلاله (٤) الملك جل جلاله (٥) القدوس جل جلاله (١) السلام جل جلاله (٧) المؤمن جل جلاله (٨) المهيمن جل جلاله (١) العزيز جل جلاله (١٠) الجبار جل جلاله (١١) المتكبر جل جلاله (١٢) الخالق جل جلاله (١٣) البارئ جل جلاله (١٤) المصور جل جلاله (١٥) الغفار جل جلاله (١٦) القهار جل جلاله (١٧) الوهاب جل جلاله (١٨) الرزاق جل جلاله (١٩) الفتاح جل جلاله (٢٠) العليم جل جلاله (٢١) القابض جل جلاله (٢٢) الباسط جل جلاله (٢٣) الخافض جل جلاله (٢٤) الرافع جل جلاله (٢٥) المعز جل جلاله (٢٦) المذل جل جلاله (٢٧) السميع جل جلاله (٢٨) البصير جل جلاله (٢٩) الحكم جل جلاله (٣٠) العدل جل جلاله (٣١) اللطيف جل جلاله (٣٢) الخبير جل جلاله (٣٣) الحليم جل جلاله (٣٤) العظيم جل جلاله (٣٥) الغفور جل جلاله (٣٦) الشكور جل جلاله (٣٧) العلى جل جلاله (٣٨) الكبير جل جلاله (٣٩) الحفيظ جل جلاله (٤٠) المقيت جل جلاله (٤١) الحسيب جل جلاله (٤٢) الجليل جل جلاله (٤٣) الكريم جل جلاله (٤٤) الرقيب جل جلاله (٤٥) المجيب جل جلاله (٤٦) الواسع جل جلاله (٤٧) الحكيم جل جلاله (٤٨) الودود جل جلاله (٤٩) المجيد جل جلاله (٥٠) الباعث جل جلاله (١٥) الشهيد جل جلاله (١٢) الحق جل جلاله (٥٣) الوكيل جل جلاله (٤٤) القوى جل جلاله (٥٥) المتين جل جلاله (٥٦) الولى جل جلاله (٧٥) الحميد جل جلاله (٨٨) المحصى جل جلاله (٥٩) المبدى جل جلاله (٦٠) المعيد جل جلاله (٦١) المحى جل جلاله (٦٢) المميت جل جلاله (٦٣) الحى جل جلاله (١٤) القيوم جل جلاله (١٥) الواجد جل جلاله (١٦) الماجد جل جلاله (١٧) الواحد جل جلاله (١٨) الصمد جل جلاله (١٩) القادر جل جلاله (٧٠) المقتدر جل جلاله (٧١) المقدم جل جلاله (٧٢) المؤخر جل جلاله (٧٣) الاول جل جلاله (٧٤) الاخر جل جلاله (٧٥) الظاهر جل جلاله (٧٦) الباطن جل جلاله (۷۷) الوالي جل جلاله (۷۸) المتعالى جل جلاله (۷۹) البر جل جلاله (۸۰) التواب جل جلاله (٨١) المنتقم جل جلاله (٨٢) العفو جل جلاله (٨٣) الرءوف جل جلاله (٨٤) مالك الملك جل جلاله (٨٥) ذوالجلال والأكرام جل جلاله (٨٦) المقسط جل جلاله (٨٧) الجامع جل جلاله (٨٨) الغنى جل جلاله (٨٩) المغنى جل جلاله (٩٠) المانع جل جلاله (٩١) الضار جل جلاله (٩٢) النافع جل جلاله (٩٣) النور جل جلاله (٩٤) الهادى جل جلاله (٩٥) البديع جل جلاله (٩٦) الباقى جل جلاله (٩٧) الوارث جل جلاله(٩٨) الرشيد جل جلاله (٩٩) الصبور جل جلاله جل جلاله وعم نواله و عظم شانه واعليٰ برهانه، رواه الترمذي. كذا في الجلالين، واقرأ تفسيره في الجمل).

# وَلاَ يَجْهُرُنِهِ كَلَاتِكَ وَلَاثُخَافِتُ بِهَا وَابْتَغِ بَيْنَ ذَٰ لِكَ سَبِيلًا

او ډير ظاهر والي مه كوه په (قرائت د) لمانځه خپل كښي او مكوه ډير نرموالي په هغه (قرائت) كښي يوه لياره هغه (قرائت) كښي يوه لياره (متوسطه).

تفسیر : یعنی په جهری لمانځه کڼی (او هم داسی په ادعیه ؤ او اورادو او نورو کڼی هم نه ډیر په زور سره غږیلل په کار دی او نه ډیر په ورو سره وئیل لازم دی بلکه منځنی، متوسط قرائت موزون دی (موضح القرآن). په احادیثو کڼی دی کله چه په مکه معظمه کڼی قرائت په زوره سره لوستل کیده نو مشرکینو به د هغه په اوریدلو سره هم قرآن او هم د هغه لیږونکی او د هغه راوړونکی او هم ویونکی په نسبت او شان کڼی چتی (بیکاره) خبری او اپلتی (خرابی) ویلی نو ځکه رسول الله په دیر ورو ورو لوستلو شروع وکړه، نو په دغه مناسبت دا آیت نازل شو. یعنی نه دومره په زور ئی ولوله؟ چه مشرکین ئی په خپلو کورونو او مجالسو کڼی واوری (د تبلیغ وقت مستثنی دی. څکه چه هلته خو اورول بالذات مقصود ؤ) او نه دومره ورو ورو ئی ولوله چه پخپله ستا ملگری هم هغه وانه وری، او تری مستفید نشی. افراط او تفریط دواړه پریږدئ! او متوسطه رویه ځان ته غوره کړئ! چه په هغی سره قلب متأثر کیږی، او تشویش بیخی ورک کیږی.

### ۅؘۘۊؙؙڸٳڂؠۘۮؙۑڶۼٳٵڵڹؽڷڎڽؾٞڿڹۮۅٙڵؽٵٷٙڶۮؠڲ۠ؽڴڎ ۺٙڔؽڮٷ۫ڶڷؠؙؙڷڮۅؘڶڎؽؚػٛڴۮۮڸؿۺۜٳڵڎ۬ڸۜٷڲؾؚۯ۠ٷٛػؽؚٚؽۯؙ

ووایه (ای محمده!) چه ټوله ثنا صفت هغه الله لره دی چه نه ئی دی نیولی څوک ولد (لکه چه یهوادن وائی) او نشته ده ته شریک په ملک (سلطنت) کښی (لکه چه مشرکان وائی) او نشته ده ته څوک دوست له جهته د عاجزی (لکه چه کتابیان وائی) او نسبت د لوئی وکړه الله ته (هر وقت) په لوئ کاملی سره.

تفسیر : له لمانځه محخه وروسته د خالص توحید ذکر ئی وفرمایه او سورت ئی ختم کړ. یعنی گرد (تول) محامد او ثناوی خاص د هغه الله تعالیٰ دپاره دی چه په خپلو گردو (تولو) صفاتو او کمالاتو کښی واحد دی او له هر راز (قسم) عیوبو او قصورو او نقصو او فتورو محخه بیخی پاک او منزه دی. د ده په ذات کښی هیڅ قسم داسی ضعف او کمزوری نشته چه د هغه د تلافی دپاره بل چا ته اړ (مجبور) یا محتاج شی. له بل چا محنی په مدد اخیستلو کښی دری احتماله کیدی شی، یا له وړوکی محخه مدد وغوښتی شی لکه چه پلار له اولاد محخه مدد اخلی، یا له مساوی محخه لکه چه یو شریک له بل شریک محخه مرسته (مدد) غواړی، یا له لوی محخه، لکه چه کمزور او ضعیف انسان د ذلت او مصیبت په وقت کښی له غټانو او مشرانو محخه املاد غواړی. په دغه آیت کښی د دغو دریو واړو نغی وکړه شوه گواکی په «لم یتخذ ولدا» سره د اول احتمال او په «لم یکن له شریک فی الملک» سره د دوهم او په «لم یکن له شریک فی الملک» سره د دوهم او په «لم یکن له شریک فی الملک» سره د تکبیرا» کښی ئی د خپل عظمت او کبریائی په لوری مونډ ته توجه راکړه.

الكهف(١٨) سبحان الذي (١٥)

هغه جل او علا له هر راز (قسم) ضعفو او كمزوريو څخه ارفيع او اعليٰ وګني. او لطف دا دى چه په «لم يتخذ ولدأً » كښى د نصارىٰ او په «لم يكن له شريك في الملك » كښى د مشركانو او په «لم یکن له ولی من الذل» کښی د هغو یهودانو تردید وشو چه د هغو په نزد د الله بیړی د یعقوب د بیری یه مقابل کسی مقاومت ونشو کولی (العیاذ بالله) حضرت شاه صاحب لیکی «هی وک ئی مددګار نه دی د ذلت دپاره یعنی پر ده له سره ذلت نه راځی چه مددګار وغواړی. د باچاهانو په دربار کښي امراء ځکه لوړي مرتبي لري چه په بد ساعت کښي له هغوي سره دوي مرستي (مدد) او ملکرتیاوی کړی وی. خو د الله تعالیٰ په دربار کښی داسی قصی له سره نشته.»

تمت سورة الاسراء بعون الله وحسن توفيقه فلله الحمد والمنة والصلوة والسلام علىٰ صاحب الاسراء وعلىٰ آله النجباء واصحابه الاتقياء وتابعيهم الاصفياء

سورة الكهف مكية الا آية (٢٨) ومن آية (٨٣) الى غاية (١٠١) فمدنية وهي مائة وعشر آیات واثنا عشر رکوعاً عدد تلاوتها (۱۸) وعدد نزولها (۲۹) نزلت بعد الغاشیة د کهف سورت مکی دی برته (علاوه) له (۲۸) آیت څخه او له ۸۳ تر ۱۰۱ چه مدنی دی یو سل اولس آیته او دولس رکوع لری په تلاوت کښی (۱۸) او په نزول کښی (۲۹) سورت دی وروسته د «الغاشیة» له سورت څخه نازل شوی دی.

#### 

(شروع) په نامه د الله چه ډير مهربان خورا (ډير) رحم والا دی.

### ٱلْحَمْثُ لِلهِ الَّذِي آنْزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الكِتَبُ وَلَمْ يَجْعَلُ لَّهُ عِوَجًا أَنَّ

هره ثنا صفت خاص الله لره دی هغه (الله) چه نازل کړی دی پر بنده خپل (محمد صلّی الله علیه وسلم)کتاب (قرآن) حال دا چه نه نی دی گرځولی په دی قرآن کښی هیڅ کوږوالی (نه په الفاظو او نه په معانیو کښی)

تفسير : يعنى له اعلیٰ ځنې د اعلیٰ تعريفونو او شکرونو مستحق همغه پاک الله کيدې شي چه خپل مخصوص او دیر مقرب بنده محمد رسول الله صلى الله علیه وسلم باندی ئي له ګردو (تولو) څخه اعلیٰ او اکمل کتاب ئي نازل کړی دی او په دی شان اهل د ځمکې ئي په ډير لوی نعمت او برکت سره مشرف او ممتاز فرمایلی دی بیشکه په دغه مقدس کتاب کښی له سره هیڅ یوه کړه وړه او خرابه خبره نشته. عبارات ئی په انتهائی درجه سلیس او فصیح، د بیان اسلوب ئی ډیر مؤثر او صحیح، تعلیم ئی نهایت واضح، متوسط او معتدل دی چه له هر وقت او له هر طبیعت سره مناسبت او مقاربت لری. او له سلیم عقل سره بالکل مطابق دی. د هیڅ قسم اثر او شائبه پکښی نشته.

### قَيِّمَّ الْيُنْذِرَ بَالْسَّاشَدِيْكَ امِّنَ لَّكُنْهُ

حال دا چه سم برابر دی (افراط او تفریط له سره پکښی نشته او نازل کړی ئی دی) دپاره د دی چه وویروی (محمد په دی کتاب سره کفار ) د عذابه سخته (چه راتلونکی دی) له جانبه د الله.

تفسیر: یعنی دغه مقدس کتاب له هغه عذاب او سخت آفته چه پر مکنبانو د قهار الله تعالیٰ له طرفه راتلونکی دی خبر ورکوی.

تنبیه : ځینو د «قیماً » معنی په «مستقیم» سره کړی ده او دا ئی د پخوانی مضمون تاکید مقرر کړی دی. یعنی هومره غور چه وکړئ د یوه ویښته په اندازه هم کوږوالی به په هغه کښی ونه مومئ مگر (فرای) د دی لفظ معنی داسی کړی ده «قیما علیٰ سائر الکتب السماویة» د گردو (تولو) سماویه ؤ کتابونو په تصدیق او صحت مهر لگوونکی دی او د هغو اصولی تعلیمات په دنیا کښی قایم ساتونکی دی.» او مسلم وائی «قیما بمصالح العباد » د گردو (تولو) بندگانو د ټولو مصالحو متکفل دی او د دوی د معاش او معاد روغوونکی دی.» په هر حال هر معنی چه تری واخیسته شی د هغه په صداقت کښی هیڅ د شبهی ځای نشته.

# وَيُيَتِّرُ الْمُؤُمِنِيْنَ الَّذِيْنَ يَعْمَلُونَ الصَّلِطِ اَنَّ لَهُمُ آجُرُا حَسَنُكُ مَّ الصَّلِطِ اَنَّ لَهُمُ آجُرُا حَسَنُكُ مَّ الْحِيْنِ وَيُهِ اَبِكُ الْ

او زیری ورکړی (محمد) مؤمنانو ته هغو ته چه کړی دی دوی ښه (عملونه) چه بیشکه شته دوی ته اجر ښه (چه جنت دی)، حال دا چه اوسیدونکی به وی په هغه (جنت کښی دائم قائم بلاانقطاع بلا انتقال) تل تر تله.

تفسیو : په ظاهر سره له دی نه د آخرت بدل یعنی جنت مراد دی چه هلته به قانتینو مؤمنینو ته دائمی خوشی او ابدی راحت ور په برخه کیږی.

### وَيُنْذِرُ رَاكَذِينَ قَالُوا اتَّخَذَ اللهُ وَلَدًا اللهُ وَلَدًا اللهُ وَلَدًا

او چه وويروى هغه كسان چه وائى (له ډيره جهله) نيولى دى الله ولد.

تفسیر: د الله تعالیٰ دپاره د اولاد په تجویز کښی له گردو (ټولو) څخه وړاندی او سابق القدم «نصاریٰ» دی او لکه چه له احادیثو څخه ظاهریږی له هم دغو سره به د قرآن د عاملینو او حاملینو علاقه او سابقه تر قیامت پوری وی. بیا هم د الفاظو په عموم کښی به ځینی هغه یهودی فرقی چه عزیر علیه السلام ته د الله ځوی یا ځینی هغه مشرکین چه ملائکة الله ته د الله لونی ویلی هم داخل دی. گواکی دلته د اولاد تجویز کوونکی کافرانو ته بالخصوص او نصاریٰ ؤ ته په اخص الخصوص سره تنبیه ورکړی شوی ده.

### مَالَهُدُ بِهِ مِنْ عِلْمِ وَلَالِا بَآنِهِمُ كَابُرَتْ كِلْمَةً تَخُرُجُ مِنْ آفُواهِمِهُ إِنْ يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا ۞

نشته دوی ته په دی خبره کښی هیڅ علم (بلکه هسی له خپله وهمه ئی وائی او نه پلرونو د دوی ته (څه علم شته)، لویه ده هغه خبره (د دوی) چه راووځی له خولی د دوی څخه، نه وائی دوی مگر دروغ (ډیر غټ).

تفسیر : یعنی کوم تحقیق او علمی اصول د دوی په لاس کښی نشته او نه د دوی د پلرونو او نیکونو په لاسونو کښی ؤ چه د هغوی په عمیاء تقلید سره داسی غتی خبری له خپلو خولو څخه راوباسی. ګواکی دوی د الله تعالیٰ د قدوسیت او سبوحیت له شانه بیخی بی خبر وو چه د ده په شان کښی له داسی ګستاخی او سپین سترګی څخه لږ څه هم نه شرمیږی، د دلائلو او براهینو په ځای د دوی په ذخیره کښی هم دغه باقی پاتی دی چه له خپلی ژبی څخه یوه دروغه او بدیهی البطلائه خبره بی پروا راوباسی. او کله چه تری د هغه اثبات وغواړئ نو وائی چه دغه د مذهب له هغو اسرارو څخه ده چه تر هغه پوری د انسانی عقل او ادراک نشی رسیدی.

### فَلَعَ لَكَ بَاحِعٌ نَّفْسَكَ عَلَى أَثَارِهِمْ إِنْ لَهُ يُؤُمِنُوا بِهِذَا الْحَدِيْثِ أَسَفًا ﴿

نو ښائی چه ته قتل کوی نفس خپل پر وروستو (د گرځیدو) د دوی (له تانه) که را نه وړی (دوی) ایمان په دی خبره (قرآن، نو ته ځان وژنی) له ډیره غمه.

تفسیر : یعنی که دغه کافران قرآنی خبری نه منی نو تاسی د دوی په چرت (فکر) او غم کښی خپل ځان مه کړوئ! او مه له سره ویلی کیږئ! تاسی د تبلیغ او دعوت فریضه ادا یکړی او کوئ ئی. که ئی څوک نه قبلوی نو تاسی لره نه ښائی چه خپل ځان دومره وکړوئ! او دومره غمجن شئ! نه د ارمان او تأسف ضرورت شته او نه داسی وینا په کار ده چه مونډ پخپلو دغو کوښښونو کښی ولی بریالی (کامران) او کامیاب نشو کیدی. تاسی خو په هر حال کښی بریالی (کامران) او د خلائقو سره د همدردی او خواخوړی کارونه چه تاسی انجاموئ هغه ستاسی د مراتبو ترفیع او د مدارجو د ترقی ذرائع دی که اشقیا یه هغه نه قبلوی نو یه دغه کښی د هم دغو خساره او تاوان دی.

### إِتَّاجَعَلْنَامَاعَلَى الْرَضِ زِيْنَةً لَهَالِنَبْلُوهُمُ آيُّهُمُ آحْسَنُ عَمَلًا۞

بیشکه مونږ (چه یو) ګرځولی مو دی هر هغه څیز چه دی پر ځمکه زینت (ښائست رونق) دپاره د دی (ځمکی او اهل د ځمکی) دپاره د دی چه ازموینه وکړو پر دوی چه کوم یوله دوی څخه ډیر غوره دی له جهټه د عمل.

تفسیر: یعنی د هغه د رونق په طرف منډی وهی. یا هغه پریږدی او آخرت اخلی په ځینو روایاتو کښی راغلی دی چه ابن عمر رضی الله تعالیٰ عنه پوښتنه وکړه یا رسول الله صلی الله علیه وسلم «احسن عملا» کوم دی؟ وئی فرمایل «احسنکم عقلا و اورعکم عن محارم الله واسرعکم فی طاعته سبحانه وتعالیٰ» د هر چا پوه چه ډیره ښه وی او له حرامه زیات پرهیز کوی او د الله تعالیٰ د حکم منلو په طرف ډیر ژر درومی».

## وَإِنَّالَجْعِلْوُنَ مَاعَلَيْهَاصَعِيْدًاجُوزًا ٥

او بیشکه چه مونږ خامخا ګرځونکی یو د هر هغه څیز چه پر دغه (ځمکه دی) ډاګ (صاف میدان) وچ کلک (صاف پری کړی شوی دی یعنی خاوری پرتی پر ځمکه توټی ټوټی).

تفسیر : یعنی یوه ورځ به دغه ګردی (ټولی) ونی، واښه، شینکی او نور د ځمکی موجودات ټولوه شی او د ځمکی څخه تش تور ډاګ ډېر میدان جوړیږی هغه کسان چه د دی په ښایست او ډول سینګار خوښ او غولیږی هغوی دی ښه وپوهیږی چه دغه زرق او برق او ډول ډیل پړق او پړوق پاتی کیدونکی شی نه دی. د دنیا هومره دنیوی ساز او سامان چه سره ټول کړئ، او په سبحان الذي (١٥) الكهف (١٨)

مادی ترقیاتو سره د ځمکی مخ لاله او گلزار جوړ کړئ تر هغه پوری چه له آسمانی هدایت او روحانی دولت څخه مو لاس تش وی حقیقی سرور او طمانیت او ابدی فلاح، نجات او راحت مو په برخه نشی رسیدی. آخری او دائمی نجات او فلاح او بری یواځی د همغو کسانو په برخه رسیږی، چه د حقیقی مولا له خوښی څخه د دنیا د هر زائل او فانی شی خوښی جار (قربان) کړی او د حق د لیاری د تللو څخه ئی هیڅ یو تکلیف، مصاعب او متاعب نه ستنوی (منع کوی) او نه د دنیا د لویو لویو جبارانو له تخویف او ترهیب او ویری څخه د ده د ثبات قدم له خپله ځایه وښوئیږی. په دغه سلسله کښی وړاندی د آصمنه آهنی په غم کښی خپل ځان مه ویلی کوئ. هغه کسان چه د دی دنیا پر ژوندن عیش، عشرت او ښایست مغروریږی. او د دغو حقایقو څخه مخ اړوی، دوی گرد (تول) سره کنډ او کپر او صاف او برابر کیږی. او بالاخر د گردو (تولو) رجوع د پاک الله په طرف ده او هلته به دغه گردی (تولی) جگړی سره فیصله کیږی.

#### آمرْحَسِبْتَ آنَ آصُحٰبَ الْكَهُفِ وَالرَّقِيْمِ كَانُوامِنَ الْكَوَامِنَ الْكَوَامِنَ الْكَوَامِنَ الْكَوَامِنَ

آیا گمان کوی ته (ای محمده!) د دی خبری چه صاحبان د غار او د تختی وو دوی (په اعتبار د قصی) له دلائلو د (قدرت) ځمونږ ډیر عجیبه (او نور نشته بلکه نور عجیبه دلائل د الله د قدرتونو هم شته)

تفسیر : یعنی د الله د عظیمه قدرت په لحاظ د و آصّحٰکالکهی که قصه چه وروسته ذکر راځی کومه داسی عجیبه او غریبه خبره نه ده چه ئی له حده زیاته عجیبه و ګنځ، د ځمکی، آسمان، لمر، سپوږمی، ستوری، اور، اوبه او نورو شیانو پیدا کول، او د دوی تینگ نظام قائمول، د ضعیف البنیان انسان فضیلت پر گردو (تولو) موجوداتو، بیا په انسانانو کښی د انبیاؤ علیهم السلام رالیږل د دوی قلیل او بی سرو سامانو ډلو پر لویو لویو متکبرانو بریالی (کامیاب) او فاتح کول. د خاتم الانبیاء محمد مصطفیٰ صلی الله علیه وعلیٰ اله وصحبه وسلم او د ده د رفیق حضرت ابوبکر صدیق رضی الله تعالیٰ عنه نجات د کفارو د مکر او فریب څخه او د (ثور) په غار کښی تر دریو ورځو پوری د دوی دواړو صحیح او سالم ساتل او د کفارو تعاقب او د غار (سمخی) تر خوله پوری راتلل او بیا نامراده او بی د مرام له نیله بیرته گرځیدل. بالاخر د مسلمانانو هغه ډیر وړوکی بی سر و سامان ډلی ته نه یواځی په «جزیرة العرب» بلکه په مشرق او مغرب کښی په ډیر لږ مدت کښی غلبه نصرت او بری په برخه کول آیا دغو او د دوی په شان مغرب کښی په ډیر لږ مدت کښی غلبه نصرت او بری په برخه کول آیا دغو او د دوی په شان نور بیشماره شیان د «اصحاب الکهنی» له قصی څخه لړ حیرت او تعجب راوړونکی دی؟.

آزموینی په ډول (طریقه) دری سؤاله وکړی (۱) روح څه شی دی (۲) د ه آصّتٰالگهنی هه قصه اصلی الله علیه وسلم څخه د امتحان او آرموینی په ډول (طریقه) دری سؤاله وکړی (۱) روح څه شی دی (۲) د ه آصّتٰالگهنی هه قصه

سبحان الذي (١٥) الكهف (١٨)

غرنګه ده؟ (٣) د ذوالقرنین قصه څه وه؟ د ﴿ اَصْحَبَالْلَهُونِ ﴾ قصی ته دوی د عجیب توب له حیثیته خاص اهمیت ورکړی وو نو ځکه په دغه آیت کښی دا ښوولی شوی ده چه هغه دومره عجیبه نه ده لکه چه تاسی ئی ګڼځ! د هغه ځنی ډیری نوری عجیبی او غریبی د قدرت دلائل او نښی هم شته وروسته د «اصحاب الکهف» اول مجملاً بیا مفصلاً بیان فرمائی.

وائی چه دغه څو ځلمیان د (روم) د کوم ظالم او جبار باچا په زمانی کښی وو چه د هغه اسم 
ځینو «دقیانوس» ښوولی دی باچا ډیر سخت غالی بت پرست ؤ او په جبر او اکراه سره د بت 
پرستی په تعمیم او اشاعت کښی مصروف ؤ عامو خلقو د تکلیف او سختی او خوف او د څو 
ورځو دنیوی منافعو په طمع خپل مذاهب پریښودل او بت پرستی ئی اختیار کړه په دغه وقت 
کښی د څو تنو هغو ځلمیانو په زړونو کښی چه د هغوی تعلق د سلطنتی عمائدو سره وو داسی 
خیال پیدا شو چه د یوه مخلوق له خاطره د خالق ناراضی نه ده په کار او د دوی زړونه د الله 
تعالیٰ له خشیته او د تقویٰ له نوره ډک ؤ الله تعالیٰ دوی د صبر او استقلال او د توکل او تبتل 
له دولت څخه ماړه کړی وو . دوی د باچا په مخ کښی ودریدل او په ډیر جسارت او میرانی 
(بهادری) ئی دغسی ناری وکړی:

خپل ایمانی جرأت او د استقلال د مظاهری نُحخه ئی گرد (ټول) لیدونکی او اوریدونکی سره مبهوت او متحیر کړل.

باچا څه د دوی پر ځلمیتوب رحم وکړ او څه د نورو مشاغلو او ملکی مصالحو لامله (له وجی) د دوی د فوری وژلو څخه سترګی پتی کړی او څو ورځی ئی دوی ته مهلت ورکړ. څو دوی پخپل دغه معامله کښی غور او نظر ثانی وکړی.

خو دغو ځلمیانو داسی مشوره او سره ئی غوته کړه چه په داسی د فتنی په وقت کښی چه مونږ د جنګ او د تشدد له لاسه عاجزان شوی یو او په هر حال کښی ځمونږ د قدمونو د خوئیدلو ویره او خطره شته نو مونږ ته به دغه مناسبه وی چه ښار ته نژدی د غره په کوم غار کښی پټ او منتظر اوسو چه په مناسبه موقع کښی بیا له هغه ځایه ووځو نو ئی دعاء و کړه چه: ای الله! ته پخپل خصوصی رحمت سره ځمونږ کار راجوړ کړه! او د رشد او هدایت په لاری د تللو ګرد (تول) انتظام مونږ ته وکړه! بالاخر دوی له ښاره ووتل او په کوم نژدی غره کښی ئی پناه ونیوله او له خپلو ملګرو څخه یو تن ئی مامور کړ چه د لباس په تغیر سره کله نا کله ښار ته ورځه! او ځمونږ د تولو ضروریات او حوائج د ښار د حال او احوال سره راوړه! او مونږ د هغه ځای له اخبارونو څخه مطلع کړه! کوم سړی چه پر دغه کار مامور ؤ هغه یوه ورځ اطلاع ورکړه چه نن اخبارونو څخه مطلع کړه! کوم سړی چه پر دغه کار مامور ؤ هغه یوه ورځ اطلاع ورکړه چه نن په ښار کښی رسما ځمونږ تعقیب او پلتنه (تحقیق) کیده او زمونږ اقارب اعزه او خپلوان مجبور شوی وو چه ځمونږ پته او سراغ وروښیی، دوی په هم دغو مذاکرو کښی وو چه یو ناغاپه الله تعالیٰ پر دوی خوب طاری کړو ویلی کیږی چه د حکومت سړی ډیر تلاش او پلتنه (لتون) وکړه، خو د دوی درک او سراغ ئی ونه موند او ستړی ستومان کیناستل، بالاخر د باچا له رائی سره سه د ښیښی پر یوه تخته د دی ځلمیانو نومونه او ممیزه صفات او نور مناسب احوال ولیکل او

سبحان الذي (١٥) الكهف (١٨)

په يو محفوظ ځای کښې کيښود شو څو تل د دولت اراکين، مامورين او راتلونکې نسل په دی خبردار وی چه داسی د ځلمیانو یوه ډله په حیرت راوړونکی طریقه تښتیللی دی چه سره له ډیر لتولو د هغوی هیڅ نښه او اثر نه دی پیدا شوی. ممکن دی چه وروسته له دی نه د هغو سراغ او بته بیدا او ځینې نور عجیب او غریب واقعات هم څرګند (ښکاره) شي. دغه ځلمیان پر کوم مذهب وو؟ به دغه کښي اختلاف دي. ځينې وائي چه نصرانيان يعني د مسيح عليه السلام د اصلی دین تابعان وو. لیکن ابن کثیر رحمة الله علیه د قرائنو له مخی دی ته ترجیح ورکړی ده چه د «اصحاب الکهف» قصه د مسیح علیه السلام د زمانی څخه پخوانی قصه ده. والله اعلم. تنبیه : «رقیم» د غره کندی او سوری ته وائی او «رقیم» د «مرقوم» به معنی هم راځی. یعنی لیکلی شوی شی. د مسند عبد بن حمید یه روایت کښی چه هغه ته حافظ علی شرط البخاری ویلی دى له ابن عباس رضى الله تعالىٰ عنه څخه د «رقيم» بله معنى منقوله ده يعنى «اصحاب الكهف» او «اصحاب الرقيم» د هم دغی يوی ډلی دوه لقبونه دی. د غار د اوسيدلو له وجی نه دوی ته «اصحاب الکهف» وائی. او کله چه د دوی نومونه او صفات او نور په تخته کښی لیکلی، ایښود شوی دی نو محکه هغوی ته «اصحاب الرقیم» هم وائی مکر محقق شیخ الهند رحمه الله رومبنی معنى اخيستى ده او په هر صورت «اصحاب الكهف» او «اصحاب الرقيم» ئى يو خيز مقرر کړی دی، د ځینو علماؤ رأیه دا ده چه د «اصحاب الرقیم» قصه په قرآن کښې نه ده مذکوره او محض د عجیب توب لامله (وجی) د «اصحاب الکهف» په تذکره کښی د هغه حواله هم وركړى شوى ده او في الحقيقت «اصحاب الرقيم» د (غار والا يا كنده والا) هغه درى تنه سړى دی چه د باران څخه تښتيدلی وو او په يوه سوری کښې ئې بناه نيولي وه او له پاسه يوه لويه یرښه (ګټه) ورغړیده او د هغه سوری خوله ئی بنده کړه. په دغه وقت کښی هر سړی خپل د عمر د ډير ښه عمل په طفيل د الله تعالىٰ له درباره خپل نجات غوښت، او متدرجاً د دغه سورى خوله ارتیده. «امام بخاری رحمة الله علیه» د «اصحاب الکهف» د ترجمی د منعقد کولو څخه وروسته د «حدیث الغار» مستقل عنوان قائم کری دی. او یه هغه کښی ئی د دغو دری واړو سړیو قصی مفصل درج کړی دی. ښائي هم دی طرف ته ئي اشاره کړی وی چه «اصحاب الرقيم» هم دغه کسان دی. «طبرانی» او «بزار» د نعمان بن بشیر په حسن اسناد سره مرفوعاً روایت کړی دی چه رسول الله صلى الله عليه وسلم د «رقيم» ذكر وفرمايه او د دغو دريو سريو قصه ئى بيان كره والله اعلم.

إِذْ أَوَى الْفِتْيَةُ إِلَى الْكَهْفِ فَقَالُوا رَبَّنَا الْتِنَامِنُ لَكُنْكَ رَحْمَةً وَهَيِّئُ لَنَامِنُ ا أَمْرِنَارَشَدًا ۞ فَضَرَبُنَاعَلَ اذَا نِهِمْ فِي الْكَهْفِ سِنِيْنَ عَدَدًا ﴿

یاد کړه هغه وقت چه رجوع وکړه هغو ځلمیانو (د ویری د کفارو) غار ته

سبحان الذي (١٥)

نو وویل دوی ای ربه ځمونږه راکړه مونږ ته له خپله نزده رحمت (چه پری پټ شو له غلیمه «دشمنه») او تیار کړه مونږ ته له دی کاره ځمونږ (چه مفارقت د کفارو دی) هدایت او کیښوده مونږ (پرده) پر غوږونو د دوی ( چه هیڅ غږ ئی نه اوریده او ویده پراته وو) په غار کښی څو کاله په شمیر.

تفسیر : یعنی داسی ئی پر غوړونو وټپول چه تر کلونو کلونو پوری په همغه سوری کښی ویده پراته وو. او د دی خوا او هغی خوا له احواله له سره نه وو خبر او نه کومه خبره د دوی غوړونو ته رسیده.

#### ثُوَّ بَعَثْنُهُ وَلِنَعْلُوَ أَيُّ الْعِزْبَيْنِ آحُطَى لِمَالِبِثُوَّ الْمَكَاشَ

بیا راپورته کړل مونږ دوی دپاره د دی چه (په حالی علم سره هم معلوم کړو) چه کومه یوه له دغو دواړو ډلو مختلفو په څنډ کښی) ښه حساب کوونکی ده (یا ئی یاد کړی دی حساب) د هغه چه دوی څه مدت تیر کړی ؤ (په دغه غار کښی).

تفسیر : له ډیرو کلونو څخه وروسته الله تعالیٰ دوی ویښ کړل. څو ظاهر شی چه د اختلاف کوونکو په منځ کښی کوم یو د دوی د نوم د مدت صحیح اندازه ښوولی شی؟ ظاهر دی چه د داسی اوږده خوب څخه وروسته کله چه دوی ویښ شوی دی نو په قدرتی طور سره پخپله د خوب کوونکی او ګردو (ټولو) لیدونکو په منځ کښی راز راز (قسم قسم) خبری سره مبادله کیږی. او ځینی ئی ډیر څرګندوی (ښکاروی). یو به اقرار کوی. او بل به ئی مستبعد ګڼلی تری انکار کوی. نو دوی ئی راویښ او دا ئی وروښوده چه کوم یو جماعت سم له حقیقت سره سمی خبری کوی؟ او واقعیت ته نژدی دی؟ او وروسته د دی حقیقت له پوهیدلو سره د بعث «بعد الموت» عقده حل کولی شی؟ چه په هغه کښی د هغی زمانی خلقو سره حگری کولی.

#### نَحُنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ نَبَأَهُمُ بِالْحَقِّ إِنَّهُمُ فِتْيَةُ امَنُو ابِرَيِّهِمُ وَزِدُ نَهُمُ هُدًى اللهِ

موند قصه کوو تاته (مفصلاً) خبر حال د دوی په حقه (رستیا) سره، بیشکه دوی داسی ځلمیان دی چه ایمان لری په رب خپل او زیات کړی ؤ موند

دوی له جهته د هدایته.

تفسير : يعنى د ايمان څخه زيات درجه ئى ورته وركړه چه د اولياؤ درجه ده.

#### وَّرَبَطْنَاعَلَى ثُلُوْبِهِمُ

او ټينګ تړلی دی مونږ پر زړونو د دوی (قوت او صبر)

تفسیو : یعنی زړونه مو قوی کړی ؤ په قبول او اظهار د حق سره او دوی مضبوط او ثابت قدم کیښود او خپله خبره ئی صافه وویله.

### إِذْ قَامُوا فَقَالُوُا رَثُبْنَارَبُ السَّلُوتِ وَالْرَضِ لَنَّ ثَنَ عُوَاْمِنُ دُونِهَ إِلَّهُ الْقَنَّ الْ

کله چه پاڅیدل (پس له ماموریدلو د کفر په سجدی سره) نو وویل دوی رب ځمونږ رب د آسمانونو او (رب) د ځمکی دی له سره به عبادت ونه کړو بی له همغه الله د بل معبود (او که بل څوک مونږ په الوهیت سره وباله نو) خامخا په تحقیق ویلی به وی مونږ هلته خبره خطا لویه دروغه.

تفسیر : یعنی کله چه «رب» هغه دی نو د بل چا معبود درول حماقت دی، «الوهیت» او «ربوبیت» دواړه هم ده ته وړ (لائق) او مخصوص دی.

#### ۿٷؙڵٳۼۊؘۅ۫ڡؙڬٵؿٞڬڎؙٳڡؚڽؙۮؙۏڹۄۜٳڶؚۿڎۜڷٷڵٳؽٲڎ۠ٷؽؘػڷؿڡؚۄؙڛؚٛڵڟؠۣٵؠؾۣڹٟۥٚڣٚؠۜڽؙ ٵڟڬۄؙڡؚؠۧڹٳڣؙڗڒؠٵٙڶڶۼؚڮؘۮؚؠٵ۞

دا کسان قوم ځمونږ نیولی دی دوی بی له الله (نور باطل) معبودان، ولی نه راوړی دوی په (عبادت د باطلو معبودانو) کوم برهان سند، ښکاره نو څوک دی ډیر ظالم له هغه چا څخه چه تړی پر الله دروغ (چه شریکان ورته دروی بلکه لوی ظالم له ده څخه بل نه دی).

تفسیر : لکه چه موحدین د توحید صاف صاف دلائل وړاندی کوی که مشرکین هم پخپله دعوی کښی رښتین وی نو کوم واضح دلیل ولی نه وړاندی کوی؟ که ئی وړاندی کړی نو له کومه به ئی راوړی؟ دروغ پښه نه لری. له دی نه به لوی دروغ څه وی چه دوی د الله تعالیٰ دپاره شریک دروی.

کله چه دقیانوس اصحاب الکهف ته دری ورځی مهلت ورکړ او دوی پخوا د تمامیدلو د دری ورځو وتښتیدل نو (یملیخا) چه مشر د دوی ؤ په منځ کښی د لیاری کښی ئی وویل خپلو ځینو نورو ځلمیانو ته داسی:

#### وَإِذِا عَنَزَلْتُمُوْهُمُ وَمَايَعَبُّكُ وَنَ إِلَا اللهَ فَافَا إِلَى الْكَهْفِ يَنْشُرُلِكُوْرَ ثَبُكُوْ سِنَ تَحْمَنِهِ وَيُهَيِّئُ لَكُوُ مِنَ امْرِكُوْ مِنَّوَقَانَ

او کله چه په خنګ شوئ تاسی له دغو مشرکانو او له هغو (بتانو) چه عبادت ئی کوی دوی بی له الله نو ځای ونیسځ تاسی هغه غار ته (او دیره شئ پکښی) خپور (خور) به کړی تاسی ته رب د تاسی له رحمته خپل او تیار به کړی تاسی ته له کار ستاسی اسباب د ګزران (او خوشالئی).

تفسیر : یعنی «کله چه د مشرکانو له دینه مونړ بیل یو نو په ظاهری ډول (طریقه) سره هم مونږ ته لاژم دی چه له هغوی څخه بیل اوسو. او کله چه د دوی له باطلو معبودانو څخه ګوښه (بیل) شو نو ښائی چه له هر طرفه وشکوو او خاص خپل لوی الله جلت عظمته په طرف رهی (لاړ) شو او د هغه رحمت او تلطف ته امید واری ولرو» پخپلو منځونو کښی ئی سره داسی مشوری وکړی په پای (اخر) کښی لاړل او د غره په سمځی کښی کیناستل.

#### وَتَرَى الشَّهُسَ إِذَا طَلَعَتُ تَّزُورُ عَنُ كَهُفِهِ وُذَاتَ الْيَهِيْنِ وَإِذَا غَرَبَتُ تَقُرِضُهُمُ ذَاتَ الشِّهَالِ وَهُورِ فِي فَجُورٌ إِمِّنُهُ ذَٰ إِكَ مِنَ الْيَتِ اللهِ

او وینی به ته لمر کله چه راخیژی نو میلان کوی له غاره د دوی ښی طرف ته او دوی ته او دوی کله چه لویږی نو پریږدی دوی (او تری تیریږی) کیڼ طرف ته او دوی په ارت میدان کښی دی له دی غاره، دغه (مذکوره احوال د دوی) له دلائلو

#### (د قدرت) د الله دی.

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ پخپل کامل قدرت سره دوی ته د داسی دیره محای په لوری لیار ښوونه وکړه چه هلته مأمون او مطمئن شول او په آرامی او خوشالی سره پریوتل نه د محای د تنګوالی څخه د دوی زړونه خفه ؤ او نه لمر دوی ته څه ربر (زحمت) او تکلیف رسوه . د دی لامله (له وجی) چه د دغه سوری مخ د شمال په لوری او په هسی یوه وضع او هیئت سره واقع وه چه د ضرورت په اندازه به لمر ورته رسیده او بی د محه ضرر د رسولو څخه به تری وته.

#### مَنْ يَهْدِاللَّهُ فَهُوَ الْمُهُتَدِّ وَمَنْ يُضُلِلْ فَكَنْ تَجِدَ لَهُ وَلِيًّا شُرْشِكًا اللهُ

هر چاته چه سمه صافه لیاره وروښوده الله نو همغه دی د سمی صافی لیاری موندونکی او هر څوک چه ګمراه ئی کړی (الله) نو له سره به نه مومی ته ده ته کوم ولی دوست لیار ښوونکی.

تفسیر: یعنی ظاهری او باطنی لیار ښوونه ګرد (ټول) د ده په قبضه کښی ده وګوره څه مهال (وخت) چه ګرده (ټوله) دنیا سره ښوئیدلی وه «اصحاب الکهف» ئی څرنګه د هدایت په لیاره تینګ او ثابت قدم کړل او په ظاهری ډول (طریقه) ئی هم څرنګه د یوه عجیبه سوری په طرف د دوی لیار ښوونه وکړه.

# و تَعُسَبُهُوُ اَيْقَاظًا وَهُوْرُفُودُهُ وَنُقَلِبُهُ هُوْدَاتَ الْيَهِينِ وَ ذَاتَ الْيَهِينِ وَ ذَاتَ اللّهِ مَالِ وَكُلُهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَ

او ته به گمان کوی په دوی (که چیری ئی ووینی) چه ویښ دی حال دا چه دوی ویده دی او اړوو دوی (د پرښتو په وسیله) په ښی اړخ او کیڼ اړخ او سپی د دوی (د دوی په مخ کښی ورته پروت دی چه) غځوونکی دی (په ځمکه) د دواړو څنګلو خپلو په خولی د غار کښی، که (چیری ورپورته شی

ته دوی ته او (نظر واچوی پر دوی نو خامخا مغ به و گرڅوی ته له دوی څخه په تیښته او خامخا ډک به کړی شی ته له دوی نه له ویری.

تفسیر : وائی چه د دوی ستر کی به د خوب په وقت کښی هم خلاصی وی او د دومره یو طویل خوب هیڅ یو اثر د دوی په ابدانو کښی نه ښکاریده . نو ځکه هر چا به چه دوی ته کاته نو داسی ئی ګاڼه چه دوی ویښ دی . او الله تعالیٰ دغو ویدو ځلمیانو ته شان . هیبت او جلال وروباښه . او دوی دغه د هستو ګنی ځای ته ئی دومره دهشت او عظمت ورکړ چه هیچا به ورته نه شو کتلی ، او نه به ورنژدی کیدلی شو غو خلق د هغه د ځای څخه ننداری جوړی نه کړی او هلته بنداری ونه تړی او دوی ناآرامه او بی هوسا (بی آرامه) نه کړی د دوی پسی یو سپی هم رهی (روان) شوی ؤ چه د دغو نیکانو اثر پر دغه سپی هم ورسیده . او تر سلهاؤ کلونو پوری ژوندی پاتی شو . اګر که د سپی ساتل بد دی . لیکن په ملیاردو بدانو کښی یو ښه هم شته . او خورا (زیات) ډیر هسی بدان چه د خپلو بدو اعمالو له کبله (وجی) له سپی او نورو حیواناتو څخه هم ښکته او خراب وو د نیکانو او ښو میړو (خاوندانو) له برکته د عزت او عظمت او رفعت خاوندان شوی دی . او بالعکس د نیکانو له کوره او کهوله ډیر کسان پخپل ځان حیران

ځوی د نوح چه له بدانو سره مل شو.

کورنی صفت ئی ورک شو دی ځپل شو.

د اصحاب الکھف سپی چه څو ورځی

پل د نیکو کښې رهې شو وصف ئې بل شو .

څوک چه ښه ګرځی ښه وینی پاک الله به تری خوشال شی.

څوک چه بد ګرځي بد برځي د غلو مل ته وينه غل شو.

وكذلك بَعَثْنَهُ ولِيَتَمَاء لُوابَيْنَهُ وَقَالَ قَالِالْمِنْهُ مُ كُولِ ثَكُورُ قَالُوالِ ثَنَا يَوْمًا اوْبَعْضَ يَوْمِ قَالُوارَبُكُو اَعْلُو بِمَالِمِثْتُ وَقَالُوا لِعَثْنَا يَوْمًا اوْبَعْضَ يَوْمِ قَالُوارَبُكُو الله المَدِينَة قَلْيَنَظُو اَيَّهَا اَذْكَى طَعَامًا فَلْيَاتِكُو بِرِزْتٍ مِنْهُ وَلِي تَلَطَّفُ وَلا يُشْعِرَنَ بِكُو اَحَدًا @

#### اِنَّهُ مُ إِنَّ يَنْظُهَرُواْ عَلَيْكُوْ يَرْجُهُوْكُمُ اَوْ يُعِيْ لُوكُوْ فِي مِلْتِهِمُ وَلَنْ تُفْلِحُواْ إِذَا الْبَدَّانَ

او هم داسی (لکه چه ویده کړی وو مونږ اصحاب الکهف) ویښ کړه مونږ دوی چه پوښتنه وکړی پخپلو منځونو کښی، نو وویل یو ویونکی له دوی نه چه څومره مدت مو تیر کړی دی؟، نو وویل (ورته دغو نورو چه) تیره کړی ده مونږ یوه ورځ یا یوه برخه د ورځی، وویل (نورو) چه رب ستاسی ښه خبر دی په هغه مدت چه تیر کړی دی تاسی نو ولیږئ تاسی یو خپل په دی سپینو زرو ستاسی چه دا دی دی ښار ته نو ودی ګوری چه کوم یو له دغه (اهل د ښار) نه ښه پاکیزه دی له جهته د طعامه نو رادی وړی تاسی ته رزق له هغه او نرمی او زیرکی دی کوی (په معامله کښی) او نه دی خبروی خامخا په تاسی هیڅ یو هم. بیشکه دوی که خبردار (یا قادر) شی پر تاسی نو سنگسار به کړی تاسی یا به بیرته و ګرځوی دوی تاسی په دین خپل کښی او سنگسار به کړی تاسی یا به بیرته و ګرځوی دوی تاسی په دین خپل کښی او له سره به خلاص نه شځ تاسی (او ښه به ونه مومځ) په دغه وقت کښی

تفسیو: یعنی غرنگه ئی چه پخپل قدرت سره دوی په داسی یوه اوږده خوب کښی ویده کړی ؤ همغسی ئی دوی په مقرره وقت کښی راویښ کړل، کله چه پاڅیدل نو پخپلو منځونو کښی ئی سره په مذاکرو شروع وکړه، چه مونږ به غومره مدت ویده شوی یو؟ ځینو وویل «یوه یا نیمه ورځ» یعنی ډیر لږ ویده شوی یو. بل وویل چه (له دغو بی فائدو خبرو څخه څه په لاس درځی) په دغه خو د الله تعالیٰ علم ډیر ښه رسیږی چه مونږ څومره مدت ویده شوی یو. اوس کار کوئ، یو سړی ته پیسی ورکړئ، او ښار ته ئی ولیږئ چه له کوم دکان څخه حلال او طیب طعام واخلی. او رائی وړی مگر دغه ضروری ده چه دغه سړی دی په ډیر هوښیاری سره لاړ شی او بیرته دی راشی او په نرمی او تدبیر سره دی ښائی معامله وکړی چه هیڅ یوه ښاری ته ځمونږ پته او نښه څرګنده (ښکاره) نشی که نه لویه خرابی به راپیښیږی. که هغه ظالم باچا پر مونږ خبردار شی نو مونږ به سنګسار کړی. یا به مونږ په جبر او اکراه سره له دغه حقانی دین څخه واړوی. (العیاذ بالله) که داسی کومه واقعه راپیښه شوه نو هغه اعلیٰ کامیابی او فلاح چه مونږ ئی غواړو له سره نه حاصلیږی. ځکه چه د حق دین څخه اوښتل اګر که په جبر او اکراه سره هم وی د اولواالعزمو مؤمنانو کار نه دی.

تنبیه : ځما په نزد ﴿ يَوُمُاٱوْبَعُضَ يَعُم ﴾ محض د مدت د تقليل څخه کنايه ده د خوب د پاڅيدلو څخه وروسته دغه طويل مدت هم دوی ته قليل محسوس شوی ؤ. رښتيا ده چه «خوب او

مرګ سره برابر دی» د ﴿ يَوْمُاأَوْبَعُنَ يَوْمِ ﴾ د «او» د حرف سره استعمال داسی وګنځ لکه چه د جزء (۱۸) «المومنون» د سورت په (۱۱۲) آیت (۱) رکوع کښی دی ﴿ کَدْلِمِ نُتُمُ اللهُ اللهُ

### وَكَنْ لِكَ اَعُثْرُنَا عَلَيْهِمُ لِيَعْلَمُوُ آاَنَّ وَعْدَاللهِ حَقَّ وَّ آنَّ السَّاعَةَ لَا رَيْبَ فِيُهَا ثَاِذُ يَتَنَازَعُوْنَ بَيْنَهُمُ آمُرَهُمُ

او هم داسی (لکه چه مو ویښ کړی وو دوی) خبر کړل مونږ (خلق) پر دوی باندی چه پوه شی (دغه د حشر منکران چه) بیشکه وعده د الله حقه ده او بیشکه قیامت (چه دی) نشته هیڅ شک په (راتلو د) هغه کښی (او خبر کړل مونږ دغه خلق په اصحاب الکهف) کله چه جګړی کولی دوی په منځ خپل کښی په کار (د دین) خپل.

تفسیر : یوه له دوی ځینی پیسی واخیستی او ښار ته ننوت خو د ښار کرد (ټول) شیان د ده یه نظر کښی یردی او غیر متعارف ښکاره شول په دغه مدت کښی څو قرنه تیر شوی ؤ، د ښار خلق د دغو پيسو د سکو د ليدلو څخه حيران شول چه پر دی د کوم باچا نوم دی؟ او د کومی زمانی دی؟ او ګرد (ټول) سره داسی ویوهیدل چه دغه سړی له کوم ځایه کومه قدیمی خښه کړي خزانه موندلي ده څو دغه خبره د باچا په غوږ کښي ورسيده او هغه همغه پخواني لیکلی تخته وغوښته چه ير هغه څو نومونه او مميزه صفتونه لیکلی شوی ؤ او دغه هم پکښي مسطور ؤ چه دغه ځلميان يو ناڅايه په دغه كال كښي لا دركه او ترى تم شول. له تحقيقه ثابته شوه چه دغه سړی د همغه مفقودالخبر ډلی څخه دی. په دغه وقت کښې په دغه ښار کښې د «بعث بعد الموت» په نسبت سخت جګړه نښتي وه چا به ويل چه د مړ کيدلو څخه وروسته بيا ژوندون نشته، چا به ویل چه محض روحانی بعث دی او جسمانی نه دی څوک د روحانی او جسمانی د دواړو معادو قائل ؤ، د دی وقت باچا يو حق خوښوونکی، منصف سړی ؤ، او غوښته ئی چه له يو طرف کوم داسي نظير او مثال په لاس ورشي چه په هغه سره پوهول آسان شي، او عقلي استبعاد له منځه ورک شي. پاک الله دغه نظير ورپيدا کړ، بالاخر د آخرت منکران هم د دی حیرت راوړونکی ماجری د لیدلو او اوریدللو سره په آخرت متیقن شول، او دغی نظاری یه خاص ډول (طریقه) سره د دوی یر طبائعو اثر وغورځاوه او ویوهیدل چه یه دی سره الله تعالیٰ مونږ ته تنبیه راکړه ځکه چه دغه قصه د دوهم ځلی بیا ژوندی کیدلو څخه له سره کمه نه

تنبيه : ځينو د ﴿ إِذْيَتَنَازَعُونَ بَيْنَهُمُ آثَرُهُمُ ﴾ مطلب داسي اخيستي دي چه الله تعالىٰ د

سبحانالذي(١٥) الكهف(١٨)

«اصحاب الکهف» له حاله په هغه وقت کښی خلق خبر کړی ؤ نو ځکه د «اصحاب الکهف» په نسبت جگړو او مناقشو جریان درلود (لرلو)، چه هغه څو تنه ځلمیان چه یو ناڅاپه سره ورک او تری تم (ګډوډ) شوی وو. چیری لاړل؟ چه د هغوی په نسبت له ډیری اوږدی زمانی راهیسی داسی آورو چه راځی. دوی ولی رانغلل؟ دوی چیرته لاړل؟ د دوی نسل به چیری منتشر شوی وی؟ تر اوسه پوری دوی نه دی ژوندی پاتی. او ضرور ګرد (ټول) سره مړه او خاوری شوی دی. په دغه مسئله کښی به ځینو یو شی او ځینو به بل شی ویل چه یو ناڅاپه الله تعالیٰ د حقیقت له مخی برده یورته کړه او هغه ګرد (ټول) اختلافات ئی سره ورک کړل.

## فَقَالُواابُنُوْاعَكَيْهِمْ بُنْيَانَا لَرَبُّهُمُ آعَلَوْ بِهِمُ قَالَ الَّذِينَ عَلَبُوُا عَلَى الْمَرْفِ مَ لَكُونَ عَلَيْهُمُ مِّسُجِدًا اللهِ مُلَكَةُ مِنْ اللهِ مَلَكَةُ مُنْجِدًا

نو وویل (دغو خلقو یو بل ته) چه جوړه کړئ پر دوی یوه بناء، رب د دوی ښه عالم دی په (احوال د) دوی، وویل هغو کسانو چه غالب وو په کار (د دین) د دوی چه خامخا جوړ به کړو مونږ هرومرو (خامخا) پر دوی باندی مسجد (چه لمونځ پکښی وکړی شی.)

تفسیر: دغه نه دی معلوم چه وروسته له هغه «اصحاب الکهف» همغسی ژوندی پاتی شول؟ یا نی انتقال و کړ؟ که انتقال ئی کړی دی څه مهال (وخت) و او که ژوندی پاتی دی تر کله؟ یا به تر کله ژوندی پاتی کیږی؟ په هر حال د هغه ښار خلقو چه دغه سوری ته نژدی په کوم مناسب ځای کښی د یادونی په شان کوم عمارت جوړ کړی چه له هغه ځینی زائرینو ته څه سهولت پیښ شی نو په دغه کښی به د آراؤ اختلاف واقع شوی وی چه څه قسم عمارت جوړ کړ شی، د دغو اختلافونو تفصیلات خو پاک الله ته به معلوم دی، او دغه هم د ده په علم کښی شته چه دغه تجویز د دوی له موت څخه وروسته وشو؟ یا پخوا له موته؟ یا د دوهم ځلی د خوب طاری کیدلو څخه وروسته؟ آیا خلق تر هغه سوری پوری رسیدلی دی؟ او د دوی په ملاقات یا خیارت مشرف شوی دی؟ که نه؟ خو بیا هم هغو بارسوخو او بااقتدارو سریو «چه د اصحاب الکهف» پر اسلامی دین وو داسی سره غوته کړه چه دغه غار ته نژدی یو معبد تعمیر شی د اصحاب الکهف په نسبت برسیره پر دی چه پاخه موحدان او متقیان وو په یقینی ډول (طریقه) نه ویل کیدی شی چه د کوم نبی علیه السلام پر دین او شریعت وو لیکن هغه کسان چه پر دوی معتقدان شوی او عمارت ئی ورجوړ کړی وو نصرانیان وو، ابوحیان په «بحر محیط» کښی د «اصحاب الکهف» د ځای د متعین کولو په نسبت متعدد اقوال نقل کړی دی، من شاء فلیراجعه.

#### سَيَقُوْلُوْنَ ثَلْتَهُ وَابِعُهُوْ كُلْبُهُوْ وَيَقُولُونَ خَنسَةُ سَادِسُهُمُ كُلْبُهُوْ رَجْمًا لِالْغَيْبِ

(ر) به وائی (یعقوبیه چه دوی) دری دی مخلورم د دوی سپی د دوی دی، او وبه وائی (نسطوریه چه دوی) پنځه دی شپږم د دوی سپی د دوی دی، ویشتل (او ویل بی له نښی بی دلیله) په غیب سره.

تفسیر : یعنی سامعین به د «اصحاب الکهف» د قصی له آورید و محمه وروسته لکه چه د خلقو عادت دی اتکلی غشی ولی یو به وائی چه دوی دری وو، مخلورم د دوی سپی ؤ، بل به وائی چه دوی پنځه وو او شپیم به سپی ښیی. لیکن دغه گرد (ټول) اقوال داسی دی لکه چه محوک یی د نښی له ټاکلو (مقررولو) محمه تیږی (گتی) وولی. ممکن دی د دغو مختلفو خبرو په ویلو کښی برسیره په جهل د رسول الله صلی الله علیه وسلم امتحان هم مقصود وی چه وگورو محمد صلی الله علیه وسلم امتحان هم مقصود وی چه وگورو محمد صلی الله علیه وسلم په دغه معامله کښی څه قرمائی؟ محکه احتمال لری چه یهوادنو د هغو صحیح تعداد اوه بوولی وی چه د هغه په طرف لوی قرآن هم اشاره فرمائی.

### 

او وبه وائی (مومنان په اخبار د محمد چه دوی) اوه دی او اتم د دوی سپی د دوی دی، ووایه (ای محمده! دوی ته) رب ځما ښه علم لری په شمیر د دوی نه پوهیږی په (شمیر د) دوی مگر لږ (د خلقو) نو جگړه مه کوه (ای محمده!) په باب د دوی (یعنی اصحاب الکهف) کښی مگر جگړه ښکاره او فتوی مه غواړه په باب د دغو (اصحاب الکهف) کښی له دغو (کتابیانو) څخه له هیڅ یو (ځکه چه ته پخپله پری خبر ئی په وحیه سره)

تفسیر : یعنی په دی قسم غیر معتد به خبرو کښی زیاتی جگړی کول او تردید، فضول او لاحاصل دی. د عدد په معلومولو پوری کوم اهم مقصود نه دی متعلق، هومره خبره چه الله تعالیٰ راښودلی ده له هغی څخه د زیات تحقیقاتو پسی لویدل او هغومره تردید چه الله تعالیٰ فرمایلی دی له هغه څخه زیات تردید او جگړی نښلول، فضول دی. ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه فرمائی

سبحان الذي (١٥)

زه د هغو قلیلو کسانو څخه یم (چه هغوی د قرآنی سیاقه معلوم کړی دی چه) اصحاب الکهف هم دغه اوه تنه دی. ځکه چه الله تعالیٰ هغو پخوانیو دواړو اقوالو ته ﴿ رَجُمُآڸِالْغَیْبِ ﴾ وفرمایه او دریم قول سره ئی ونه فرمایل علاوه پر دی د بیان اسلوب هم بدل شوی دی په پخوانیو دواړو جملو کښی «عطفیه واو» نه وه او په دریم کښی شته. او د ﴿ وَتَامِنُهُمُوكَايُهُمُ ﴾ په عطف سره له راوړلو څخه ګواکی دغی خبری ته زور ورکول مقصود دی چه د دغه قول قائل په پوره بصیرت او وثوق سره د واقعی له تفصیله واقف دی ځینو د دی په تائید کښی دا هم ویلی دی چه پخوا له دى نه له ﴿ قَالَقَالِمُنْ يَمْعُمُ كُمُلِمِ ثَنْتُمْ ﴾ څخه د يوه تن قول راڅرګند (ښکاره) شو. او له ﴿ قَالُوا لَمِثْنَايَوْمًا ﴾ الآية - څخه پرته (علاوه) له هغه قائل څخه د دری تنو نورو قائلينو پته ولګيده له «قالوا ربکم اعلم، الایة» څخه برسیره په دوی د دریو تنو قائلینو ثبوت هم په لاس راځی او په دی ډول (طریقه) اقلا لږ تر لږه ښائی دوی اوه تنه وی. چه سپی تری مستثنیٰ یاتی دی ځما نیکه مولائا مراد علی خان کاموی یه خپل هغه قلمی تفسیر کښی چه یه (۱۲۹۱) هـ ق کښی د خوګیانو په کږه کښي لیکلي دی او بیا په (۱۳٤٠) هـ کښي د لاهور په دین محمدي بریس کښي چاپ شوی دی د اصحاب الکهف اسماء داسي ليکلي دی: (۱) يمليخا (۲) مکسلمينا (۳) مسلمینا (دغه دری تنه د چی لاس درباریان یعنی اصحاب الیمین دی) (٤) مرنوش (٥) دبرنوش (٦) شازنوس (دغه دری تنه د کین لاس درباریان یعنی اصحاب الشمال دی) (۷) مرطونس هغه شپون دی چه دوی ته ئی د هغه سمڅ لار ښوونه وکړه او د دوی د نجات سبب شو د دوی د سپی نوم (قطمیر) او د دوی د باچا نوم (دقیانوس) او د ښار نوم (افیوس یا طرطوس دی).

## وَلَا تَقُولَنَّ لِشَائَ إِنِّى فَاعِلُ ذَالِكَ غَدًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ وَاذْكُرُ رَبِّكَ اللَّهُ وَاذْكُرُ رَبِّكَ إِذَا نَيْدِينَ وَقِلُ عَلَى اللَّهُ وَاذْكُرُ رَبِّكَ اللَّهُ وَاذْكُورُ وَاذْكُرُ رَبِّكَ اللَّهُ وَاذْكُرُ رَبِّكَ اللَّهُ وَاذْكُرُ رَبِّكَ اللَّهُ وَاذْكُرُ رَبِّكُ اللَّهُ وَاذْكُورُ وَاذْكُرُ وَاذْكُورُ وَاذَا فَاعِلْ فَاعِلْ فَاعِلْ فَاعِلْ فَاعِلْ فَاعِلْ فَاعِلْ فَاعْرُونُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّلَاكُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

او مه وایه له سره په هیڅ باب کښی چه بیشکه زه کوونکی یم د دغه کار صبا مگر (متصل ورسره ووایه ای محمده!) که اراده فرمایلی وی الله او یادوه رب خپل کله چه دی هیر شی او ووایه (ای محمده! دوی ته) ښائی چه سمه صافه لیاره وښیی ماته رب ځما ډیری نژدی ته له دی نه له جهته د لیار ښونی (او نیکه لیاره).

تفسیر: د «اصحاب الکهف» قصه په تاریخی کتابونو کښی له نادراتو څخه لیکلی شوی وه او هر سړی تری نه شو خبریدی. مشرکینو د یهودانو په لمسون له رسول الله صلی الله علیه وسلم څخه دغه سوال وکړ چه له دغه پوښتنی څخه د دوی مقصود امتحان وو ځمونږ رسول الله صلی الله علیه وسلم وعده وفرمایله چه صبا به ئی دروښیم ځکه متیقن و چه جبرئیل علیه السلام به راځی او

زه به تری معلومات اخلم او دوی ته به ئی وایم، خو جبرئیل علیه السلام تر پنځلسو ورځو پوری رانغی رسول الله صلی الله علیه وسلم ډیر خفه او غمجن شو مشرکین په خندا او مسخرو لگیا شول بالاخر د الله تعالیٰ له جانبه دغه قصه ورته ولیږله شوه او په پای (اخر) کښی ئی نصیحت هم ورعلاوه شو چه وروسته له دی نه د هیڅ یوی خبری په نسبت بی د و انشاطه که څخه نه ښائی چه وعده وفرمائی که کوم وقت له تانه هیره شی نو هر کله دی چه په یاد راشی و انشاکه که ووایه! او امیدوار شه چه الله تعالیٰ به ستا درجه له دی نه لا زیاته کړی. یعنی هیڅ شی هیڅ کله به له تاسی هیر نشی «موضح القرآن» یا د «اصحاب الکهف» د واقعی څخه زیات په عجیب طور ستاسی حفاظت وفرمائی او فتح او بری به مو در په برخه کړی لکه چه د «ثور» په غار کښی وشو یا د کهف د واقعی څخه ویاسی چه وشو یا د کهف د واقعی څخه ویاسی چه خلقو ته ئی بیان کړی.

#### وَلَبِثُوا فِي كَهُفِهِ مَ ثَلْثَ مِائَةٍ سِنِينَ وَازْدَادُواتِسْعًا ®

او مدت تیر کړی وو دغو (ځلمیو) په غار کښی دری سوه کاله (شمسی) او زیات کړی ؤ پری دوی نهه (قمری کلونه نور هم)

تفسیر : یعنی د شمسی په حساب پوره دری سوه کاله په هغه غار کښی ویده وو. او په قمری سره (۹) کاله نور زیات شو (په دغه کښی د ورځو او میاشتو کسور نه دی محسوب شوی) یا دری سوه کاله وروسته امکان لری چه له خوبه ویښ شی او بیا تر نهو کلو پوری ویده پاتی شی. د ځینو علماؤ رأیه دا ده چه دغه (۳۰۹) کاله د دوی د ویښیللو څخه بعد د محمدی عهد پوری مدت ئی بیان فرمایلی دی. یعنی له خلقو سره وروسته د لیللو او ویلو بیا ویده شوی دی چه د دوی له دغه وروستنی پیښی څخه د محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم تر زمانی پوری دومره مدت تیر شوی دی والله اعلم.

لطیفه د هندوستان د (زیشوان) په علاقه کښی یو سړی د دوه سوه او دوه پنځوس (۲۵۲) کلنی عمر کښی شته چه اوس د خپلی څلیرشتمی (۲۲) ښځی سره ژوندون کوی.

#### قُلِ اللهُ آعُكُو بِمَالَبِثُوا لَهُ غَيْبُ السَّمُوتِ وَالْارْضِ آبْصِرُيهِ وَاسْمِعُ

ووایه (ای محمده! دوی ته) الله ښه عالم دی په مقدار د هغه مدت (چه دوی ځنډ (تاخیر) کړی وو په هغه کښی)، خاص هم ده لره دی پټ (اسرار) د آسمانونو او د ځمکی (او د ساکنبینواو موجوداتو د هغو هم)، څه ښه لیدونکی دی الله (د هر موجود) او څه ښه اوریدونکی دی الله (د هر مسموع)، سبحانالذي(١٥) الكهذر(١٨)

**تفسیر :** یعنی مؤرخین د دوی د ویدیللو او د بیا ویښیللو مدت راز راز (قسم قسم) بیانوی خو له گردو (ټولو) څخه صحیح او صواب همغه ده چه الله تعالیٰ ئی ښیی ځکه چه د آسمان او د ځمکی د گردو (ټولو) پتو اسرارو علم هم له ده سره شته او هیڅ یو شی د ده د قدرت له سترګی څخه نه شی تیروتی.

#### مَالَهُمْ مِنْ دُونِهِ مِنْ قَبِلِ قَلايشُولِكُ فِي خُكْمِهُ آحَدًا

او نشته چیری دوی ته بی له دی نه هیڅ دوست (متولی د امورو) او نه شریکوی په حکم (قضاء) خپل کښی بل هیڅوک.

تفسیر : یعنی همغسی چه د ده علم محیط دی د ده قدرت او اختیار هم پر گردو (ټولو) حاوی دی همغسی چه د ﴿ لَهُ نَیْبُ النَّالْوِیَ وَالَّرْضِ ﴾ په علم کښی هیڅوک له ده سره مل او شریک نه دی د قدرت په اختیاراتو کښی هم هیڅوک له ده سره مل او شریک نشی کیدی.

## وَاتُكُمَا أُوْمِى إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَبِّكَ لَامُبَدِّ لَ لِكِلمِتِهُ وَاتُكُمَا أُوْمِى إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَبِّكَ لَامُبَدِّ لَكُولِمِتُهُ السَّامَةُ وَلَهُ مُلْتَعَدُّا السَّامَةُ وَلَيْهِ مُلْتَعَدُّا السَّامَةُ وَلَيْهِ مُلْتَعَدُّا السَّامِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الْ

او ولوله (ای محمده! دوی ته) هغه چه وحی کړی شوی ده تاته له کتابه د رب د تا، نشته بدلوونکی د کلماتو د دغه (الله)، او له سره به نه مومی ته غیر له دغه (الله) هیڅ ځای د پناه (که قصد ئی وکړی)،

تفسیر: د «اصحاب الکهف» په قصه کښی ئی فرمایلی ؤ ﴿ فَلاَتُمْالُونِیْمُ الْاَمُرُا عُظَامِرًا وَ للتنی وَلاَتَمُونِیْمُ وَاَلْوَا اِلْمَالِهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنافِر د زیات بحث او پلتنی (تحقیق) او مناقشی هیڅ ضرورت نشته. تاسی خپل د منصبی فرض په اتمام کښی مشغول او لگیا اوسئ! یعنی هغه جامع او مانع او کافی او شافی کتاب چه تاته ستا رب مرحمت فرمایلی دی، هغه ولوله! او خلقو ته ئی واوروه! کومی خبری چه الله تعالیٰ په دی کښی آورولی دی او هغه وعدی ئی چه فرمایلی دی هیڅ یو داسی طاقت نشته چه هغه واړوی. یا ئی بدل کړی، یا ئی بیرته وغورځوی، یا ئی بلل کړی، یا ئی بیرته وغورځوی، یا ئی غلطی ثابتی کړی که څوک د دغو خبرو تبدیل پسی وی یا د دی کتاب د حقوقو په اداء کولو کښی قصور کوی هغه دی ښه وپوهیږی چه د الله تعالیٰ د مجرمانو دپاره په هیڅ یو ځای کښی د پناه ځای نشته. هو د وفادارانو د پناه ورکولو دپاره د هغه

سبحانالذي(١٥) الكهف(١٨)

رحمت وسیع دی (اصحاب الکهف) وګورئ کله چه دوی د الله تعالیٰ په خبرو ټینګ ولاړ وو نو دوی ته ئی څرنګه ښه ځای پخپل فضل او مرحمت سره ورعنایت کړ.

#### وَاصْبِرْنَفْسَكَمَعَ الَّذِيْنَ يَدُعُونَ رَبَّهُمُ بِالْغَلُوقِ وَالْعَشِيِّ بُرِيدُونَ وَجُهَةُ

او صبر (بند او ټينګ) کړه نفس خپل له هغو کسانو سره چه بولی (عبادت کوی) د رب خپل په سبب (اول د ورځی) او بيګا (آخر د ورځی يعنی هر کله) غواړی دوی ذات (يا رضاء) د الله.

تفسیو: یعنی د ده د لقاء او رضاء د حصول په شوق کښی په نهایت اخلاص سره تل په عباداتو کښی مشغول اوسیږی. مثلاً ذکر کوی، قرآن لولی. پر خپلو لمونځونو مداومت کوی. د حلاو او حرامو تمیز کوی. د خالق او د مخلوق د دواړو حقوق پیژنی. اګر که د دنیوی حیثیته دوی معزز او مالدار نه دی، لکه په لویو اصحابو کښی په دغه وخت کښی حضرت عمار. صهیب، بلال، ابن مسعود خباب سلمان او نور رضوان الله تعالیٰ علیهم اجمعین نو داسی مخلصین مؤمنین له خپل صحبت او مجالست څخه تل مستفید وګرځوه او د هیچا په وئیلو او اورولو سره دوی د خپل مجلسه څخه مه بیلوه!.

#### وَلاَتَعُنُ عَيْنَكَ عَنْهُمُ أَثُولِينُ زِينَةَ الْحَيْوِةِ التَّهُنَّا الْحَيْوِةِ التَّهُنَّا ا

او نه دی تیریږی (وړاندی دواړه) ستر کی ستا له دوی نه چه غواړی ته، زینت (ښائست) د دی ژوندون لږ خسیس،

تفسیر: یعنی د دغو غریبانو او مات زړو او بی و ځلیو (کمزورو) مخلصینو مومنینو څخه له سره خپلی سترګی مه آړوه! او لویو لویو غټو متکبرانو دنیادارانو ته په دغه مقصد مه ګوره! چه د دوی د مسلمان کیدلو څخه به اسلامی دین ډیر ښه رونق او ښائست مومی څکه چه اسلامی اصلی عزت او رونق په مادی خوشحالی او د سپینو او سرو زرو په مسکوکاتو نه دی مضبوط. بلکه په ایمان او تقوی او اعلیٰ درجه ښو اخلاقو سره قائم دی. د دنیا تال او تیل، ښائست او سنګار بیخی فانی او د سپوری په شان تلونکی شی دی. حقیقی دولت خو ایمان. تقوی او تعلق مع الله دی چه هغه له سره ماتی او زوال نه لری. لکه چه د «اصحاب الکهف» په واقعه کښی د الله تعالیٰ د یاد کوونکو او د دنیا د طالبانو پای (اخر) او خاتمه معلومه شوه.

#### وَ لَا تُطِعْمَنُ اَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ ذِكْرِنَا وَاقْبَعَ هَوْلهُ وَكَانَ آمُرُهُ فَرُطُان

او اطاعت مه کوه (مه اوره خبره) د هغه چا چه غافل کړی دی مونږ زړه د ده له ذکره ځمونږ او متابعت ئی کړی دی د هوا خپلی او دی کار د هغه تجاوز (له حقه او غورځول د حق شاته او تجاوز له حدود الله).

تفسير : يعني د هغو كسانو په خبرو تاسي له سره غوږ مه ږدئ او مه ئي اورئ چه د هغوي زړونه له حقه زاهل او په دنيوى نشو كښي مست او لايعقل او د الله تعالىٰي له ياده بيخي غافل دی. او تل د خپل نفس د خوښي او غوښتنې پسې مائل او رهي (روان) او لګيا دی. د الله تعالیٰ به عبادت کښي تکبر، لويي، ځانمني(خودنمائي)، هوا پرستي، تقدم او تعالي د دوي دود (رواج) او دستور دی. اگر که دوی ظاهراً ډیر بدایان (دولتمن)، د جاه او ثروت خاوندان هم وى. په رواياتو كښي راغلي دى چه د قريشو ځينو صناديدو او غتانو ځمونږ رسول صلى الله عليه وسلم مبارک ته وویل «تاسی د خپلو شاؤ خوا څخه دغه فقراء، مسکینان خواران، غریبان چه گرد (ټول) سره اوپړه ګان (خوار) دی لری کړئ. څو مونږ غټان. مشران. لويان او سرداران تاسي سره کینو.» گواکی مسلمانانو ته اوپره (خوار) او کفارو ته ئی بدای او سردار وویل. ممکن دی چه د محمد صلی الله علیه وسلم په مبارک زړه کښی دغه خبره تیره شوی وی چه د دغو غریبانو په بیلولو کښي د لږ څه مدت دېاره څه حرج او مضائقه ده؟ دوی خو پاخه مسلمانان دی، مصلحت ته کلی نه به خپه کیږی او دغه غټان به په دغه وسیله سره اسلام قبلوی. نو په دغه مناسبت دا آیت نازل شو چه تاسی له سره د دغه متکبرانو دغه خبری مه آورئ! ځکه چه د دوی دغه غوښتني بيخي چتي (فضول) او بيکاره دی په دوی کښي د حقيقي ايمان د قبلولو رنګ او استعداد نشته. نو بیا محض د موهومی فائدی دیاره د مخلصینو مسلمانانو د خاطر احترام ولی بریښودی شي. او هم د غټانو او غریبانو سره د دغسي معاملي له کولو څخه احتمال شته چه د عامو خلقو یه زړونو کښی د رسول الله صلی الله علیه وآله وصحبه وسلم په نسبت ﴿ مَعَادَاللهِ ﴾ بدگمانی او نفرت بیدا شی چه د هغه ضرر له دی ضرر څخه به ډیر زیات وی چه اوس د دغو غو تنو متکبرو د اسلام د نه قبلولو په صورت کښي تصور کاوه شي!.

#### وَقُلِ الْحَقُّ مِنْ تَرْبِكُو تَعْمَنْ شَأَءَ فَلَيُؤُمِنْ وَمَنْ شَأَءُ فَلَيكُ فُرْ

ووایه (ای محمده! دوی ته اسلام قرآن) حق دی له رب ستاسی، پس هر محوک چه اراده (د ایمان) وکړی نو ایمان دی راوړی! او هر محوک چه اراده (د کفر) وکړی نو کافر دی شی. تفسیو : یعنی د الله تعالیٰ له جانبه رښتیا رښتیا خبری اورولی شوی دی. الله تعالیٰ د چا د منلو او د نه منلو هیڅ پروا نه لری هر څه نفع یا نقصان چه پیښیږی هغه به یواځی ستاسی وی منونکی، او نامنونکی له هر یوه سره د هغه خپل عمل د لاری مل وی. او هغوی دواړه دی خپل هغه عاقبت او خاتمی ته ښه ځیر شی او فهم دی ورته وکړی چه وروسته بیانیږی. خالص دنیوی عیش او عشرت خوشی چتی (بیکاره) او فانی دی. او دنیوی مزی او چرچی هلته ښی او خوندوری کیدی شی. چه د اخروی فلاح او نجات وسیله وګرځی. هو! یواځی دنیوی تمول په کار نه راځی. بلکه هغه کسان چه په دغه جهان د اسلام په حالت خواروزار او پریشان دی په هغه جهان کښی به خوښ او خوښال او فرحان او په عیش او عشرت او آرام کښی وی. امام زاهدی رحمة الله علیه ویلی دی له دغه امر څخه مراد وعید او تهدید یعنی ویرول او زورول دی نه اباحت او اجازت ځکه چه بیا ئی داسی فرمایلی دی.

#### ٳ؆ۜٙٲۼۛؾڽؙٮؘٛٳڸڟ۠ڸؠؚؽڹؽٮٵؖؗۯٳٲۘۘۘۘػٵڟڔؚڡؚؚؚۄؙڛۘۯٳۮؚؚڡؙۿٵٝۅٙٳ؈ؙۺۜٮؙؾۼؽؿؙۅٵ ؽؙۼٵؿۏٳڽؠٵ۫؞ٟػٵڶؠؙۿڸؽؿۅٛؽٵڶۅٛڿٛۏ؇ڽؚۺٞٳۺٛۯٳۘۘٛڽٷڝٵٛۥؘٛؿؙٷٛڗڠؘڡٞٵٛ۞

بیشکه چه مونږ تیار کړی مودی لپاره د ظالمانو (کافرانو داسی) اور چه چاپیر شوی دی له دوی پردی د هغه (چه هغه پردی به هم د اور وی)، او که فریاد وکړی (دوی له تندی) نو فریاد به ئی واخیستی شی (په ورکولو د داسی) اوبو (سره) لکه زوی (یا د تیلو خټ) چه وریتوی به مخونه، بد څیز د څښلو دی (دغه زوی)، او بد دی (دغه اور ځای د آرام یا) له وجی د انتفاع.

تفسیر: یعنی د گرمی له شدته به تړی کیړی نو «العطش! العطش!» ناری وهی نو د تیلو تلچټ (خیری) یا د زوو په شان اوبه دوی ته ورکولی کیږی چه د سخت تودوالی او د تندی له سببه د دوی خوله او کولمی به سره تول وریتی او ټناکی وهی.

#### إِنَّ الَّذِينَ الْمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ إِنَّا لَا نُضِيعُ آجْرَمَنَ آحْسَنَ عَمَلًا ﴿

بیشکه هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) بیشکه مونږ نه ضائع کوو اجر (ثواب) د هغه چا چه ډیر نیک وی له جهته د عمل،

تفسير : يعنى له ادنىٰ محنى ادنىٰ نيكى هم نه ورك كيدى او پوره بدل به وركړى شي.

#### اُولَيِّكَ لَهُمُ حَبَّتُ عَدُنِ تَجُرِى مِنَ تَعْتِهِمُ الْانْهُرُ يُعَكُونَ فِيهَامِنَ اَسَاوِرَمِنَ ذَهَبٍ

دغه (مؤمنان چه دی) شته دوی ته (هسی) جنتونه د تل هستوګنی چه بهیږی له لاندی (د ونو او مانیو) د دوی (څلور قسمه) ویالی په لاس به کاوه شی دوی ته په دغه جنت کښی وښی له سرو زرو (څو وښوولی شی چه اصلی او دائمی دولتمن او باثروته کوم سړی دی؟)

تفسیر: هغه نحوک چه تش د سرو زرو او سپینو زرو او ښو کالیو خاوندان دی یا هغو چه ورسره مسلمانان او د ښو اعمالو خاوندان، یا سره له اسلامه او حسنه اعمالو فقیران او بی وځلی (بی وسه) دی. د سرو زرو باهوګانو او وریښمنی جامی او هم داسی د جنت پر ګردو (تولو) نعمتونو او کیفیاتو باندی نه مونږ او نه بل څوک پوهیدی شی چه څمونږ له فهمه ډیر لوړ او په حسوساتو کښی د هغه موطن کوم خاص او پوره مثال نه دی موجود.

#### و يَلْسُونَ ثِيَابًا خُفَرًا مِنْ سُنْدُسِ وَإِسْتَبُرَقٍ

او اغوندی به دغه (جنتیان) جامی زرغونی له نریو وریښمو او له پریړو (غټو) وریښمو٠

تفسیر: ښائی چه مخ ئی د نریو وریښمو او استر ئی د پریړو (غتو) وریښمو څخه وی کما یفهم من قوله تعالیٰ ﴿ بَطَالِهُمُاوْنُ اِسْتَبْرَقِ ﴾ جزء (۲۷) (د الرحلن (۱۶) آیت ۳ رکوع) یا دواړه قسمونه به سره بیل بیل استعمالیږی والله اعلم. په «موضح القرآن» کښی دی چه رسول الله صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی چه سره زر او ریښمین کالی نارینه ؤ ته په جنت کښی ور رسېږی هر څوک ئی چه دلته واغوندی هلته به ئی نه آغوندی.

#### مُتَّكِبِينَ فِيهَاعَلَى الْرَابِكِ نِعُمَ الثُّوَابُ وَحَسُنَتُ مُرْتَفَقًا اللهِ

تکیه کوونکی به وی په دغه جنتونو کښی پر تختو باندی، څومره ښه بدل دی (دا جنتونه او نعمتونه) او څومره ښه دی (دا جنتونه او نعمتونه) ځای د آرام.

تفسیر : یعنی پر ښو چپر کتو او پالنگونو تکیه لگولی په نهایت عزت او احترام سره به ناست وی.

#### وَافْرِدُ لَهُمْ مَّثَلَّاتُحُكِينِ

او وسیه بیان کړه ته دوی ته یو مثال (د کفارو او مومنانو هغه) دوه سړی.

تفسیر: دغه ئی د غنی کافر او فقیر مؤمن مثال بیان وفرمایه چه د هغه په ضمن کښی د دنیا بی ثباتی، او د کفر او تکبر بدانجامی، او د ایمان او تقویٰ پر مقبولیت باندی تنبیه ده، دغه دواړه سړی چه د هغوی مثال بیان شوی دی په واقعی ډول (طریقه) سره موجود وو؟ یا محض د تفهیم دپاره دغه مثال فرض کړی شوی دی. د علماؤ په دغه مورد کښی دوه قوله دی او د تمثیلو فائده په هر حال کښی حاصله ده.

### جَعَلْنَالِ كَحَدِهِمَاجَنَّتَبُنِ مِنَ اَعْنَابٍ وَّحَفَفْنْهُمَا بِنَخْلٍ وَّجَعَلُنَا بَيْنَهُمَا زَرْعًا ال

چه ګرځولی (ورکړی وو) مونږ يو له دی دواړو ته دوه باغونه. له انګورو (تاکونه) او پټ کړی وو مونږ دا باغونه په خرماؤ سره او پيدا کړی وو مونږ په منځ د دی (دواړو باغونو) کښی کښت (فصل).

تفسیر : یعنی د دغو باغونو په چار چاپیر د کجورو (خرماؤ) ونی کینولی شوی دی او د دواړو باغونو په منځ کښی ځمکه د زراعت دپاره تخصیص ورکړی شوی ده خو غله او میوه (قوت او فواکه) ګرد (تول) تیار له همغه باغ څخه حاصل واخلی.

#### كِلْتَاالْجَنَّتَيْنِالْتَثُأْكُلَهَا وَلَوْتَظْلِوْمِّنْهُ شَيُّاۤا

دی دواړو باغونو ورکول به ئی میوی خپلی (پوره) او نه به ئی کاوه ظلم

#### (کموالی) له محصوله خپله هیڅ قدر.

تفسیر: یعنی داسی نه ؤ چه یو باغ به ښه وده (نشونما) او ښه حاصل ورکوه او بل نه ورکاوه او بی داصل او بیوده پاتی ؤ یا په یوه کښی ډیری ونی وی او په بل کښی کمی.

#### وَّ فَجُرُنَا خِلْلَهُمُّ انْهَرُّالِ

#### او بهولی وه مونږ په منځ د دی دواړو باغونو کښي وياله،

تفسیو: یعنی د دغو باغونو په منځ کښی د اوبو ویاله په ډیر ښه وضعیت سره چار چاپیر بهیده او منظره ئی ډیر ښکلی او فرحت زیاتوونکی او ښائسته کړی وه. او که کله نا کله چه باران هم نه کیده خو بیا هم د دغو باغونو طراوت او زرغونتیا د دغو اوبو په سبب به پخپل حال پاتی کیده او د تندی خرابی او د وچوالی هیڅ ویره او اندیښنه به ورسره نه وه.

#### وَكَانَ لَهُ شَمْرٌ ا

#### او ؤ ده ته (نوری) میوی،

تفسیر : یعنی هر څه چه ئی لګولی ؤ یا ئی ګڼلی ؤ د هغه ثمره او نتیجه ئی په ښه ډول (طریقه) سره وموندله او د عیش او رفاهیت هر قسم سامان جمع شو، نکاح ئی چه وکړه د هغی نتیجه او ثمره هم ورته ښه شوه او د ډیرو اولادونو پلار شو.

#### فَقَالَ لِصَاحِبِهِ وَهُو يُحَاوِرُكَ آنَا آكُثَرُمِنْكَ مَالاً وَآعَزُنَفَوا اللهِ

پس وویل دغه (کافر) هغه (مؤمن) ملګری خپل ته حال دا چه هغه ورسره خبری کولی (په افتخار سره) چه زه زیات یم له تانه له جهته د مال او ډیر عزتناک یم له جهته د سریو.

تفسیر : یعنی مال، دولت، ملاتر، سری ماسره له تا نه زیات دی که زه د شرک او کفر په اختیارولو کښی په باطل وی نو دومره مال، دولت او هوسائی (آرام) به ولی ځما په برخه کښی

سبحان الذي (١٥) الكهف (١٨)

کیده؟ د ده د شرک ثبوت له دی نه په لاس راځی چه د آفت د رسیدلو څخه ئی وروسته په تأسف او ارمان سره وویل فیلیتری آخارا آخارا فی آخارا کی معلومیږی چه د هغه غریب ملګری چه پوخ موحد ؤ د شرک د بطلان اظهار، او له شرک څخه د توبی کولو نصیحت به ئی ورته کاوه چه د هغه په جواب کښی ئی داسی ورته وویل چه زه له تانه په مال، اولاد، سړی، ملاتړ او هر څیز کښی زیات یم. نو څرنګه به یقین وکړم چه زه پر باطل یم او تا غوندی مفلس او ناداره به په حق وی؟.

#### وَدَخَلَ جَنَّتَهُ وَهُـوَ ظَالِمٌ لِنَفْسِهُ

او ننوت دی باغ خپل ته حال دا چه دی ظالم ؤ پر ځان خپل (په سبب د فخر او تکبر او کفر)

تفسیر: یعنی په شرک کښی مبتلاؤ. د کبر او غرور په نشو د ده دماغ ډک ؤ. نورو ته به ئی په سپکه سره کتل او حقیر به ئی ګڼل. او د الله تعالیٰ پر قدرت او جبروت به ئی نظر نه ؤ. او نه په دی پوهیده چه وروسته به ئی انجام څه کیږی؟ هم دغه باغ د ده جنت ؤ چه هغه به ئی خپل ابدی خیر ګڼلو.

#### قَالَ مَاۤ ٱظُنُّ آنُ تَبِينَ هٰذِهَ ٱبَكَا ﴿ قَمَاۤ ٱظُنُّ السَّاعَةَ قَابِمَةٌ لَّوَلِينَ تُودِدَثُ إلى رَبِّ لَكِهِدَنَّ خَيُرًا مِّنُهَا مُنْقَلَبًا ﴿

وویل چه زه نه کوم گمان چه هلاک (خراب) به شی دغه باغ (زما) هیچیری او نه کوم زه گمان په قیامت چه قائم (واقع) به شی او قسم دی خامخا که بوتلی شم (په گمان ستا) رب خپل ته (پس له بیا ژوندون) نو قسم دی چه هرومرو (خامخا) به مومم خامخا غوره له دی باغ څخه مرجع.

تفسیر: یعنی اوس خو په آرام سره تیریپی. او ګرد (ټول) انتظامات می داسی مکمل کړی دی چه زما تر ژوندانه پوری د دغو باغونو د تباه او خرابیدلو کومه ظاهری اندیښنه نشته. پاتی شوه د بعث بعد الموت قصه، نو اول زه یقین نه لرم چه د مړ کیدلو څخه وروسته د هډوکی بڅرکی ته بیا دوهم ځلی نوی ژوند په برخه کیږی؟ او مونږ به د پاک الله په مخ کښی وړاندی کیږو. لیکن که هم داسی وشو نو یقیناً ماته به له دی نه ښه او بهتر سامان هلته هم راورسیږی. که زمونږ دغه حرکات د الله تعالیٰ خوښ نه وی نو په دغه دنیا کښی به ئی ولی دومره وسعت او

سبحان الذي (١٥) الكهف (١٨)

راحت را په برخه کړی وی؟ ګواکی د دی دنیا راحت او هوسائی (آرام) د هغه جهان په خوښی او هوسائی (آرام) باندی دلیل دی چه زه به هلته هم مزی او چړچی کوم.

## قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ وَهُوَيُحَاوِرُهَ ٱكَفَرْتَ بِالَّذِي خَلَقَكَ مِنْ ثُرَابٍ ثُوَّمِنْ تُطَفَةٍ ثُمَّ سَوِّىكَ رَجُلًا ﴿الْكِتَاْهُ وَاللّهُ رَبِّى وَلَا الشُرِكُ بِرَبِّى ٓ اَحَلّا۞ لَكِتَاْهُ وَاللّهُ رَبِّى وَلَا الشُرِكُ بِرَبِّى ٓ اَحَلّا۞ لَكِتَاْهُ وَاللّهُ وَبِي وَلَا الشُرِكُ بِرَبِّى ٓ اَحَلّا۞ لَكِتَا هُوَ اللّهُ وَبِي وَلَا الشُرِكُ بِرَبِّى ٓ اَحَلّا۞ لَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَوْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَال

وویل دغه (کافر) ته (مؤمن) ملګری د ده حال دا چه دغه مومن خبری اتری کولی له دغه کافرسره آیا کافر شوی پر هغه (ذات) چه پیدا کړی ئی ته (په اول کښی) له خاوری بیا ئی له نطفی بیا ئی برابر کړی ته سړی (روغ په اندامونو). لیکن زه وایم شان دا دی چه الله رب ځما دی او نه شریکوم زه له ربه خپله سره هیڅوک.

تفسیر: یعنی هغه الله تعالیٰ چه ستا اصل آدم علیه السلام ئی له بی محانه خاوری محخه. بیا ته ئی د محمکی د حاصلاتو له خلاصی او له یوه محانحکی ناشیزه اوبو شخه پیدا کړی ئی او ژوندون ئی دربښلی دی او روحانی او جسمانی قوتونه ئی درکړی دی او لوی غټ انسان ئی در شخه پیدا کړی دی نو آیا ته له دی نه انکار لری چه هغه به دی وروسته له مرګه بیا ژوندی کوی؟ یا دغه درکړی نعمت به له تانه بیرته نشی اخیستلی؟ زما عقیده خو داسی نه ده. بلکه زه پوره یقین لرم چه هم هغه لوی ذات یوامحی زمونډ رب دی. د ده په الوهیت کښی بل هیڅوک شرکت نه لری او د ده د حکم او ارادی په مقابل کښی هیڅوک هیڅ شی نشی ویلی او کولی او نه خپله سا اخستی شی.

#### وَلَوْلِا اِذْ دَخَلْتَ جَنَّتَكَ قُلْتَ مَاشَأَءَ اللَّهُ لَافْتُوا اللَّهِ اللَّالِمِ اللَّهِ

او ولی نه په هغه وقت کښی چه ننوتی باغ خپل ته ویل تا (یعنی په هغه وقت کښی چه ننوتی خپل باغ ته ولی دی داسی نه ویل( هغه چه اراده وفرمائی الله (هغه کیږی) نشته قوت (هیچا لره په هیڅ کار) مګر په توفیق) د الله.

تفسیو : یعنی مال د الله تعالیٰ نعمت دی خو د غرور، تکبر او ځانمنی (خودنمائی) او د کفر ویلو څخه آفت نازلیږی. لاژم او ښه خو داسی ؤ چه د باغ د داخلیدلو په وقت دی د ﴿ مَاۤاَظُنُّ اَنۡ تَکِییۡدَاهٰیٰۤاَابُدًا ﴾ په ځای ﴿ مَاشَآمَاللّٰهُ لَاقُوٓۃَالِایالله ﴾ ویل یعنی د هر هغه څیز چه الله تعالیٰ اراده وفرمائی عطا کوی ئی. څه زور او قوت چه په مونږ کښی شته هغه د ده له امداد او اعانته راحاصل دی. که الله تعالیٰ اراده وفرمائی نو په یوه شپه کښی هغه ګرد (ټول) سلب او بیرته ئی اخلی. په روایاتو کښی راغلی دی. هر مهالی (وخت) چه انسان پخپل کور کهول او نور ځای کښی په خوښی، آرام سره ځان مومی نو هم دغه لفظ دی ووائی ﴿ مَاشَآمَاللهُ لاَفْتُوَالْوَاللهِ ﴾

#### إِنْ تَرَنِ آنَا اَقَالَ مِنْكَ مَا لَا وَّوَلِكُا ﴿ فَعَلَى مَ بِنَ آَنَ ثُوُّتِينِ خَبُرًا مِّنُ جَنَّتِكَ وَيُرْسِلَ عَلَيْهَا حُسُبَانًا مِّنَ التَّمَاءُ فَتُصْبِحَ صَعِيدًا ذَلَقًا ﴿ أَوْيُصِبِعَ مَا وَهُمَا غَوْرًا فَكَنُ تَسْتَطِيعُ لَهُ طَلَبًا ۞

که ته وینی ما چه زه لږ یم له تانه د جهته د ماله او ولده (محوی او لور). پس (امید لرم چه ژر دی چه) رب محما راکړی ماته (په دنیا په آخرت کښی خیر) بهتره له باغ ستا او چه ولیږی پر دغه (باغ ستا) تندر له (طرفه د) آسمانه پس صبا ته وګرځی (باغ ستا) ډاګ میدان ښویی (چه ښوئیږی پری سړی) بی زرغونه یا صبا ته وګرځی اوبه د دی باغ وچی ډوبی پس له سره به نه توانیږی (نه شی راوستی) دی ډوبو اوبو لره په لټولو سره.

تفسیر: یعنی یوه توده بوړبوړکی (ګرد باد) والوزی یا بل کوم سماوی آفت نازل شی چه ستا د دغه تکبر او غرور د نتائجو په سزا کښی ستا دغه باغ ډاګ ډبر او سپیره او تری صاف میدان جوړ کړی. یا د دغی ویالی اوبه وچی شی. او بیا سره له ډیر زیار (محنت) ایستلو او کوښښ اوبه پکښی ونه بهیږی.

#### وَالْحِيْطُ بِسَهُ رِهِ فَأَصْبَحَ يُقَلِّبُ كُفَّيُهِ

او چاپير کړی شو په انواعو د ميوو د هغه (باغ يا سړی يعنی هلاک شو) پس وګرځيد په وقت د سبا کښی چه اړهوه ئی څټ او مخ د ارغويو خپل (له خپګانه)

تفسير : يعنى د حسرت او افسوس لاسونه به ئى سره مهل، او هک پک پاتى ؤ.

#### عَلَىمَا اَنْفَقَ فِيُهَا وَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا

پر هغه مبلغ چه لګولی ؤ پر دغه باغ حال دا چه دغه باغ لویدلی ؤ پر ځیلو (مناګانو د تاکو کورو) خپلو.

تفسیو: حضرت شاه صاحب لیکی «آخر د ده پر باغ باندی هم هغسی وشوه چه د دغه شه سری له خولی څخه وتلی ؤ په شپه کښی سماوی آفت د اور په صورت راغی او ګرد (ټول) باغ ئی وسوځوه او د ایری ډیرئ ئی تری جوړه کړه. مال ئی لګولی ؤ د پنګی (راس المال) د تزئید دپاره خو پنګه او ګټه اصل او فرع دواړه ئی له لاسه ووتل».

#### وَيَقُولُ لِلَيْتَنِي لَمُ أَشُرِكُ بِرَيِّنَ آحَدًا ﴿

او وائی ای کاشکی ما نه وی نیولی شریک رب خپل سره هیڅوک (څو می دغه باغ نه وی وران شوی).

تفسیر: مگر شه په کار دی اوس ژړا او انگولا لوښی مات او غوړی توی شو په بیدیا. او دغه افسوس او ندامت هم د الله تعالیٰ له ویری نه ؤ بلکه تش د دنیوی ضرر رسیدلو په بنا، ؤ.

#### وَلَوْ تَكُنَّ لَّهُ وَعَهُ قُلَّنُصُرُونَهُ مِنْ دُونِ اللهِ وَمَا كَانَ مُنْتَصِرًا اللهِ

او نه ؤ ده ته کومه ډله چه مدد ئی کړی وی له ده سره (په دفع د آفت کښی) غیر له الله او نه ؤ دی پخپله مددګار د خپل ځان (په دفع د هلاک کښی)،

تفسیر: یعنی نه ئی گوند (پارتی) او ډله په کار ورغله. نه اولاد او نه هغه فرضی معبود چه له الله تعالیٰ سره ئی شریک درولی ؤ. او نه ده پخپل ذات کښی دومره طاقت او توان درلود (لرلو) چه د الله تعالیٰ د عذاب مخه ونیسی یا خپل بدل واخیستی شی.

#### هُنَالِكَ الْوَلَايَةُ لِلهِ الْحَقِّ هُوَخَيْرُتُوا بَا وَخَيْرُ عُقْبًا ﴿

یه دی وقت کښی ګرد (ټول) ولایت اختیار خاص الله لره حق دی، الله خیر (غوره) دی له جهته د عاقبته (او بدل

#### وركولو خپلو دوستانو لره).

تفسیر: یعنی د هر عمل هر بدل چه دی ورکړی هغه درست دی، دلته او هلته په هر څای کښی د هم ده واک او اختیار چلیږی او هیڅوک هیڅ طاقت او توان نه لری چه د ده په حکم او فیصله کښی څه مداخله وکړی یا څه ګوتی پکښی ووهی.

## وَاضِرِبُ لَهُمُ مِّتَكَ الْحَيْوِةِ التُّنْيَاكَمَا ﴿ اَنْزَلْنَهُ مِنَ السَّمَا ﴿ وَاضْرِبُ لَهُمُ السَّمَا ﴿ وَاضْرِبُ لَكُونُ السَّمَا الْمَاتُ الْأَرْضِ فَأَصْبَحَ هَشِيْمًا تَذُرُوهُ الرِّلِيمُ \* فَاضْبَحَ هَشِيْمًا تَذُرُوهُ الرِّلِيمُ \*

او وښیه بیان کړه دغو (خلقو) ته مثال د دی ژوندون لږ خسیس په تازګی او سرعت د زوال کښی) په مثل د هغو اوبو چه نازلی کړی دی مونږ هغه اوبه له (طرف د) آسمانه نو ګڼ یو بل سره ګډوډ شی په سبب د دی (اوبو) سره زرغونه د ځمکی نو صبا ته وګرځی (دغه زرغونه) وچه کلکه ماته ماته چه الوځوی ئی بادونه،

تفسیر : یعنی د دنیا د دغه عارضی پسرلی او د فانی او سریعالزوال بنایست او سینگار مثال داسی و گنغ چه پر وچه او مره محمکه د باران اوبه ولویږی او هغه یو په یو تکه شنه او ژوندی شی او پر گڼو شینکیو او ونو بنائسته شی. او مختلفی ترکودی (نباتات) محنی خارج او مخلوط او گده وډه زرغونتیا پکښی پیدا شی، ډیر بنائسته او بنکلی کښت (فصل) ئی په سترګو کښی ډیر بنه بنکاره شی. مګر څو ورځی وروسته هغه تک زیړ واوړی او په وچیدلو او رژیدلو باندی شروع وکړی. بالاخر په یوه وقت ګرد (تول) سره لو او قطع او پری او وریبل شی او بیا توته توته او بوس بوس کړی شی. او په هوا کښی والوځولی شی. د دنیا د سترګو غولوونکی او ناپوهان تیرایستونکی بنائست او سینګار هم داسی و گڼی چه د څو ورځو له مخی ډیر بنکلی او زړه وړونکی په نظر راځی. بالاخر ذری ذری او په هوا کښی والوځی او ګرد (تول) سره لری او پری شی. او ډاګ ډبر صاف میدان تری پاتی شی لکه چه وروسته په ﴿ وَیَوَمُنُسَیِّرُالُّچِبُالُ وَیَیَاالُرُوْنَ

#### وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْئًا ثُمُّقَتَكِرًا

او دی الله پر هر څیز باندی (چه اراده وفرمائی) توانا قادر (چه ځینی د هغو انشاء او افنا دی).

سبحانالذي(١٥)

تفسیر : یعنی هر کله چه اراده وفرمائی ژوندی ئی کړی (موضح القرآن) یا دا چه زرغونول او ذری ذری کول او آلوځول، ګرد (ټول) د ده په واک (اختیار) او قدرت کښی دی.

## الْمَالُ وَ الْبَنُوْنَ زِيْنَةُ الْحَيَوْةِ الدُّنْيَأُ وَالْبَقِيكُ الصَّلِحُ خَيْرٌ عِنْدَرَيِكَ الصَّلِحُ خَيْرٌ عِنْدَرَيِكَ ثُوَّا بَا وَحَيْرُ الْمَلَانَ

مال (د دنیا) او ځامن (چه پکښی اخروی مفاد نه وی) زینت (رونق) ښائست د دی ژوندون لږ خسیس دی، او (په اعتبار د جزاء) باقی پاتی کیدونکی نیک (عملونه) خیر غوره دی په نزد د رب ستا له جهته د ثوابه او (خیر) غوره دی له جهته د امید.

تفسیر: یعنی وروسته له مرگه مال او اولاد او نور هیڅ په کار نه راځی او یواځی هغه نیک کارونه په کار راځی چه د هغو اثر یا ثواب مستقبل ته پاتی کیدونکی وی. په حدیث کښی دغه کلمات طیبات (سبحان الله ولا الله الا الله والله اکبر ولا حول ولا قوة الا بالله)له باقیات الصالحات څخه فرمایلی شوی دی. دغه محض د مثال په ډول (طریقه) دی. که نه گرد (ټول) حسنه اعمال په دی کښی داخل دی. په «موضح القرآن» کښی دی و والبقیات الفیلوت که دا دی چه داسی یوه علم ښوونه وکړی چه جاری وی یا کومه نیکه طریقه وچلوی، یا مسجد، یا کوهی، یا سرای، یا باغ یا کومه مزرعه وقف کړی، یا خپل اولاد ته ښه تعلیم او تربیه ورکړی، او وروسته له خپله دغه صالح ولد پریږدی، نو دغه گرد (ټول) داسی ښه اعمال دی چه پر هغو باندی د الله تعالیٰ له جانبه ښه بدل موندلی کیدی شی. او انسان پری عمده توقعات قائمولی شی. د دنیا پر فانی او زائل خوشالی طویل او عریض امیدونه تړل د عقل او هوش کار نه دی.

### وَيَوْمَ نُسَيِّرُ الْجِبَالَ وَ تَرَى الْاَرْضَ بَالِرَزَةٌ ﴿

او (یاد کړه) هغه ورځ چه وران به کړو غرونه او ګوری به ته (ای انسانه!) ځمکه ښکاره (صاف میدان)

تفسیر: یعنی کله چه قیامت راشی نو د غرونو پشان سخت مخلوق هم له خپله ځایه آلوځولی شی بلکه دغه لوی او درانه غرونه هم لکه ټکولی شویو وړیو غوندی په هوا کښی سره ګرځی او آلوځی الغرض د ځمکی دغه ګردی (ټولی) لوړی او ژوری (نشیب وفراز) به سره سمی برابری

او ځمکه به له يوه سره تر بله سره پورې صاف، هوار ميدان شي.

#### وَّحَشُرُنهُمُ فَلَوُ نُغَادِرُمِنُهُمُ آحَكًا ﴿

او راجمع به کړو (مونډ) دوی (یعنی خلق) نو پری به نه ږدو له دوی نه یو تن هم (نه له اولینو او نه له آخرینو).

تفسير : يعنى هيڅ يو تن هم د الله تعالىٰ له درباره غير حاضر كيدى نشى.

## وَعُرِضُواعَلَى رَبِّكَ صَفَّا لَقَدُ جِئُتُمُونَا كَمَا خَلَقُكُو لَكُمُ الْكُونُ وَعُلَاكُمُ الْكُونُ وَكُونَا كُمَا خَلَقُكُمُ الْوَلَى مَرَّةٍ اللهُ الْمُونِي اللهُ اللهُ مُتَوْعِدًا

او وړاندی به کړی شی دوی په رب ستا صف صف (او وبه ویلی شی دغو صفوفو ته) خامخا په تحقیق راغلئ تاسی مونږ ته (یواځی لغړ بربنډ) لکه چه پیدا کړی وئ مونږ تاسی ډومبی ځلی (له خپلی موره په دی شان سره) بلکه کمان کاوه تاسی (ای منکرینو د بعث) چه وبه نه ګرځوو مونږ تاسی ته ځای او وقت د وعدی.

تفسیر : د بعث منکرینو ته به د تقریع او توبیخ په ډول (طریقه) وویلی شی چه تاسی خو قیامت او نوری ایمانی خبری چتی (بیکاره) او دروغ گنلی نو نن تاسی هغه گرد (ټول) دنیوی ساز سامان او اثاثه چیری پریښی؟ او دغسی لوڅ لغړ چیری درومئ؟ او «لکه چه مو پیدا کړی وئ ډومبی ځلی» دغه هم داخل دی چه پر بدن به هم محه زخم او نقصان او بل شی نه وی. په حدیث کښی راغلی دی چه په قیامت کښی به گرد (ټول) صفوف یو سل او شل صفونه وی چه له هغه مخخه به اتیا صفونه د محمدی صلی الله علیه وسلم امت وی.

#### وَوُضِعَ الْكِتْبُ فَتَرَى الْمُجْرِمِيْنَ مُشْفِقِيْنَ مِمَّافِيْهِ

او کیښودلی به شی کتاب (اعمالنامی په لاسونو د خلقو) پس ګوری به ته ګناهګاران ویریدونکی له هغه نه چه پکښی (لیکلی) دی (له ګناهونو). تفسیر: یعنی د هر یوه اعمالنامی ورکولی کیږی، دوی به په هغه کښی د خپلو اعمالو فهرست (نوم لیک) ولولی. او مجرمین به له خپلو ګناهونو سخت ویریږی او وائی به خدای پوهیږی چه نن څرنګه سختی سزاوی رارسیږی؟.

#### وَ يَقُولُونَ يُويُلَتَ نَا مَالِ هٰذَاالكِتْبِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كِبَيْرَةً إِلاَ اَحُصٰهَا وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرًا

او وائی به ای هلاکه زمونږ (راشه دغه دی وقت دی) څه حال دی د دی اعمالنامی (ځمونږ) چه نه پریږدی (ګناه) وړه او نه لویه (ګناه ځمونږ) مګر چه حساب کړی ئی دی هغه (ټولی)، او وبه مومی دوی هغه څیز چه کړی وی (په دنیا کښی په خپل مخ کښی)،

تفسیر: یعنی د ذری ذری عمل به ئی تر ستر کو لاندی وی او هره یوه وړه او لویه نیکی او بدی به په دغه اعمالنامه کښی مندرجه او لیکلی مومی.

#### وَلاَيُظْلِمُ رَبُّكَ آحَدًا أَ

او نه کوی ظلم رب ستا پر هیچا (چه کومه گناه ئی نه وی کړی او وئی لیکی).

تفسیو: د الله تعالیٰ په دربار کښی ظلم په دغه معنی له سره امکان نه لری چه معاذ الله الله د غیر په ملک کښی تصرف و کړی ځکه چه ګرد (ټول) مخلوق د ده مملوک دی. لیکن هغه ظلم چه ظاهراً په نظر راځی او بی موقعه کار ګڼلی کیږی دی هغه هم نه کوی نه څوک بی قصوره نیسی، نه د چا یوه ادنیٰ نیکی پریږدی چه ضائع شی، بلکه پخپل بالغه حکمت سره د نیکی او د بدی له هری ونی څخه همغه میوه راوباسی چه د هغه د نوعیه طبیعت اقتضاء ده. په کفر او په ایمان او په طاعت او معصیت کښی خالق الکل داسی بیل بیل خواص او تأثیرات ایښی دی لکه چه په زهرو او په تزیاقو کښی دی په آخرت کښی به د دغه خیر او شر دغه ګرد (ټول) خواص او آثار په علاتیه ډول (طریقه) سره څرګندیږی (ښکاریږی).

د عمل له مكافاته غافل مشه! له غنمو غنم كيږى له اربشو نه اربشه.

سبحانالذي(١٥) الكهذر(١٨)

#### وَإِذْ قُلْنَالِلْمُلَيْكَةِ اسَجُ كُوالِادَمَ فَسَجَكُوآَ اِلْآ اِبْلِيْسُ كَانَ مِنَ الْجِنِّ فَفَسَقَ عَنَ آمُرِرَتِهِ أَفَتَتَخِنُ وَنَهُ وَذُرِّيَتَهُ آوْلِيَاءُ مِنْ دُونِ وَهُمُ لَكُوْعَكُو لِي الْطلِينَ بَدَلان

او (یاد کړه) هغه وقت چه وویل مونږ پرښتو ته چه سجده وکړئ تاسی (تعظیماً) آدم ته پس سجده وکړه (ټولو) مگر (ونه کړه سجده) ابلیس، وه دی (اصلاً) له پیریانو پس ووت له امره د رب خپل (په ترک د سجدی)، آیا پس نیسځ تاسی ابلیس او اولاده د دغه (ابلیس) دوستان (چه خبره ئی منځ) غیر له ما حال دا چه دی دغه (شیاطین) تاسی ته دښمنان، بد دی (ابلیس) ظالمانو ته بدل (له الله چه شیطان منی او رحمٰن نه منی).

تفسير : راجح هم دا ده چه ابليس د پيريانو له نوعي ؤ ده په عبادت کښي ترقي وکړه او د پرښتو په ډله کښي شامل شو نو ځکه کوم حکم چه پرښتو ته د سجود وشو هغه ته هم وشو په دغه وقت كښى د ده اصلى طبيعت او سركشي او غرور د طينت ښكاره شو. او له ډيره تكبره د الله تعالیٰ د حکم منلو څخه ئی غاړه وغړوله او د آدم په مخ کښی سجده کول ئی خپل د شان کسر وګاڼه تعجب دی چه نن د آدم اولاد د خپل رب په ځای هغه ازلی دښمن او د ده اولاد او اتباع خرنگه خهل رفیق ملکری، خیر غوښتونکی او دوست دروی؟ آیا له دی نه به بل کوم ظلم او بی انصافی څه وی؟ دغه قصه پخوا له دی نه هم په څو ځایونو کښی بالتفصیل تیره شوی ده دلته د هغی له تذکری څخه دغه تنبیه مقصود دی چه د فانی دنیا په ډول او سینگار مغروریدل او د آخرت محخه غافل کیدل، فقط د شیطان په تحریک او تسویل سره کیږی ځکه چه شیطان غواړی چه مونړ بيا خپل هغه اصلي او آبائي وطن (جنت) ته بيرته لاړ نه شو. د ده د نظر مطمح دا ده چه په دوستي او خپلوي کښي له مونږ څخه هغه خپل پخواني کسات او انتقام واخلي. انسان ته لازم دی چه د داسي چالاک او هوښيار دښمن څخه خپل ځان وساتي. هغه کسان چه پر دنیوی متاع مغروریدی او ضعیفان خوار او حقیر کنی او خپل ځان ډیر وړ (لائق)، غوړ، او لوړ (وچت) بولي ګواکي هغوی په تکبر او تفاخر د لعین شیطان ير لار درومي. تنبیه : ابن کثیر رحمة الله علیه ځینی روایات نقل کړی دی چه په هغو کښی د ابلیس اصل د ملائکو له نوعی څخه ښوولی شوی دی او لیکلی ئی دی چه د دغو روایاتو غالبه حصه له اسر ائیلیاتو څخه ده چه ښائی وروسته له ډیره فکره او نظره په احتیاط سره ومنلی شی او له هغو څخه اکثر شیان خو یقیناً دروغ دی ځکه چه لوی قرآن بالتصریح د هغه تکذیب کوی. وروسته له هغه ابن کثیر رحمة الله علیه به ډیرو متینو الفاظو سره د اسرائیلیاتو په نسبت څه کلام کړی

دى چه د لوستلو او په ياد لرولو قابل دى چه دلته ئى مونږ د تطويل له خوفه نشو داخلولي.

### مَا آشُهُدُ تُهُمُ خَلْقَ السَّمُوٰتِ وَالْأَرُضِ وَلَاخَلْقَ اَنْشِهِمَ وَمَاكُنْتُ مُتَّخِذَ الْمُضِلِّنِ عَضُدًا®

نه دی حاضر کړی ما دغه (شياطين) پيدا کولو د آسمانونو او د ځمکی ته او نه پيدايښت د ځمانونو د دوی ته او نه يم ره نيونکی د ګمراه کوونکو مټ بازو (مددګار يعنی له شياطينو مرسته (مدد) نه غواړم په هيڅ شی کښی نو ولی تاسی ئی امر، حکم منئ؟)

تفسیر : یعنی د ځمکی او آسمان د پیدا کولو په وقت کښی مونډ دغه شیاطین نه ؤ رابللی چه راځئ ځما کار وګورئ چه ښه دی که څه نقص پکښی شته؟. الغرض له دوی ځنی د تکوین او ایجاد په عالم کښی هیڅ مشوره نه ده اخیستی شوی او نه مدد تری طلب کړی شوی دی بلکه د ځمکی او آسمان د پیدائښت په وقت کښی خو له سره پخپله دوی هم موجود نه ؤ او په خپله دوی د پیدائښت په وقت کښی هم تری پوښتنه نه ده شوی چه ته څرنګه پیدا کړی شی؟ یا ستا نور محسنان په څه شان سره پیدا کړم؟ لړ خو راشئ! او له ما سره مرسته (مدد) وکړئ! او په فرض محال که می مدد غوښتی وی او که می ځان ته مت او بازو جوړاوه نو آیا هغه به له هم دغو بدبختانو او اشقیاؤ څخه وی؟ بلکه نه به وی چه زه ښه علم لرم چه ځما بندګان له لیاری دغو بدبختانو او اشقیاؤ څخه وی؟ بلکه نه به وی چه زه ښه علم لرم چه ځما بندګان له لیاری دغو بدبختانو او اشقیاؤ مخه وی؟ بلکه نه به وی دی ده د خدائی درجه ورکړی ده او خپل دغو بدبئی پریښی دوی ئی ولی خپل رفیق ملګری او مددګار درولی دی؟ «سبحانه وتعالیٰ عما یقول رب ئی پریښی دوی ئی ولی خپل رفیق ملګری او مددګار درولی دی؟ «سبحانه وتعالیٰ عما یقول

#### ۅۜؽۅؙڡڔۜؽڠٛۅٛڶؙؽؘٳۮؙۉٳۺؙۘڒڴٳٚؽٙٲڵۮؚؽؽؘۮؘۼؠٛڎ۫ۏڬػۅٛۿؙۄٛڣڵۄٛؽٮؗؾۜڿؚؽڹۘۅٛٳ ڵۿؙۄ۫ۅؘڿۼڵڹٵڹؽڹۿؗۄ۫؆ؖۅٛۑؚڠٞٲ۞

او (یاد کړه) هغه ورځ چه وبه وائی (الله مشرکانو ته) چه ناری کړئ شریکانو ځما ته هغه چه ګمان کاوه تاسی (د خدائی پر هغو) پس وبه بولی دوی هغوی نو جواب به ورنه کړی دوی ته (او نه مرسته (مدد) ورسره کوی) او وبه ګرځوو مونږ په منځ د دوی کښی ځای د هلاک (دوزخ). سبحان الذي (١٥) الكهف (١٨)

تفسیر : یعنی هغه چه تاسی له ما سره شریکان درولی ؤ هغوی ته ناری کړئ څو د دی مصیبت په وقت کښی د رفاقت او مصیبت په وقت کښی له تاسی سره مدد او کومک وکړی. خو په دغه وقت کښی د رفاقت او دوستی ګردی (ټولی) کلائی ویلی کیږی (او د دوستی ټول اسباب غوڅیږی) او د خپلوی دغه چلو صاف به له اوبو څخه وځی څرنګه چه دوی به یو بل ته له سره نژدی کیدی هم نشی نو یو له بل سره به مدد او مرسته (امداد) په څه ډول (طریقه) سره رسولی شی. د دغو عابدینو او معبودینو په منځ کښی به د اور یو عظیم او وسیع خندق حائل وی.

### وَرَا الْمُجْرِمُونَ النَّارَفَظَنُّوا انَّهُمُ مُّواقِعُوهَا وَلَمْ يَعِدُ وُاعَهُا مَصْرِفًا ﴿

او وبه ګوری (مجرمان مشرکان) اور پس یقین به ئی راشی په دی چه په تحقیق دوی لویدونکی دی په دغه (اور د دوزخ) کښی او نه به مومی دوی له دغه (اوره) ځای د په څنګ کیدلو.

تفسیر: یعنی په اوله ابتدا<sub>ء</sub> کښی به لړ څه د مغفرت او بښنی امید لری لیکن هم دغه چه په جهنم باندی د دوی سترګی ولګیږی او جهنم دوی خپل ځان ته ورکش کړی نو پوره یقین به ئی راشی چه اوس هرومرو (خامخا) زه په دغه اور کښی لویږم او د تیښتی هیڅ یوه لیاره ماته نه ده پاتی او نه خپله لیار له دغه اور څخه بل لوری ته پیدا کولی شم.

## وَلَقَدُ صَرَّفُنَا فِي هٰذَا الْقُدُ الِنِ لِلتَّاسِ مِنْ كُلِّ مَثَلِ وَكَانَ الْاِنْسَانُ الْكَاسِ مِنْ كُلِّ مَثَلِ وَكَانَ الْاِنْسَانُ الْكَاشِ مِنْ كُلِّ مَثَلِ وَكَانَ الْاِنْسَانُ

او خامخا په تحقیق مکرر بیان کړی دی مونږ په دی قرآن کښی خلقو ته (مثال له جنسه) د هر قسم مثل (له جهته د عبرت)، او دی انسان زیات له هر شی څخه له جهته د جدل (جګړی او خصومت په باطله کښی.)

تفسیر : یعنی لوی قرآن په څه څه مختلفو عنواناتو او قسم قسم دلائلو او امثله ؤ سره رښتیا رښتیا خبری پوهوی مگر انسان داسی جگړه کوونکی دی چه په صافه او سمه خبره کښی هم سبحانالذي(١٥) الكهذ(١٨)

کړی وړی خبری پیدا کوی او د بیموردو حجتونو او دلائلو د راوړو څخه لاس نه اخلی او تل جنګ او جگړه کوی. کله چه په خبرو او جگړو سره څه ونشی کړی نو پر مهمل او بیکاره چتی (فضول) فرمائشونو باندی لاس پوری کوی چه هغه شی او دغه شی راوښیه نو زه به ئی منم.

#### وَمَامَنَعُ النَّاسَ اَن يُؤْمِنُو آاِذُ جَاءَهُ وُ الْهُلْى وَيَسْتَغُفِرُوا رَبَّهُ مُ الْآلَ تَاتِيهُ مُسُنَّهُ الْأَوْلِينَ آوْ يَاتِيهُ مُ الْعُنَابُ قُبُلا ﴿

او نه دی منع کړی دا خلق له دی نه چه ایمان راوړی کله چه راغی دوی ته هدایت (رسول او قرآن) او (له دی نه چه) بښنه وغواړی له رب خپل مګر (دی خبری) چه راشی دوی ته هغه طریقه د ړومبنیو (خلقو چه هلاک د دوی ؤ) یا راشی دوی ته عذاب مخامخ.

تفسیر : یعنی د دغه ضد او عناد له لیدلو محخه ویلی شی چه د داسی عظیم الشان قرآن د هدایت د رارسیدلو محخه بعد دوی خپل د ایمان نه راوړلو او توبه نه ایستلو دپاره هیڅ کوم معقول دلیل او عذر نه لری. نو اوس د حق په منلو کښی ولی محند (ایسارتیا) کوی؟ او دیر کوی نو اوس د محه شی په انتظار کښی دی؟ پرته (علاوه) له دی نه چه د پخوانیو اقوامو په شان الله تعالیٰ دوی په کلی ډول (طریقه) سره سپیره او تباه کړی. او که ئی تباه نه کړی نو اقلا د الله تعالیٰ د عذاب مختلف صورتونه د دوی د ستر کو په مخ کښی ودراوه شی هکنا یفهم من تفسیر ابن کثیر رحمة الله علیه وغیره. حضرت شاه صاحب لیکی: یعنی د بل کوم محیز انتظار دوی ته نه دی پاتی. مگر هم دغه چه د پخوانیو اقوامو په شان هلاک او فناء شی. یا د قیامت عذاب یخپلو ستر کو سره و کوری.

#### وَمَانُرُسِلُ الْمُرْسِلِينَ إِلَامُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ

او نه لیږو مونږ رسولان مگر زیری ورکونکی (مؤمنانو ته په نعیم سره) او ویرونکی (کفارو ته په جحیم سره)،

تفسیر : یعنی دوی د دی خبری اختیار له سره نه لری چه هر کله ته وغواړی او دوی ووایی عذاب ورباندی نازل شی او د هغوی هر راز (قسم) غوښتنی انجام او اجراء ومومی.

#### وَيُجَادِلُ الَّذِينَ كَفَرُ وَا بِالْبَاطِلِ لِيُدُحِضُوا بِهِ الْحَقَّ وَاتَّخَذُوْآ الْنِيْ وَمَا اُنْذِرُ وَاهُزُوا ﴿

او جګړی کوی هغه کسان چه کافران شوی دی په باطله سره دپاره د دی چه ورک او لری کړی په دی سره حق رښتيا خبره او نيولی دی آيتونه (د قرآن) ځما او هغه شيان چه (پری) ويرولی شوی وو دوی مسخره.

تفسیر : یعنی په دروغو جګړه ئی نښلولی او کاړه بحثونه ئی غوښتل چه د حق غږ ښکته کړی او د دروغو په زور د رښتیا قدم وښویوی خو داسی به له سره نه کیږی.

(او نیولی دی آیتونه د قرآن محما او هغه شیان چه دوی پری ویرولی شوی وو مسخره) یعنی د الله تعالیٰ له کلامه ویراوه الله تعالیٰ له کلام سره مسخری کوی او ملنډی پری وهی کله چه دوی د الله تعالیٰ له کلامه ویراوه شی نو پری خاندی او مسخری کوی.

#### وَمَنَ أَظُلَاهُ مِثَنَ ذُكِّرَ بِالنِّ رَبِّهِ فَأَعْرَضَ عَنْهَا وَنَهِى مَاقَدَّمَتُ يَلُّهُ \*

او څوک دی ډیر ظالم له هغه چا چه پند ورکړی شوی وی ده ته په آیاتونو د رب د ده (قرآن) پس وګرځوی مخ له هغه (فکر پکښی ونه کړی او پند تری وانخلی) او هیر کړی هغه عملونه چه وړاندی لیږلی لاسونو د ده (چه کفر او معاصی دی)،

تفسیر : یعنی کله له هیری هم داسی یو خیال ورپیدا نشو چه د تکذیب الحق او استهزاء او تمسخر هغه ذخیره چه دوی وړاندی لیږی د هغه سزا به څه وی؟.

#### ٳ؆ٛڿۼڵؽٚٵۼڵۊؙؙڬؙۅٛۑؚڡؚۣۄؙڒڮؾٞڐٞٲڽؙؾۜڣٛقۿٷؗٷڔؽٞٵۮٙٳڹۣڡۣ۪؞ؗۄؘۊ۫ۘٷؖٳٷٳ؈ٛؾؘڽؙۘۼۿ؞ٝ ٳڮٙٵڷۿڵؽڣؘڬؿۜؿؙؿۘٮؙۮؙٷٙٳڐؘٲڶۘڹڰٵ۞

بیشکه مونږ گرځولی مو دی پر زړونو د دوی پردی دپاره د دی چه پوه نشی پر دغه (قرآن) او (گرځولی مو دی) په غوږونو د دوی کوڼوالی، او که ته راوبولی دوی په طرف د سمی لیاری پس له سره هدایت نه مومی دوی په دغه وقت کښی هیچیری.

تفسیر : یعنی د دوی د جدال بالباطل او استهزاء بالحق له سببه موند د دوی پر زړونو پرده خورځولی ده او غوړونه مو ورته داسی تپلی او بند کړی دی چه اوس له سره حق پری نشی اوریدلی او که د انجام او عاقبت په طرف فکر وکړی نو څرنګه به کولی شی د داسی بدبختانو څخه له سره دغه هیله (امید) او توقع نشی کیدی چه پر لیاره راشی.

#### وَرَبُّكَ الْعَفُورُدُو الرَّحْمَةُ لُويُولِفِنُ هُمْ بِمَا كُسَبُو الْعَجَّلَ لَهُمُ الْعَذَابُ

او رب ستا ډیر بښونکی څیښتن (خاوند) د رحمت دی، که نیولی وی (الله دغه کفار په دنیا کښی) په سبب د هغو ګناهونو چه کوی ئی دوی نو خامخا ژر به ئی رالیږلی ؤ دوی ته عذاب (په دنیا کښی هم)،

تفسیر: یعنی د دوی اعمال خو داسی دی چه د عذاب په لیږلو کښی ښائی یو ساعت هم تاخیر او ډیل واقع نشی. مگر د الله تعالیٰ حلم او کرم د دوی د فوراً تباه کولو څخه مانع دی او پخپل عمومی رحمت سره تر یو خاص حد پوری تری تیریږی او ډیر سخت مجرم ته هم فرصت او موقع ورکوی څو هر وقت چه وغواړی له خپلو بدو اعمالو څخه توبه وکاړی نو د هغه تیر ګناهونه بښلی کیږی او د ایمان راوړلو په سبب د عظیمه ؤ نعمتونو مستحق ګرځی.

#### بَلْ لَهُوْمُوعِدُ لَنْ يَجِدُوا مِن دُونِهِ مُولِلًا

(داسی نه دی چه په دغه مهلت او تاخیر سره له عذابه خلاص شی) بلکه شته دوی ته ځای (یا وقت) د وعدی چه له سره به ونه مومی دوی غیر له الله پناهی (ځای د تیښتی).

تفسیر: یعنی دغه د عذاب تأخیر تر یو معین وقت پوری دی. دغه ممکن نه دی چه د کوم مجرم د سزا ورکولو د وعدی له راتلو څخه پخوا هغه یو طرف یا بل طرف ته ځان وخوځوی. کله چه وقت راشی نو ګرد (ټول) سره یو ځای تړلی راځی او هیڅ توان او طاقت نه لری چه چیری ځان پټ کړی.

#### وَتِلْكَ الْقُرْآي اَهْلَكُنْهُ وَلِمَّاظَلُوْ وَجَعَلْنَا لِمَهْلِكِهِوْ مَّوْعِدًا الله

او دغه (اهل د) کلیو (چه دی) هلاک کړل مونږ دوی هر کله چه ظلم ئی

سبحانالذي(١٥)

اختيار كړ. او مقرره كړى وه مونږ دپاره د هلاك د دوى يوه نيټه (معلومه).

تفسیو: یعنی د عاد او ثمود خرابو او ویجاړو کلیو ته وګورئ چه د هغوی واقعات مشهور او معروف دی. کله چه دوی ظلم او تیری وکړ نو څرنګه پخپل معین وقت کښی سره تباه او برباد کړل شوی؟ هم داسی تاسی ته هم ویره په کار ده چه په موعوده وقت کښی تاسی ته د الله تعالیٰ له عذابه هیچیری د پناه ځای او نجات په لاس نه درځی.

#### وَإِذْ قَالَ مُوسى لِفَتْنَهُ كَا اَبْرُحُ حَتَّى اَبْلُغَ جَمْعَ الْبَحْرِيْنِ اَوْامْضِي حُقْبًا ﴿

او (یاد کړه) هغه وقت چه وویل موسیٰ ځلمی (خادم) خپل ته چه تل به ځمه تر هغه پوری چه ورسیږم ځای د یو ځای کیدلو د دواړو سیندونو ته یا به کرځم ډیری زمانی.

تفسیو: پاس ذکر شوی ؤ چه مغرورو کافرانو مفلسان، مخلصان مسلمانان، حقیر گڼل او رسول اگرم صلی الله علیه وسلم ته به ئی ویل چه دوی مه پریږدئ چه له تاسی سره کښینی. څو مونږ له تاسی سره کښینو. د هغه په نسبت ئی د دوو کسانو قصه اوروله. بیا ئی د دنیا مثال او د ابلیس خرابیدل د کبر او غرور لامله (له وجی) بیان کړل، اوس د موسیٰ علیه السلام او د خضر علیه السلام او د خضر علیه السلام د قصی ذکر کوی چه د الله تعالیٰ خاص بندگان اگر که له نورو مخنی افضل او بهتر هم وی خو بیا هم دوی خپل محان افضل او بهتر نه گڼی او کله چه په سهو او تیروتلو سره محان غوره وگڼی نو د الله تعالیٰ له جانبه دوی ته تنبیه او تادیب ورکاوه کیږی.

په حدیث شریف کښی راغلی دی چه حضرت موسیٰ علیه السلام خپل قوم ته یوه ورځ ډیر مؤثر او خورا (ډیر) ښه پند او نصیحتونه فرمایل، یوه سړی له دوی څخه پوښتنه وکړه چه:

«یا موسیٰ علیه السلام! آیا د محمکی په مخ کښی به له تاسی څخه بل کوم لوی عالم مونده شي؟»

موسیٰ علیه السلام وفرمایل «نه» دغه جواب اگر که په واقع کښی صحیح ؤ محکه چه موسیٰ علیه السلام د اولوالعزمو انبیاؤ محخه ؤ او ښکاره ده چه په دغه زمانه کښی د شرعیه ؤ علومو په اسرارو کښی د ده د علم محخه د بل هیچا علم زیات نه ؤ. لیکن دغه ادعا د پاک الله په دربار کښی غیر مرغوبه (ناپسنده) واقع شوه . اگر که مراد ئی صحیح ؤ بیا هم د جواب د عنوان له عمومه داسی ظاهریده چه د محمکی په مخ کښی من کل الوجوه دی خپل محان اعلم الناس کنی . د الله تعالیٰ مرضی دا وه چه دغه جواب به ئی د ده پر محیط علم محول کاوه . مثلاً داسی به ئی ویل چه د الله تعالیٰ مقرب او مقبول بندگان ډیر دی له کردو (تولو) محخه فقط همغه علیم او خبیر خبر دی او بس نو دلته وحی پری نازله شوه چه په هغه محای کښی چه دوه سیندونه سره یو

گای گدیږی د هغه سره نژدی گمونی داسی یو بنده شته چه له تانه زیات عالم دی (دغه دوه سیندونه کوم دی؟) گینی وائی چه د (پارس) او (روم) سیندونه مراد دی. لیکن دغه دواړه سیندونه سره نه یو گای کیږی. ښائی چه له گډیدلو څخه قرب مکانی مراد دی. یعنی چیری چه د دغو دواړو فاصله ډیره لیه سره پاتی کیږی. د گینو په نزد هغه څخه د (افریقا) دوه سیندونه مراد دی. د گینو علماؤ په نزد مجمع البحرین هغه گای دی چه هلته دجله او فرات د پارس په «خلیج» کښی توئیږی. والله اعلم.

په هر حال موسىٰ عليه السلام غوښتنه وكړه چه ماته د هغه پوره پته نښه او سراغ وښوولى شى څو زه هلته لاړ شم او څه علمى استفاده وكړم.

حکم صادر شو چه ته د ده په لتولو پسی ووځه ا او يو وريت کړی مهی (کب) له ځانه سره واخله ا هر چيری چه هغه وريت کړی کب درڅخه ورک شو نو وپوهيږه چه ځمونږ هغه بنده همغلته موجود دی. ګواکی له مجمع البحرين به چه يوه وسيعه قطعه تری مراديده شی هم دغه ځای مراد دی چه د هغه د تعيين دپاره هم دغه علامه مقرر فرمايلی شوی ده.

موسیٰ علیه السلام سم له هم دغه هدایته په سفر شروع وکړه او خپل ملګری ځلمی خادم ته ئی وویل چه «پر دغه (کب) پاملرنه وکړه! زه به تل مزل وهم څو د مقصود منزل ته ورسیږم. فرض ئی کړه که کلونه او قرن هم تیر شی زه بی د دغه مقصد له حصوله له مسافرته لاس نه آخلم.»

تنبیه: له ځلمی څخه مراد حضرت یوشع علیه السلام دی چه په ابتداء کښی د موسیٰ علیه السلام خلیفه السلام خلیفه شو.

### فَلَمَّا بِلَغَا مَجْمَعَ بَيْزِهِمَانَسِيَا كُوْتَهُمَا فَاتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي الْبَحْرِسَرَيَّا اللهِ

بیا کله چه ورسیدل ځای د یو ځای کیدو په مابین د دواړو سیندونو کښی هیر کړ دواړو مهی خپل نو ونیوله (دی مهی) لیاره خپله په بحر سیند کښی (په شان د) سرنګ (کوځه).

تفسیر: هلته ورسید او د لوئ تیږی (کتی) په څنګ چه تری لاندی د حیات چینه بهیده حضرت موسیٰ علیه السلام ویده شو. حضرت یوشع علیه السلام ولیده چه هغه وریت کړی مهی باذن الله ژوندی شو او په یو عجیبه طریقه سره په سیند کښی چه د سرنګ په شان به ئی لیاره ځان ته جوړوله روان شو او هلته په اوبو کښی د الله تعالیٰ په قدرت د یوه تونل (سوپ یا طاق) په شان خلاص دالان ښکاره شو. یوشع د دی وضعیت د لیدلو څخه متحیر او متعجب شو. او غوښت ئی څه مهال (وخت) چه موسیٰ علیه السلام ویښ شی دغه قصه ورته ووائی او دغه پیښه

ورته وښيى. كله چه موسىٰ عليه السلام ويښ شو نو سم د لاسه ودريد او په تګ ئى پيل (شروع) وكړ خداى زده چه موسىٰ عليه السلام د ويښيدلو او رهى (روان) كيدلو په وقت كښى يوشع عليه السلام په كومو خيالاتو كښى ډوب تللى ؤ چه د هغه مهى د ژوندى كيدلو د پيښى قصه ئى هيره شوه. په رواياتو كښى راغلى دى كله چه د موسىٰ عليه السلام يوشع عليه السلام ته د هغه مهى د ساتلو په نسبت تاكيدات كول يوشع عليه السلام له خولى دا خبره ووته چه د يوه مهى ساتنه دومره لويه خبره نه ده چه ته پرى دومره تاكيدونه كوى. لهذا ده ته هم تنبيه وركړه شوه چه انسان ته په كار دى چه په ډير وړوكى كار كښى هم پر خپل ځان بى د الله تعالىٰ له فضله تكيه او اعتماد ونه كړى!

### فَلَمَّا جَاوَزًا قَالَ لِفَتْمَهُ التِنَاغَدَاءُ كَالْقَدُ لِقَيْنَامِنُ سَفَرِيَا لَهُ ذَانَصَبًا

نو کله چه تیر شول (له مجع البحرین څخه) وویل (موسیٰ) خپل ځلمی ته راوړه مونږ ته له دغه سفره ځمونږ ته له دغه سفره ځمونږه ډیره سختی.

تفسیو : موسیٰ علیه السلام پخوا له دی نه په دغه سفر کښی نه ؤ ستړی شوی، څه مهال (وخت) چه د مطلب مهی د ده له لاسه خوشی شو نو هلته ورته پخپل تګ کښی ستومانی ورمحسوسه شوه.

### قَالَ آرَءَيْتَ إِذُ آوَيُنَا إِلَى الصَّخْرَةِ فَإِنِّى نَسِيتُ الْحُوْتَ وَ مَا السَّخُرَةِ فَإِنِّى نَسِيتُ الْحُوْتَ وَ مَا آنسُلِينُهُ الزّالشَّيُطِي آنَ آذُكُرُهُ \* مَا آنسُلِينُهُ الزّالشَّيُطِي آنَ آذُكُرُهُ \*

وویل (ځلمی) آیا ولید (خبر شوی) کله چه ځای ونیوه مونږ هغی لویی تیږی (ګټی) ته (چه د چینی په څنګ کښی وه) نو بیشکه ما هیر کړ (بیان د حال د) مهی او هیره نه کړه له مانه دغه (پیښه) مګر شیطان چه یاد کړم هغه (تاته)

تفسیو : یعنی د مطلب خبره هیرول او په عین موقع کښی د هغه یادونی څخه ذهول د شیطان د وسوسی اچولو لامله (وجی) واقع شوی دی.

#### وَاتَّخَذَسَبِيلُهُ فِي الْبَعْرِيُّ عَبِّكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْكُنَّالْبُغْ اللَّهُ

#### فَارُتَكَاعَلَى الْتَارِهِمَا قَصَصَّالُ

او ونیوله (دغه مهی) لیاره خپله په بحر (سیند) کښی ډیره عجیبه. وویل (موسیٰ) هم دغه (ورکول او هیرول د مهی) هغه څه دی چه وو مونږه چه طلب کاوه مو پس بیرته راوګرځیدل دواړه پر همغو قدمونو خپلو قدم په قدم.

تفسیر : غالباً هلته به له پخوا څخه کومه لاره نه وی وهلی شوی نو ځکه دوی د خپلو قدمونو پر نښو بیرته ستانه (واپس) شول.

#### فُوجَكَاعَبُكَامِّنَ عِبَادِنَا التينَاهُ رَحْمَةً مِنْ عِنْدِينَا وَعَلَمْنَاهُ مِنْ لَكُنَّاعِلُمًا

پس وموندل دوی دواړو يو بنده (خضر) له بندګانو ځمونږ چه ورکړی وو مونږ ده ته رحمت له نزده خپله او ښوولی مو ؤ ده ته له جانبه خپله يو لوی علم.

تفسير : بنده حضرت خضر عليه السلام و چه الله تعالىٰ دى به خپل خصوصى رحمت سره باللي ؤ. او د کونیه ؤ اسرارو له علمه ئی وافره حصه ورعطاء فرمایلی وه. په دی کښی اختلاف دی چه حضرت خضر علیه السلام رسول ومنلی شی؟ یا نبی؟ یا د ولی درجه ورته ومنله شی؟ د داسی مباحثو فیصلی په دی ځای کښې نشي کیدی. خو بیا د دی احقر رجحان په دغه جانب دی چه دى نبى تسليم كړى شي. او لكه چه د ځينو محققينو خيال دا دى هغه انبياء چه سره له نوى شریعت نه دی راغلی هغوی ته هم دومره تصرف او اختیار عطاء کیږی چه د ځینو خصوصیه ؤ معاملو پر بناء د مستقل شریعت د کوم عام تخصیص یا د مطلق تقیید یا له عامه ضابطی د ځينو جزئياتو استثناء وکړی شي. هم داسي خضر عليه السلام ته هم جزئي تصرفات حاصل ؤ. والله اعلم په هر حال موسىٰ عليه السلام له خضر عليه السلام سره ملاقى شو. او وروسته له سلام او متعارف كلام څخه حضرت خضر عليه السلام د موسىٰ عليه السلام د دغه سفر د سبب پوښتنه وکړه موسیٰ علیه السلام د خپل د دغه راتګ سبب وروښود خضر علیه السلام وویل « ای موسیٰ عليه السلام! بيشكه چه الله تعالىٰ ستا تربيت فرمائلي دى خو خبره دا ده چه د الله تعالىٰ له طرفه (د کونیه و جزئیاتو) یو علم ماته رابهلی شوی دی چه به دغه مقدار تاته نه دی درکړی شوی. او د تشریعو اسرارو علم چه تاته درکړی شوی دی په هغه مقدار ماته نه دی راکړی شوی وروسته له دى نه يوه چرچنه ئى وليده چه له دغه سيند څخه ئى اوبه څښلى نو خضر عليه السلام موسیٰ علیه السلام ته وویل چه «ځما او ستا بلکه د ګردو (تولو) مخلوقاتو د علم نسبت د الله تعالیٰ د علم په مقابل کښې هم داسې دی لکه چه د دغه لوی لوی سیندونو د اوبو په مقابل کښي ئې هغه څاڅکې اوبه لري چه دغه چرچنې ئې پخپله دغه وړوکې مښوکې سره څښې دغه هم

محض د تفهیم دپاره و که نه د متناهی او د غیر متناهی نسبت د لوی سیند او د څاڅکی سره بیخی نسبت نه لری او نه په دغسی شیانو سره هغه څه مشابهت لری».

### قَالَ لَهُ مُوْسَى هَلَ التَّبِعُكَ عَلَى آنُ تُعَلِّمَنِ مِمَّاعُلِمُتَ رُشُعًا®

وویل دغه (خضر) ته موسیٰ آیا زه تابع شمه ستا په دی شرط سره چه وښیئ ته ماته له هغه علمه چه ښوولی شوی ده تاته ښه لیاره (د رشد او صواب).

تفسیر : یعنی که اجازه دی وی نو څو ورځی به له تاسی سره اوسیږم او د دغه مخصوصه علم څخه به لږ څه شی در څخه زده کړم.

## قَالَ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطِيعُ مَعِيَ صَبُرًا ﴿ وَكُيْفَ تَصْبِرُ عَلَى مَا لَوْ تَكُوطُ بِهِ خُبُرًا ﴿

نو وویل (خضر موسیٰ ته) چه بیشکه ته له سره به ونه کړی شی طاقت له ما سره د صبر او څرنګه به صبر وکړی ته په هغه کار چه نه وی کړی احاطه تا په هغه کار له جهته د علم (او پوهی).

تفسیر : حضرت خضر علیه السلام د موسیٰ علیه السلام د مزاج او د نورو خصوصیاتو د تخمین او اندازه کولو محخه وروسته پر دغه خبره پوهیدلی ؤ چه دی له ما سره نشی اوسیدی. محکه چه خضر علیه السلام مامور ؤ چه د کونیه ؤ واقعاتو د جزئی علم له حاصلولو محخه وروسته موافق له هغه سره عمل وکړی او موسیٰ علیه السلام د کومو علومو چه حامل ؤ د هغوی تعلق له تشریعیه ؤقوانینو او کلیاتو سره ؤ. بناء علیه په هغو جزئیاتو کښی چه د عوارضو او خاصه ؤ خصوصیاتو له سببه پر ظاهری عمومی ضابطه عمل نه کیده نو حضرت موسیٰ علیه السلام د خپلو معلوماتو پر بناء هرومرو (خامخا) اعتراض او تنقید کوی. او د صبر او سکوت او انتظار پر مسلک به تر ډیر مدت پوری نشی قائم پاتی کیدی او آخری نتیجه به داسی واقع کیږی چه مونږ به سره بیلیږو.

#### قَالَ سَتَجِدُنْ إِنْ شَاءَ اللهُ صَابِرً اوَّلَا اعْصِى لِكَ أَمْرُا ا

وویل (موسیٰ خضر ته) چه ژر به ومومی ته ما که اراده وفرمائی الله صبر کوونکی او نه به نافرمانی کوم د تا په هیڅ یو امر (حکم) کښی. تفسیو: د دغه وعده کولو په وقت کښی د دغی خبری تصور هم له موسیٰ علیه السلام نه امید نشو کیدی چه د داسی یو مقرب او مقبول بنده څخه به داسی یو حرکت لیده کیږی چه علانیه نه یواځی د موسوی شریعت بلکه د عمومی شرائعو او اخلاقو هم مخالف او مغائر وی. غنیمت دی چه ده انشاء الله ورسره فرمایلی وه که نه له قطعی وعدی څخه تخلف د یو اولوالعزم نبی له شانه سره نه وی لائق.

### قَالَ فِإِنِ اثْبَعْتَنِي فَلَا تَنْكَلِنِي عَنْ شَيْ حَتْ الْحَدِثَ لَكَ مِنْهُ ذِكْرًا<sup>۞</sup>

نو وویل (خضر موسیٰ ته) پس که ته متابعت کوی ځما پس پوښتنه مه کوه له مانه د هیڅ څیز تر هغه پوری چه زه شروع وکړم تاته د هغه ذکر (او بیان).

تفسیر: یعنی که کومه خبره په ظاهری ډول (طریقه) سره ناحقه په نظر درشی نو علیالفور پر ما باندی تنقید ئی مه کوه! څو زه پخپله هغه خبره تاته شروع کړم.

# فَانْطَلَقَا ﴿ حَتَى إِذَارَكِمَا فِى السَّفِينَةُ خَرَقَهُمُ الْمَالِكُ فَانْطُلَقَا ﴿ حَتَى الْمُدَا ﴿ وَالْمَالُولُ وَالْمَالُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّمُولُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّمُواللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُواللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُولَا اللَّهُ وَاللَّالُولُولُ

پس دواړه روان شول تر هغه پوری چه سواره شول په بیړی کښی (او بلی غاړی ته نژدی شول) نو سوری کړه (خضر) هغه (بیړی) ، وویل (موسیٰ) آیا سوری دی (کړه دا بیړی) لپاره د دی چه غرق کړی اهل د دی خامخا په تحقیق دی وکړ یو کار دروند.

تفسیر: کله چه دوی پر هغه بیری سوریدل بیری وانانو خضر علیه السلام وپیژند او تری ئی اجرت او باړه ونه غوښت او ویریا ئی له سینده پوری ویست. نو د هغه احسان په بدل کښی د دغه نقصان د لیدلو څخه موسیٰ علیه السلام ته ډیر زیات تعجب پیدا شو. لیکن بیری په پوره ډول (طریقه) سره ساحل ته نژدی شوی وه . چه دا ئی سوری کړه نو ځکه خلقو له ډوبیدلو څخه نجات وموند او تخریق ئی هم په دغه صورت سره ؤ چه یوه دړه (تخته) ئی ویسته یعنی عیبجنه ئی کړه .

## قَالَ ٱلْمُ أَقُلُ إِنَّكَ لَنُ تَسُتَطِيْعُ مَعِي صَبْرًا ﴿قَالَ لَا تُولِي مَا اللهِ عَالَ لَا تُؤلِفُهُ مَعِي صَبْرًا ﴿قَالَ لَا تُؤلِفُهُ فِي مِنْ اَمْرِي عُسُرًا ﴿ تُولِونُهُ فِي مِنْ اَمْرِي عُسُرًا ﴿ تَوْلِا لَهُ مِنْ الْمَرِي عُسُرًا ﴿

وویل (خضر موسیٰ ته) آیا ما نه ؤ ویلی بیشکه ته له سره به ونه کړی شی طاقت له ما سره د صبر، وویل (موسیٰ خضر ته) مه نیسه ما په هغه کار چه هیر کړی می ؤ (هغه چه وصیت د تا دی) او مه غورځوه ماته په دی کار ځما (چه متابعت یا نسیان دی) اشکال.

تفسیر : یعنی که په هیری او تیروتو هم ما ګرم او ملامت کړی نو ځما ملګرتوب به له تاسی سره مشکل شی. دغه ړومبنی پوښتنه له موسیٰ علیه السلام څخه سهواً شوی ده. او دوهمه ئی د اقرار دپاره او دریمه ئی د ترخیص دپاره وه. علیٰ ای حال له بیړی نه ښکته شول.

#### فَانْطَلَقَاءَ حَتَّى إِذَا لَقِيبَاعُلُمَّا فَقَتَلَهُ الْ

پس بیا روان شول تر هغه پوری چه پیښ شول پر یو هلک پس مړ کړ (خضر) هغه (هلک):

تفسیر : یوه کلی ته نژدی څو هلکان پخپلو منځونو کښی سره لوبی کولی د دوی له منځه یو هلک ئی چه ډیر ښکلی او هښیار او پوه ښکاریده ، ونیوه او مړ ئی کړ ، او له هغه ځایه په تلوار سره روان شو په ځینو روایاتو کښی د ده اسم «جیسور» راغلی دی دغه هلک بالغ ؤ که نه ؤ . د ځینو قول دی چه بالغ ؤ او د غلام لفظ د هغه په نابالغیدلو دلالت کوی. لکه چه ټول مفسرین هم هغه نابالغ بیانوی. والله اعلم.

#### قَالَ ٱقَتَلُتَ نَفْسًا زَكِيَّةً

وویل (موسیٰ خضر ته) آیا مر دی کر یو نفس پاک بی گناه.

تفسیر : یعنی محو هلک بالغ نشی پر ده باندی هیش گناه نه اوړی. دغه لفظ ظاهراً د هغه په عدم بلوغ اشاره او تائید کوی اگر که نورو ته د تأویل محای پکښی شته.

#### بِغَيْرِنَفُسُ لَقَنْ جِنْتَ شَيْئًا ثُكُوال

غیر له عوضه د بل نفس، خامخا په تحقیق را دی وړ (لائق) (ودی کړ) یو کار نامعقوله (مخالف د ظاهر د شریعت).

تفسیر: یعنی اول خو نابالغ په قصاص کښی هم نه وژلی کیدی شی، علاوه پر دی دلته د قصاص کومه خبره هم پمنځ کښی نه وه نو بیا له دی نه زیاته نامعقوله به څه وی؟ (چه بی سببه یو بی گناه نفس ووژلی شی).

## دقرآن کرئیردوقوفو رموز <sub>(ننیے)</sub>

۔ دھرے ژبے ویونکی چه کله خبری کوی نوچیرته دریکی اوچیرته ندریگی، کله ډیراوکله لر ایساریگی اوپه دی ودریدو أونه دریدوکنبی دخبری پو ره بیان اومفهوم کنبی ډیرلوی دخل دی.

دقرآنکریم معجزکلام اوعبارت هم دوینا په ډولواقع دی. له دغه وجی نه أهل علمو د دریدوأونه دریدونینیے (علائم) مقررکړي دی چه هغی ته دقرآن مجید دوقوفو رموز وائی .

ضروری خبره ده چه ددی عظیم کتاب لوستونکی ددی رموزو بوره خیال وساتی أوهغه رموزدادی.

- چیرته چه خبره پوره شی هلته کښی وړه غوندی دائره وی، داپه حقیقت کښی غونډه (ت) ده چه د (ق) په هیئت کښی لیکلی شی او داد وقف تام علامه ده په دی باندی دریدل پکار دی ، اوس ق خونه شی لیکلی مگروړه غوندی حلقه اچولی شی دی ته آیت وائی .

مر داد وقف لازم علامه ده په دی باندی هرومرو (خامخا) دریدل پکاردی اوکه چیری څوک ونه دریدنو احتمال لری چه دخبری مطلب به بل خه شی ددی په پښتو ژبه کښی داسی مثال پوهیدل پکارده چه چاته و ویلی شی ، (پاسه ـ مه کینه) چه پکښی د پاسیدو امرا وله کیناستو نهی ده نو په ـ پاسه ـ باندی دریدل لازم دی اوکه چیری متکلم ونه درید نو مخاطب به داسی وکنزی چه (پاسه مه ـ کینه) چه په هغه کښی به د و دریدو نه نهی او د کیناستود امراحتمال کیګی او یقیناً دا به د قائل د مطلب خلاف وی.

ط دادوقف مطلق علامه ده په دی باندی در بدل پکاردی دا علامه هلته وی چه کومرځای مطلب نه پوره کیګی او ویونکی مزیده همرڅه و پناکول غواړي .

ج ـ دادجائزوقف علامه ده دلته کښې دريدلغوره اونه درېيدل جائزدي .

ز داد مجوّز وقف علامه ده دلته نه دربدلغوره دی.

ص ـ داد مرخص وقف علامه ده دلته پیوست (یوځای) لوستل بکاردی لیکن که چیری څوک ستړی شی او ودریکی نوهغه ته اجازه شته،

معلومه شوه چه په (ص) پیوست لوستل د (ز) په نسبت ترجیح لری صلح داد الوَصَلُ أُولی (یعنی وصل غوره) اختصار دی دلته پیوست لوستل غوره دی .

ق دادقِیّلَعلیه آلوَقف خلاصه ده دلته دربیدل پکارنه دی. صل د داد قَدّیُوْصَلُ علامه ده دلته کله و دربیدی شی اوکله نه لیکن دربیدل غوره دی.

قف داد قِفَ لفظ دی چه معنی نئده و دریگه او داعلامه هلته استعمالیگی چه دلوستونکی دپیوستی وینا احتمال وی. سیاسکته داد سکت علامه ده دلته لک وخت دریدل پکاردی خوچه تنفس باقی وی (یعنی ساماته نه شی).

وقفه داد اوگدی سکتے علامه ده دلته دسکتے په نسبت ډیر دریدل پکاردی لیکن چه تنفس جاری وی (بینی ساماته نه شی) په سکته کښی لگوخت په سکته کښی لگوخت او په وقفه کښی ډیر وخت و دریدی شی .

لا د دلامعنی چه نیشته داعلامه کله خود آیت پورته وی او کله دعبارت د ننه که دعبارت د ننه وی نودریدل بالکل نه دی پکار او که د آیت پورته وی نوبیا اختلاف دی . د ځینو په نزد دریدل او د بعضو په نزد نه دریدل روادی خوکه څوک و درید یاونه درید په دی سره مطلب کښی څه خلل نه واقع کیګی وقف هلته نه دی پکار چه د عبارت د ننه لکلی وی .

ك ـ دادكذ لك علامه ده يعنى چه كوم رمز (نسبه) دىك نه

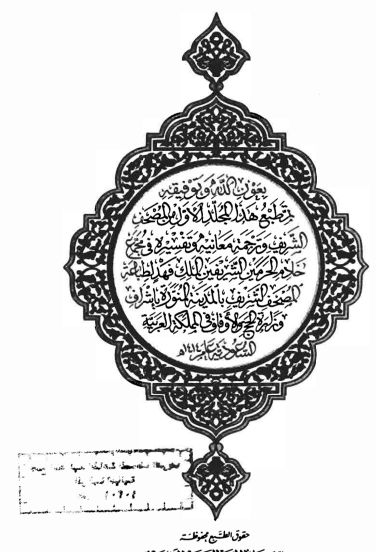
- وړاندې ليکلي شوي ده دلته کښې دې همغه وګڼړ لي شي.
- ۵ داددی علامه ده چه په دی ځای دغیر کوفیینو په نزد آیت ده که چاوقف وکړ نوداعادی (دوباره ویلو) ضرورت نیشته.
- د داددریوتکو (نقطو) وقف نژدی نژدی راځی دی ته معانقه ویلی شی کله خوددی اختصاریه معسره لیکلی شی دی مطلب داده چه دا دواړه وقفونه لکه چه معانقه کوی او حکم ئ داده چه په دی دواړو وکښی په یو باندی دریدل پکاردی په بل نه او په وقف کښی درموز و (نښو) قوت او ضعف ملحوظ ساتل پکاردی.

#### داوّل جلد فهرس له (۱) تر (۱۵) پارے دسورة الفاتح له ابتداء تر پای (آخر) (۷٤) آیت دسورة الکهف

| دپارے شمارہ | د <u>صفح</u><br>رقم | دسورتنامه            | دسور <i>ت</i><br>شماره |
|-------------|---------------------|----------------------|------------------------|
| ١           | ١                   | سُوْرَةِ الفَاتِحَة  | 1                      |
| r-r-1       | •                   | سُوُرة الْبَقَرَة    | ۲ ا                    |
| ٤ - ٣       | 757                 | سُوْرة العِمْـزن     | ٣                      |
| 7-0-1       | 274                 | سُورة النِّسَاء      | ٤                      |
| ٧ – ٦       | ٥٨١                 | شؤرة المائدة         | •                      |
| A ~ Y       | ٧٧٤                 | شُوْرة الأنعَام      | ٦                      |
| 9 - A       | AEY                 | شُورة الأعراف        | V                      |
| 1. ~ 9      | 9.44                | سُوُرة الدَّنفَال    |                        |
| 11 - 1 •    | 1.11                | سُوْرة التَّوبة      | •                      |
| 11          | 1107                | سُوُرة يُونس         | 1.                     |
| 14 - 11     | 1441                | سُوْرة هُود          | 11                     |
| 14 - 14     | 1411                | سُوْرةٌ يُوسَف       | 17                     |
| ١٣          | 1897                | شؤرة الرَّعــد       | 14                     |
| 14          | 1847                | سُوُرة ابْراهيم      | 18                     |
| 18 - 14     | 154.                | سُوْرةِ البِحِجْر    | 10                     |
| 11          | 10.4                | سُورة النّحل         | 17                     |
| 10          | 1091                | سُوْرة بنيَ اسرَآءيل | 1٧                     |
| 17 - 10     | 1774                | سُوُرة الكهف         | 1.4                    |

## 

مِنَ الجُزء ( 1 ) الى (10) مِنْ بَدَايَةِسُورَةِ الفاتحةِ إلى نهَاكِةِ الاَيةِ (٧٤) مِنسُورَةِ ٱلكَلَهُ فَ دخدای تعالی په مرسته (مدد) او توفیق اوّل جلدپای (آخر) ته ورسید له (۱) تر (۱۵) پارے دسورة الفاتحے له ابتداء تربای (آخر) (۷٤) آیت دسورة الکھف



حقوق الطنتيج مجفوظت للخسكا جَالِيْ لَلْمِ الْكَلِيْفِي الْكَلِيْفِي الْكَلِيْفِي الْكَلِيْفِي الْكَلِيْفِي الْكَلِيفِي الْكِلِيفِ الْطِلْبِيَّةِ الْمُلْكِينِي الْمُلْكِينِي الْمُلْكِينِينِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ ص.ب 2011 اللَّهِ يَعَدَّ اللَّهُ وَقَا



دچاپ حقوق محفوظ دی په حق کنبی د حرمینوشریفینو دخادم پادشاه فهد دقرآن کریم دچاپ خانے (صب۲۵٦۱) مدینه منوره

